Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine
Band: 121/122 (1943)

Heft: 24

Inhaltsverzeichnis

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

12. Juni 1943

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 285

INHALT: Glaube und Forschung. — Tonhalle und Kongresshaus in Ziirich: Akustische Massnahmen; - Schallschutzmass-
nahmen; Heizungs- und Ventilationsanlagen; Die Biihneneinrichtung im Kongressaal; Die Kiichenanlage; Elektro-akustische
Einrichtungen; Zum Gartenhof im Kongresshaus. — Wettbewerbe: Dorfkerngestaltung von Riehen. — Mitteilungen der Vereine.
— Vortragskalender.

Band 121

Der S. 1. A. ist fiir den Inhalt des redaktionellen Teils seiner Vereinsorgane nicht verantwortlich
Nachdruck von Text oder Abbildungen ist nur mit Zustimmung der Redaktion und nur mit genauer Quellenangabe gestattet

Nr. 24

Glaube und Forschung

Von Prof. Dr. EMIL BRUNNER, Rektor der Universitit Ziirich')

Das Problem, wie sich Glaube und wissenschaftliche For-
schung zueinander verhalten, ist eine Frage, die jeden denken-
den Menschen angeht, fiir den nicht nur die Forschung, sondern
auch der Glaube eine Wirklichkeit, einen Wert oder doch eine
Mobglichkeit bedeutet. Es ist, wie ich hoffe zeigen zu konnen.
eine Existenzfrage der abendlindischen Kultur iiberhaupt.

Wenn wir die beiden Gréssen Glaube und Forschung neben-
einander stellen, so werden die meisten von uns wohl zuerst der
Spannung gedenken, durch die seit vierhundert Jahren die Be-
ziehung zwischen Glaube und Forschung belastet ist und die im
Bewusstsein vieler das «und» in ein «entweder-oder» wandelt.
An sich besteht zwischen Glaube und Forschung ebensowenig
ein Spannungs- oder gar Gegensatzverhdltnis, als zwischen
Kunst und Forschung, und es gab darum Zeiten und wird sie
wieder geben, fiir die das synthetische «und», nicht das anti-
thetische «entweder-oder» charakteristisch ist. Nach einer viele
Jahrhunderte umfassenden Zeit der Synthese brach in der
Renaissancezeit mit jener elementaren Wucht, die dem ge-
schichtlich Notwendigen eignet, der Gegensatz aus zwischen
dem mittelalterlichen kirchlichen Glaubenssystem und der neu-
aufstrebenden Wissenschaft. Die Forschung musste sich aus der
Bindung an das kirchliche Dogma befreien, ja zu ihm in Gegen-
satz treten, wenn sie nicht ihrem eigenen Wahrheitsstreben
Gewalt antun und sich verkiimmern lassen wollte. Das Zeitalter
der grossen wissenschaftlichen Entdeckungen wurde so zugleich
eine Zeit heftiger Kdmpfe zwischen Glaubensdogma und wissen-
schaftlicher Forschung, die bis ins letzte Jahrhundert hinein
andauerten. Mit den Namen Kopernikus, Galilei, Darwin,
Reimarus und David Friedrich Strauss diirfte diese Kampflage
der letzten Jahrhunderte hinlidnglich bezeichnet sein. Der Name
Galileis wird uns iiberdies an die betriibliche Tatsache erinnern,
dass die Kirche sich nicht damit begniigte, diesen Kampf mit
geistigen Waffen auszufechten, sondern ihn durch den Gebrauch
staatlicher Machtmittel verschirfte und vergiftete und dadurch
auf Seiten der Forschung ein Ressentiment schuf, das bis heute
nachwirkt. Die fiir die freie Forschung begeisterte Welt hat es
der Kirche nie vergessen, dass sie durch ihren Dogmatismus
und durch ihren Bund mit dem Staat dem wissenschaftlichen
Fortschritt wihrend Jahrhunderten schwere Hindernisse in den
Weg legte.

Diese Auseinandersetzungen zwischen Glaube und Forschung
sind um sc bedauerlicher, als sie keineswegs in der Sache be-
griindet waren, sondern aus einer Reihe von Missverstdndnissen
entsprangen, die allerdings nicht zuféllig, sondern tief in der
menschlichen Natur verwurzelt sind.

Glaube und Weltbild

Das erste dieser Missverstdndnisse war die Verquickung des
christlichen Glaubens mit dem Welthild der Antike, das zugleich
das Weltbild der Bibel ist. Es bedarf einer ebenso mutigen als
geduldigen Erziehungsarbeit, bis die Masse der Gldubigen ver-
steht, was die grossen Geister — ein Kopernikus so gut wie ein
Kepler oder Newton — von Anfang an wussten, dass ndmlich der
christliche Glaube als solcher mit der Frage nach der Grosse des
Weltraumes oder nach den rdumlichen Beziehungen von Sonne
und Erde, nach dem Alter der Welt und des Menschengeschlechts
oder nach den Einzelheiten der biblischen Geschichtserzdhlung
iiberhaupt nichts zu tun hat. Jenes Missverstédndnis aber, durch
das der Glaube mit einem bestimmten Welthild verkoppelt
wurde, entsprang seinerseits einem noch fundamentaleren, das
Glauben und Dogma identifizierte. War einmal diese verhéngnis-
volle .Verwechslung geschehen, dass Glaube das Fiirwahrhalten
der biblischen oder kirchlichen Lie hren sei, so war damit auch
das biblische Welthild, das kosmologische so gut wie das histo-
rische, sakrosankt, und musste der Konflikt mit der freien For-
schung notwendig frither oder spiter ausbrechen. Es ist schwer-
lich ein Zufall, dass die Zeit der grossen wissenschaftlichen Ent-
deckungen dieselbe war wie die, da Martin Luther und Huldrych
Zwingli den urspriinglichen biblischen Sinn des Wortes Glaube

1) Festrede, gehalten an der 110. Stiftungsfeier der Universitit am

29. April 1943. Mit Erlaubnis des Verfassers abgedruckt aus dem Jahres-
bericht 1942/43 der Universitit. Zwischentitel von uns. Red.

wiederentdeckten und aus dieser Wiederentdeckung heraus die
Reformation entstand. Dass die Reformatoren selbst noch nicht
vermochten, die Konsequenzen ihrer Entdeckung mnach der
Seite der weltbildlichen Freiheit hin zu ziehen und so den grossen
zeitgenossischen Entdeckungen auf dem Gebiete der Wissen-
schaft Raum zu schaffen, miissen wir der menschlichen Be-
grenztheit zugute halten, der auch diese Grossen unterworfen
waren.

Was Glaube ist und was er nicht ist

Ist doch auch heute noch das, was sie entdeckten, vielen
Gebildeten, auch vielen wissenschaftlichen Forschern unbekannt,
niamlich der fundamentale Unterschied zwischen dem Glauben
an ein Dogma und dem, was das Neue Testament selbst Glaube
heisst. Nach urchristlicher Anschauung ist Glaube niemals das
Fiirwahrhalten einer bestimmten, mit Autoritdt irgendwelcher
Art aufgestellten Lehre, also niemals autoritdrer Dogmenglaube,
sondern das Ergriffenwerden des Menschen von der Wirklich-
keit Gottes, die Begegnung der endlichen, kreatiirlichen Person
mit der unendlichen, absoluten Schiépferperson. Glaube ist also
nicht, wie jahrhundertelang gelehrt wurde, das Annehmen einer
iibernatiirlichen, von uns auf Autoritdit hin anzunehmenden
Tatsachen- oder Lehrmitteilung, also niemals blinde Unter-
werfung unter irgendeine Lehrautoritéit, sei diese nun die Bibel
oder die Kirche. Glaube ist, recht verstanden, nie blind, sondern
eigenes geistiges Schauen, Ueberzeugung auf Grund eigener
Wahrheitsnétigung, die Aufgeschlossenheit, vielmehr das Auf-
geschlossenwerden und sich Aufschliessenlassen fiir die Wirklich-
keit Gottes. Wire der Glaube die Unterwerfung unter ein Dogma,
so wiire er eine geistige Haltung, die mit der des freien Forschers
von vornherein, ganz abgesehen von allen Inhalten, schwer ver-
einbar wire. Dieses Missverstindnis ist leider auch heute noch,
bei Anhingern und Gegnern, weit verbreitet, ebenso wie das
andere, ihm nahe verwandte, dass Glaube eine Art Hypothese
iiber unwissbare Dinge sei. Wird aber der Glaube, wie dies in
den massgebenden Zeugnissen der Bibel geschieht, als Erfahrung
von der sich offenbarenden Gotteswirklichkeit verstanden, so
besteht ein solcher Gegensatz zwischen dieser und der Haltung
des Forschers nicht. Der Glaube ist vielmehr etwas, das trotz
aller Verschiedenheit der echten Forschung, jedenfalls dem
tiefsten Pathos aller grossen Forschung eher verwandt als
gegensitzlich ist.

Person und Objekt

Anderseits muss nun freilich ebenso klar und bestimmt der
Unterschied zwischen Glaube und Forschung hervorgehoben
werden. Wissenschaftliche Forschung hat es immer mit der
vordergriindlichen Wirklichkeit als solcher zu tun. Als For-
schende bemiichtigen wir uns eines Gegenstandes, als Glaubende
geben wir uns der Macht hin, die sich unser beméchtigt. Als
Forscher wollen wir hinter das Ritsel kommen, das uns dieses
oder jenes Stiick der Wirklichkeit bietet, als Glaubende beugen
wir uns vor der geheimnisvollen Wirklichkeit, deren man nur
gewahr wird, wenn man in Ehrfurcht vor ihr stillsteht. Als
Forschende wollen wir uns ein erforschtes Objekt durch Er-
kenntnis zu eigen machen, als Glaubende werden wir Eigentum
dessen, der nie Objekt werden kann, weil er das absolute Sub-
jekt, der schaffende Geist selbst ist. Die Wirklichkeit, die wir
erforschen, ist der Inbegriff der Objekte, die wir kurzweg Welt
heissen. Gott aber, den wir in ehrfiirchtigem Glauben anbeten,
und den wir darum nicht erforschen kénnen und nicht erforschen
sollen, ist nicht Welt, ebensowenig als er Objekt ist.

Darum, weil der Glaube im Unterschied zur Objekterkennt-
nis der Wissenschaft Begegnung mit dem absoluten Subjekt ist,
ist er so eng verbunden und verwandt mit dem Sittlichen.

Einem Menschen recht, d. h. sittlich gut begegnen, heisst ihn
nicht zum Objekt machen, sondern in ihm die nie zum Objekt
zu machende Person, das Subjekt anerkennen. Der Mensch ist
nicht, wie die Dinge, einfach ein Stiick Welt, sondern, sofern er
alg sittliches Wesen in Betracht kommt, etwas ganz anderes
als Welt, eben die fiir uns unantastbare geheimnisvolle Wirklich-
keit, die Person heisst. Wir diirfen darum nicht iiber ihn ver-
filgen, wie wir itber Objekte, iiber Weltstiicke verfiigen diirfen;
gerade dieses Nichtverfiigendiirfen ist das Sittliche und das dem
Glauben Verwandte. Einen Menschen zum Gegenstand der For-




	...

