
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 105/106 (1935)

Heft: 20

Vereinsnachrichten

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


226 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG Bd. 105 Nr. 20

Bericht über den Diskussionsabend des Zürcher Ing.- und Arch.-Vereins am 3. April d. J.
Einleitendes Referat von Arch. Peter Meyer.
[Das Folgende war als „Auto-Referat" geplant, hat sich dann aber mehr zu einem
Aufsatz ausgewachsen. P. M.]

I.
Der Referent gab zuerst einen Ueberblick über die

Situation der reformierten Kirche im Vergleich zur
katholischen. Fünfzehn Jahrhunderte einer intensiven Entwicklung

haben den gemeinsam-christlichen Kirchenraum
gebracht, dem nur vier Jahrhunderte spezifisch reformierter
Entwicklung gegenüberstehen, von denen zum mindesten
zwei Jahrhunderte in die Epoche der Aufklärung des im
ganzen eher kirchenfeindlichen Rationalismus fallen, in
denen die Kirche als Bauprogramm bei weitem nicht mehr
jene Rolle spielt wie in den voraufgegangenen Zeiten, in
denen die ganze Stilentwicklung am Kirchenbau allein
vollständig abgelesen werden kann. Es darf also nicht im
Sinne eines Vorwurfes verstanden werden, wenn wir
feststellen, dass der Protestantismus es nicht zu einer eindeutig
abgeklärten eigenen Kirchenform gebracht hat: Auch die
katholische Kirche hätte in dieser Zeit schwerlich mehr
einen neuen Typus prägen können und sie bat heute, trotz
ihren scheinbar eindeutigeren kultischen Forderungen,
genau mit den gleichen Schwierigkeiten, genau mit der
gleichen architektonischen Bodenlosigkeit zu kämpfen, wie die
reformierte Kirche.

Beim Wort „Kirche" ohne näheren Zusatz denkt
jedermann zuerst an jenen Typus des das Stadtbild
überragenden baulichen Mittelpunktes, wie ihn jene fünfzehn
Jahrhunderte entwickelt haben, und man gibt sich nur
ungern Rechenschaft von den tiefgehenden Wandlungen,
die die Kirche als Institution (nicht als Gebäude) in den
letzten vier Jahrhunderten mit wachsender Geschwindigkeit
durchgemacht hat. Im Mittelalter, der Zeit ihrer höchsten
Blüte, bedeutete „Kirche" nicht wie heute eine geistige
Macht neben anderen, die ihr den Rang streitig machen,
nicht eine Angelegenheit für besondere Tage und besondere

Volkskreise und einzelne religiös veranlagte Menschen,
sondern eine im Leben jedes Einzelnen, so gut wie im
Leben der Städte täglich, fast stündlich wirksame Macht,
die schlechterdings alle sozialen Gebiete umfasste. Die
kirchliche Form war die einzig denkbare Form der Wissenschaft,

der öffentlichen Wohltätigkeit, des Unterrichts, der
Krankenpflege und im Frühmittelalter sogar der staatlichen.
Verwaltung und Diplomatie. Man braucht gar nicht
anzunehmen, dass die Menschen des Mittelalters stärker religiös
waren, aber jedenfalls ging vieles, was sich inzwischen
zum selbständigen Sondergebiet ausgewachsen hat, unter
kirchlichen Organisationsformen vor sich, und so durften
auch die Kirchen- Gebäude, als Gehäuse und Ausdruck der
zentralen geistigen Macht, auch architektonisch als
Stadtmittelpunkt auftreten. Auch ist zu bedenken, dass in vielen
Städten zur Zeit der Kathedralenbauten, also im XIII.
Jahrhundert, vielerorts die politische Macht noch in den Händen
des Bischofs lag, gegen den die Bürgerschaft erst später
ihre Freiheiten durchsetzte. Man muss immer wieder staunen,

wenn man sich überlegt, dass die nur schon an Masse,
Umfang und Kosten ungeheuren gotischen Kathedralen
von Städten errichtet wurden, die etwa 25 bis 30000
Einwohner hatten. (Der heutigen Einwohnerzahl von Zürich
würden also vergleichsweise zehn Kathedralen entsprechen!)

Man vergegenwärtige sich dem gegenüber die heutige
Situation: Die Kirche ist heute eine Organisation, die
gegenüber dem Staat wie gegenüber dem Individualismus
um ihre Existenz ringen muss. Weite Bevölkerungskreise
sind ihr entfremdet, viele, die ihr nominell angehören,
sind mehr durch eine Art traditioneller Pietät, mehr durch
die Scheu vor einem Austritt als durch positive Mitarbeit
mit ihr verbunden. Der Zusammenhang mit der staatlichen
Macht ist zerrissen und Wissenschaft wie Künste haben
sich ganz aus dem kirchlichen Zusammenhang gelöst. Die
Kirche ist allenfalls Gegenstand und Auftraggeber, aber

nicht mehr der umfassende Rahmen aller Künste und
Wissenschaften. Es ist begreiflich, dass die Kirche — und
zwar die katholische ebenso wie die reformierte — gezögert
hat, die architektonischen Konsequenzen aus einer so
unliebsamen Entwicklung zu ziehen. Man lässt sich gerne
faszinieren vom imposanten Vorbild der schon im Diesseits
triumphierenden Kirche des Mittelalters. Man kommt vom
Aesthetischen her und verlangt von der Kirche den Effekt
einer „Stadtkrone", man schwelgt in Erinnerungen an
vergangenen Glanz, um sich davon dispensieren zu können,
für die Situation der Gegenwart den adäquaten und somit
weniger triumphalen Ausdruck zu suchen.

II.
Die Kirche des Mittelalters war durchaus nicht in

erster Linie eine ästhetische Angelegenheit. Die grossartige
Entwicklung des Kirchenkörpers und seine Gliederung in
Langhaus, Querhaus, Chor und Apsis entstammt nicht der
Fantasie der Architekten und ihrer Freude an „Bereicherung"

des Baukörpers, sondern alle diese sehr schönen
architektonischen Komplikationen lassen sich eindeutig auf
Notwendigkeiten des Gebrauchs, auf liturgische Anforderungen

zurückführen. Die Gliederung in ein Langhaus
einerseits und eine östliche Raumgruppe, umfassend Querhaus

und Chor anderseits, entspricht der Trennung zwischen
Laien und Priesterschaft und wenn frühmittelalterliche
Kirchen im Westen des Langhauses einen umschlossenen
Binnenhof anlegen, von dem man das Langhaus durch
eine kryptenartige Vorhalle betritt, in der der Taufbrunnen
steht, so entspricht auch das der liturgischen Gliederung
der Gemeinde in Mitglieder und solche, die sich erst um
die Mitgliedschaft bewerben; diesen letztgenannten ist der
Vorhof zugewiesen, von dem aus der Weg zur Mitgliedschaft

über das Sakrament der Taufe führt. Das
bewunderungswürdige Motiv der von einem Arkadenumgang
umgebenen Apsis entstammt dem Bedürfnis von Wallfahrts-
Kirchen, den Altar, unter dem die Gebeine eines Heiligen
ruhen, in feierlicher Prozession umschreiten zu können, und
die Anlage von Radialkapellen, oder erweiterten und
verdoppelten Querschiffen entstammt der Notwendigkeit, die
Zahl der Altäre zu vermehren, um jedem Mitglied der oft
Hunderte zählenden Mönchsgemeinschaft Gelegenheit zu
geben, täglich eine Messe zu lesen, wie die Ordensregel es
vorschreibt.

Es ist wichtig, sich von diesen Zusammenhängen
wenigstens andeutungsweise Rechenschaft zu geben, um
nicht den reformierten Kirchenbau mit falschen Masstäben
zu messen.

III.
Wenn man betont, die reformierte Kirche sei in

allererster Linie Predigtkirche und nicht wie die Kirche des
Mittelalters die Bühne für ein kompliziertes, Priesterschaft
und Gemeinde umfassendes Ritual, so ist nicht zu
vergessen, dass sich diese Entwicklung schon vor der
Reformation auf dem Gebiete der Bettlerordenskirche anbahnte.
Es sind dies die Kirchen der Franziskaner, der Dominikaner

und verwandter Orden, die sich aus einer mystischen
und vergleichsweise demokratischen Einstellung heraus mit
der Missionierung der Laien befassten, wobei die Predigt,
entsprechend dem schon vor der Reformation gefährlich
anwachsenden Raisonnement innerhalb der Kirche und
gegen die Kirche eine immer grössere Rolle spielt. Diese
Minoritenkirchen verzichten auf die reiche bauliche
Gliederung der Kathedralen und der Benediktinerklöster, sie
mildern die Trennung zwischen Klerus und Gemeinde, und
grundsätzlich unterscheiden sie sich nur noch in einem —
allerdings wichtigen Punkt vom Programm der reformierten
Kirche: Der Hochaltar im Blickpunkt des Langhauses bleibt
der unbestrittene architektonische und geistige Mittelpunkt,
die Stätte des Allerheiligsten, der Hostie. Die reformierte
Kirche hat keinen solchen Sakralmittelpunkt, der Abend-



Mai 1935 SCHWEIZERISCHE BAU2EITUNG 227

mahltisch, dieses Rudiment eines Altars, ist zwar noch die
Stätte der nurmehr an wenigen Sonntagen des Jahres
vorgenommenen sakramentalen Handlungen, aber er selbst ist
nicht geweiht, so wenig wie die reformierte Hostie, weil
die Reformation die Weihe nicht in den Gegenstand,
sondern in das die Hostie empfangende Gemeindemitglied legt.

Vom ersten Augenblick an laborierte darum der
reformierte Kirchenbau an den gleichen Problemen, mit denen
sich seine Architekten noch heute herumschlagen: Der
Architekt steht im Bodenlosen, er erhält keine Direktiven
in der allerwichtigsten Frage, ob auch die reformierte Kirche
ein Sakralbau sei oder nur eine Art gediegener Versammlungssaal.

IV.
Was heisst „Sakralbau" Doch wohl ein Bau, der

schon als solcher, d. h. unabhängig von den sich darin
vollziehenden kultischen Handlungen, und auch in der
Zeit, in der solche Handlungen gar nicht stattfinden, für
sich allein eine bestimmte Weihe hat. Das ist bei der
katholischen Kirche ohne Zweifel der Fall: der Altar wird
bei der Kirchweihe vom Bischof ausdrücklich konsekriert,
er ist die Stätte des Allerheiligsten und desgleichen sind
die verschiedenen Oertlichkeiten im Kirchenkörper: die
Seitenaltäre, der Kreuzaltar vor dem Lettner, die Märtyreroder

Stiftergruft in der Krypta, der Taufbrunnen in der
Vorhalle, die Erzengelkapellen in den Türmen oder über
dem Eingang usw. Stellen ausgeprägter Heiligkeit. Der
mittelalterliche Kirchenbau ist gewissermassen eine
Landschaft, in der man von einem Heiligtum zum andern pilgern
kann. Nichts dergleichen gilt für die reformierte Kirche:
Sie ist ganz ausschliesslich auf die Gemeinde der Gläubigen
gestellt; der Kirchenbau ist lediglich Gehäuse ohne eigene
Bedeutung. Die sakralen Bauformen, die im katholischen
Kirchenbau ihren guten Sinn haben, haben ihn also nicht
ohne weiteres auch für die reformierte Kirche. Nun macht
der Architekt aber immer wieder die Erfahrung, dass sich
auch reformiert-kirchliche Kreise hierüber nicht ganz im
klaren sind, oder dass sie sich doch ungern von dem
imposanten Vorbild der mittelalterlichen Kirche trennen.
Die Forderung, dass der Kirchenbau nicht lediglich ein
Versammlungsaal von schul- oder festsaalmässigem
Charakter sein soll, dass vielmehr in der Architektur die
besondere Bedeutung und Würde der kirchlichen Versammlung
fühlbar sein soll, besteht gewiss zu Recht. Nur ist zu
fragen, ob sich diese gehobene Formensprache einfach aus
der Uebernahme der traditionellen Sakralformen entwickeln
lässt. Hier liegt der Schwerpunkt der ganzen Diskussion.
Die eine Strömung unter Architekten und Auftraggebern
hält am monumentalen Kirchentypus fest: Möglichst
imposante Wirkung des Raumes, möglichst imposante und
interessante, ja im Interesse der Propagandawirkung nicht
selten geradezu sensationelle Ausbildung des Turmes und
der Eingangspartie, monumentale Zentrierung des
Innenraumes mit Häufung der Formakzente in der Mittelaxe
und an der symmetrisch gegliederten Stirnwand, wobei
dann eine Frage zweiten Ranges ist, ob dieses Raumprogramm

mit mittelalterlichem, klassizistischem oder irgend
einem modernistischem Formapparat durchgeführt wird.
Zur Rechtfertigung solcher Monumentalkirchen wird
angeführt, sie seien erstens der Würde der kirchlichen
Versammlung angemessen, und zweitens müsse durch die
Mittel der Architektur, der Malerei, Glasmalerei, durch
Orgel, konzertmässigen Chorgesang usw. usw. dem
Kirchenbesucher etwas „fürs Gemüt" geboten werden, sodass er
auch dann befriedigt heimgehen könne, wenn ihm die
Predigt wenig oder nichts geboten haben sollte.

Es war sehr sympathisch, in der Diskussion zu hören,
wie gerade von theologischer Seite die Selbstverständlichkeit,

dass sogar beim gleichen Prediger zwischen guten
Predigten auch schwächere vorkommen, offen zugegeben
wurde, dass man aber trotzdem Bedenken äusserte, sich
von aussen her durch die Mittel der Architektur und
angewandten Künste stützen zu'lassen. Denn besteht nicht
die Gefahr, dass diese „künstlerischen Mittel" gerade dann,

wenn sie wirklich wirksam sind, auch eine gute Predigt
überdecken oder jedenfalls stark davon ablenken können?
Ist es nicht im Grund ein mit Pomp vorgetragenes
Armutszeugnis, wenn man von vornherein nach äusseren Mitteln
sucht, um den Kirchenbesuch zu heben, ein Misstrauen in
die innere Kraft des reformierten Gottesdienstes? Die
Künste selbst haben immer dann ihre höchste Blütezeit
erlebt, wenn sie bescheiden gedient haben, und es ist von
vornherein ein Dekadenz-Symbol, wenn die Kunst sich
selbst als autonome Kulturpotenz vordrängt.

V.
Die andere Richtung, vertreten von den meisten

jüngeren Architekten, und, wie sich bei der Diskussions-
Versammlung zeigte, sogar von älteren Vertretern der
Geistlichkeit, leugnet das Bedürfnis nach einer gehobenen,
betont feiertäglichen Stimmung im Kirchenraum keineswegs,
aber sie versucht diese Stimmung aus dem Profanen zu
entwickeln durch eine ästhetische Steigerung und
Intensivierung der praktischen Notwendigkeiten, im Gegensatz
zur andern Richtung, die von den alten „katholischen"
Sakralformen ausgeht, unter Abschwächung und Verdünnung

ihres Symbolgehaltes. Ein Blick auf den Islam ist
lehrreich: Auch dort gibt es bekanntlich architektonisch
grossartig entwickelte Moscheen, aber trotzdem ist solche
Formentfaltung nicht „notwendig"; prinzipiell wird jeder
beliebige profane Raum zur Moschee, in dem einmal vom
Priester das Freitagsgebet gesprochen wurde. Diese zweite
Richtung im reformierten Kirchenbau, der, wie wir glauben,
die Zukunft gehören wird, legt keinen Wert auf pompöse
oder sensationelle Architektur-Entfaltung. Sie hat etwas
Zurückhaltendes, sie nimmt lieber die Gefahr einer gewissen

asketischen Leere auf sich, als die einer Ueberinstru-
mentierung. Wenn in einem solchen Raum die Predigt
versagt, so geht der Besucher sicher unbefriedigt heim,
aber es ist die sozusagen saubere, gesunde Unbefriedigtheit
des Hungers, während zu befürchten ist, dass man im
gleichen Fall aus den pompösen Kirchen mit historisch-
oder modernistisch-„künstlerischem" Formapparat mit
verdorbenem Magen heim geht. Man entschuldige diesen, der
Deutlichkeit zuliebe herangezogenen Vergleich. Man könnte
auch so sagen: Es ist besser, wenn sich eine gehobene,
ins Geistige führende Diskussion aus einem gewöhnlichen
Gespräch in banaler oder doch profaner Tonart entwickelt,
als wenn von vornherein ein salbungsvoller Sakraltonfall
und eine feierliche Gebärdesprache in Szene gesetzt wird,
der dann der Inhalt nicht entspricht. Im ersten Fall bleibt
die Unterhaltung, wenn sich die Inspiration nicht einstellt,
eben im Bescheiden-alltäglichen, ohne dass etwas gewonnen,
aber auch ohne dass etwas beschädigt wird. Im zweiten
Fall gerät man in den Leerlauf der Rhetorik, in die
bösartige Dämonie der Pose, die das Geistige eben dadurch
vergiftet und profaniert, dass sie höhere Ansprüche zu
stellen vorgibt als sie erfüllt. Diese zweite, vergleichsweise
asketische Gruppe kann natürlich mit der monumentalendgültigen

sakralen Hintereinanderschaltung von Taufstein,
Abendmahltisch, Kanzel, Dirigentenpult und Mittelakzent
des Orgelprospektes oder bunt verglasten Mittelfenstern in
der Stirnwand nichts anfangen. Sie empfindet diese
Gleichbehandlung unzusammengehöriger Akzente als eine Art
Anmassung und fast als Brutalität, als ein bedrückendes
und starres Schema, das die wirkliche Bedeutung einem
äusserlichen Effekt zuliebe vergewaltigt; man stellt die
Kanzel lieber auf die Seite und nicht in die Mittelaxe,
wodurch sie etwas Unverbindliches, Bescheidenes bekommt;
der Prediger erhebt weniger den Anspruch auf apodiktische
Unfehlbarkeit, wenn er von der Seite, als wenn er aus
der monumentalen Mitte predigt. Architektonisch ist die
seitliche Stellung der Kanzel gewiss weniger „wirkungsvoll11,
vielleicht sogar ein wenig sonderbar oder ungeschickt, aber
die Kirche ist nicht in erster Linie eine architektonische
Veranstaltung, die sich nur nach den Rücksichten der
wirkungsvollsten Disposition zu richten hätte. — Auch hier
wieder eine islamische Parallele: Auch in den Moscheen



228 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG Bd. io5 Nr. 20

gibt es eine Art Kanzel; eine ziemlich hohe Treppe und
zu oberst ein kleiner Pavillon (Mimbar). Vom
architektonischen Standpunkt wäre es nun selbstverständlich,
dass der Prediger von diesem Kanzelpavillon aus zu
predigen hätte. Dies tut er aber nicht, sondern er predigt
stets von der 3. Stufe aus, denn: oben predigte Mohammed
der Prophet, und es geziemt sich nicht für seine geringen
Nachfolger von der gleichen Stelle aus zu predigen! Das
ist, wie gesagt architektonisch gesehen, ein Unsinn, aber
es ist eine grossartige Geste der Bescheidenheit, und eine
ähnliche Geste der Bescheidenheit sehen wir in der
seitlichen Stellung der Kanzel in reformierten Kirchen. Der
Platz in der Mitte wird dann frei für den Abendmahltisch,
der zwar nicht ausdrücklich geweiht, aber doch vom Nimbus
des Altars umwittert ist. Höchst schwierig zu fassen bleibt
hier wie im ersten Fall die Stirnseite. Doch ist das Problem
dadurch gemildert (wenn auch nicht gelöst), dass der Blick
der Zuhörer schräg auf die Kanzel und nicht frontal gegen
diese Stirnwand gerichtet ist.1) Was soll man mit dieser
Wand machen? Allfällige Glasmalereien oder eine pompös
aufgeblähte Orgel, oder eine stark erhöhte Tribüne für den
Chor sind gewiss keine Lösungen. Vielleicht wäre eine
Wandverkleidung aus edlem Material, das gerade die Mitte
hält zwischen der Leere der weissen Wand und der zu
grossen Aufdringlichkeit „ interessanter" künstlerischer
Massnahmen das Richtige. Eine Wandverkleidung, die das
Kunststück fertig bringt, mit edlem Abstand unauffällig
zu sein? Man darf gespannt sein, ob das der Marmorwand
in der neuen Basler Johannis-Kirche gelingen wird.

VI.
Mit ebenfalls erfreulicher Deutlichkeit kam zum

Ausdruck, dass man sich allmählich auch über die
Widersinnigkeit riesiger protestantischer Kirchen überhaupt klar
zu werden beginnt. Darüber, dass die reformierte Kirche
mit dem Begriff der Gemeinde steht und fällt, ist man
sich dogmatisch schon immer im klaren gewesen, aber
organisatorisch und architektonisch wurde daraus nie die
nötige Konsequenz gezogen. Diese riesigen Kirchen, die
an monumentaler Raumausdehnung und äusserem Effekt
als „Stadtkrone" mit den Domen des Mittelalters wetteifern,
sind an gewöhnlichen Sonntagen zu dreiviertel leer und
nur an hohen Kirchenfesten — sind es wirklich Kirchen-
Feste und nicht vielmehr konzertmässige Veranstaltungen,
die schon an den Begriff „circenses" grenzen? — füllen
sich Saal und Emporen. Der Prediger kennt nahezu niemand
unter seinen Zuhörern, die Zuhörer kennen sich nicht
untereinander und ihr Verhältnis zum Prediger ist das
artistischer Kritik oder Bewunderung, ungefähr wie man
der Leistung eines Vortragenden, eines Sängers oder
Schauspielers gegenübersteht. Mit der Idee der „Gemeinde"
hat die Armseligkeit gewöhnlicher Sonntage und der
Betrieb solcher Festtage nicht viel zu tun, sodass sich gerade
aus religiösen Kreisen die Stimmen mehren, die darauf
dringen, ganz von untenauf kleine Gemeinden neu
aufzubauen, in denen ein wirkliches Gemeinschaftsgefühl zwischen
Gemeindegliedern und Pfarrer möglich ist. Solchen
Gemeinden würde eine Vielzahl kleiner bescheidener
Versammlungsräume entsprechen, und dahin weist auch die
architektonische Entwicklung. Es kann gewiss nicht geleugnet
werden, dass die bescheidene Ausstattung und
nichtaxiale Anordnung der Kanzel bei grossen Bauten befremdlich

wirkt, die eben schon durch ihre Raumvolumen den
Anspruch auf eine Monumentalität erheben, der dann von
dieser Anordnung nicht erfüllt wird. Je kleiner die Bauten
sind, desto bescheidener ihr Anspruch und desto angemessener

auch die bescheidene Instrumentierung. Vor Jahren
haben wir an dieser Stelle in betonter Zuspitzung gesagt,
Wellblechbaracke und Heilsarmeezelt seien streng genommen

die einzige mögliche Form der reformierten Kirche:
das war natürlich cum grano salis zu verstehen, — in-

') Vgl. die ungesuchten, natürlichen, und gerade darum so

stimmungsvollen Lötungen in Einigen und Soglio (Seite 235). Red.

zwischen bat die Entwicklung diese Meinung doch wohl
eher bestätigt als widerlegt.

Nur in solchen kleineren Kirchen lässt sich der
verloren gegangene Kontakt zwischen Gemeindegliedern
und Pfarrer wieder herstellen und das persönliche Interesse
und Verantwortungsgefühl der Gemeindeglieder ihrer Kirche
gegenüber wieder wecken. Ein kleiner aber bezeichnender
Zug dafür, wie sehr dieses Gefühl heute erloschen ist,
bildet die Notwendigkeit des Einbaues von elektrischen
Läutwerken, weil man keine Gemeindemitglieder oder
Buben mehr findet, die freiwillig die Funktion des Glöckners

auf sich nehmen. Es hat mir einen tiefen Eindruck
gemacht, als ich zufällig dazu kam, wie in der Kathedrale
von St. Albans bei London sechs oder acht Gentlemen
zusammenkamen, um die Glocken zu läuten; junge Herren
in elegantem Sportdress, für die das eine selbstverständliche

gesellschaftliche Funktion bedeutet. Auch dem Komfort
der Neuzeit gegenüber wäre eine gewisse bewusste Zurückhaltung

nicht minder angemessen wie gegenüber einem
allzu vordringlichen Kunstgewerbe.

Dass die Notwendigkeit eines kleineren Kirchenraumes
wirklich mancherorts empfunden wird, ist aus den
Versuchen ersichtlich, bei kirchlichen Grossbauten neben dem
Hauptraum noch eine besondere „Feier-Kirche" anzuordnen.
Als architektonische Ueberlegung ist das sehr richtig, aber
es scheint mir ausgesprochen unreformiert zu sein, denn
es ist gerade das Wesen der reformierten Kirche, dass
alle sakralen Handlungen vor versammelter Gemeinde vor
sich gehen und nicht abseits im Verborgenen.

Man hatte an dem Diskussionsabend des Z. I. A. den
erfreulichen Eindruck, dass die Meinungen von Architekten
und Pfarrern in dieser Richtung konvergieren, sodass man
zuversichtlich hoffen darf, dass das zu Lösungen führen
wird und vielleicht ist die reformierte Kirche der Schweiz
mehr als jede andere in der Lage, gleichgesinnte Architekten

für diese Aufgabe zu finden.

Votum von Pfr. Max Frick am Grossmünster Zürich.
Eine protestantische Kirche bauen kann nur der, der

weiss, was das Wesen der reformierten Kirche ist. Die
Kirche ist nicht ein Verein zur Abhaltung von religiösen
Vorträgen und Feierlichkeiten, ebensowenig eine
Veranstaltung zur Wohlfahrtspflege, sondern die Gemeinde,
die einen Ruf von Gott her erhalten hat. (Das griechische
Wort Ekklesia bedeutet: die „Volksversammlung" der durch
den Herold zusammengerufenen Bürger eines Freistaates.
In der Kirche handelt es sich um die durch das Wort
Gottes zusammenberufene Gemeinde.) Die Kirche ist also
nach reformierter Auffassung die Gemeinde der Erwählten.
Der Heidelberger Katechismus, eines der grundlegendsten
Bekenntnisse der reformierten Kirche, definiert folgender-
massen: „Was glaubst du von der einen, heiligen
allgemeinen christlichen Kirche? Dass der Sohn Gottes aus
dem ganzen menschlichen Geschlecht sich eine auserwählte
Gemeinde zum ewigen Leben durch seinen Geist und sein
Wort in Einigkeit des wahren Glaubens, von Anbeginn
der Welt bis ans Ende sammelt, schützt und erhält, und
dass ich ein lebendiges Glied derselben bin und ewig
bleiben werde. — Was verstehst du unter der Gemeinschaft
der Gläubigen? Erstlich, dass alle und jede Gläubigen an
dem Herrn Christus und an allen seinen Schätzen und
Gaben Gemeinschaft haben; zum Andern, dass ein jeder
seine Gaben zu Nutz und Heil der andern Glieder willig
und mit Freuden anzulegen sich schuldig wissen soll."
Beides ist hier gleich wichtig: Dass es sich nicht um einen
losen Klüngel zusammengelaufener Menschen, sondern
um eine Gemeinde, eine Gemeinschaft handelt, und dass
diese Gemeinde nicht durch menschliche Uebereinkunft,
sondern durch Gottes ewige Erwählung und Berufung
zusammengekommen ist. Daraus ergibt sich die Forderung,

dass der Kirchenraum den folgenden zwei
Tatsachen Ausdruck zu geben hat: 1. der Gemeinde, a. der
fenseitigkeit derselben.



18. Mai 1935 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 229

Der protestantische Kirchenraum darf also kein
„mystischer" Raum sein, wenn unter mystisch irgendetwas

Zauberhaftes verstanden wird, ebensowenig aber
auch ein blosser „Hörsaal". Als Gemeinschaftsraum der
auf Gottes ewiges Wort gegründeten Gemeinde, soll er sich
auszeichnen durch unbedingte Echtheil und Sachlichkeit
(wobei Sachlichkeit nicht mit Gemütlosigkeit und Frostigkeit

zu verwechseln ist!), durch Schlichtheit, die nicht
Menschenwerk aufdringlich in den Vordergrund stellt, und
durch Wohnlichkeit, die den Gemeinschaftsgedanken wiedergibt.

Schmucklosigkeit ist kein reformiertes Erfordernis,
wenn auch die Reformation zur Vermeidung einer religiösen
Deutung des Schmuckes ihn aus der Kirche völlig
entfernte. Da für uns die Gefahr dieser Missdeutung nicht
mehr besteht, und auch die heilige Schrift ausdrücklich
erwähnt, dass Gott den Kunstverständigen künstlerischen
Sinn verliehen habe, damit sie das Heiligtum schmücken
(2. Mose 31, 6), steht der Ausschmückung des Kirchenraumes

nichts entgegen, sofern diese diskret genug ist,
sodass sie nicht die Aufmerksamkeit des Gemeindegliedes
auf sich zieht. Der sacbgemässeste Schmuck einer
protestantischen Kirche ist auf alle Fälle in einer sauberen
und gewaltigen Architektur zu suchen.

Die Stellung der Kanzel kann axial oder seitlich sein,
wenn nur das Grundproblem richtig erfast wird: Möglichst
in die Gemeinde hinein! Dazu ist es notwendig, dass die
Kanzel so tief als möglich angeordnet wird, wobei freilich
die akustischen Notwendigkeiten nicht übersehen werden
sollen. Vor der Kanzel soll eine möglichst geschlossene
Gemeinde sein, die nicht durch einen Mittelgang dermassen
zerschnitten ist, dass der Pfarrer in einen Leerraum hinein
redet. (Da der Mittelgang häufig nicht zu umgehen ist,
ist in dieser Beziehung die seitlich angeordnete Kanzel im
Vorzug, wie sie überhaupt weniger repräsentativ und dafür
etwas familiärer wirkt. Es geht aber ebensowenig an, zu
erklären, die seitliche Stellung sei die einzig gegebene,
wie zu behaupten, die axiale Stellung sei die normal
protestantische!) Aus akustischen, wie auch aus psychologischen
Gründen ist die in der Mitte der Längsseite angeordnete
Kanzel zu verwerfen. Es gibt für den Pfarrer nichts
Unbehaglicheres als die Notwendigkeit, in einen Querraum
hineinreden zu müssen; und auch für die Zuhörer an den
beiden Flügeln ist es ein störendes Gefühl, vom Prediger
nicht angesehen und darum auch nicht richtig beachtet
zu werden. Eine Kirche mit quergestelltem Schiff muss
deswegen grundsätzlich als verfehlt betrachtet werden.

Der Abendmahlstisch gehört unbedingt in die zentrale
Stellung; denn beim Abendmahl kommt der Gedanke der
Gemeinschaft der Erwählten am deutlichsten zum Ausdruck.
Bei seitlich angeordneter Kanzel ergibt sich allerdings leicht
die Schwierigkeit, dass der Abendmahlstisch in eine leere
Apsis hineingerät, die frostig wirkt, solange nicht Abendmahl

gehalten wird. Auf alle Fälle muss dann dafür gesorgt
werden, dass die Apsis an gewöhnlichen Sonntagen nicht
als blosser Hohlraum wirkt.1) Wird der Taufstein seitlich
angeordnet, so ergibt sich zwar eine gewisse Symmetrie
zwischen seitlicher Kanzel, Abendmahlstisch und Taufstein;
jedoch verliert dann der Taufstein seine überragende
Bedeutung. Deswegen empfiehlt es sich, den Taufstein zugleich
als Abendmahlstisch zu benützen, sodass beide Sakramentshandlungen

wirklich im Zentrum der Gemeinde stattfinden.
Eine Scheidung in einen besonderen Taufstein und einen
besonderen Abendmahlstisch hat sachlich keinen Grund.

Die Sängerplätze sollen, da die Kirche kein Konzertgebäude

ist, möglichst diskret angeordnet werden. Ein
Kirchenchor ist nur eine besondere Stimme aus der
Gemeinde heraus und nicht ein konzertierender Verein.
Zudem wirkt ein leerer Sängerplatz an den Sonntagen, an
denen der Kirchenchor nicht mitwirkt, in der Regel als
wüstes Loch. (Uebrigens ist auch der singende Chor mit
dem gestikulierenden Dirigenten kein besonders ästhetischer

') Vergleiche z. B. die Kirche Oberstrasa in Band 55, Seite 264

(14. Mai 1910). Red.

Anblick!) Ergibt sich daraus der Wunsch, dass die Sängerplätze

wenn möglich im Rücken der Gemeinde angeordnet
werden, so ist damit auch die Stellung der Orgel gegeben;
denn diese wird aus akustischen Gründen und um des

guten Zusammenschlusses mit dem Kirchencbor willen am
besten bei den Sängerplätzen angeordnet. Damit wird
dann allerdings auf ein dekoratives Element im Angesicht
der Gemeinde verzichtet; dafür gewinnt dann aber der
Taufstein als Zentralpunkt der Kirche an Bedeutung.
Ein gutes biblisches Bild ober Glasgemälde oder ein
an die Rückwand geschriebenes eindrückliches Bibelwort
kann dann den nötigen Schmuck bilden, der bedeutend
sachgemässer ist.

Falls Emporen nötig sind, damit die genügende Platzzahl

erreicht wird, sollen diese so tief als möglich gehalten
werden, damit die Einheit der Gemeinde möglichst wenig
zerrissen wird und auch die Kanzel möglichst tief gehalten
werden kann. Die hohen Schwalbennester als Kanzeln
haben nicht bloss für den Pfarrer etwas Unbehagliches an
sich, sondern sie heben den Prediger auch in ungebührlicher

Weise über die Gemeinde hinaus, wo er doch nichts
anderes sein soll als eine Simme aus der Gemeinde heraus.
Wird die Orgel auf die Empore gestellt, so muss auf alle
Fälle oberhalb der Orgel noch genügend Raum sein, da
sonst ihr Klang gedrückt wird.

Für kleinere Kirchen sind die Lösungen viel leichter
möglich als für grosse. Kleine Kirchen sollten in ihrer
Art etwas von einer Wohnstube am Weihnachtsabend an
sich haben, in der die herzliche Gemeinschaft und die
Freude über das Geschenk Gottes zum Ausdruck kommt.*)
Grosse Kirchen sollten nur eine Erweiterung dieses
Gedankens sein. Sie entsprechen ohnehin dem Gemeindegedanken

wenig; darum muss es vermieden werden, dass
sie blosse Repräsentationsbauten werden. So schwer hier
die Aufgabe ist, so bleibt sie doch immer die gleiche:
einen Raum zu schaffen, der zum Ausdruck bringt, dass
hier die Gemeinschaft derer zusammenkommt, die Gottes
Ruf vernommen haben und ihn darum gemeinsam anbeten
und um Kraft und Wegweisung bitten wollen. Der Kirchenraum

entspricht am besten der reformierten Kirche, der
am klarsten kundtut, was das neue Testament ausspricht:
„Ihr seid das auserwählte Geschlecht, die königliche Priesterschaft,

das heilige Volk, das Volk des Eigentums, damit
ihr die herrlichen Taten dessen verkündigt, der euch aus
der Finsternis zu seinem wunderbaren Lichte berufen hat,
euch, die ihr ehemals kein Volk wäret, jetzt aber Gottes
Volk seid, die ihr nicht begnadigt wäret, jetzt aber
begnadigt worden seid!" (1. Petr. 2, 9. 10.)

Zwischenbemerkung der Redaktion. Es war beabsichtigt,

diese Kirchendiskussion durch geeignete Bilder zu
begleiten. Bei deren Auswahl wäre man indessen Gefahr
gelaufen, dass sie als Beispiele in „gute" und „schlechte"
gedeutet würden, und so die Aufmerksamkeit vom Text,
von dem Wort abgelenkt oder dessen Sinn verwischt
worden wäre. So haben wir auf Bilderschmuck verzichtet
und uns auf das Wort beschränkt, übrigens dem Geist
der protestantischen Kirche entsprechend. Zudem sind
einzelne der Autoreferate derart umfangreich geworden,
dass wir glauben, im Interesse des Lesers am besten zu
tun — aus der Not eine Tugend machend — dieses gesamte
architektonische Religionsgespräch in ungebrochenem
Zuge abrollen lassen. Manches davon ist ja in der Tat
auch für weitere Kreise interessant und wertvoll genug.
Aus dem auf Seite 234 folgenden Sitzungsprotokoll, das
noch einige Diskussionsvoten enthält, geht dann die
unverkennbar überwiegende, unpathetische Auffassung
jener denkwürdigen Versammlung hervor, eben die
gesuchte und im hohen Mass auch gefundene Abklärung
des architektonischen Problems einer auch im baulichen
Sinne „reformierten", protestantischen Kirche.

2) Vergl. die ländlichen Beispiele auf Seite 225 I Red.



23° SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG Bd. 105 Nr. 20

Votum von Arch. Martin Risch, Zürich.
Wie jede Revolution unter der Fuchtel des Fanatismus

steht, so hat auch die Reformation mit puristischem Eifer die
Kirchen ausgeräumt und nach ihrem Zweck umgestaltet Dass
dabei die Altäre und eigentlichen Heiligenbilder verschwinden
müssten, ist selbstverständlich, dass aber überhaupt alle Werke
der bildenden Künste zerstört worden sind, dass die schönsten
Glasmalereien in Fässer eingestampft und die Orgeln als Stimmen

des Teufels verbannt wurden, das müssen wir heute
bedauern. Die Reformation hat damit das Kind samt dem Bade
ausgeschüttet. Sie hat die sinnliche Komponente der menschlichen

Psyche übersehen und allzusehr nur auf den Verstand
abgestellt. Vielleicht hat da die Reformation ihr Werk nicht ganz
zu Ende geführt. In den ersten Zeiten hat der Qlaubenseifer
selbstverständlich über diese Lücke hinweggeholfen. Der Gehalt
der neuen Lehre war so stark, dass er sogar Jahrhunderte lang
den Mangel an künstlerischer Gestaltung des Kirchenraumes
nicht zum Bewusstsein kommen Hess. Dies umso weniger, als
der architektonische Bestand der alten Kirchen, die den neuen
Bedürfnissen angepasst wurden, erhalten blieb. Man hatte somit
immer noch schöne Kirchenräume. Nach und nach müssten aber
neue reformierte Kirchen erstellt werden und es sind viele
solche Kirchen aus dem 18. Jahrhundert erhalten, die als eigentliche

reformierte Predigtkirchen bezeichnet werden müssen, und
die uns auch heute noch zusagen. Aber sie entstanden in einer
stilsicheren Zeit und wurden deshalb zu vollgültigen Architektur-
Schöpfungen. Schlimmer ist es eigentlich erst in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts unter dem allgemeinen architektonischen

Zerfall geworden. Da begann das Aufwärmen der
historischen Stile der Reihe nach mit dem unvermeidlich negativen
Erfolg. Um die Jahrhundertwende glaubte man die Form der
evangelischen Kirche neuerdings gefunden zu haben in einer Art
Zentralkirche. Aber nach und nach kam der Zwiespalt zwischen
der inneren, notwendig sich ergebenden Axe und der allgemeinen
Form zum Bewusstsein. Man kam mit dieser Form nicht weiter
und das Problem der evangelischen Kirche blieb weiter eine
brennende Frage.

Was ist der reformierte Gottesdienst? Voran steht mit
überragender Bedeutung die Predigt. Sie bildet den Kern des

reformierten kirchlichen Lebens. Als allgemeine Aeusserungen
kennen wir noch das Gebet und den Oetneindegesang, und als
eigentliche sakrale Handlungen das Abendmahl, die Trauung und
die Taufe. Die Predigt hängt unlösbar mit der Persönlichkeit des
Geistlichen zusammen, wenn schon die allgemeine Grundlage das
unveränderliche Evangelium bildet. Von der Eignung und Begabung

des Geistlichen hängt die Wirkung der Predigt ab, somit
mehr oder weniger vom Zufall. Der Gemeindegesang ist gewiss
eine schöne Qemeinschaftsäusserung, er ist nicht in erster Linie
als Kunstäusserung, sondern als gesungenes Wort Gottes als
Ergänzung zum gesprochenen Wort aufzufassen. Auch er ist in
bezug auf seine musikalische Oualität vom Zufall abhängig.

Der Predigt und dem Gemeindegesang stehen in der
katholischen Kirche Altar und Messe gegenüber, und erst in dritter
Linie kommt die Predigt. Also steht der reformierten Predigt und
dem Gemeindegesang, die beide dem Zufall unterworfen sind,
auf katholischer Seite die liturgische, absolut feststehende Messe
gegenüber in Verbindung mit dem Hochaltar, der als eigentliche
Wohnung Gottes aufgefasst wird und ein hochstehendes Kunstwerk

ist oder sein sollte. Dazu kommt die musikalische Messe,
die in einem schönen Kirchenraum zu einer höchsten Kunstäusserung

wird und irgendwo sind Religion und Kunst
miteinander verwandt.

Mit dieser Gegenüberstellung möchte ich nur auf das
Gefährliche hinweisen, das in der überragenden Stellung und
Bedeutung der Predigt als weitaus wichtigste Aeusserung des
evangelischen Gottesdienstes liegt. Wenn die Predigt versagt,
entsteht eine peinliche Leere und der Kirchengänger sucht irgendwie

nach Erbauung. Diese Gefahr hat die katholische Kirche
wohlweislich vermieden und wir haben in der evangelischen
Kirche allen Grund, alles zu tun zur Bannung dieser Gefahr. Und
dazu gehört vor allem ein stimmungsvoller Kirchen-,
rau m.

Wie soll dieser aussehen und was für Mittel zu seiner
Gestaltung haben wir? — Die allgemeinen, rein praktisch formulierten

Programmpunkte sind klar und unbestritten: Gute Akustik,

Sicht von allen Plätzen auf die Kanzel und genügende
Belichtung. Weniger klar sind die Forderungen in bezug auf die
Stellung der Kanzel, der Orgel, der Sängerempore und des
Abendmahltisches. Vor allem die Stellung der Kanzel! Sie hängt
mit dem Wunsche der Kirchgemeinde eng zusammen, ob eine
reine strenge Predbrtkirche gefordert wird, oder ob der Eignung
der Kirche zur Aufführung grösserer kirchlicher Konzerte
Gewicht beigelegt wird. Da ist unbedingt der Wille der Gemeinde
massgebend, beide Standpunkte lassen sich mit guten Gründen
vertreten.

Wird eine reine Predigtkirche gefordert, und das wird
meistens der Fall sein, dann ist die Stellung der Kanzel meines
Erachtens absolut klar: sie muss in der Mittelaxe vor der
Gemeinde stehen. Das idealste 'Bild' einer Predigt vermittelt wohl
die biblische Bergpredigt! Das Volk schart sich um Christus in
Form eines Halbkreises, dessen Mittelpunkt Christus bildet. Das'
Volk will Christus auch sehen und wenn möglich von vorne

sehen. Zuhörer im Rücken von Christus sind nicht recht denkbar.
Auch der Prediger will seine Gemeinde sehen. Aus ganz natürlichen

akustischen und optischen Gründen wird man sich Christus

vor der Gemeinde und in der Mitte denken.1) Wenn wir dieses

Idealbild der Predigt in den geschlossenen Raum übertragen.
ergeben sich logischerweise einige Modifikationen: so wird sich
ein halbkreisförmiger Raum in akustischer Hinsicht nicht sicher
bewähren, und in architektonischer Beziehung wird er stets eben
etwas «halbes» sein und kaum als harmonische fertige Form
angesprochen werden können. Runde Räume sind in akustischer
Hinsicht weniger bewährt als rechteckige. Mir scheint der
rechteckige Raum der natürlichste Kirchenraum zu sein, schon
deshalb, weil er sich mit der zwangsläufig sich ergebenden Axe in
den reinsten Einklang bringen lässt. Und an einem Ende dieser
Axe steht naturgemäss der Redner. Oder ist es logisch und
vernünftig, wenn sich der Redner vor einem grossen Auditorium
(ich denke an 800 bis 1200 Zuhörer) willkürlich ausserhalb der
Mitte aufstellt, wenn er nicht durch irgendwelche Gründe dazu
gezwungen wird? Es wäre doch mit mathematischer Sicherheit
eine Embusse in akustischer und optischer Hinsicht die notwendige

Folge einer exzentrischen Aufstellung.
'In jeder reformierten Kirche, also auch in der Predigtkirche,

wird der Orgel und der Sängerempore Bedeutung zukommen,

denn bei Festtagen wird wohl überall zum mindesten ein
Kirchenchor zur Bereicherung der Feier mitwirken: in grösseren
Kirchen kommt oft noch ein Orchester dazu. Niemand wird
vernünftigerweise gegen diese Bereicherungen der Festgottesdienste
Einwände erheben: es drängt sich die 'Frage auf, ob gute kirchliche

Musik nicht noch häufiger zugezogen werden sollte, als das
passendste Mittel zur Bereicherung des reformierten
Gottesdienstes. Erfahrungsgemäss ¦will die Gemeinde die Sänger und
Musiker nicht nur hören, sondern auch sehen, gerade wie
den Prediger auch. Infolgedessen sollten auch Sänger und Orgel
im Angesicht der Gemeinde sein. Da aber die Kanzel eine
schallreflektierende Rückwand in grösseren Kirchen haben muss.
ergibt sich die Notwendigkeit, dass Sängerpodium und die Orgel
so hoch über das Schiffniveau (zu erheben, dass diese Rückwand
für die Kanzel entsteht. Orgel. Sänger und event. Orchester
müssen eine einheitliche Klangauelle bilden, die vom Dirigenten
beherrscht werden kann. Deshalb muss die Orgel in Verbindung
mit dem Sängerpodium stehen und am besten steht sie hinter den
Sängern. — Auch der Abendmahlstisch sollte für die Gemeinde
sichtbar sein und somit ergibt sich die Aufreihung von
Abendmahlstisch, Kanzel, Sänger und Orgel an einem Ende der Längs-
axe, an deren anderem Ende naturgemäss der Haupteingang ist.
So entsteht auf Grund elementarster, beinahe zwangsläufiger
Ueberlegungen der Typus der reformierten Predigtkirche.
Niemand wird die Eignung dieses Typus in rein praktischer
Hinsicht bestreiten können. Und doch hört man oft Einwände
gegen diese Disposition. Sie müssen logischerweise architektonischer

Natur sein und da wird die Aufreihung von so vielen
Motiven oft angefochten. Also ein Einwand rein formaler,
optischer Natur. Warum bewundert man aber so viele Chöre
katholischer Kirchen, wo sich ungleich grösserer Reichtum in Form
von Kommunionsbank, event. Chorgitter. Chorgestühl. Hochaltar.

Glasmalerei usw. anhäuft? Es handelt sich hier wieder
einmal um das «wie» und nicht um das «was», d. h. um die
Gestaltung, und das ist Sache des Taktes und des Könnens des

Architekten. — Emporen sind' nötig als Regulatoren des ungleichen

Kirchenbesuches.
Zwei Punkte der Kritik am oben entwickelten Typus der

axialen Predigtkirche seien noch berührt: die einen wollen der
Orgel nicht den wichtigen Platz einräumen, die andern
beanstanden den leeren Mittelgang vor der Kanzel. Der Gestaltung
der Orgel ist indessen grosse Freiheit gegeben und der Mittelgang

ist nicht so breit, dasss das Gefühl der Leere aufkommen
kann. Ausserdem ist er bei Hochzeiten fast unentbehrlich.

Jede Abweichung von dem oben aufgezeigten Wege zur
Gestaltung der reinen reformierten Predigtkirche
bedeutet unerbittlich eine Einbusse an Klarheit und Eignung der
Kirche. Daran ändert die heutige Tendenz zur Vermeidung jeder
Symmetrie ä tout nrix nichts, das sind Zeitströmungen, die wieder

anderen weichen werden. Eine gewisse Trockenheit und
Langweiligkeit in der Wirkung der Räume mit axialer Disposition

ist schwer zu vermeiden. Diese Schwierigkeit im Verein mit
dem Drang nach grösserer Gestaltungsfreiheit mögen mit ein
Grund sein, warum sich die Architektenschaft mit weit grösserem

Eifer der zweiten Form der evangelischen Kirche zuwendet,
ich will sie der Kürze halber «Konzertkirche» nennen. Ihr
ausgeprägtester Repräsentant in Zürich ist die St. Jakobskirche.
In diesen Kirchen liegt das Sängemodium nur wenig über dem
Kirchenschiff und ist für grosse Chöre berechnet. Davor ist um
den Abendmahlstisch noch Raum genug für ein Orchester.
Selbstverständlich kann bei dieser Anordnung die Kanzel nicht in der
Mitte stehen, sie wird auf die eine oder andere Seite gedrängt
und damit ist der Bann der axialen Anordnung gebrochen. Der
Einbusse an guter Akustik für die Kanzel und an Sicht für einen
Teil der Gemeinde steht die bessere Eignung für musikalische
Zwecke gegenüber. Die Vor- und Nachteile dieser beiden Typen
werden sehr verschieden gewürdigt. Die Einen sehen in der

*) Diese Beweisführung identifiziert jeden Prediger mit Christus! Das ist es,

was ich- mit meiner lussnotc auf Seite 8 mit Ueberheblichkeit meinte. - C. I.



i8. Mai 1935 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 231

Konzertkirche eine gewisse Profanierung und stellen einen Verlust

an Würde fest, die Andern dürfen die grössere
Verwendungsmöglichkeit des teuren Kirchenbaues als Aktivum buchen,
sicher nicht ganz mit Unrecht Unter der selbstverständlichen
Voraussetzung, dass nur passende und würdige Musik dargeboten

wird, darf die Pflege dieser Musik als die geeignetste
Bereicherung des evangelischen Kirchenlebens willkommen geheis-
sen werden.

•Ich habe bisher immer von der evangelischen «Kirche»
gesprochen. Es wird aber oft behauptet, der refomierte
Gottesdienstraum sei überhaupt keine «Kirche» mehr, sondern ein
Vortragssaal, dem ganz gut weitere, sogar profane Zweckbestimmungen

zugeschoben werden könnten. Es sei kein «sakraler
Raum» nötig, und die wenigen kultischen Handlungen könnten
in einer Feierkirche stattfinden, die dann als reiner Sakralraum
gestaltet werden könne. Dieser Vorschlag hat im ersten Moment
viel Bestechendes an sich, und zweifellos könnten Trauungen
und Taufen in einen derartigen Feierraum verlegt werden.- Das
Abendmahl ist dagegen an die Gesamtgemeinde gebunden und
wird es seinem Sinn entsprechend auch bleiben. Somit haben wir
eine Kulthandlung, die unbedingt in der Kirche stattfinden
muss, solange der reformierte Ritus Geltung hat. Aber auch mit
der Gleichsetzung der Predigt mit irgendeinem profanen Vortrag

wird das evangelische Volk nicht einverstanden sein und
zwar mit allem Grund. Tatsächlich besteht der Gottesdienst
nicht aus der Predigt allein, sondern auch aus dem Gebet und
dem Gemeindegesang. Also wird sich der Raum, in dem dies
alles stattfindet, von irgendeinem profanen Vortragsraum doch
sehr bestimmt unterscheiden müssen. Er wird auch in Zukunft
kirchlich wirken müssen und ich glaube mich nicht zu täuschen,
wenn ich verlange, er müsse auch «Stimmung» haben. Das
braucht keine mystisch dunkle «katholische» Stimmung zu sein.
Aber eine feierliche Wirkung muss von ihm ausstrahlen, und in
je höherem Masse dies der Fall ist, desto besser für die
reformierte Kirche. Der starke Prediger hat diese Stimmung nicht zu
fürchten und dem schwachen kommt sie zu Hilfe. Die Predigt
wird im stimmungsvollen Raum auf einen gewissermassen
aufgepflügten, aufnahmebereiteren Boden fallen, als im nüchtern
wirkenden, stimmungslosen Raum. Ich habe früher erwähnt, dass
nicht immer mit bedeutenden Kanzelrednern gerechnet werden
darf. Sie sind sogar so selten wie hervorragende Leistungen in
andern Berufen. Wir dürfen an den Stand der Geistlichkeit keine
unmöglichen Anforderungen stellen. Wir müssen die Tatsachen
nehmen wie sie sind und sie weisen ganz sicher auf die Forderung

nach einem feierlich wirkenden reformierten Kirchenraum
hin. — Ganz kurz ein Wort zum Programm der «Feier-
k i r c he». Theodor 'Merill hat in Köln eine solche 'Kirche gebaut.
Die Feierkirche ist mit dem Predigtraum durch eine breite Oeffnung

verbunden, die durch einen Vorhang normalerweise
geschlossen ist. Dadurch entsteht der Eindruck eines Theatersaales,
der sich auch dann kaum verwischen lässt, wenn statt des
Vorhanges eine Abschlusswand erstellt wird. Auch eine technisch
einwandfreie Unterbringung der Orgel wird auf Schwierigkeiten
stossen. Solche Raumkombinationen haben unvermeidlich die
Schwäche in sich, dass sie keiner der an sie gestellten Anforderungen

in vollem Masse gerecht werden. Ich fürchte, dass jeder
dieser an sich interessanten Versuche an diesen elementaren
Schwierigkeiten scheitern muss.

Nun zum heiklen Thema der Gestaltungsmittel.
Erfahrungsgemäss bietet eine kräftig modellierte

Holzdecke die weitaus grösste Sicherheit für die Erzielung einer
guten Akustik. Nichts peinlicheres, als ein akustisch schlechter
Predigtraum! Auf Grund von Erfahrungen dürfen auch die
Querversteifungsrippen, wie wir sie in der Pauluskirche*) angewendet
haben, als akustisch günstig bezeichnet werden. Sie sind ausserdem

wertvoll: sie verringern die Spannweite bedeutend, ohne
die Sicht auf die Kanzel zu rauben und blenden die Fenster ab,
so dass eine sehr ruhige Raumwirkung ihnen zu verdanken ist.
Von grösster Wichtigkeit sind die Raumproportionen. Ich glaube
kaum fehl zu gehen, wenn ich den gut proportionierten
rechteckigen Raum mit Orientierung nach der Längsaxe als den
akustisch günstigsten und sichersten Raum bezeichne. Kurze oder
gar quer orientierte, sowie zu hohe Räume sind akustisch
gefährlich.

Wichtig ist die Farbgebung. Ein grosser Raum wird kaum
ganz weiss oder sehr hell sein dürfen, wenn nicht das Gefühl
der Leere aufkommen soll. Oder er sei durch stark wirkende
ßinzelakzente durchsetzt. Solche Einzelakzente bieten sich in der
Kanzel, dem Abendmahltisch, der Orgel usw. dar. Von grösstem
Einfluss sind die Lichtquellen und die Lichtmenge auf die
Raumwirkung und Stimmung. Mit der axialen Anordnung der Kanzel
wird sich die einseitige Lichtführung in einem grossen Kirchenraum

kaum vertragen. Einseitige Lichtbeschaffung führt im gros-,
sen Raum leicht zu übertriebenen Lichtflächen mit sehr ungleicher
Belichtung der Plätze. Absolut zu vermeiden sind helle Fenster
im Angesicht der Gemeinde. Versuche, wie Bartnings Pressa-
kirche oder die Dortmunder Nikolaikirche von Pinno u. Grund,
die beide die Seiten- und Stirnwände völlig aufgelöst haben, sind
sehr problematisch. Vorbedingung ist in jedem Fall die farbige
Gestaltung dieser Glaswandflächen. Und da liegt die Gefahr der

-) Dargestellt in Nr. 1 lautenden Bandes. Red.

Verflachung der Glasmalerei und der Buntheit statt der Farbigkeit
sehr nahe. Ihre Füllung mit vollwertiger Glasmalerei ist der

hohen Kosten wegen fast undenkbar. Diese grossen Glasflächen
sind aber auch Anlass zu Luftumwälzungen durch starke
Abkühlung, die sich im Sinne von Zuglufterscheinungen in der kalten
Jahreszeit sehr unliebsam bemerkbar machen werden.

Und nun zum umstrittensten Stimmungsmittel: zur Malerei
und Glasmalerei. Sie waren jahrhundertelang aus der reformierten

Kirche so ziemlich verbannt, was wesentlich zur Verödung
der Kirchenräume beigetragen hat. In neuerer Zeit hat man sie
wieder hereingelassen und diesen Schritt als grosse Errungenschaft

betrachtet. In neuester Zeit scheint die bildende Kunst
der bilderfeindlichen Tendenz entsprechend wieder aus der
Kirche verbannt zu werden, wenn es nach diesen negativ
orientierten pessimistischen Prinzipien gehen sollte. Aber damit kommen

wir bestimmt nicht weiter. Die Rückkehr zum leeren Raum
war nötig, aber sie ist ein Uebergangsstadium und bildet nur
die gesunde Grundlage für den weitern Aufbau. Das Schmuckbedürfnis

ist ein zu fest im Menschen verwurzelter Aeusserungs-
drang, als dass er durch temporäre Strömungen endgültig
unterdrückt werden könnte. Seit den Höhlenbewohnern bis heute hat
der Mensch seine Wohnung geschmückt und er wird es auch in
Zukunft tun. Sollte er ausgerechnet den Raum, der ihm sein
Höchstes bedeuten sollte, ungeschmückt lassen, die Kirche? Das
wäre eine der Natur des Menschen zuwiderlaufende Forderung.
Es handelt sich auch hier wieder um das «W i e», und dass nur
grosser Takt und hohes Können zum Ziel führen, ist klar. Nur
das Beste ist hier gut genug. Es muss indessen vollblütige Kunst
sein, mit indifferenter Leisetreterei ist nichts erreicht. So muss
Glasmalerei ihrem Wesen nach satt und voll gestaltet werden
und deshalb sorgfältig und bewusst nur dort angebracht werden,
wo sie ihre ganze Tiefe entfalten darf. Dann aber kann sie zu
höchster Wirkung gelangen. Ich habe weiter oben gesagt. dass
eine Ablenkung von einer wertvollen Predigt keinesfalls zu fürchten

ist. Gut geschaffene und gut plazierte Werke der bildenden
Künste werden aber in hohem Masse dazu beitragen, die
Gemeinde in die a-ufnabmebereite Stimmung zu versetzen, die auch
dem Prediger nottut Ich sehe in der Schaffung dieser Stimmung
geradezu das Kernproblem des evangelischen Kirchenbaues.
Wie sie erzeugt wird, das wird ewig von der Persönlichkeit
des Schöpfers des Raumes abhängig sein.

Wir haben immer nur vom grossen Kirchenraum
gesprochen. Die Grundprinzipien gelten selbstverständlich auch für-
die kleinere Kirche. Aber man ist hier viel freier. Die Sorge um
eine gute Akustik ist hier viel Meiner und die «Stimmung» wird
sich viel leichter und mit bescheideneren Mitteln erzielen lassen
als in der grossen Kirche. Die Kanzel kann unbedenklich seitlich
angeordnet werden, doch sollte nach meiner Erfahrung an der
Stellung der Orgel und Sänger im Angesicht der Gemeinde
festgehalten werden.

Im allgemeinen wird die bauende Kirchgemeinde ein
bestimmtes Programm im Sinne einer reinen Predigtkirche oder
einer Konzertkirche stellen und damit ist däe Aufgabe Mar
umrissen, sie muss deshalb auch in klarer, überzeugender Form lösbar

sein. Sie ist es auch, wenn nicht der gesunde Menschenverstand
durch theoretische Verklausulierungen oder sonstige

Spitzfindigkeiten getrübt wird.
*

Votum von Arch. K. Egender, Zürich.
Die Frage, ob es einen Sinn hat. Kirchen modern zu bauen,-

ist viel umstritten. Uns scheint aber, dass der moderne Architekt
sich mit dem Problem abgeben muss; schon als Gestalter wird
es ihn reizen, einen grossen Raum bauen zu dürfen.

Die Ausrede, die besonders den Intellektuellen geläufig ist
wir hätten kein Verhältnis mehr zum Glauben, ist wohl nicht
stichhaltig, sondern eher eine Bequemlichkeit, denn ob wir
Wohnhäuser. Fabriken oder Konzertsäle bauen, immer geschieht
es für die Bedürfnisse und Gewohnheiten der Menschen. Noch
ist vielen die Religion ein Verlangen, das sich besonders in
Krisenzeiten und Not zeigt (das gegenwärtige Deutschland ist dafür
ein klassisches Beispiel). Gerade deshalb ist heute der Kirchen-
bau nötfg, vor allem, weil er nicht nur ein Bauen für den
Einzelnen ist, sondern ein Bauen für die Gemeinschaft.

Seit Jahren wird nach der Form des protestantischen Kir-
chenraumes gesucht. Wir glauben, dass dieses Suchen erlefch--
tert wird, wenn von dem protestantischen Predigtraum nicht,
mehr verlangt wird, dass er katholische Stimmung aufweisen
muss. Die protestantische Religion ist eben schlichter und
sachlicher als die katholische und schon aus diesem Grunde wird:
der Predigtraum klarer und sachlicher als der Kultraum einer
katholischen Kirche. Wenn man aber die protestantischen
Kirchen betrachtet, die in den letzten 20 bis 30 Jahren gebaut wurden,

kann man bei den meisten feststellen., dass alle Schikanen
angewendet wurden, um dem Raum die sogenannte «Stimmung»
zu geben. Wir sagen sogenannte Stimmung, denn sie verhindert,
dem Raum d a s zu geben, was protestantisch ist: die Schlichtheit

und Klarheit Die Schlichtheit und Klarheit, die Zwingli
verlangte, im Gegensatz zur katholischen Kirche.

Die protestantische Kirche braucht in erster Linie einen
Predigtraum. In diesem werden nur vereinzelte symbolische



232 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG Bd. 105 Nr. 20

Handlungen vorgenommen, im Gegensatz zum Kult der
katholischen Kirche; Orgel und Gesang sind schmückendes Beiwerk
zum Gottesdienst, sie haben sich daher unterzuordnen. Die Form
des Raumes ist durch diese Umstände bedingt. Er darf z. B.
nicht lang und schmal sein, wenn er dem Prediger entgegenkommen

will. Das ist nicht nur akustisch, sondern auch für die
Gemeinde gut, sie kann auf diese Weise möglichst nahe um den
Prediger versammelt werden. Die Predigt und das Gebet, die
Konzentration verlangen, sollen umrahmt werden von einem
Raum, der dies auch zulässt. einem Raum, der nicht ablenkt und
den Kirchenbesucher nicht belastet. Er soll nicht die Neugier
wecken.

Dass dies nicht von gutem ist habe ich selber erfahren.
Ich wurde in einer Kirche konfirmiert, die ein Gemisch von
reformiert und katholisch war; Buntfenster, Ornamente an den
Wänden, Schnitzereien, eine schwülstige Orgel und sonst noch
viel Zutaten haben so stark abgelenkt, dass ich manchmal aus
dem Gottesdienst ging, ohne nur ein Wort von der Predigt
gehört zu haben. Der Raum Hess einem keine Ruhe, trotzdem er
Stimmung hatte. Seitdem hatte ich den Wunsch, einmal eine
reformierte Kirche bauen zu dürfen.

Bei der Gestaltung einer reformierten Kirche muss sämtliches

Theater weggelassen werden. Der saubere Raum kann
gerade wegen seiner Zweckmässigkeit sakral wirken, allerdings
nicht in dem Sinne sakral, dass er den Pfarrer, der schwache
Predigten hält, die Situation durch Stimmung erleichtert,
sondern er muss trotz dem Sakralen die Konzentration auf die Predigt

zulassen. Grössen-Verhältnisse, Kanzelwand, Orgel,
Lichteinfall und Material-Auswahl genügen als Elemente, ohne viel
Kunstkniffe anwenden zu müssen, einen Raum zu schaffen, der
sich abhebt von einem gewöhnlichen Versammlungslokal. Er
kann auch so religiös wirken, dass darin die symbolischen
Handlungen vor sich gehen können, ohne Gefahr zu laufen, profaniert.
zu erscheinen.

Das zu erreichen, haben wir versucht beim Neubau der
«Johanneskirche» in Basel, die jetzt im Rohbau vollendet ist.1)
Gefordert waren 1000 Plätze. Auf der Empore sind mit Absicht
nur 200 Sitze untergebracht; aus finanziellen Gründen konnten
wir sie leider nicht weglassen. Es ist ein ziemlich breiter Raum;
von dem Grundsatz ausgehend, dass Chor und Gemeinde
möglichst eng verbunden werden, ist er nur einige Stufen hoch
gelegt. Um nicht zu stark abzulenken, ist die Orgel fast nur
angedeutet. Die ganze Rückwand ist in Marmor, bei der Orgel
durchbrochen. Die Kanzel ist seitlich angebracht, um nicht überheblicher

Mittelpunkt zu werden. Wir legten auch Wert darauf, dass
der Pfarrer nicht in einen leeren Gang spricht.

Die Tragpfeiler stehen hinter der Fensterwand und sind
sichtbare Differdinger (die ganze Kirche ist in Eisen konstruiert):
sie vermindern den Eindruck zu grosser Spannweite und geben
dem Raum Masstab. Auch die Unterzüge sind in sichtbarem
Eisen. — Der Lichteinfall erfolgt durch die einseitige, undurchsichtige

Glasbausteinwand, die vom Boden bis zur Decke auf
die ganze Länge des Raumes angeordnet ist. Wir haben eine
Kino-Bestuhlung vorgesehen, denn die üblichen Bänke sind nicht
so bequem, um darin lange sitzen zu können.2)

Zusammenfassend möchten wir sagen, der protestantische
Kirchenraum muss alles typisch Katholische weglassen. Er soll
Gemeinschaftsraum sein, der schon gefühlsmässig alles
zusammenhält, der den Aufenthalt angenehm macht und die Konzentration

auf das Wort des 'Predigers zulässt, was natürlich bei
einer kleinen Kirche wesentlich leichter zu erreichen ist als bei
einem grossen Raum. — Das Rätselhafte und Geheimnisvolle
darf nicht unterstützt werden, denn es führt zum Gegenteil von
dem, was die protestantische Kirche will. Es führt zum
Unglauben. — Der Raum soll ein Festsaal zu Ehren Gottes für die
Menschen sein und nicht zum übermenschlichen, monumentalen
Denkmal für Gott werden.

MITTEILUNGEN.
Die Ausstellung Land' und Ferienhaus In Basel ist am

11. d.M. in nahezu fertigem Zustand eröffnet worden. Sie füllt
fünf Basler Mustermessehallen und gliedert sich in folgende

Abteilungen: I. Zur Einführung grundsätzliche Bebauungs- und

Baurechtfragen in graphischen Darstellungen (Prof. H. Bernoulli)
und Plänen von Einzel-Aausstellern. Hierher gehört auch die Pläne-

Ausstellung des Kleinhaus-Wettbewerbs (vergl. Seite 223 letzter Nr.).

— II. Baubedarf und Hauselemente (Abteilungschef Arch. P. Artaria),
als da sind Bausteine, Bauplatten, Putzträger und Bindemittel,
Sperrholz, Glas, Beschläge usw., dann Böden und Wände, Decken

und Dächer, Fenster und Türen u. a. m. — III. Wohnbedarf (Leiter
Dr. G. Schmidt) mit den Untergruppen „Der Einkauf (Boden- und

Wandbelag, Heizung, Beleuchtung, Möbel aller Art, Kochen bis zum
Geschirr samt Reinigung); „Der Gebrauch", d. h. die Räume für
Kochen, Baden, Schlafen, Essen usw., für Sitzen und Liegen usw.
— Es folgt eine Pläne-Ausstellung von 26 Mitgliedern des BSA

und SWB in einheitlicher Aufmachung, und anschliessend, in der

grossen Halle V eine von Arch. E. F. Burckhardt betreute

Ausstellung von Kleinhäusern, in Natura ausgeführt, vom Wanderzelt
und Auto-Camp über Pflanzland-Häuschen, Weekend- und
Badehäuschen bis zu Ferienhaus, Skihütte und zum Kleinwohnhaus für
dauernde Benützung; vertreten sind alle möglichen Bauarten vom
Backstein, Formelement und Gussbeton bis zum vorwiegend
verwendeten Holz, im Ganzen an die 20 Objekte.

Was an dieser Ausstellung,

abgesehen von
Neukonstruktionen, wesentlich
neuartig ist, das ist die

systematische Ordnung des
Materials nach Art und
nicht nach Ausstellern. Das
erhöht die Uebersicht und
die Vergleichsmöglichkeit
unter sich verwandter Dinge
ganz gewaltig, und man
darf sagen, diese Ausstellung

ist In jeder Hinsicht
ganz vortrefflich und
lehrreich, eine erstklassige
Leistung der Kollegen vom
BSA und SWB, wie auch
der Aussteller des
Baugewerbes aller Kategorien.

Leider, leider dauert die ganze Herrlichkeit nur noch 14

Tage: die Ausstellung schliesst (wegen des anschliessenden Eidg.
Sängerfestes unwiderruflich) schon am 2. Juni. Zudem ist es dem

„Werk", als dem berufenen Organ des BSA und SWB, nicht möglich,

innert nützlicher Frist, d. h. noch vor Schiuss der Ausstellung
ihr ein Sonderheft zu widmen, wie sie es verdient. So hat es die

„SBZ" übernommen, einer Ehrenpflicht gegenüber allen Beteiligten
wie auch einem Bedürfnis der Allgemeinheit zu entsprechen, wenn
sie (im Einvernehmen mit Kollege P. M. vom „Werk") die nächste
Hummer dieser Ausstellung widmet, so gründlich, als es mit Rücksicht

auf die äusserst knappe zur Verfügung stehende Zeit noch

möglich ist. Schon heute aber seien die Fachleute, wie auch die

ganze an Wohnfragen interessierte Oeffentlichkelt mit allem Nachdruck

auf diese Ausstellung hingewiesen. Sie ist das Bedeutendste

und in seiner Uebersichtlichkeit Wertvollste (wir sind uns dieser

Superlative bewusst), was wir in den letzten Jahren auf diesem

Gebiete gesehen haben.

Kerbempfindlichkeit bei Wechselbeanspruchung. In
Ergänzung unserer kürzlichen Mitteilungen betreffend Kerbzähigkeit
und Dauerfestigkeit von Stählen bei tiefen und hohen Temperaturen
(Bd. 105, S. 200 u. 210) weisen wir auf Ergebnisse bei Wechselbeanspruchung

von legierten und unlegierten Stählen bei normalen

') Vergl. den Wettbewerbs-Entwurf in „SBZ" Bd. 98, S. 110 (22. Aue. 1931).

2) Die Bergbauern von Soglio, offenbar robustere Naturen als die Unterländer,
sitzen allerdings seit jeher auf sogar lehnenlosen Balken (s. Abb. 2 auf S. 225). Red.

?~J
r

Elektrischer Leichttriebwagen der SBB — Länge 21,5m,Tara32t, 70Sitz-u.30Stehplätze; 300 PS= rd. 10PS/t; V„ :140 km/h.


	...

