Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung
Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 95/96 (1930)

Heft: 26

Artikel: Vom Tierhaften zur Architektur
Autor: Senger, Alexander v.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-44020

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-44020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

340

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

Bd. 95 Nr. 26

ihrer Qualitat durch grossere Gleichmassigkeit. Abb. 37 zeigt
eine mit diesen Neuerungen ausgeriistete halbautomatische
Jacquardmaschine mit Motorantrieb. Es werden aber von
der Schaffhauser Firma auch Maschinen fiir Handantrieb
mit Doppelschldossern ausgeristet.

Schliesslich sei die Dreischloss-Hochleistungs- Jacquarad-
Maschine erwihnt (Abb. 38), die gleichzeitig drei ver-
schieden gefirbte Fiden zu verarbeiten vermag. Die mit
Motor angetriebene Maschine ist mit sechs Fadenfihrern
ausgestattet, kann also sechsfarbige Muster herstellen, und
arbeitet vollkommen automatisch. Da mit jedem Arbeitshub
eine dreifarbige Maschenreibhe fertiggestellt wird, leistet
diese Maschine nahezu dreimal soviel, wie eine entspre-
chende Einschloss-Maschine; die Leistungsteigerung ist nicht
ganz dreifach, weil der Schlitten und somit auch dessen
Weg etwas linger als bei der gewohnlichen Maschine ist,
und weil nicht notwendigerweise jede Maschenreihe drei-
farbig sein muss. Als weiterer Vorteil ist anzufiihren, dass
die Anzahl der Jacquard-Karten hier auf einen Drittel
herabgesetzt wird. Wie auch bei den beiden vorher an-
gefithrten Maschinen, kann das Jacquard-Prisma automatisch
auf Vor- oder Riickwirtsgang geschaltet werden.

Zur Vervollstindigung des Berichtes ist noch anzu-
fiihren, dass die automatischen Maschinen mit den verschie-
densten Sicherheits-Vorrichtungen ausgeriistet sind ; so tritt
die Abstellvorrichtung bei Garnverwicklung, bei Garnbruch
oder bei leeren Spulen in Tatigkeit. Besondere Erwahnung
verdient sodann die Einzelabbremsung der Jacquard-Bolzen
durch kleine, federbelastete Bremshebel, wodurch eine ge-
naue Einstellung der Bremskraft erméglicht wird.

Die vorerwihnten Maschinen werden in den tiblichen
Teilungen gebaut, in 8, 10, 12 und 14 Nadeln auf 1”e.

Bilder aus Stadt und Kanton Freiburg.
Zeichnungen von Arch. AUG. GENOUD, Freiburg.
Mit Tafeln 22 und 23.

Unter dem Titel ,Vues de Fribourg, ville et canton®
verdffentlicht unser Freiburger Kollege Genoud ein Album
mit 25 Doppeltondruck-Reproduktionen grosser Hand-
zeichnungen der malerischen Baudenkmiler und Stadte
dés schonen Uechtlandes. Prof. Dr. Alb. Nif, der Prasident
der eidgen. Kommission fir historische Kunstdenkmiler,
widmet der hiibschen Publikation ein sympathisches Geleit-
wort. Der Text ist im {ibrigen sehr kurz, ein paar iiber
die Baudaten orientierende Anmerkungen; die Hauptsache
sind die Bilder, von denen wir zwei als Proben wieder-
geben, allerdings ohne den Doppelton des Originals.
Genoud zeigt seine Objekte von der malerischen Seite,
auch in seiner IHell-Dunkel-Manier, bei der ihm da und
dort offensichtlich die Radierungen Brangwyns als Leit-
stern vorgeschwebt haben dirften. Das liebenswiirdige
Erzeugnis beschaulicher Mussestunden sei der Aufmerk-
samkeit aller Freunde altschweizerischer Baukunst bestens
empfohlen.?)

Vom Tierhaften zur Architekiur.
Von ALEXANDER v. SENGER.

[Vorbemerkung der Redaktion. Aus dem unter diesem
Titel am 18. Februar 1930 im ,Ziircher Gewerbeverband“
gehaltenen Vortrag veroffentlichen wir nachstehend einen
mit Erlaubnis des Autors gekiirzten?) Auszug, der das
Wesentliche seiner grundsitzlichen Einstellung zu ,Archi-
tektur®, im Wortlaut des Manuskripts, enthilt. Wir lassen
damit die der neuen entgegengesetzte Auffassung durch
einen ihrer extremsten Vertreter zum Worte kommen, in
der Meinung, damit, bezw. durch Rede und Gegenrede am
besten zur Abklirung dieses wichtigen Kulturproblems
beizutragen. Dass wir die Meinung unseres Kollegen

1) Vergl. unter Literatur am Schluss dieser Nummer.
2) Der vollstindige Text erschien in den Schweizerischen Monats-
heften fiir Politik und Kultur, Heft 2, Mai 1930.

v. Senger im Wesentlichen nicht teilen, ist ihm wie unsern
Lesern bekannt; in welchen Teilen und warum wir von
ihm abweichen, behalten wir uns vor, in einem spatern
Aufsatz auseinanderzusetzen.]

Die allgemein zugegebene Ansicht, dass der Mensch
tiber dem Tier steht, soll der Ausgangspunkt der folgenden
Argumentation sein. Tier und Mensch haben viel Gemein-
sames; um das Unterschiedliche herauszuschilen, muss das
Gemeinsame abstrahiert werden, bis ein Rest tibrig bleibt,
der als ausschliesslich menschlich betrachtet werden muss.

Der Biber bringt geschickt und sachgemiss konstru-
ierte Deiche zustande, die Biene geometrische Waben, die
Spinne ihre Netze. Es gibt Tiere, die sich durch so
komplizierte Laute oder mannigfaltige Bertihrungen ver-
stindigen, dass man von Sprache reden kann. Viele Tiere
bringen es zu erstaunlichen staatlichen Organisationen,
wie die Blattschneide- oder Gartnerameisen Siidamerikas.
Es gibt Schimpansen, die ohne Schwierigkeit bis auf sieben
zihlen konnen. Wenn die Paviane Krieg fihren, haben sie
eine eigene Taktik mit Vordertreffen und Hintertreffen.
Hunde und Elephanten zeigen untriigliche Beweise von Urteil
und Ueberlegung, kurz, man kann nicht bezweifeln, dass im
Tierreich intellektuelle Fahigkeiten vorhanden sind.

Was zunichst das Tier vom Menschen unterscheidet,
ist nicht grundsatzlicher, sondern potenzieller Natur. Die
Fiahigkeiten, die sich beim Tier embryonir vorhanden finden,
sind auf einfache Denkvorginge zuriickzufiihren, die beim
Menschen, potenziert, die glanzendsten Resultate der Zivili-
sation hervorbringen. Das modernste Luftschiff oder der
neueste Radioapparat unterscheiden sich nicht grundsatzlich
von dem Dammbau des Bibers. Auch die Fihigkeit, Ent-
deckungen zu machen, Vorhandenes aufzufinden und zu
benutzen, ist nicht typisch menschlich, da gewisse Affen-
arten sich zusammentun, um Steine auf ihren Feind hinab-
zurollen, oder da Bienen, in eine fremde Umgebung ver-
setzt, die ungewohnten Lebensverhiltnisse so lange aus-
probieren, bis sie das Zweckdienliche gefunden haben.
Diese dem Tiere und Menschen gemeinsamen Ziige sind
auf gemeinsame, aber in ihrer Stirke sehr verschieden
entwickelte Faktoren zuriickzufiihren. Es sind intellektuelle
Fahigkeiten, die sich im Dienst des Lebenstriebes mit der
Umwelt auseinandersetzten, und die, blos durch verschiedene
Potenzierung, nicht durch Wesentliches voneinander unter-
schieden sind.

Welches ist nun das Verhiltnis des Tieres zur Kunst?
Es gibt Tiere, die auf Musik, auf Worte, auch auf Farben
reagieren. Doch erwiesen die Experimente Rudolf Toepfers,
dass selbst hochorganisierte Tiere nicht auf die Form
reagieren. Ein Hund wird sehr bald eine bequeme von
einer unbequemen Hundehiitte unterscheiden, doch deren
Form lisst ihn gleichgiltig. Nie hat man ein Tier in Be-
trachtung eines Gemildes oder einer Architektur beobachtet.
Das Tier ist rein und ausschliesslich auf Nutzen eingestellt.
Die Wabe der Biene, das Nest der Schwalbe, der Damm-
bau des Bibers sind reine Sachlichkeit, Nutzgebilde, dem
Klima, dem Material und den Lebensbediirfnissen ihrer Er-
bauer angepasst. Aber diese Gebilde zeigen nicht die
geringste Spur ornamental-schopferischen Sinnes.

Hier sind wir an der Stelle angelangt, wo etwas
Grundsitzliches und Entscheidendes das Tierische vom
Menschlichen trennt: Es ist die wvollstindige Abwesenheit
des ornamental-schopferischen Sinnes beim Tier.

Denken wir uns in die Steinzeit zurtick. Die Men-
schen haben, von der Not getrieben, ihre Horde zu einem
Gemeinwesen organisiert; sie haben Hiitten, Wagen, Waffen
hergestellt und gehen ganz im Kampfe ums Dasein auf.
Aber unter diesen Vielen wachst Einer heran, der anders
ist als die ibrigen. Seine Kraft erschopft sich nicht in
der Auseinandersetzung mit der Umwelt. Er besitzt ein
Mehr, er beginnt seine Umgebung nicht nur allein vom
Standpunkt des Vor- oder Nachteils zu betrachten, sondern
er sucht sie zu begreifen. Sein Blick lauert nicht mehr;
er fingt an zu schauen, es entsteht ein Distanzgefthl



28. Juni 1930

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

341

zwischen ihm und den Dingen. Er wird besinnlich, ver-
sonnen; unter dem Tumult der Erscheinungen sucbt er ihr
Wesen zu erkennen, sucht er das ewige Sein hinter dem
ewig fliessenden Schein. Sein Intellekt 16st sich langsam von
den Fesseln des Triebes, die Tier und Mensch umklammert
halten. Dann wird er ganz Erkennen, ganz Anschauung,
und so schaut er das Wesentliche der Dinge und der Er-
scheinungen, er beginnt auf die Klinge des ewigen Grund-
basses der Natur zu horchen, der leise durch den Lirm
und das Gedringe der treibenden Erscheinungen tont. Und
dann, in koniglicher Freiheit, greift er zum steinernen Dolch
und schnitzt im Schaft seiner Axt sinnend und ohne Zeit-
gefithl verschlungene Linien und Drachengestalten, das
Gleichnis seiner Erkenntnis der Dinge.

Hier geschah etwas Unerhértes, denn ein Mensch
war zum ersten Mal aus dem das All umfassenden Kerker
der Not getreten. Unniitz und zwecklos war sein aus Frei-
heit und Fille geborenes Tun: Zum ersten Mal hatte ein
Mensch gedichtet. Und wenn er spater, ntichtern und mide,
die verschlungenen Drachen und Linien wieder betrachtete,
so erwachte wieder in ihm und in manchem seiner Ge-
nossen etwas von diesem zeitlosen Hochgefiihl der Freiheit,
Fille und Besonnenheit, die ihn beim Gestalten jener
Figuren beseelten.

Der ornamental-schopferische Sinn ist eine Form des
Dichterischen und das Dichterische ist der Lebensodem
jeder wahren Wissenschaft, Kunst und Religion. Wer den
ornamental-schépferischen Sinn wegleugnet, lehnt auch
Kunst und Religion ab, er verneint die Menschenwiirde
und bekennt sich zum Tierhaften.

*

Nun erkennen wir auch den grundsitzlichen Unter-
schied zwischen Zivilisation und Kultur. Die ganze Technik,
die Beschaffung von Nahrung und Kleidung, sowie das
Nutz-Bauen gehoéren der Zivilisation an. Sie sind der Aus-
druck hoher potenzierter Eigenschaften, die in geringerem
Masstab auch beim Tiere vorkommen. Aber die Kultur
als Sammelbgriff fir Anschauung, Kunst und Religion ist
eine Funktion des Dichterischen und darum eine Domine
des rein Menschlichen.

Da das Tierhafte die ganze Menschheit vom Akkaneger
bis zum grossten Genie durchdringt, so ist auch die Zivili-
sation als Funktion des Tierhaften allmenschlich. Die Zivi-
lisation kennt keine Grenzen, keine Volkerunterschiede,
die Zivilisation ist international. Die Zahnbiirste, das Auto,
das W.C. werden von jedermann, vom dimmsten Busch-
neger bis zum gescheitesten Professor, vielleicht nicht ange-
wandt, aber ohne die geringste Problematik verstanden.

Der Japaner empfindet aber die Aphrodite des Pra-
xiteles als grobschlachtig, der Tirke macht aus dem Par-
thenon eine Pulverkammer und die Tibetaner stehen vor
einer Rafaelschen Madonna vollkommen ratlos. Die Kultur
ist nie international. Dies ldsst sich aus der Tatsache
erkliaren, dass alles Dichterische aus der Anschauang wachst,
und dass die Anschauung einerseits konkreter Bilder be-
darf, anderseits durch die Rasse des Anschauenden indi-
vidualisiert ist. Die konkreten Bilder sind regional be-
dingt, durch Landschaft, Menschenart, Vegetation usw. Mit
der Rasse ist die Sache nicht so einfach, da sie zugleich
trennend und vereinend wirken kann. Daher die eigen-
tiimlich verwandte Kunstgesinnung, die man z. B. zwischen
der nordischen und portugiesischen Kunst beobachtet, wih-
rend die sogen, deutsche Kunst in feindliche Lager zerfallt.

Die Kunst ist somit national. Nicht weil sie es sein
will, sondern weil sie eben nicht anders sein kann. Des-
halb wirkt auch die Kunst staatenbildend. Nicht Griechen-
land machte Homer, sondern Homer machte Griechenland.
Die staatsbildenden Krifte, die die Tschechen, Serben und
Polen neuerdings zu der Bildung autonomer Staaten fiihrten,
sind in letzter Linie zurtickzufithren auf die nationale Be-
geisterung, die die alten verschiitteten Volksdichtungen bei
ihrer Wiederentdeckung erzeugt hatten. Bei den Polen
spielte das Studium der alten nationalen Architektur noch
eine besondere Rolle.

Das Ergebnis dieser Untersuchung lidsst sich nun
folgendermassen kurz zusammenfassen: Die Werke der
Zivilisation beruhen auf Ergebnissen von Relationen und
intellektuellen Vorgangen. Da diese Vorginge auch bei
Tieren vorkommen, kann die Zivilisation angesehen werden
als ein Erzeugnis des Menschen als potenziertes Tier. Die
Werke der Kultur, insbesondere die der Kunst, beruhen
wesentlich auf dichterischer Anschauung. Da solch ein
Zustand bei den Tieren nicht vorkommt, sind die Kultur
und ihre Erzeugnisse als ausschliesslich menschlich zu
betrachten.

*

Jetzt sind wir endlich in der Lage, ein Kunstwerk
von einem Machwerk zu unterscheiden, ein Denkmal der
Menschenwiirde von einem Erzeugnis des Tiermenschlichen.

Bannt uns ein Werk in einem Zustand der Anschau-
ung, erregt es unsere Phantasie, beseelt und befreit es uns,
so ist es ein Kunstwerk, ein Denkmal der Menschenwiirde.

Erzeugt aber ein Werk, das als Kunstwerk angespro-
chen sein will, in uns intellektualistische Vorginge, #hn-
lich wie die Wirkung eines Bilderritsels oder Kreuzwort-
spiels, wird nicht unsere Phantasie in Bewegung gesetzt,
sondern unser Kausalititsvermdgen, das Fragen nach den
Griinden, nach dem Wie und Warum, nach den Beziehungen
und Relationen, so stehen wir nicht vor einem Kunstwerk,
sondern vor einem Machwerk. Es ist die Karikatur eines
Zivilisationsproduktes, es ist ein Erzeugnis des Tier-
menschlichen.

Die Werke der Kunst und Zivilisation erregen beim
Betrachter einen #hnlichen Geisteszustand, wie jener, der
ihnen zu Grunde lag. Die Betrachtung einer Maschine
regt den Intellekt an, man verfolgt mit Interesse die sinn-
reiche Konstruktion; hat man aber die Maschine zerlegt
und wieder zusammengestellt, so ist die intellektuelle Neu-
gier erloschen, es bleibt hochstens ein Gefithl der Aner-
kennung fiir die Leistung des Konstrukteurs zuriick. Das
Verstehen einer Maschine ist bei gentigender Intelligenz
auch ohne Sensibilitdt moglich.

Ganz anders ist die Wirkung eines Kunstwerkes.
Allerdings muss der Beschauer gentigend Gefiihl und An-
schauung mitbringen, was oft gerade bei Hyperintellek-
tuellen fehlt. Sind jene Voraussetzungen vorhanden, so
ruft das Kunstwerk die seelischen Zustinde zuriick, woraus
es entstand. Ein Trauermarsch, das Werk diisterer Stunden,
erzeugt Trauer, der alte Bernermarsch kriegerische Be-
geisterung usw. Das echte Kunststiick schenkt zurick,
woraus es besteht, es weckt zur Versonnenheit, es riittelt
auf zur Objektivitdt. Selber Form, fordert es zum Formen
auf: Aus Freiheit geboren, ruft es zur Freiheit. Kurz ge-
fasst: Ein echtes Kunstwerk befreit und beseelt.

Philosophisch ausgedriickt ist der Normalzustand des
Menschen durch den Lebenstrieb beherrscht, der den In-
tellekt zu seiner Befriedigung benutzt, sodass dieser im
Zustand stindiger Unfreiheit die Dinge nur in Bezug auf
ihre Relationen zum Lebenstrieb priift, stets in Verwick-
lungen héngen bleibt und unfihig zur reinen Erkenntnis ist.

Die beseelende Wirkung eines Kunstwerkes besteht
darin, dass vermittelst bestimmter Wirkungen auf die Sinne,
der Normalzustand der Unfreiheit in einen Zustand der
Freiheit verwandelt wird. Auch die Architektur muss also
in erster Linie alle intellektuellen Prozesse, wie das Fragen
nach dem Warum oder Wie, zum Schweigen bringen.
Dies wird erreicht, entweder durch ein Bild von zwingen-
der Klarheit wie beim Parthenon, oder durch Steigerung
des Rythmischen, wie beim Strassburger Miinster. Im ersten
Falle gerit der Intellekt in einen Zustand losgeldster freier
Anschauung, weil die vollendete klare Harmonie alles Fragen
zum Schweigen bringt, im zweiten Fall wird der Intellekt,
der sonst durch die Strudel des Lebenstriebes hin- und
hergeworfen ist, wie durch einen michtigen Strom erfasst
und in einer bestimmten Richtung stabilisiert. Hier entsteht
nicht mehr die rein kontemplative Anschauung wie beim



342

SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG

Bd. 95 Nr. 26

Parthenon, sondern ein relatives Gliicksgefiihl, wie beim
Schiffer, der endlich die breite, miachtige und sichere
Stromung erreicht hat, nachdem sein Kahn durch Schnellen
und Strudel lange hin und her geriittelt wurde.

Dieses Aufheben des gemeinen Lebensgefiihls, in dem
die beseelende Wirkung des Kunstwerkes liegt, wird durch
sinnliche Eindriicke besonderer Art erzeugt, die in der
Architektur durch kérperliche Gebilde geweckt werden.

Nach allem Vorangegangenen konnen diese Gebilde
nur dichterischer Natur, aus ornamental-schépferischer Ge-
sinnung entsprungen sein. Eine knappe Betrachtung des
Parthenons moge uns weitere Aufklarung bringen. Von
aussen gesehen erscheint der Tempel als einfacher Hallen-
bau mit Peristyl; nichts ldsst vermuten, dass dieser ein-
heitliche Hallenbau einen aus vier verschiedenen R&umen
bestehenden Kern umschliesst. Die S#ulen sind keine
sachlichen Gebilde, da sie rein konstrucktiv eine dreissig-
fach grossere Last tragen konnten. Die Kannelierungen,
Verjingungen, Triglyphen, Friese u.s.w. sind ebenfalls
jenseits des Nutzens stehende Gebilde, aus ornamental-
schopferischer Gesinnung entstanden. Der Parthenon ist
somit in seiner Gesamterscheinung wie in seinen einzelnen
Gliedern und Details die dichterische Gestaltung eines sach-
lichen Bauprozesses, seine Architektur ist die stumme
Musik, die den niitzlichen Kern verklirend umrauscht.

Denken wir uns den ganzen Bau restlos zerstort,
nur eine Siule mit entsprechendem Gebilkstick bleibt
einsam stehen: so erleben wir bei diesem Anblick das dhnlich
freudig-tragische Gefiihl wie beim Beschauen des Tempels
als Ganzes. Warum? Weil diese einsame Siule aus einer
ganzen Welt dichterischen Empfindens entstand; sie ist
das steinerne Testament, das Zeugnis sieghaften Ringens
toter Geschlechter im ewig wogenden Kampf zwischen
Tierischem und Menschlichem, zwischen Not und Freiheit.
Die Siule ist wie der Dreiklang in der Musik, eine unver-
riickbare, endgiiltige, dichterische Schoépfung des mensch-
lichen Geistes. Sie bildet mit ihrem Schaft, Kapital und
Gebilk das Grundthema der ganzen Architektur, wie die
kontrapunktierten Stimmen den Grundbass fir die ge-
samte Musik.

Aehnliche Beobachtungen machen wir beim figiirlichen
Schmuck. Auch hier ist alles beseelt, aber diese Beseelung
ist durch Zweck, Material und Klima bedingt. Der Zweck
ist ein Nationalkultus, das Material ist bodenstandig, der
figirliche und pflanzliche Schmuck ist aus der Anschauung
der einheimischen- Flora und der Volkstypen abgeleitet.
Die Gesamtanordnung, wie Siulenhalle, Triglyphen, Ge-
balk, mianderartige Ornamente usw. wachsen aus einer
Jahrtausende alten, bis auf die Steinzeit zuriickliegenden
Ueberlieferung heraus. Der Parthenon ist eine griechische
Nationaldichtung, wie die Odyssee. Die beiden Werke ge-
horen aber zu unserm Kulturkreis und halfen ihn schaffen,
weil Griechen wie Lateiner mit uns blutsverwandte Volker
sind, die vom Norden herziehend siidliche, der Kultur
giinstigere Gegenden besiedelten. Der Parthenon ist eine
steinerne Symphonie, dessen Grundbass den Triumphgesang
toter Geschlechter fiber tierhafte Gebundenheit verktndet.
Aus Freiheit geboren, ruft er zur Freiheit; aus Bindungen
des Blutes und Bodens gewachsen, weckt er das Nationale.
Er ist der in Marmor gemeisselte Mahnruf zur Besinnung,
er verkiindet den Vélkern, dass hinter dem Tumult der
Erscheinungen und dem Gedringe der uns versklavenden
Relationen die ewigen Ideen thronen.

Unsere Musik, auf die polyphonen Luren der Bronze-
zeit zuriickgehend, ist auf die Tonleiter und den Kontra-
punkt aufgebaut. Die verschiedenen Instrumente sind Jahr-
hunderte, selbst Jahrtausende alt. Derjenige, welcher aus
Modernititsgriinden Instrumente und Kontrapunkt als ver-
altete, sentimental-romantische Sachen verwirft, verunmog-
licht die Musik tberhaupt. Wie bei einem Rennpferd, dem
man die Beine abhaut, so ist das grbosste musikalische
Genie ohne Noten, Kontrapunkt und Instrumente ein
Taubstummer.

Genau so ist es mit der Architektur. Sie wird mit
der Verneinung ihrer Elemente vernichtet.

Die ganze Architektur besteht aus einem Kombinieren
und Umformen von Grundelementen. Das Treibende und
Umbildende sind die neuen, wechselnden Bediirfnisse, neue
Technik und Material. Die Barockfassade z. B. mit der
Pilasterordnung und dem durch Fenster unterbrochenen
Architrav ist das durch neue Verhaltnisse umdichtete Wunsch-
bild der Parthenonkolonnade. Die Siulenordnung ist mit
dem Grundthema einer Sonate zu vergleichen, das in un-
zéhligen Variationen weitergesponnen wird.

Die Siulenordnung ist nicht das einzige Grundelement
der Architektur. Man denke an die Mauer, Kuppel, Rund-
bogen u. a. m. Alle diese Elemente sind wie die Tone in
der Musik; ein jedes davon hat seinen eigenen Klang. Es
ist die Sache des schopferischen Architekten, diese Klange
zu einer Musik abzustimmen und dabei endgiiltige Regeln
wie gewisse harmonische Verhiltnisse zu beriicksichtigen.
Wie sehr man sich hier in einer irrationalen Welt be-
wegt, zeigt der Rundbogen, der nur befriedigend wirkt,
wenn er iberhoht ist. Die rein sachlich mathematisch
rationelle Drucklinie weckt, plastisch ausgedriickt, Miss-
behagen. Aus diesem Beispiel ist wiederum ersichtlich,
dass architektonische Gebilde in erster Linie leicht fasslich
sein sollen und keine intellektuellen Prozesse aufkommen
lassen diirfen.

Die Architektur muss alles Fragen nach Grinden,
nach dem Warum oder Wie, kurz alle intellektuellen Vor-
gange aufheben oder durch Rhythmus iiberténen. Man muss
durch sie in einen potenzierten Lebensrhythmus gebannt,
das Gemeine vergessend, in hohere Spharen gehoben wer-
den. Dazu sind eine Menge Kenntnisse und Erfahrungen
notwendig. Man muss z. B. wissen, dass durchgehende
Gurtgesimse das raumliche Erfassen von Gebiudeteilen
erleichtern, dass auf gleicher Hohe angebrachte Profile oder
Gesimsteile das Verstindnis innerer Raumwirkungen er-
leichtern, dass ein Ornament, richtig angebracht, verein-
fachend wirkt, dass ein Standbild oder Baluster seiner
Umgebung Masstab gibt usw.

*

Die Tatigkeit des Ingenieurs ist derjenigen des Archi-
tekten analog, aber von ihr doch grundverschieden. Der
Ingenieur strebt nach moglichst grossem Nutzeffekt; beim
Architekten ist das eigentlich auch der Fall, doch kommt
noch das kiinstlerische Moment hinzu. Der Ingenieur hat
stets Gleichungen mit zwei, der Architekt mit drei Unbe-
kannten zu ldsen; diese dritte Unbekannte, das kiinstle-
rische Moment, ist wiederum eine Funktion historischer,
personlicher, volklicher und landschaftlicher Komponenten.
Eine gute Architekturleistung zeugt somit von mannigfal-
tigerem Konnen, als eine gute Ingenieurleistung. Die
Architektur auf das blosse Bauen reduzieren, heisst, die
grossten Schwiergkeiten des Problems umgehen. Solch
eine Leistung erfordert ein Minimum an Kraft und Geist
und steht weit unter dem grosse Kenntnisse erfordernden
Bau einer Maschine.

Der Architekt muss nicht nur die modernen tech-
nischen Mittel beherrschen, sondern alle kiinstlerischen
Ausdrucksmittel der Tradition. Sein Schaffen soll ganz
prinzipienlos, undogmatisch sein, in dem Sinn, dass er
nach grosster Bewegungsfreiheit strebend, alle Moglich-
keiten beherrscht, alle Kombinationen spielen lassen kann,
um das kiinstlerische Ziel, das ihm vorschwebt, auch ver-
wirklichen zu koénnen. Der Architekt ist Ingenieur, Histo-
riker und Dichter zugleich. Sein Gestalten ist von emi-
nenter seelen- und staatsformender Bedeutung. Reduziert
er sein Schaffen auf das bloss tierhaften Bedirfnissen
entsprechend Sachlich -Konstruktive, so wirkt er seelen-
und staatsaufldsend. Der Geist, durch nichts mehr an das
Gewordene, Bleibende und Stabile erinnert, pendelt dann
haltlos in einer durch immediaten Nutzen vergangenheits-
losen Gegenwart ohne Zukunft; ein tierhafter Zustand.



	Vom Tierhaften zur Architektur

