
Zeitschrift: Schweizerische Bauzeitung

Herausgeber: Verlags-AG der akademischen technischen Vereine

Band: 95/96 (1930)

Heft: 26

Artikel: Vom Tierhaften zur Architektur

Autor: Senger, Alexander v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-44020

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-44020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34° SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG Bd. 95 Nr. 26

ihrer Qualität durch grössere Gleichmässigkeit. Abb. 37 zeigt
eine mit diesen Neuerungen ausgerüstete halbautomatische
Jacquardmaschine mit Motorantrieb. Es werden aber von
der Schaffhauser Firma auch Maschinen für Handantrieb
mit Doppelschlössern ausgerüstet.

Schliesslich sei die Dreischloss-Hochleistungs-Jacquard-
Maschine erwähnt (Abb. 38), die gleichzeitig drei
verschieden gefärbte Fäden zu verarbeiten vermag. Die mit
Motor angetriebene Maschine ist mit sechs Fadenführern
ausgestattet, kann also sechsfarbige Muster herstellen, und
arbeitet vollkommen automatisch. Da mit jedem Arbeitshub
eine dreifarbige Maschenreihe fertiggestellt wird, leistet
diese Maschine nahezu dreimal soviel, wie eine entsprechende

Einschloss-Maschine; die Leistungsteigerung ist nicht
ganz dreifach, weil der Schlitten und somit auch dessen

Weg etwas länger als bei der gewöhnlichen Maschine ist,
und weil nicht notwendigerweise jede Maschenreihe
dreifarbig sein muss. Als weiterer Vorteil ist anzuführen, dass

;J|le Anzahl der Jacquard-Karten hier auf einen Drittel
herabgesetzt wird. Wie auch bei den beiden vorher
angeführten Maschinen, kann das Jacquard-Prisma automatisch
auf Vor- oder Rückwärtsgang geschaltet werden.

Zur Vervollständigung des Berichtes ist noch
anzuführen, dass die automatischen Maschinen mit den verschiedensten

Sicherheits-Vorrichtungen ausgerüstet sind; so tritt
die Absteilvorrichtung bei Garnverwicklung, bei Garnbruch
oder bei leeren Spulen in Tätigkeit. Besondere Erwähnung
verdient sodann die Einzelabbremsung der Jacquard-Bolzen
durch kleine, federbelastete Bremshebel, wodurch eine
genaue Einstellung der Bremskraft ermöglicht wird.

Die vorerwähnten Maschinen werden in den üblichen
Teilungen gebaut, in 8, 10, 12 und 14 Nadeln auf i"e.

Bilder aus Stadt und Kanton Freiburg.
Zeichnungen von Arch. AUG. GENOUD, Freiburg.

Mit Tafeln 22 und 23.

Unter dem Titel „Vues de Fribourg, ville et canton"
veröffentlicht unser Freiburger Kollege Genoud ein Album
mit 25 Doppeltondruck-Reproduktionen grosser
Handzeichnungen der malerischen Baudenkmäler und Städte
dös schönen Uechtlandes. Prof. Dr. Alb. Näf, der Präsident
der eidgen. Kommission für historische Kunstdenkmäler,
widmet der hübschen Publikation ein sympathisches Geleitwort.

Der Text ist im übrigen sehr kurz, ein paar über
die Baudaten orientierende Anmerkungen; die Hauptsache
sind die Bilder, von denen wir zwei als Proben wiedergeben,

allerdings ohne den Doppelton des Originals.
Genoud zeigt seine Objekte von der malerischen Seite,
auch in seiner Hell-Dunkel-Manier, bei der ihm da und
dort offensichtlich die Radierungen Brangwyns als
Leitstern vorgeschwebt haben dürften. Das liebenswürdige
Erzeugnis beschaulicher Mussestunden sei der Aufmerksamkeit

aller Freunde altschweizerischer Baukunst bestens
empfohlen.1)

Vom Tierhaften zur Architektur.
Von ALEXANDER v. SENGER.

[Vorbemerkung der Redaktion. Aus dem unter diesem
Titel am 18. Februar 1930 im „Zürcher Gewerbeverband"
gehaltenen Vortrag veröffentlichen wir nachstehend einen
mit Erlaubnis des Autors gekürzten2) Auszug, der das
Wesentliche seiner grundsätzlichen Einstellung zu
„Architektur", im Wortlaut des Manuskripts, enthält. Wir lassen
damit die der neuen entgegengesetzte Auffassung durch
einen ihrer extremsten Vertreter zum Worte kommen, in
der Meinung, damit, bezw. durch Rede und Gegenrede am
besten zur Abklärung dieses wichtigen Kulturproblems
beizutragen. Dass wir die Meinung unseres Kollegen

') Vcrgl. unter Literatur am Schluss dieser Nummer.
2) Der vollständige Text erschien in den Schweizerischen Monatsheften

für Politik und Kultur, Heft 2, Mai 1930.

v. Senger im Wesentlichen nicht teilen, ist ihm wie unsern
Lesern bekannt; in welchen Teilen und warum wir von
ihm abweichen, behalten wir uns vor, in einem spätem
Aufsatz auseinanderzusetzen.]

Die allgemein zugegebene Ansicht, dass der Mensch
über dem Tier steht, soll der Ausgangspunkt der folgenden
Argumentation sein. Tier und Mensch haben viel Gemeinsames

; um das Unterschiedliche herauszuschälen, muss das
Gemeinsame abstrahiert werden, bis ein Rest übrig bleibt,
der als ausschliesslich menschlich betrachtet werden muss.

Der Biber bringt geschickt und sachgemäss konstruierte

Deiche zustande, die Biene geometrische Waben, die
Spinne ihre Netze. Es gibt Tiere, die sich durch so

komplizierte Laute oder mannigfaltige Berührungen
verständigen, dass man von Sprache reden kann. Viele Tiere
bringen es zu erstaunlichen staatlichen Organisationen,
wie die Blattschneide- oder Gärtnerameisen Südamerikas.
Es gibt Schimpansen, die ohne Schwierigkeit bis auf sieben
zählen können. Wenn die Paviane Krieg führen, haben sie

eine eigene Taktik mit Vordertreffen und Hintertreffen.
Hunde und Elephanten zeigen untrügliche Beweise von Urteil
und Ueberlegung, kurz, man kann nicht bezweifeln, dass im
Tierreich intellektuelle Fähigkeiten vorhanden sind.

Was zunächst das Tier vom Menschen unterscheidet,
ist nicht grundsätzlicher, sondern potenzieller Natur. Die
Fähigkeiten, die sich beim Tier embryonär vorhanden finden,
sind auf einfache Denkvorgänge zurückzuführen, die beim
Menschen, potenziert, die glänzendsten Resultate der
Zivilisation hervorbringen. Das modernste Luftschiff oder der
neueste Radioapparat unterscheiden sich nicht grundsätzlich
von dem Dammbau des Bibers. Auch die Fähigkeit,
Entdeckungen zu machen, Vorhandenes aufzufinden und zu
benutzen, ist nicht typisch menschlich, da gewisse Affenarten

sich zusammentun, um Steine auf ihren Feind
hinabzurollen, oder da Bienen, in eine fremde Umgebung
versetzt, die ungewohnten Lebensverhältnisse so lange
ausprobieren, bis sie das Zweckdienliche gefunden haben.
Diese dem Tiere und Menschen gemeinsamen Züge sind
auf gemeinsame, aber in ihrer Stärke sehr verschieden
entwickelte Faktoren zurückzuführen. Es sind intellektuelle
Fähigkeiten, die sich im Dienst des Lebenstriebes mit der
Umwelt auseinandersetzten, und die, blos durch verschiedene
Potenzierung, nicht durch Wesendiches voneinander
unterschieden sind.

Welches ist nun das Verhältnis des Tieres zur Kunst
Es gibt Tiere, die auf Musik, auf Worte, auch auf Farben
reagieren. Doch erwiesen die Experimente Rudolf Toepfers,
dass selbst hochorganisierte Tiere nicht auf die Form
reagieren. Ein Hund wird sehr bald eine bequeme von
einer unbequemen Hundehütte unterscheiden, doch deren
Form lässt ihn gleichgültig. Nie hat man ein Tier in
Betrachtung eines Gemäldes oder einer Architektur beobachtet.
Das Tier ist rein und ausschliesslich auf Nutzen eingestellt.
Die Wabe der Biene, das Nest der Schwalbe, der Dammbau

des Bibers sind reine Sachlichkeit, Nutzgebilde, dem

Klima, dem Material und den Lebensbedürfnissen ihrer
Erbauer angepasst. Aber diese Gebilde zeigen nicht die
geringste Spur ornamental-schöpferischen Sinnes.

Hier sind wir an der Stelle angelangt, wo etwas
Grundsätzliches und Entscheidendes das Tierische vom
Menschlichen trennt: Es ist die vollständige Abwesenheit
des ornamental-schöpferischen Sinnes beim Tier.

Denken wir uns in die Steinzeit zurück. Die
Menschen haben, von der Not getrieben, ihre Horde zu einem
Gemeinwesen organisiert; sie haben Hütten, Wagen, Waffen
hergestellt und gehen ganz im Kampfe ums Dasein auf.
Aber unter diesen Vielen wächst Einer heran, der anders
ist als die übrigen. Seine Kraft erschöpft sich nicht in
der Auseinandersetzung mit der Umwelt. Er besitzt ein
Mehr, er beginnt seine Umgebung nicht nur allein vom
Standpunkt des Vor- oder Nachteils zu betrachten, sondern
er sucht sie zu begreifen. Sein Blick lauert nicht mehr;
er fängt an zu schauen, es entsteht ein Distanzgefühl



28. Juni 1930 SCHWEIZERISCHE BAUZEITUNG 34*

zwischen ihm und den Dingen. Er wird besinnlich,
versonnen ; unter dem Tumult der Erscheinungen sucht er ihr
Wesen zu erkennen, sucht er das ewige Sein hinter dem
ewig fliessenden Schein. Sein Intellekt löst sich langsam von
den Fesseln des Triebes, die Tier und Mensch umklammert
halten. Dann wird er ganz Erkennen, ganz Anschauung,
und so schaut er das Wesentliche der Dinge und der
Erscheinungen, er beginnt auf die Klänge des ewigen Grundbasses

der Natur zu horchen, der leise durch den Lärm
und das Gedränge der treibenden Erscheinungen tönt. Und
dann, in königlicher Freiheit, greift er zum steinernen Dolch
und schnitzt im Schaft seiner Axt sinnend und ohne
Zeitgefühl verschlungene Linien und Drachengestalten, das
Gleichnis seiner Erkenntnis der Dinge.

Hier geschah etwas Unerhörtes, denn ein Mensch
war zum ersten Mal aus dem das All umfassenden Kerker
der Not getreten. Unnütz und zwecklos war sein aus Freiheit

und Fülle geborenes Tun: Zum ersten Mal hatte ein
Mensch gedichtet. Und wenn er später, nüchtern und müde,
die verschlungenen Drachen und Linien wieder betrachtete,
so erwachte wieder in ihm und in manchem seiner
Genossen etwas von diesem zeitlosen Hochgefühl der Freiheit,
Fülle und Besonnenheit, die ihn beim Gestalten jener
Figuren beseelten.

Der ornamental-schöpferische Sinn ist eine Form des
Dichterischen und das Dichterische ist der Lebensodem
jeder wahren Wissenschaft, Kunst und Religion. Wer den
ornamental-schöpferischen Sinn wegleugnet, lehnt auch
Kunst und Religion ab, er verneint die Menschenwürde
und bekennt sich zum Tierhaften.

#

Nun erkennen wir auch den grundsätzlichen Unterschied

zwischen Zivilisation und Kultur. Die ganze Technik,
die Beschaffung von Nahrung und Kleidung, sowie das
Nutz-Bauen gehören der Zivilisation an. Sie sind der
Ausdruck höher potenzierter Eigenschaften, die in geringerem
Masstab auch beim Tiere vorkommen. Aber die Kultur
als Sammeibgriff für Anschauung, Kunst und Religion ist
eine Funktion des Dichterischen und darum eine Domäne
des rein Menschlichen.

Da das Tierhafte die ganze Menschheit vom Akkaneger
bis zum grössten Genie durchdringt, so ist auch die Zivilisation

als Funktion des Tierhaften allmenschlich. Die
Zivilisation kennt keine Grenzen, keine Völkerunterschiede,
die Zivilisation ist international. Die Zahnbürste, das Auto,
das W. C. werden von jedermann, vom dümmsten Buschneger

bis zum gescheitesten Professor, vielleicht nicht
angewandt, aber ohne die geringste Problematik verstanden.

Der Japaner empfindet aber die Aphrodite des
Praxiteles als grobschlächtig, der Türke macht aus dem
Parthenon eine Pulverkammer und die Tibetaner stehen vor
einer Rafaelschen Madonna vollkommen ratlos. Die Kultur
ist nie international. Dies lässt sich aus der Tatsache
erklären, dass alles Dichterische aus der Anschauang wächst,
und dass die Anschauung einerseits konkreter BDder
bedarf, anderseits durch die Rasse des Anschauenden
individualisiert ist. Die konkreten Bilder sind regional
bedingt, durch Landschaft, Menschenart, Vegetation usw. Mit
der Rasse ist die Sache nicht so einfach, da sie zugleich
trennend und vereinend wirken kann. Daher die
eigentümlich verwandte Kunstgesinnung, die man z. B. zwischen
der nordischen und portugiesischen Kunst beobachtet, während

die sogen, deutsche Kunst in feindliche Lager zerfällt.
Die Kunst ist somit national. Nicht weil sie es sein

will, sondern weil sie eben nicht anders sein kann. Deshalb

wirkt auch die Kunst staatenbildend. Nicht Griechenland

machte Homer, sondern Homer machte Griechenland.
Die staatsbildenden Kräfte, die die Tschechen, Serben und
Polen neuerdings zu der Bildung autonomer Staaten führten,
sind in letzter Linie zurückzuführen auf die nationale
Begeisterung, die die alten verschütteten Volksdichtungen bei
ihrer Wiederentdeckung erzeugt hatten. Bei den Polen
spielte das Studium der alten nationalen Architektur noch
eine besondere Rolle.

Das Ergebnis dieser Untersuchung lässt sich nun
folgendermassen kurz zusammenfassen: Die Werke der
Zivilisation beruhen auf Ergebnissen von Relationen und
intellektuellen Vorgängen. Da diese Vorgänge auch bei
Tieren vorkommen, kann die Zivilisation angesehen werden
als ein Erzeugnis des Menschen als potenziertes Tier. Die
Werke der Kultur, insbesondere die der Kunst, beruhen
wesentlich auf dichterischer Anschauung. Da solch ein
Zustand bei den Tieren nicht vorkommt, sind die Kultur
und ihre Erzeugnisse als ausschliesslich menschlich zu
betrachten.

Jetzt sind wir endlich in der Lage, ein Kunstwerk
von einem Machwerk zu unterscheiden, ein Denkmal der
Menschenwürde von einem Erzeugnis des Tiermenschlichen.

Bannt uns ein Werk in einem Zustand der Anschauung,

erregt es unsere Phantasie, beseelt und befreit es uns,
so ist es ein Kunstwerk, ein Denkmal der Menschenwürde.'

Erzeugt aber ein Werk, das als Kunstwerk angesprochen
sein will, in uns intellektualistische Vorgänge, ähnlich

wie die Wirkung eines Bilderrätsels oder Kreuzwortspiels,

wird nicht unsere Phantasie in Bewegung gesetzt,
sondern unser Kausalitätsvermögen, das Fragen nach den
Gründen, nach dem Wie und Warum, nach den Beziehungen
und Relationen, so stehen wir nicht vor einem Kunstwerk,
sondern vor einem Machwerk. Es ist die Karikatur eines
Zivilisationsproduktes, es ist ein Erzeugnis des
Tiermenschlichen.

Die Werke der Kunst und Zivilisation erregen beim
Betrachter einen ähnlichen Geisteszustand, wie jener, der
ihnen zu Grunde lag. Die Betrachtung einer Maschine
regt den Intellekt an, man verfolgt mit Interesse die
sinnreiche Konstruktion; hat man aber die Maschine zerlegt
und wieder zusammengestellt, so ist die intellektuelle Neugier

erloschen, es bleibt höchstens ein Gefühl der
Anerkennung für die Leistung des Konstrukteurs zurück. Das
Verstehen einer Maschine ist bei genügender Intelligenz
auch ohne Sensibilität möglich.

Ganz anders ist die Wirkung eines Kunstwerkes.
Allerdings muss der Beschauer genügend Gefühl und
Anschauung mitbringen, was oft gerade bei Hyperintellektuellen

fehlt. Sind jene Voraussetzungen vorhanden, so
ruft das Kunstwerk die seelischen Zustände zurück, woraus
es entstand. Ein Trauermarsch, das Werk düsterer Stunden,
erzeugt Trauer, der alte Bernermarsch kriegerische
Begeisterung usw. Das echte Kunststück schenkt zurück,
woraus es besteht, es weckt zur Versonnenheit, es rüttelt
auf zur Objektivität. Selber Form, fordert es zum Formen
auf: Aus Freiheit geboren, ruft es zur Freiheit. Kurz ge-
fasst: Ein echtes Kunstwerk befreit und beseelt.

*
Philosophisch ausgedrückt ist der Normalzustand des

Menschen durch den Lebenstrieb beherrscht, der den
Intellekt zu seiner Befriedigung benutzt, sodass dieser im
Zustand ständiger Unfreiheit die Dinge nur in Bezug auf
ihre Relationen zum Lebenstrieb prüft, stets in Verwicklungen

hängen bleibt und unfähig zur reinen Erkenntnis ist.
Die beseelende Wirkung eines Kunstwerkes besteht

darin, dass vermittelst bestimmter Wirkungen auf die Sinne,
der Normalzustand der Unfreiheit in einen Zustand der
Freiheit verwandelt wird. Auch die Architektur muss also
in erster Linie alle intellektuellen Prozesse, wie das Fragen
nach dem ' Warum oder Wie, zum Schweigen bringen.
Dies wird erreicht, entweder durch ein Bild von zwingender

Klarheit wie beim Parthenon, oder durch Steigerung
des Rythmischen, wie beim Strassburger Münster. Im ersten
Falle gerät der Intellekt in einen Zustand losgelöster freier
Anschauung, weil die vollendete klare Harmonie alles Fragen
zum Schweigen bringt, im zweiten Fall wird der Intellekt,
der sonst durch die Strudel des Lebenstriebes hin- und
hergeworfen ist, wie durch einen mächtigen Strom erfasst
und in einer bestimmten Richtung stabilisiert. Hier entsteht
nicht mehr die rein kontemplative Anschauung wie beim



342 SCHWEIZERISCHE BAUZElTUNG Bd. 95 Nr. 26

Parthenon, sondern ein relatives Glücksgefühl, wie beim
Schiffer, der endlich die breite, mächtige und sichere
Strömung erreicht hat, nachdem sein Kahn durch Schnellen
und Strudel lange hin und her gerüttelt wurde.

Dieses Aufheben des gemeinen Lebensgefühls, in dem
die beseelende Wirkung des Kunstwerkes liegt, wird durch
sinnliche Eindrücke besonderer Art erzeugt, die in der
Architektur durch körperliche Gebilde geweckt werden.

Nach allem Vorangegangenen können diese Gebilde
nur dichterischer Natur, aus ornamental-schöpferischer
Gesinnung entsprungen sein. Eine knappe Betrachtung des
Parthenons möge uns weitere Aufklärung bringen. Von
aussen gesehen erscheint der Tempel als einfacher Hallenbau

mit Peristyl; nichts lässt vermuten, dass dieser
einheitliche Hallenbau einen aus vier verschiedenen Räumen
bestehenden Kern umschliesst. Die Säulen sind keine
sachlichen Gebilde, da sie rein konstrucktiv eine dreissig-
fach grössere Last tragen könnten. Die Kannelierungen,
Verjüngungen, Triglyphen, Friese u. s. w. sind ebenfalls
jenseits des Nutzens stehende Gebilde, aus
ornamentalschöpferischer Gesinnung entstanden. Der Parthenon ist
somit in seiner Gesamterscheinung wie in seinen einzelnen
Gliedern und Details die dichterische Gestaltung eines
sachlichen Bauprozesses, seine Architektur ist die stumme
Musik, die den nützlichen Kern verklärend umrauscht.

Denken wir uns den ganzen Bau restlos zerstört,
nur eine Säule mit entsprechendem Gebälkstück bleibt
einsam stehen: so erleben wir bei diesem Anblick das ähnlich
freudig-tragische Gefühl wie beim Beschauen des Tempels
als Ganzes. Warum? Weil diese einsame Säule aus einer
ganzen Welt dichterischen Empfindens entstand; sie ist
das steinerne Testament, das Zeugnis sieghaften Ringens
toter Geschlechter im ewig wogenden Kampf zwischen
Tierischem und Menschlichem, zwischen Not und Freiheit.
Die Säule ist wie der Dreiklang in der Musik, eine
unverrückbare, endgültige, dichterische Schöpfung des menschlichen

Geistes. Sie bildet mit ihrem Schaft, Kapital und
Gebälk das Grundthema der ganzen Architektur, wie die
kontrapunktierten Stimmen den Grundbass für die
gesamte Musik.

Aehnliche Beobachtungen machen wir beim figürlichen
Schmuck. Auch hier ist alles beseelt, aber diese Beseelung
ist durch Zweck, Material und Klima bedingt. Der Zweck
ist ein Nationalkultus, das Material ist bodenständig, der
figürliche und pflanzliche Schmuck ist aus der Anschauung
der einheimischen • Flora und der Volkstypen abgeleitet.
Die Gesamtanordnung, wie Säulenhalle, Triglyphen,
Gebälk, mäanderartige Ornamente usw. wachsen aus einer
Jahrtausende alten, bis auf die Steinzeit zurückliegenden
Ueberlieferung heraus. Der Parthenon ist eine griechische
Nationaldichtung, wie die Odyssee. Die beiden Werke
gehören aber zu unserm Kulturkreis und halfen ihn schaffen,
weil Griechen wie Lateiner mit uns blutsverwandte Völker
sind, die vom Norden herziehend südliche, der Kultur
günstigere Gegenden besiedelten. Der Parthenon ist eine
steinerne Symphonie, dessen Grundbass den Triumphgesang
toter Geschlechter über tierhafte Gebundenheit verkündet.
Aus Freiheit geboren, ruft er zur Freiheit; aus Bindungen
des Blutes und Bodens gewachsen, weckt er das Nationale.
Er ist der in Marmor gemeisselte Mahnruf zur Besinnung,
er verkündet den Völkern, dass hinter dem Tumult der
Erscheinungen und dem Gedränge der uns versklavenden
Relationen die ewigen Ideen thronen.

Unsere Musik, auf die polyphonen Luren der Bronzezeit

zurückgehend, ist auf die Tonleiter und den Kontrapunkt

aufgebaut. Die verschiedenen Instrumente sind
Jahrhunderte, selbst Jahrtausende alt. Derjenige, welcher aus
Modernitätsgründen Instrumente und Kontrapunkt als
veraltete, sentimental-romantische Sachen verwirft, verunmög-
licht die Musik überhaupt. Wie bei einem Rennpferd, dem
man die Beine abhaut, so ist das grösste musikalische
Genie ohne Noten, Kontrapunkt und Instrumente ein
Taubstummer.

Genau so ist es mit der Architektur. Sie wird mit
der Verneinung ihrer Elemente vernichtet.

Die ganze Architektur besteht aus einem Kombinieren
und Umformen von Grundelementen. Das Treibende und
Umbildende sind die neuen, wechselnden Bedürfnisse, neue
Technik und Material. Die Barockfassade z. B. mit der
Pilasterordnung und dem durch Fenster unterbrochenen
Architrav ist das durch neue Verhältnisse umdichtete Wunschbild

der Parthenonkolonnade. Die Säulenordnung ist mit
dem Grundthema einer Sonate zu vergleichen, das in
unzähligen Variationen weitergesponnen wird.

Die Säulenordnung ist nicht das einzige Grundelement
der Architektur. Man denke an die Mauer, Kuppel,
Rundbogen u. a. m. Alle diese Elemente sind wie die Töne in
der Musik; ein jedes davon hat seinen eigenen Klang. Es
ist die Sache des schöpferischen Architekten, diese Klänge
zu einer Musik abzustimmen und dabei endgültige Regeln
wie gewisse harmonische Verhältnisse zu berücksichtigen.
Wie sehr man sich hier in einer irrationalen Welt
bewegt, zeigt der Rundbogen, der nur befriedigend wirkt,
wenn er überhöht ist. Die rein sachlich mathematisch
rationelle Drucklinie weckt, plastisch ausgedrückt,
Missbehagen. Aus diesem Beispiel ist wiederum ersichüich,
dass architektonische Gebilde in erster Linie leicht fasslich
sein sollen und keine intellektuellen Prozesse aufkommen
lassen dürfen.

Die Architektur muss alles Fragen nach Gründen,
nach dem Warum oder Wie, kurz alle intellektuellen
Vorgänge aufheben oder durch Rhythmus übertönen. Man muss
durch sie in einen potenzierten Lebensrhythmus gebannt,
das Gemeine vergessend, in höhere Sphären gehoben werden.

Dazu sind eine Menge Kenntnisse und Erfahrungen
notwendig. Man muss z. B. wissen, dass durchgehende
Gurtgesimse das räumliche Erfassen von Gebäudeteilen
erleichtern, dass auf gleicher Höhe angebrachte Profile oder
Gesimsteile das Verständnis innerer Raumwirkungen
erleichtern, dass ein Ornament, richtig angebracht,
vereinfachend wirkt, dass ein Standbild oder Baluster seiner
Umgebung Masstab gibt usw.

*

Die Tätigkeit des Ingenieurs ist derjenigen des Architekten

analog, aber von ihr doch grundverschieden. Der
Ingenieur strebt nach möglichst grossem Nutzeffekt; beim
Architekten ist das eigentlich auch der Fall, doch kommt
noch das künstlerische Moment hinzu. Der Ingenieur hat
stets Gleichungen mit zwei, der Architekt mit drei
Unbekannten zu lösen; diese dritte Unbekannte, das künstlerische

Moment, ist wiederum eine Funktion historischer,
persönlicher, volklicher und landschaftlicher Komponenten.
Eine gute Architekturleistung zeugt somit von mannigfaltigerem

Können, als eine gute Ingenieurleistung. Die
Architektur auf das blosse Bauen reduzieren, heisst, die
grössten Schwiergkeiten des Problems umgehen. Solch
eine Leistung erfordert ein Minimum an Kraft und Geist
und steht weit unter dem grosse Kenntnisse erfordernden
Bau einer Maschine.

Der Architekt muss nicht nur die modernen
technischen Mittel beherrschen, sondern alle künstlerischen
Ausdrucksmittel der Tradition. Sein Schaffen soll ganz
prinzipienlos, undogmatisch sein, in dem Sinn, dass er
nach grösster Bewegungsfreiheit strebend, alle Möglichkeiten

beherrscht, alle Kombinationen spielen lassen kann,
um das künstlerische Ziel, das ihm vorschwebt, auch
verwirklichen zu können. Der Architekt ist Ingenieur, Historiker

und Dichter zugleich. Sein Gestalten ist von
eminenter seelen- und staatsformender Bedeutung. Reduziert
er sein Schaffen auf das bloss tierhaften Bedürfnissen
entsprechend Sachlich - Konstruktive, so wirkt er seelen-
und staatsauflösend. Der Geist, durch nichts mehr an das
Gewordene, Bleibende und Stabile erinnert, pendelt dann
haltlos in einer durch immediaten Nutzen vergangenheitslosen

Gegenwart ohne Zukunft; ein tierhafter Zustand.


	Vom Tierhaften zur Architektur

