
Zeitschrift: Der freimüthige und unparteiische schweizerische Schulbote

Band: - (1832)

Heft: 13

Artikel: Zufällige Gedanken über Religionsunterricht, Kirche und Schule

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-865729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-865729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


195

dem wichtigsten Unterrichtsfachs die längste Zeit, die

meisten Stunden und die beßte Tageszeit zu widmen,

für dasselbe, besonders in den Anfängerklassen, die ge-

bildetstcn Lehrer anzustellen, und diese Männer, welche

auf der Welt den schwersten Beruf haben, am beßlen

zu besolden; denn diese Lehrer sind eö vorzüglich, wcl-
che durch treue Arbeit in der Schule und daheim für
die Schule, den festen Grund der Pflichttreue, Ar.
beitSliebe und Bravheit in die jugendlichen Seelen

legen und dadurch am meisten für Bürgerglück wirken
können. K.

Zufällige Gedanken über Religionsunterricht,
Kirche und Schule.

1) Die Frage, ob in der Schule Theologen oder

Nichttheologen den Religionsunterricht ertheilen sollen, be-

antwortet sich leicht aus der richtigen Vorstellung von dem,

was der Religionsunterricht auf Schulen sein soll. Ich
denke, in dem Religionsunterrichte überhaupt sei der kon«

fessionelle, kirchliche, vorzüglich dogmatische Theil von

dem rein religiösen, christlichen, vorzüglich moralischen

Theile zu unterscheiden, und nur dieser letztere sei der Iu^
gend in der Schule mitzutheilen oder vielmehr bei ihr auS

der schlummernden Anlage dazu ins Leben zu rufen. Da
nun jener kirchliche Zusatz, den man durch sogenannte wissen,

schaftliche Begründung vertheidigen muß, nur von den darin
eingeweihten Theologen richtig mitgetheilt werden kann,
so gehören die Theologen eben so wenig in die Schule als
die Theologie selbst, und eS muß das Theologisircn beim

Religionsunterrichte in der Schule noch viel schädlicher

sein, als das Theologisiren auf der Kanzel vor dem Volke.
Da hingegen die kindliche Ehrfurcht, die kunstlose Anhänglichkeit,

die aufrichtige Liebe und die einfältige Demuth,
welche den frommen Christen bei dem Gedanken an den

himmlischen Vater erfüllt, nur eines gesunden Menschen-



1SS

Herzens und gar keines theologischen Studiums bedarf,
so kann ein jeder Lehrer, der ein frommer Christ ist, recht
wohl der Jugend diese seine Gesinnung durch Unterricht,
gemeinschaftliche Andacht und das Beispiel eines frommen
Wandels mittheilen und also den Religionsunterricht in der

Schule ertheilen. Ein andres ist der Konfirmationsunter,
richt; dieser soll zum kirchlichen Glaubensbekenntnisse führen

und kann daher einzig nur von einem eingeweihten
Diener der Kirche ertheilt werden.

2) Religion ist nicht ein Bekenntniß, sondern eine

Gesinnung; Religiosität ist Frömmigkeit d. h. das mit unbe-

grenzter Verehrung auf Gott gerichtete Gefühl und die
unverbrüchliche Treue in der Befolgung seines Willens,
der sich in der Stimme des Gewissens vollständig offenbart.
Der Lehrer, der diese Frömmigkeit selbst hat, kann sie auch

bei den Schülern hervorrufen und also ein guter Religions-
lehrer für die Schule sein, mag er dann ein Theologe sein

oder ein Laie. Ein Lehrer aber, der diese Frömmigkeit
nicht hat, auf dessen Wandel der geringste Makel haftet,
den seine Schüler an der Arbeitsscheu als einen Miethling
erkennen, oder der gar die ewigen Wahrheiten der

Religion, den Glauben an Gott, Unsterblichkeit und Vergel-

tung, die natürlichen Gefühle der Dankbarkeit, Treue,
Liebe und Verehrung u. s. w. durch VerstandeSschlüsse erst

beweisen und so die Vernunft erst durch die Autorität des

Verstandes geltend machen will, der taugt nicht zum

Religionslehrer für die Jugend, mag er ein Theologe sein

oder ein Laie. Achten die Schüler den Lehrer, lieben sie

ihn, gehen ihnen seine Zuspräche zu Herzen, macht das

Lob seines Mundes, daß ihr Auge vor Heller Freude erglänzt,
macht ein Wort des Tadels, ein leiser Verweis von ihm,
daß der Schuldige sich vor Schaam verbirgt und bittre
Thränen vergießt, ist seine Liebe ihr Stolz und sein

Mißfallen die Vernichtung ihrer Zufriedenheit, — das ist ein

Lehrer zum Religionsunterricht, mag er ein Theologe sein

oder ein Laie. Viele sind berufen, aber Wenige sind aus.«



200

erwählt. Bittet den Herrn, daß er Arbeiter in seine

Aernte sende.

6) Frömmigkeit läßt sich nicht auswendig lernen, sie

läßt sich nur an sich selbst erfahren, sie wird unbewußt

mitgetheilt und angenommen; das Auswendiglernen eines

unverstandenen Katechismus hat die Verkehrtheit erdacht,
die Herzlosigkeit beibehalten und der tolle Pfaffenschwindel

zum Gesetz gemacht. Dieser Buchstabendiensi tödlet, er

macht nicht nur nicht fromm, sondern er erstickt die Keime
deS religiösen Gefühls; der Geist, das heißt hier: die reine

gute Gesinnung ist cS, die lebendig macht. Was ist from,
mer, als ein gutes, unschuldiges, zartfühlendes Kind?
Vor eine Schaar solcher Kinder trittst du, in den Kämpfen
des Lebens erbitterter, in seinen Mühen abgehärteter, in
seinen Verirrungen verderbter Mann, und willst die Kinder
lehren, kindlich zu Gott aufzublicken?! „Wahrlich, ich sage

euch, wenn ihr nicht umkehret, und werdet wie dieses

(gute) Kind, so werdet ihr nicht in das Himmelreich kom.

men.« Oft habe ich lächeln müssen, wenn ein unerfahrner,
kaum bärtiger Jüngling vor einer Gemeinde auftrat und
die HauSväter und die Hausmütter lehren wollte, was zu

ihrem Frieden diene; aber entsetzen muß ich mich, wenn
ein unkindlicher, in der Hitze des nämlichen Ringens nach

Glück erhitzter Mann vor eine Schaar einfältiger Kinder
hintritt und die Wahrheiten, von welchen ihr Herz überzeugt

ist, die sich für sie von selbst verstehen, zur Sache

ihres Verstandes machen, sie beweisen lehren, zu Begriffen
und systematisch geordneten Lehren erhebe» will. Kannst du

das schamhafte Errölhen erklären, ohne eS wegzuscheuchen?

Kannst du ein Gefühl desiniren und beklügeln, ohne es zu

erkälten? Kann der Verstand die Thatsachen des Gefühls,
des Gewissens und des Willens begreifen, ohne aus einem

lebendigen Wesen einen leeren, todten Umriß zu machen?

Wer eine zarte Blume betastet, macht sie verwelken;
wer mit einem Kinde über Religion klügeln will, macht

dessen Herz zu einem Kalbfelle, auf welchem er seine Thor-



20 k

heit austrommeln will. Wie grausam thöricht!' Bedenket

doch, ihr klügelnden NeligionSlehrer in den Schulen, was
der Heiland einmal von den thörichten Kindern sagte, die

an der Gasse sitzen und die Wahrheit meistern wollen.
Nosce te izisurri!

Kirche und Schule haben Einen gemeinschaftlichen

Zweck, wahre Veredlung des Menschen seiner ewigen
Bestimmung gemäß; aber ihre Mittel sind verschieden. Die
Kirche bedient sich dazu der christlichen Offenbarung und
der mehr oder minder glanzvollen GotteSverehrung der ver.
sammelten Gemeinde. Die Schule weckt und bringt zum
Bewußtsein die jedem Schüler inwohnende praktische Ver.
nunft, die Stimme des Gewissens, aus welcher sie in stiller,
geräuschloser Kraftübung seine Sittlichkeit und Gewissen,

haftigkcit zu entwickeln bemüht ist. Die Kirche bedient sich

also der äußern, die Schule der innern Offenbarung Gor.
tes, um den Menschen zu Gott zu führen. In der Schule
ist wohl daher das Dogmalisiren und Theologistrcn eben

so unpassend, wie in der Kirche das Moralisiren und Päda.
gogisircn. Die Schule hat cö mit dem noch unverhärreten,
meist noch unvcrderblcn, kindlichen Herzen zu ihun, wcl.
cheS durch väterliche Leitung und Zncht auf dem guten

Wege zu erhalten ist; die Kirche hat das schon verhärtete,

meist verderbte Herz dcS Erwachsenen durch Schrecknisse

und Gnadenmittel zur Buße, aus den guten Weg zurück

zu führen. Daher die falsche Ansicht vieler Diener der

Kirche, welche daS Kind wie einen Erwachsenen betrachten
und behandeln wollen, und der Jrlhum vieler Schulleute,
welche den Dogmen zu wenig Werth und Wirksamkeit bei-

legen; und daher der Streit zwischen Kirche und Schule
da, wo die eine in das Gebiet der andern eingreifen
will. ES ist dieß nicht ei» Rangstreit — lasset Euch nicht
irren — eö ist nicht auf der einen Seile Herrschlust und

auf der andern Streben nach Ungcbundcnhcit, nein! câ ist

der Kampf der innern Offenbarung gegen die äußere, wo
diese, welche später als ein tröstender Engel umarmt wird,



202

zu früh sich aufdringen will und unwillkommen ist. Bon
diesem Standpunkte auS betrachtet das Streben der Schule
nach Freiheit von der Kirche/ und Ihr werdet darin nicht
ein Streben nach Trennung, sondern nur Behauptung des

eigenen Gebietes erblicken. Gebet und lasset jedem das

Seine, und wir bleiben getreue Nachbaren und Bundes-
genossen! K.

Ueber de» Nutzen des grammatischeil Studiums
der alten Sprachen.

(Beschluß.)

Am treffendsten hat sich über diesen Gegenstand Professor

A. Matthiâ in seinem lateinischen Altenburger Programme
von 1SZ0 ausgesprochen, aus welchem ich meinen Lesern

folgende Stelle, so gut ich kann, übersetze: „Daß es kein

wirksameres Mittel giebt alle Geisteskräfte zu wecken und

auszubilden als das Studium der allen Sprachen, das

behaupten alle Erfahrnen einstimmig, selbst unsre Vorfahren,
welche dieses Studium beständig für den besten Unterricht
im Denken erklärt haben. Obgleich aber niemand den vor-
züglichen Einfluß desselben auf die Geistesbildung bezweifelt,
hat doch noch niemand, so viel ich weiß, nachgewiesen,

in was dieser Einfluß bestehe; ich will also meine Ansicht
davon mittheilen. Die Anfangsgründe der Spracherlernung
führen, wie die jedes andern Unterrichts, dem Geiste nicht
besonders viele Nahrung zu; denn beim Erlernen der Wör-
ter und ihrer Abwandlungen wird nur das Gedächtniß

geübt, und wer selbst nicht über die Anfangsgründe hinaus,
gekommen ist, hält daher das Spracherlcrnen nur für eine

Eedächtnißsache und ein starkes Gedächtniß für eine Anzeige
eines guten Sprachtalents. Etwas mehr wird der Geist
durch die Anstrengung geschärft, die Wörter so zu verbinden,

wie wir zu reden pflegen (sie zu konstruiren) ; denn

dabei wird der Zusammenhang und die gegenseitige Beziehung

der Wörter und ihr Satzverhältniß erkannt, und hie-


	Zufällige Gedanken über Religionsunterricht, Kirche und Schule

