Zeitschrift: Schaffhauser Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen
Band: 92 (2020)

Artikel: Anfechtung, Angst und Gewissen : Johann Conrad Ulmers
Trostgeschrifft fir angefochtne vnd betribte hertzen (1579)

Autor: Kidhlmann, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-905475

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-905475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anfechtung, Angst und Gewissen

Johann Conrad Ulmers Trostgeschrifft fiir angefochtne
vnd betriibte hertzen (1579)

Wilhelm Kiithlmann

Der texttypologische Begriff «Trost[ge]schrifft», lateinisch consolatio, stellt ein
sehr altes, urspriinglich aus miindlicher (humaner oder gar gottlicher) Zuwen-
dung abgeleitetes, schlicht oder aufwindig literarisiertes, in Prosa, aber auch in
Versen auftretendes Textgenre dar, das es sich zur Aufgabe macht, den ange-
sprochenen Leser von bestimmten dusseren bzw. inneren, korperlichen, psychi-
schen oder auch materiellen Leiden und Belastungen zu «erleichtern» (doloris
levatio).! Wirkungszweck dieser comsolatio war es also, solche Leiden anders
als nur schmerzlich zu empfinden, demgemiss neu zu bewerten und zumindest
als ertriglich, wenn nicht sogar in gewandelter Optik als irgendwie sinnvoll zu
interpretieren. Ansatzpunkte der Argumentation ergaben sich dabei grundsitz-
lich in doppelter Perspektivik: in der Behandlung und Bewertung der Art des
Leidens (etwa bei Krankheit und Tod) und in der gedanklichen Vergegenwirti-
gung des aktuellen wie auch des gewtiinschten intellektuellen bzw. psychischen
Habitus des Leidenden. Den rhetorisch konzipierten vorchristlichen Exempeln
aus dem Sektor der postsokratischen praktischen Philosophie und «Giiterlehre»
stellte sich die genuin christliche Konsolationspraxis an die Seite, die seelsor-
gerlich und theologisch-soteriologisch auch in den frithneuzeitlichen evangeli-
schen Predigtlehren begriindet war. Schon bei Andreas Hyperius (1511-1564),

1 So die Definition in Josephus Langius’, des Freiburger Professors, alphabetisch geordnetem
Riesenkompendium (ca. 1450 zweispaltig bedruckte Folioseiten) der Polyanthea Nova. In Li-
bros XX Disperdita (Frankfurt am Main 1613) sub verbo «Consolatio», S. 263-266, zu Beginn
unter der Rubrik «Definitio et Etymologia». Es folgen die zitatengesittigten Abschnitte «Bi-
blici Loci», «Sententiae Biblicae», «Sententiae patrum», «Poeticae Sententiae», «Sententiae
Philosophicae», «Apophthegmata», «Similitudines», «<Exempla Biblica», «Historica Exempla»,
«Scriptores», hier ohne Riicksicht auf die Chronologie genannt: Boethius, Hieronymus Car-
danus, Francesco Filelfo, Seneca, Augustinus, Ulrich von Hutten, Hieronymus, Erasmus, Felix
Malleolus, Bessarion, Jacob der Kartiuser, Aelian, Antonius Guevara. Der Leser wird dann
gebeten unter dem Lemma «adversitas» (S. 26—28) weiterzulesen, von wo aus er verwiesen wird
auf die Lemmata «Felicitas, Infelicitas, Fortuna, Sors, Tribulatio». — Zum mittellateinischen
Wortfeld von «levare» und «consolari» instruktiv Moos, Peter von: Consolatio. Studien zur
mittelalterlichen Trostliteratur iiber den Tod und zum Problem der christlichen Trauer, 4 Bde.
(Miinstersche Mittelalter-Schriften 3/1-4), Miinchen 197172, hier Darstellungsband (= Bd. 1),
S. §8-59. — Zum rhetorischen Verstindnis sieche Grozinger, A.: Consolatio, in: Historisches
Worterbuch der Rhetorik, Bd. 2, Tiibingen 1994, Sp. 367-373.

179



dem ersten Homiletiker der evangelischen Kirche als Verfasser von De forman-
dis concionibus sacris (1553), hatte eine gute Predigt im Zuge der applicatio des
biblischen Textes (nach exordium und propositio und vor der conclusio und dem
epilogus) finf Kategorien des #sus zu beachten: Lehre, Widerlegung, Mahnung,
Strafe und Trost (usus didascalicus, elenchticus, paedenticus, epanorthoticus, con-
solatorius).> Vom Trost handeln zahlreiche Bibelstellen wie etwa die Ankiindi-
gung des Heiligen Geistes als «Beistand» und «Troster» (paracletus, Joh 14,25),}
in denen angesichts diverser «Anfechtungen» vom gottlichen Trost bzw. gott-
lichen Troster die Rede war oder iiber die auf der Suche nach Trost meditiert
werden konnte, etwa jene, die Luther in seinen zahlreichen, psychologisch und
seelsorgerisch ungemein sensiblen und mittlerweile gut untersuchten Trostbrie-
fen heranzog* oder die er im Alter in einer recht weitldufigen Kollektion von
Bibelstellen sammelte und interpretierte, nach seinem Tode als Auslegung et-
licher Trostspriich (0. O. 1547) gedruckt.s Fur Luther, so war nicht nur hier zu
lesen, wies das gottliche Wort den Weg zum Glauben und war Gewihr fur die
tréstliche Uberwindung aller Anfechtungen. Gerade im reformierten Einzugs-
bereich wie hier in Schaffhausen darf auch nicht vergessen werden, dass die erste
Frage des Heidelberger Catechismus von 1563 lautete: «Was ist dein einiger trost
in leben und sterben?», mit dieser Antwort (erster Satz): «Das ich mit Leib und
Seel, beyde in leben und in sterben, nicht mein, sonder meines getrewen Heilands
Jesu Christi eigen bin [...].»

Trost als seelische Ertiichtigung durch Entlastung und sogar Entmichtigung
des empirischen Ichs im Sinne eines gliubigen Vertrauens in den Erldser —in die-
ser letzthin paradoxen Empfehlung, Exegese und problematischen, weil ledig-
lich postulativen Erfahrung verbergen sich gleichermassen Motive, Symptome
wie auch Heilmittel einer schon vor der Reformation grassierenden, aber durch
das reformatorische Sola-Fide-Prinzip potenziell verstirkten tristitia religiosa.”
Davon abgesehen, versteht es sich, dass daneben seit den Kirchenvitern kom-
plementir zu tiberirdischer Trosthoffnung selbstverstindlich auch auf die gebo-
tene gegenseitige solidarische Trostung der Menschen hingewiesen wurde, wie

2 Dies nach Holtz, Sabine: Theologie und Alltag. Lehre und Leben in den Predigten der Tiibin-
ger Theologen 1550-1750 (Spatmittelalter und Reformation. Neue Reihe, Bd. 3), Tiibingen
1993, S. 42.

3 Luther hat in einer Predigt iber Joh 14/15 ausfuhrlich die Trostungen durch den HI. Geist
beschworen (WA = Weimarer Ausgabe, so auch im Folgenden abgekiirzt), Bd. 45, 1911, S. 615.

4 Zu Luther und den von ithm aufgenommenen Traditionen grundlegend Appel, Helmut:
Anfechtung und Trost im Spitmittelalter und bei Luther (Schriften des Vereins fiir Reforma-
tionsgeschichte, Jg. 56, Heft 1, Nr. 165), Leipzig 1938, und besonders Mennecke-Haustein, Ute:
Luthers Trostbriefe (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte, Bd. §6), Giiters-
loh 1989. - Zur ilteren Uberlieferung insgesamt siehe von Moos (vgl. Anm. 1).

s Daraus eine Auswahl bei Luther, Martin: Theologie des Kreuzes, hrsg. von Georg Helbig,
Stuttgart [1961], S. 339—417.

6 Reformierte Bekenntnisschriften. Bd. 2/2. 15621569, bearbeitet von Mihaly Bucsay T, Emidio
Campi, Zoltin Csepregi, Wilhelm H. Neuser und Jan Gerard Jakob van Booma, Neukirchen-
Vluyn 2009, S. 175.

7 Zum ilteren Begriffsfeld der tristitia in Verwandtschaft unter anderem mit acedia siehe die
weitliufigen Materialien bei von Moos (vgl. Anm. 1), Testimonienband (= Bd. 3), S. 207-218.

180



zum Beispiel von Augustinus in seinem Kommentar zum Johannesevangelium
in einer stichwortartigen Aufzihlung diverser Note mit dem topischen Zitat des
paulinischen Rémerbriefes (R6m 12,15 nach Luther «Frewet euch mit den fro-
lichen / Vnd weinet mit den weinenden»):®

«Si paupertas angit, si luctus moestificat, si dolor corporis inquietat, si vlla
calamitas vexat, adsunt boni homines, qui non solum gaudere cum gaudentibus,
sed flere cum flentibus norunt, leniuntur aspera, releuantur grauia, & superantur
aduersa.»

Es war diese genuin christliche Pflicht der Barmherzigkeit® und des Mit-
leids, die ankniipfend an eine weit zuriickweisende Tradition auch schon vom
jungen Luther in seiner 1519 fir Friedrich den Weisen bestimmten, sorgfaltig
komponierten Trostschrift Vierzebn Trostgriinde fiir die Miihseligen und Bela-
denen (Tessaradecas consolatoria pro laborantibus et oneratis, gedrucke 1520)™
behandelt und dabei im Gegensatz zu weltlicher Trostphilosophie schon ganz
auf die Trostwirkung der Heiligen Schrift und damit auf das gottliche Wort
bezogen wurde,”* weil es doch nichts Wirksameres gebe als den Trost durch die
Evangelien und die Leidensgeschichte Christi. So Luther in einem Brief an Spa-
latin (11. November 1521),* der die Tessaradecas unter dem Titel Ein tréstliches
Biichlein [...] in aller Widerwertigkeit eines jeden christgliubigen Menschen ins
Deutsche tibersetzte.

Helfer und hilfreiche Schriften waren besonders benoétigt fir die Leidens-
symptome von Individuen, die sich mit kdrperlicher oder seelischer Krankheit
oder mit drohenden bzw. tatsichlichen Todesfillen, bis zu eigenen Suizidgedan-
ken, konfrontiert sahen. Der literarische Radius der diesbeziiglichen oder auch
thematisch anders gelagerten Trostschriften (etwa in Bedrohung durch weltliches
Unrecht oder in der Angst vor Verarmung oder religidser Verfolgung) reicht
vom einfachen Appell und von einprigsamen Maximen {iber mehr oder weniger
sorgfiltig stilisierte Briefe's mit Verhaltensregeln und Denkanstdssen bis hin zu

8 Augustinus super Ioannem, zit. nach Langius (vgl. Anm. 1), S. 263.

9 Zu den biblischen Grundlagen der Mitleidspflicht siche von Moos (vgl. Anm. 1), Testimonien-
band (= Bd. 3), S. 31-32. Man denke an den seit dem Mittelalter ausgebildeten Kanon der sieben
leiblichen und sieben geistigen «Werke der Barmherzigkeit»; Letztere sind: «Unwissende leh-
ren, Zweiflern raten, Trauernde trdsten, Siinder zurechtweisen, jenen, die Leid zufiigen, verzei-
hen, Listige ertragen und fiir alle beten», so noch zitiert in: Gotteslob. Katholisches Gebet- und
Gesangbuch. Ausgabe fiir die Erzdidzese Freiburg, Freiburg im Breisgau 2013, Nr. 29,3, S. 120.

10 Dazu Brecht, Martin: Martin Luther, 3 Bde., Stuttgart 1981-1987, hier Bd. 1 (1981), S. 337—
338. - Appel (vgl. Anm. 4), S.119-121.— Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 71-82.

11 Ausfihrlich dazu Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 19—26; dazu auch Brandt, Theodor:
Luther als Seelsorger, Wuppertal 1973, S. 55—-61: «Briefe an Angefochtene» samt Beispielen aus
den Tischreden. — Zur trostlichen Seelsorge Luthers in der «Anfechtung» oder gar «Verzweif-
lung» siehe auch Brandt, Theodor: Luthers Seelsorge in seinen Briefen, Witten 1962, S. 14-16,
61-66.

12 In deutscher Ubersetzung mit Kommentar in: Martin Luther: Ausgewihlte Schriften. Sechster
Band. Briefe, Auswahl, Ubersetzung und Erliuterungen von Johannes Schilling, Frankfurt am
Main 1982, Nr. 18, S. 37-40 mit S. 281.

13 Der Typus des Trostbriefs wurde als eigenes Briefgenre behandelt zum Beispiel von Erasmus
von Rotterdam in: De Conscribendis Epistolis (1522). Leicht einsehbar in der Auswahlausgabe,

181



rhetorisch verfestigten Traktaten mit erprobten religiosen oder philosophischen,
vor allem anthropologischen und moralischen Argumentationssystemen, wie sie
uns und den Autoren der Frithen Neuzeit aus der lateinischen Antike (die grie-
chische spare ich hier aus)™ prototypisch iiberliefert sind, zum Beispiel in einem
beriihmten und bewegenden Brief Ciceros an einen Freund, der zwei S6hne ver-
loren hatte," in seiner nur in wenigen Zitaten erhaltenen meditativen Trostschrift
(Consolatio) zum Tod seiner Tochter Tullia,' in fast allen Partien seiner monu-
mentalen Tusculanae Disputationes, welche die verschiedenen Storungen (Tod,
Schmerzen, Leidenschaften, dussere Ubel) eines. gliicklichen Lebens behandeln.”
Eine bemerkenswerte Passage aus den Tusculanae Disputationes (111 81-82) gibt
stichworthaft einen Uberblick iiber das weite Themenarsenal der schon zu Cice-
ros Zeiten vorliegenden griechischen Trostschriften, ganz abgesehen von Trost-
schriften tiber den Tod:*®

«Sunt etiam certa, quae de paupertate, certa, quae de vita inhonorata et
ingloria dici soleant; separatim certae scholae sunt de exilio, de interitu patriae,
de servitute, de debilitate, de caecitate, de omni casu, in quo nomen poni solet
calamitatis. Haec Graeci in singulas scholas et in singulos libros dispertiunt. [...]
si quis error alicunde extitit, si paupertas momordit, si ignominia pupugit, si quid

tibersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Kurt Smolak (Ausgewihlte Schrif-
ten, Bd. 8), Darmstadt 1980, S. 190—203.

14 Zur Antike nach wie vor grundlegend Kassel, Rudolf: Untersuchungen zur griechischen und
romischen Konsolationsliteratur (Zetemata, Bd. 18), Miinchen 1958. — Zu den antiken Trost-
schriften iiber den Tod siehe Johann, Horst-Theodor: Trauer und Trost. Eine quellen- und
strukturanalytische Untersuchung der philosophischen Trostschriften tiber den Tod (Studia et
Testimonia antiqua, Bd. 5), Miinchen 1968. — Zur Consolationsdichtung siehe Esteve-Forriol,
José: Die Trauer- und Trostgedichte in der rémischen Literatur, untersucht nach ihrer Topik
und ihrem Motivschatz, Diss. Minchen 1962. — Stork, Traudel: Nil igitur mors est ad nos.
Der Schluflteil des dritten Lukrezbuches und sein Verhiltnis zur Konsolationsliteratur, Bonn
1970. — Zum Epicedium, in dem die Consolatio nach der Lamentatio und Laudatio zu den
Pflichtteilen gehorte, grundlegend Krummacher, Hans-Henrik: Das barocke Epicedium. Rhe-
torische Tradition und deutsche Gelegenheitsdichtung im 17. Jahrhundert, in: Jahrbuch der
Deutschen Schillergesellschaft 18 (1974), S. 89-147. — Ferner Eybl, Franz: Epicedium, in: His-
torisches Worterbuch der Rhetorik (vgl. Anm. 1), Bd. 2, S. 1250-1251.

15 M. Tulli Ciceronis Epistularum ad Familiares Libri XVI. Lateinisch-deutsch ed. Helmut Kas-
ten, Miinchen 1964, V, 17 (16), S. 274—279 an Titius; vgl. auch ebd. VI, 5 an den verbannten
Aulus Caecina.

16 Dazu sei aus der Fiille der Literatur nur hingewiesen auf meinen alten Lehrer Buichner, Karl:
Cicero. Bestand und Wandel seiner geistigen Welt, Heidelberg 1964, S. 372-375.

17 Dazu Biichner (vgl. Anm. 16), S. 386-390.

18 Zitiert nach Marcus Tullius Cicero: Gespriche in Tusculum. Eingeleitet und neu iibersetzt von
Karl Biichner. Zweite, durchgesehene Auflage, Ziirich und Stuttgart 1966, S. 270. Ubersetzung
(S. 271): «Gibt es doch bestimmte Dinge, die iiber die Armut, bestimmte, die {iber ein ungeehr-
tes und ruhmloses Leben angefiihrt zu werden pflegen; fiir sich gibt es bestimmte philosophi-
sche Gespriche tiber die Verbannung, tiber den Untergang der Heimat, iiber die Knechtschaft,
tiber die Korperschwiche, iiber die Blindheit, tiber jeden Fall, auf den man das Wort Ungliick
anzuwenden pflegt. Das verteilen die Griechen auf einzelne Vortrige und einzelne Biicher.
[...] wofern irgendein Irrtum anderswoher entstand, wofern die Armut schmerzte, wofern die
Schande stach, wofern die Verbannung irgendwelche Triibsal verbreitete oder wofern irgend
etwas von dem eben Erwihnten eintrat. Indes gibt es fiir die einzelnen Dinge eigene Trost-
griinde. Uber sie kannst du héren, sobald du Lust hast.»

182



tenebrarum obfudit exilium, aut eorum quae modo dixi si quid extitit; etsi sin-
gularum rerum sunt propriae consolationes, de quibus audies tu quidem, cum
voles [...].»

An die Seite von Ciceros Werken treten selbstverstindlich die drei muster-
haften Consolationes aus der Feder des Philosophen Seneca' und die spektaku-
lire Consolatio Philosophiae des Boethius (hingerichtet §24).° Sie wirkten seit
dem Mittelalter in einem sehr weiten literarischen Feld, sei es im Umkreis der
Ars moriendi und Meditatio mortis** und als unverzichtbarer consolatorischer
Part der Beileidsdichtung und der Kondolenzschreiben,** sei es in der autkom-
menden Welle der literarischen Melancholietherapie auch aus der Feder protes-
tantischer Seelsorger, sei es in der stande- oder berufspezifischen Seelsorge zum
Beispiel fiir Soldaten.* Auch in anderen literarischen Genres wurde das Thema
der Melancholien und Gewissensingste behandelt, so in den in lutherischen
Regionen zahlreich gedruckten und vielgelesenen sogenannten Teufelbiichern.
So erschien 1604 in Magdeburg aus der Feder des Miihlhauser Theologen Hein-
rich Decimator der «Gewissens Teuffel. Das ist: [...] Bericht von dem aller
erschrecklichsten, grewlichsten vnd grossen Teuffel, des Gewissens Teuffel, vad
desselbigen Grewel, wie er die Menschen verblende, vnd listiger weise in aller-
ley Stinde vnd Schaden fiihre, vnd nach begangener Siinde, jhnen aus der Fliegen
einen groflen Elephanten mache, vnd sie also in Angst vnd Noth, Schwermuth
vnd Hertzenleid, ja oft in Verzweiffelung und Verzagung bringe [...]».*s

19 Siehe Seneca: Consolatio ad Marciam; Consolatio ad Helviam; Consolatio ad Polybium; dazu
die Referate bei Albrecht, Michael von: Geschichte der rémischen Literatur (dtv Wissenschaft,
Bd. 4618), Miinchen 1994, Bd. 2, S. 92. - Johann (vgl. Anm. 14), § 301-346, S. 140-155. — Mau-
rach, Gregor: Seneca, Leben und Werk, Darmstadt 1991, S. 61-80.

20 Dazu Albrecht (vgl. Anm. 19), S. 1355-1357.

21 Fiir das Mittelalter s. von Moos (vgl. Anm. 1). — Exemplarisch Johann von Staupitz: Ein buch-
lein von der nachfolgung des willigen sterbens Christi, Leipzig 1515, oder Luthers psycholo-
gisch sehr sensibler vorreformatorischer Sermon von der Bereitung zum Sterben (1519; WA 2,
S. 685—697; auch bei Luther, ed. Helbig [vgl. Anm. §], S. 1§3—172), worin die trostliche, angstls-
sende Lenkung der inneren Bilder und der Vorstellungskraft des Leidenden sehr systematisch
abgehandelt wird.

22 Laut Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 101, bilden die Kondolenzschreiben mit fast einem
Drittel der etwa 9o erhaltenen Trostbriefe «einen der Schwerpunkte von Luthers Trostbriefstel-
lerei».

23 Dazu Steiger, Johann Anselm: Melancholie, Diitetik und Trost. Konzepte der Melancholie-
Therapie im 16. und 17. Jahrhundert, Heidelberg 1996. — Im Manuale Ministrorum Ecclesiae
(Tubingen 1603) des wiirttembergischen Hofpredigers Felix Bidembach werden 5oo Predigt-
texte nach diversen Anlissen und Kategorien unterteilt, darunter auch Predigten «liber Men-
schen, die der Melancholie verfallen sind»; dies nach Holtz (vgl. Anm. 2), S. 44, Anm. 133.

24 Dazu Steiger, Johann Anselm: Gerechter Krieg und ewiger Friede. Zu Theologie und Ethik
lutherischer Konsolationsliteratur fiir Soldaten zur Zeit des dreifligjihrigen Krieges, in:
Focking, Marc/Schindler, Claudia (Hrsg.): Der Krieg hat kein Loch. Friedenssehnsucht und
Kriegsapologie in der Frithen Neuzeit, Heidelberg 2014, S. 175-198.

25 Titelaufnahme nach Grimm, Heinrich: Die deutschen «Teufelbiicher» des 16. Jahrhunderts.
Thre Rolle im Buchwesen und ihre Bedeutung, in: Archiv fiir Geschichte des Buchwesens 2,
1960, S. §13—570, hier S. §37-538. — Zu den «Teufelbiichern» umfassend Osborn, Max: Die
Teufelliteratur des XVI. Jahrhunderts (Acta Germanica 3,3), Berlin 1893. — Zur lutherischen

183



Vor diesem skizzenartig berufenen texttypologischen Hintergrund sind
Eigenart und Zweck von Ulmers Trostschrift (Ziirich, Christoffel Froschauer
1579, 2. Aufl. Ziirich, [Hans Rudolf Wyssenbach] 1600)*¢ zu bestimmen, die nach
einer dreiseitigen unpaginierten Vorrede an die Schaffhauser Gemeinde 15 Blit-
ter mit Blattzdhlung, also 30 Seiten (auf der letzten Seite eine deutsche Fas-
sung von Psalm 103,8-14) umfasst: «<Eine Trostgeschrifft / fiir angefochtne vnd
betriibte hertzen / welche mit dem last jrer stinden / vad mit schwiren gedancken
jres gewissens / geengstet werdend. UR reinem gottlichen Wort / kurtz vnd ein-
feltig gestellet / durch Johannem Conradum Ulmerum / Predikanten zu Schaff-
hausen». Man darf im Horizont der oben erwihnten Homiletik des Hyperius
sagen, dass sich in dieser Trostschrift der geforderte fiinfte #sus der seelsorger-
lichen applicatio der Bibel konzeptionell und publizistisch aus gegebenen Anlis-
sen verselbstandigte. Ulmers Titel erldutert, dass nicht banale Alltagsnote oder
schlimme Unfille zur Rede stehen, sondern dass eine spirituelle Bedrangnis, die
«Anfechtung» der Siinden- und Gewissensangst,”” behandelt werden soll, also
ein besonders von Luther immer wieder traktierter und therapierter psychischer
Leidensdruck,* der im Protestantismus, selbst wenn die schwerwiegende Frage,
das decretum horribile, der Pridestination gar nicht auf der Agendaliste stand,
allein schon dadurch an Schirfe gewann, dass «Gerechtigkeit» vor Gott nur
durch den Glauben, nicht aber durch Werk- und Lebenspraxis oder gar durch
kirchliche Gnadenmittel zu erhoffen war.

Ulmer richtet sich nicht an einen individuellen Adressaten, sondern versteht
sein Werk laut Vorrede als Frucht und Fazit einer in fast 35 Jahren erworbenen
seelsorgerischen Erfahrung und demgemiss als Reaktion auf Note und Klagen
der Schaffhauser Gemeinde. Wichtig ist Ulmer dabei, so weiter in der Vorrede,
dass er angesichts der Umtriebe des «leidigen Satans», der wie so oft bei Luther
auch hier offenbar hinter den «Anfechtungen» steckt, weder mit «langen Schrif-
ten» und auch nicht mit «verntinfftigen worten / und menschlichen griinden»
seine Leser stirken und trésten mochte, sondern (so wie Luther, darf man ergin-
zen) auch in dieser Trostschrift das Prinzip sola scriptura dergestalt befolgt, dass
sich der Text seitenweise fast wie ein biblisches Cento darbietet: «So hab ich uf§
Christelichem mittleiden / dise schrifft gar einfeltig vnd kurtz / allein uf§ reinem
vnd krefftigem Gottlichem wort gestellet.» Vielleicht darf man dieses Verfah-
ren als genuin reformatorische Variante einer «kognitiven Verhaltenstherapie»
bezeichnen, welche durch die biblisch motivierte Umwertung und Neubewer-
tung der eigenen Leidenssituation die intellektuelle und emotionale Einstellung

Ausrichtung in der Semiotik des Teuflischen siehe Bernhard Ohse: Die Teufelliteratur zwischen
Brant und Luther [...], Berlin 1961.

26 Lateinische Fassung 1602.

27 Zur theologischen Semantik von «Anfechtung» vgl. Beintker, Horst: Anfechtung. 3. Reforma-
tions- und Neuzeit. 4. Dogmatisch, in: Theologische Realenzyklopadie Studienausgabe, Bd. 2,
Berlin/New York 1978, S. 695—708.

28 Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 14 zur tentatio diabolica und tristitia religiosa: «Die
Briefe an religios Angefochtene bilden denn auch, wie es scheint, die interessanteste Gruppe
der Lutherschen Trostbriefe.» — Zu Luther ergiebig Steiger (vgl. Anm. 23), S. 11-20.

184



1

fc(mﬁc/ ﬁlt' dn cfocfimc
vid berraibte betgen/ welche mit

e laft jrer fiinden/ vnd mit {hwd
rei gedancren jrés gerorffens/ :

geengficr werdend. i

o

Sttt "
empelrig geftellers duy i
nem Sonradum Bltmerum/Paedis Tea
canten it Sehaffhanfen. | ‘

tﬁmxc&su&rycb/by@aﬂoﬁd i

5ro[¢bomr/ M.D.LXXIX,

Johann Conrad Ulmer, Eine Trostgeschrifft fiir angefochtne und
betriibte Hertzen, welche mit dem Last jrer Siinden und mit schwa-
ren Gedancken jres Gewissens geengstet werdend [...], Ziirich:
Christoffel Froschower, 1579, Titelblatt mit Besitzeintrag von Ludwig
Ackermann. Zentralbibliothek Ziirich, Abteilung Alte Drucke und
Rara, 5.300,4. Foto: e-rara, https://doi.org/10.3931/e-rara-2244.

185



des Ichs zu sich, zur Welt und vor allem zu Gott, also das internalisierte Welt-
bild insgesamt, korrigieren sollte und konnte. Jedenfalls verzichtet Ulmer auf die
erprobten profanen Kategorien vor allem der stoizistischen Affekttheorie, natiir-
lichen Anthropologie und rationalen «Gtterlehre» offenbar auch deshalb, weil
sich diese diskursiv mehr oder weniger sakularen ausserchristlichen Denktradi-
tionen bei seinem Adressatenkreis fiir die avisierte Milderung der genuin christ-
lichen Gewissensingste und diversen Glaubensanfechtungen von vornherein als
wenig zweckmissig und wirksam erwiesen.

Insgesamt besteht Ulmers Werk aus acht ungleich langen Teilen, deren
Beginn jeweils am Rand mit einer romischen Ziffer gekennzeichnet ist. Der erste
Teil bekraftigt gut lutherisch, dass Gott durch sein Wort, das allein Hilfe und
Trost biete, mit den Menschen «handle und rede» (fol. 3v—4r). Im zweiten Teil
werden expositorisch zwei extreme, falsche und siindige Haltungen bzw. Mei-
nungen der Menschen in Ansehung ihrer tatsichlichen Siindhaftigkeit und damit
auch ihres Verhiltnisses zu Gott einander gegentiibergestellt. Zum einen besteht
die Siinde in Fortfithrung alter, zum Beispiel schon von Johannes Gerson (1363—
1429) bedachter Theorien einer unangebrachten pusillitas animi darin,® an der
Vergebbarkeit der Schuld und damit an der Gnade Gottes zu zweifeln (fol. 4r),
«da jr vermeinend / ir seygind allein die grosseste stinder / und seye euch euwere
stind umb jrer grosse vind menge willen / schwerlich zu vergeben». Zum andern
geht es um Menschen, die sich in falscher «Sicherheit»* wiegen und wie die alten
Pharisaeer denken (fol. 4v), «wann wir nit so grosse sunder werind / so werind
wir nit verdampt. Dann das ist eben so vil / als woltend wir nit gar / sondern nur
zum teil siinder vor Gott seyn / vnd vns nur zum teil / vand nit gar warhafftig /
fiir verfluocht und verdampt fiir gott darstellen: sonder etwas vorteils von unse-
rer fromheit fiir anderen / mit dem Phariseer Luce am achzehenden Cap. [die
Geschichte vom selbstgerechten Pharisier und dem demiitigen siindenbewussten
Zollner] darbringen.» Ulmer hilt dagegen, Gott wolle nur «die stinder / welche
warhafftige stinder sind / vnnd nit die gerechten (deren er keinen tiberal vnder
vns findt) selig machen».

Hatte Gerson wider die tibermissige siindige tristitia noch eingewandt, Gott
fordere vom Menschen nichts Unmogliches und man solle sich gottlicher Barm-
herzigkeit anvertrauen, geht Ulmer einen anderen Weg, indem er die depressive
Stindenangst paradoxerweise durch die sehr hart formulierte angebliche Gewiss-

29 Dazu, ausgehend von Gerson, ausfiihrlich Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 143-160.

30 Zentraler Begriff in Luthers theologischer Anthropologie fiir tendenziell sikulares Desinter-
esse an der Heilssorge und das damit verbundene Siindenbewusstsein; vgl. die zahlreichen Stel-
len zur falschen securitas schon in Luthers Auslegung der Busspsalmen (vgl. Anm. 39) sowie
zum Beispiel in Luthers Tischreden (WATr, vgl. Anm. 3), Bd. 2, 377, Nr. 22512: «In tempore
enim securitatis impius confidit, praesumit et certus sibi videtur sua opera Deo placere et vult
simpliciter iustus esse [...].» — Ahnlich Simon Musius in seinem Melancholischen Teufel (1572)
im Kontext einer Auslegung von Ps 2; dazu Steiger (vgl. Anm. 23), S. 2029, 116-118, hier zit.
nach S. 116: «Die mittelstrasse warhafftiger bekerung zu Gott / ist gebawet auff Gottes Furcht /
vnd vertrawen / laut des 2. Psalms [...]. Der Holtzweg zur Rechten ist vermessene sicherheit /
der Holtzweg zur Lincken ist trostlose furcht / trawrigkeit / vnd verzweiffelung.»

186



heit und egalisierende Argumentation entkriftet, dass alle Menschen, ob grosse
oder kleine oder gar kleinste Stinder, nach dem paulinischen Rémerbrief (bes.
Kap. 3) bzw. Galaterbrief (Kap. 2—3) vor Gott «verflucht» seien. Psychologische
Befreiung von aller Siindengriibelei, Sindenberechnung und Siindenangst voll-
zieht sich auf dem Boden einer abgrindigen anthropologischen Skepsis, was das
Mitwirken am eigenen Seelenheil angeht, und unter dem Postulat einer universa-
len geistlichen Hilfsbediirftigkeit, die durchaus Luthers Position entspricht, die
er gerade in der Auslegung von R6m 3 im Streit mit Erasmus von Rotterdam um
den sogenannten Freien Willen eingenommen hatte. Auch Ulmer verweist auf
dieses fiir den Protestantismus vor allem lutherischer Prigung zentrale Kapitel
tiber das Verhaltnis von Gesetz, Glaube und Gottes Gerechtigkeit. Nach Luther
kam Paulus gemidss Rom 3 zu dem Resultat, «dass alle unter der Siinde sind, der
Erkenntnis Gottes ermangeln und sogar Verichter Gottes sind. Hier blieb kein
Raum fiir irgendein gutes Wollen des Menschen. [...] Die Rechtfertigung war
reines Geschenk».3' In diesem Sinne letzthin auch Ulmer (fol. 4r): «Dann hie ist
kein underscheid / vand hat keiner keinen ruom vor Gott.»

Das fithrt weiter zu steilen, fast blasphemischen Gedankengingen. Die Not-
wendigkeit, die unrettbar siindige humane Natur zu erkennen, anzuerkennen
und zu erleiden, gehort, recht betrachtet, nicht zu den Ubeln, sondern zu den
Gnadengeschenken, die eine totale Hingabe an den Christusglauben und damit
die Gerechtigkeit vor Gott und durch ihn bewirken. Wer aber, so meint Ulmer,
die eigenen Siinden selbstgerecht nur mit dem «goldwiglin» abwigen will, den
lisst Gott (fol. 4v) entweder wie David oder Petrus in «schwere stind fallen. [...]
damit sy sich selb [...] fiir recht verdampte siinder erkennend», oder er lisst aus
kleinen Stinden grosse Skrupel und Anfechtungen erwachsen. Ulmer geht also so
weit, dass der gniadige Gott selbst als Urheber sowohl von Siinden als auch des
Stindenbewusstseins und der damit auftretenden Angst eines bosen Gewissens
erscheint (fol. 4v/sr): «[...] oder [Gott] lafit jre kleine vand wenige siind (wie
sy vermeinend) durch schwere anfechtung im hertzen vnd gewissen / auch etwa
zuoglych durch creutz vnd schwerem hamer defl gsatzes / so grof§ vad mechtig
machen / das sy auch ein rauschend blatt / zum hochsten erschreckt / vad jnen
die ganze welt zu eng wirdt: also / dass sy durch fhelir vand wasser lieffind / dass
sy nur defl bosen gewissens ledig werden mochtend.»

Diese Argumentation richtet sich nicht nur gegen altglaubige Werkgerechtig-
keit und humanistisch-erasmisch tingierte moralische Abwigungen und Selbst-
gerechtigkeiten, sondern will gegeniiber der privaten Schuldreflexion die aus
Gottes freier Gnade einem jedem Menschen als unweigerlichem Siinder zuge-
wendete Gerechtigkeit herauskehren. Denn der Mensch hat (fol. 5r) Gott nicht
«flir zu malen / welche siind zu vergeben sygind oder nit». Unabhingig von der
Grosse der Sunden gilt das wiederum steile Paradox, dass Siindenangst, Anfech-
tung und Gerechtwerdung aus Gnade dialektisch zusammen gehdren; die Angste
und Anfechtungen des Gewissens fithren eigentlich durch die «Holle» zum

31 So im Referat von Luthers De servo arbitrio, Brecht (vgl. Anm. 10), Bd. 2, S. 229.

187



Himmel. Ulmer zitiert am Ende von Teil IT wértlich nach Luthers Ubersetzung
1 Sam 2,6, indem die dort angesprochene Herrschaft Gottes tiber die Feinde und
Gottlosen spiritualisiert, das heisst im Widerspiel von Gott und Teufel (auch dies
gut lutherisch)® als biblisches Bild fiir die inneren Anfechtungen des siinden-
bewussten Menschen und seine gerade daraus zu erhoffende Errettung aktua-
lisiert wird. Die von Ulmer vor dem Zitat konstruierte begriffliche Opposition
von «helle» und «himmel» kommt allerdings so im abschliessenden Zitat von
Luthers Ubersetzung gar nicht vor, geschweige denn, dass die Hollenfahrt des
angefochtenen Ichs notwendigerweise zu seiner himmlischen Erlésung beitrage.
Hier denken wir zu Recht an Luthers briefliche Aufforderung an Melanchthon
«pecca fortiter, sed fortius fide» (Brief vom 1. August 1521)% und fassen damit
Ulmers eigenwillige, trostsuchende, im Grunde gut lutherische Interpretation
der besagten alttestamentarischen Textpassage (fol. §v): «Bedenckend vil mer: der
herr mache etiwere stind darumb so grofd und schwer / und stosse etich darumb in
die helle / dass er euch zur gerechtigkeit auff gnaden / vand in den himmel heben
wolle. Welches dann der tetifel vnd vnser bose gewissen umb wendend / als lief§
Gott uns die helle darum versuochen / dass wir darinn versincken s6llend / da
doch das widerspil waar ist. Dann wer die helle nicht versuocht / der kompt in
der warheit nit in den himmel: Wie die muoter Samuelis spricht / im ersten buoch
Samuelis am andern Cap. Der HERR / spricht sy / tédet vnd machet lebendig: Er
firet in die helle / vad wider heraufi.»

Der dritte Teil beschwort mit vielen Belegen Christi Erlosungswerk unab-
hingig von Art und Grosse der Sinden von Heiden und Juden. Alle Siinder,
auch die Reprisentanten jenes monstrosen Lasterkatalogs, den Paulus in 1 Kor
6 auffithrt, werden als Glaubende potenziell (fol. 7r) «on verdienst gerecht / auf}
seiner gnad / durch die erlosung / welche in Christo Jesu beschehen ist / wel-
chen gott hat fiirgestellet / zu einem gnadenstul / durch den glauben in seinem
blut». Auch der geniale Begriff «gnadenstul» (in der Vulgata: propitiatorium)
stammt aus der deutschen Bibeliibersetzung Luthers (zuerst 2 Mose 25,17-22)
im Zusammenhang der Beschreibung des Tempelinneren (2 Mose 2§, 22): «<Von
dem ort will ich dir zeugen vnd mit dir reden / nemlich / von dem gnadenstuel
zwischen den zween Cherubim / der auff der laden zeugnis ist / alles was ich
dir gebieten will an die Kinder Israel.» Ulmer verkniipft so das Alte und das
Neue Testament, jenes im christologischen und soteriologischen Sinne umdeu-
tend, indem vor allem Christi Passion und ihre Erlosungswirkung als zentraler
Inhalt und als tiefstes Movens der Glaubenzuversicht herausgestrichen werden.
Es hiesse, Christus «Unehre» anzutun und «def teufels lugen» zuzustimmen,
zu meinen (fol. 8r) «als hette er nur fir geringe / vand nit auch fir die grobisten
vnnd verdamlichsten siinder gnuog gethan, vand bezalet». Wer (fol. 8v) «in angst

32 Man denke an das bekannte, oft behandelte Lied Ein feste burg ist vnser Goit; Zuginge dazu mit
weiteren Literaturhinweisen bietet die Analyse von Lothar Schmidt in: Meid, Volker (Hrsg.):
Gedichte und Interpretationen. Renaissance und Barock (Reclams UB 7890), Stuttgart 1982,
S. §3-62.

33 WABr (vgl. Anm. 3), S. 372.

188



der stinden vnnd der hellen im gewissen» schwebt, hat sich besonders an Rém §
zu halten, von Ulmer paraphrasiert unter anderem mit dem Satz: «Wo aber die
stind mechtig worden ist / da ist doch die gnaad noch uberflissiger [im Sinne
von iiberfliefend] worden / auff das / gleych wie die siind geherrschet hat zum
tod (verstond / in euwerem gewissen) also auch die gnad herrsche zum ewigen
leben / durch Jesum Christum.» (fol. 8v) Dies wird nach Ulmer besiegelt durch
das Evangelium, die Taufe und «das Nachtmal def§ herren», das Ulmer offenbar
nicht zwinglianisch, sondern trotz der etwas vagen Formulierung eher in Rich-
tung der melanchthonschen Realprisenz im Glaubensakt auslegt, das Nachtmahl
namlich, «in welichem euch die gmeinschafft def§ cretitzigten leybs Christi / vad
seines vergossnen bluots / sampt vergebung der siinden / lebens vnd eewiger
siligkeit mitgeteilet vind aufl gnaden geschenckt worden ist». (fol. 9r)

Da alles auf den Christusglauben ankommt, kann sich Ulmer nicht nur der
Stindenangst und der universalen Erlésungshoffnung widmen, sondern stellt
sich im vierten Teil (fol. gv—11r) dem Problem der Grosse und Stirke oder auch
der Kleinmiitigkeit und Schwiche des Glaubens. Ulmer kennt und nennt Paulus
als trostliches Beispiel dessen, der seine Schwachheit bekennt (2 Kor 12). Den
Glauben, der mit einem «Senfkornlin» (nach Mt 17,20) oder einem «fiinklin»
verglichen wird, sieht Ulmer durch «triibsal vnd anfechtung», letzthin durch den
Teufel gefihrdet, der (in der Bedrohung des Affekts und des Intellekts gleich-
zeitig) «mit vnzalbaren bosen und schandtlichen schweren gedancken als mit
fhetirigen pfeylen / in unsere hertzen hefftig zuschiifit». Die psychische Seite der
geistlichen Anfechtung sind Angst, Melancholie und Depression.

Was Ulmer in seiner Trostschrift bewegt, hat eine sehr lange, in der bibli-
schen Christozentrik des Luthertums wegen des unabdingbaren Glaubenspos-
tulats noch verschirfte Problemkarriere vor und hinter sich, Befunde, die auch
in geistlichen «Kreuz- und Trostliedern» zwischen 1§70 und 1700 immer wieder
als quilende, psychische Herausforderung behandelt wurden; so etwa in den
achtzehn siebenzeiligen Strophen aus der Feder des renommierten, im Umkreis
Hamburgs wirkenden Pfarrers und Schriftstellers Johann Rist (1607-1667)3* mit
dem Titel Hertzliches Klag- und Trostlied Einer angefochtenen und betriibten
Seelen, so mit Angst und Verzweiflung ringt. Ab der zehnten Strophe wird von
dem anonymen Gedichtsprecher gliubig auf die zugesagte Hilfe und Liebe Got-
tes verwiesen; vorher entwirft Rist einen emotional bewegten Rollenmonolog
des an seiner «Triibsal» und «Verzweiflungs-Angst» leidenden Ichs (im Folgen-
den zitiert). Was hier zur Sprache kommt, wirft, mit wortlichen Anklangen an

34 Zu Rists Leben und Werk sowie zum Forschungsstand siehe Damann, Giinter: Johann Rist
als Statthalter des Opitzianismus in Holstein. Aspekte seiner literaturpolitischen Strategien
anhand der Widmungsbriefe und Vorreden, in: von Ritter, Alexander (Hrsg.): Literatur in
der Provinz — Provinzielle Literatur? Schriftsteller einer norddeutschen Region (Steinburger
Studien, Bd. 6), Heide 1991, S. 47-66, sowie vor allem den Sammelband von Steiger, Johann
Anselm/Jahn, Bernhard in Verbindung mit Walter, Axel E. (Hrsg.): Johann Rist (1607-1667).
Profil und Netzwerke eines Pastors, Dichters und Gelehrten (Frithe Neuzeit, Bd. 195), Berlin/
Boston 2015.

189



Ulmers Traktat, ein Schlaglicht auf die auch in der Schafthauser Gemeinde offen-
bar dringlichen seelischen Note:ss

1. Jammer hat mich ganz umbgeben,
Elend hat mich angethan.

Trawren heist mein kurtzes Leben,
Triibsal fihrt mich auf den Plan.
Gott, der hat mich gar verlassen,
Keinen Trost weis ich zu fassen

Hier auf dieser UnglicksBahn.

2. Grausamlich bin ich vertrieben
Von des Herren Angesicht’,

Als ich, jhn allein zu lieben

Nicht gedacht’ an meine Pflicht;
Drumb muf ich so klaglich stehen.
Doch es ist mir recht geschehen,
Mein Gott rieff, ich hort” jhn nicht.

3. Ach mein Schifflein wil versincken
Recht auff diesem Stinden-Meer.

Gottes Grimm list mich ertrincken.
Denn sein’ Hand ist viel zu schwer.

Ja mein Schifflein last sich jagen

Durch Verzweiflungs-Angst und Plagen
Ganz entanckert hin und her.

4. Gott hat mein jetzt gar vergessen,
Weil ich nicht an jhn gedacht.
Meine Siind” hat er gemessen

Und mir feindlich abgesagt,

Daf ich ringen muf} die Hénde,
Sein Erbarmen hat ein Ende,

Schier bin ich zur Hellen bracht.

35

190

Fischer, Albert: Das deutsche evangelische Kirchenlied des 17. Jahrhunderts. Vollendet und
hrsg. von W[ilhelm] Ttimpel, Bd. 1-6, Giitersloh 1904-1916, Ndr. Hildesheim 1964, hier Bd. 2,
Nr. 195, S. 185-186. — Zahlreiche dhnliche Lieder bietet Rist in dem nunmehr kritisch neu her-
ausgegebenen Band: Rist, Johann/Jacobi, Michael: Neue Musikalische Kreuz-, Trost-, Lob-
und Dank-Schule (1659). Kritisch hrsg. und kommentiert von Johann Anselm Steiger. Kritische
Edition des Notentextes von Oliver Huck und Esteban Hernindez Castell6 (Neudrucke
deutscher Literaturwerke, Neue Folge, Bd. 97), Berlin/Boston 2019. — Aus den Binden von
Fischer-Tiimpel nenne ich exemplarisch nur Johann Heermann: Umb Errettung aufl langwie-
riger Trithsal, Bd. 1, Nr. 345, S. 298; Burkhard Grofimann: Kreutz- und Trostlied, Bd. 2, Nr. 46,
S. s1—52; Andreas Kessler: Kreutz- und Trostlied, Bd. 2, Nr. 64, S. 69—70; Johann Holtzmann:
Ein fein gesang fiir die melancholey und trawrigkeit, Bd. 2, Nr. 182, S. 165-166.



5. Wo ist Rath und Trost zu finden,
Wo ist Hilff’ in dieser Noth?
Herr, wer rettet mich von Siinden,
Wer erloset mich vom Tod?

Ich gedencke zwar der zeiten,

Da du pflagst fiir uns zu streiten,
Ja zu ziehen aus dem Koht’.

6. Aber nun hat sich geendet

Deine Lieb’ und grosse Trew.

Ach! Dein Hertz ist abgewendet
Und dein Grimm wird tiglich new.
Du bist von mir aufigegangen;

HErr, dein Zorn hilt mich gefangen,
Ich verschwinde wie der Sprew.

7. Hollen-Angst hat mich getroffen,
Mein Gewissen qualet mich.

Kein’ Erlosung ist zu hoffen,

Ich empfinde Todes-Stich’

Und ein unaufhorlichs Sterben.
Herr, ich eile zum Verderben,

Ich vergehe jammerlich.

8. Grawen hat mich tiberfallen,
Zittern hat mich angesteckt.
Schwerlich kann ich nunmehr lallen,
Angst und Furcht hat mich bedeckt.
Ach! Ich wandel’ jetzt die Strassen,
Da ich mich muff martern lassen,

O wie wird mein Geist erschreckt!

9. Will mir denn kein Trost erscheinen,
Spiir’ ich gar kein Gnaden-Liecht?
Nein: Vergeblich ist mein weinen,
Mein Gebet, das hilft mir nicht.

Uber mich verlafinen Armen

Wil kein Helfer sich erbarmen;

Ich bin todt, mein Hertz zerbricht!

Dass man durch die «Holle» der Anfechtung, das heisst der Traurigkeit und
Glaubensnot gehen muss, um letzthin anhand der Heiligen Schrift Gottes trost-
liche Gegenwart zu erfahren, hat Rist auch in einem anderen lingeren Lied fest-
gehalten (elf Strophen), das einen Jesajavers (48,10) interpretiert: «Jch wil Dich

191



ausserwehlt machen im Ofen des Elendes.» Ich zitiere die erste und die letzte
Strophe:3*

So fithrst Du mich im Leben noch

O Grosser Gott / zur Hollen/

Ja legst auf mich ein solches Joch/
Das mich schier gahr kann fellen?
Ach! Trauren halt mein Hertz so fest/
Das es Jhm keinen trost zulast/

So wenig ein verdamter Mann

Trost in der Hollen finden kann.

[...]

Dein Grim zwahr hat mich sehr erschrekt/
Dein Zorn halt mich gebunden;

Doch/ als ich nur dein Wohrt geschmekt/
Da hab ich schnel empfunden

So reichen Trost/ ja Fried und Kraft/

Daf} ich bin gleichsam aufgeraft

Zu Dir ins Reich der Herligkeit

Von aller Noht und Qual befreit.

Als hochst symptomatisch fiir diesen geistlichen Diskurs und fiir diese, sicht-
lich auch schon Ulmer bewegende, durchaus verbreitete Konfliktkonstellation
darf auch ein dialogisches Gedicht des berithmten wiirttembergischen Theolo-
gen und Prilaten Johann Valentin Andreae (1586-1654) unter dem Titel Melan-
choli Recept (Erstdruck 1619)37 gelten. Wihrend Rist sein lingeres Lied in etwa
zwei Hilften auf zwei Stimmen verteilt, steht hier dem klagenden und leidenden
Ich Vers fiir Vers, manchmal sogar im selben Vers kontrastiv eine trostende und
mahnende Stimme gegeniiber, sodass ein innerer seelischer Dialog um mégliche
Therapien des Leidens entsteht. Ich zitiere aus den sechs Strophen die vierte und
fiinfte, in denen die Diagnose des Selbsthasses sowie der Siindenangst und Straf-
wiirdigkeit mit dem Verweis auf den «festen» Glauben an Christus beantwortet

36 Rist, Johann/Flor, Christian: Neues Musikalisches Seelenparadies Alten Testaments (1660).
Kritisch herausgegeben und kommentiert von Johann Anselm Steiger. Kritische Edition des
Notentextes von Oliver Huck und Esteban Hernandez Castellé6 (Neudrucke Deutscher Litera-
turwerke, Neue Folge, Bd. 87), Berlin/Boston 2016, S. 230-233.

37 Zuerst erschienen in Andreae, Johann Valentin: Geistliche Kurtzweil. Zu Ergetzlichkeit ein-
filtiger Christen mitgetheilt, Strassburg 1619, S. 131, hier zitiert nach Vélker, Ludwig (Hrsg.):
«Komm, heilige Melancholie». Eine Anthologie deutscher Melancholie-Gedichte (Reclams UB
7984), Stuttgart 1983, S. 294—295. — Vgl. zu diesem Gedicht die Analyse von Watanabe-O’Kelly,
Helen: Melancholie und melancholische Landschaft (Basler Studien zur deutschen Sprache und
Literatur, Bd. 54), Bern 1978, S. 27—29.

192



wird, dies aber so, dass auch die bedringende Frage der Unfihigkeit zu glauben
aufscheint:

Jammer will mich nit lassen.
Erquicke dich. Ach wie kanich?
Sich nur fiirsich.

Jch muf! mich selber hassen.

Wie Plagstu dich so gern?

All frewd von mir ist fern.
Erschall. O Gall!

Durch Christum kanst dich fassen.

Angst folgt nach meinen Siinden.
Glaub festiglich. Ach wie kan ich?
Sich neben dich.

Die Straff thu ich empfinden.

Was nutzt dich Christi Todt?

Ich Gilff in meiner Not

Steh fast. O Last!

Gott wiird dich schon entbinden.

Bei Ulmer scheinen mir weniger der Zuspruch des Zutrauens, dass Christus
sich auch der Kleingliubigen annimmt (fol. 1ov), und der Imperativ (gemiss
RoOm 14,1), «den schwachen im glauben» (fol. 10v) aufzunehmen, im Zentrum zu
stehen als die praktische seelsorgerische Folgerung, die sich aus der Exegese die-
ser und anderer biblischer Weisungen wie auch aus Ulmers offenkundigen Erfah-
rungen mit den gedngstigten Gemeindemitgliedern ergibt. Ulmer empfiehlt, von
Strafpredigten («zornigen predigen»), die «schreckliche Exempel», wie sie noch
«taglich» zu beobachten seien, aneinanderreihen, bei den «schon zerbrochenen
hertzen» abzusehen. Die sensationell wirkende Wortkombination der «zerbro-
chenen herzen» stammt aus Luthers Ubersetzung des 147. (in der Vulgata 146.)
Psalms Laudate dominum, hier Vers 3, wo es in der Vulgata heisst: «qui sanat
contritos corde». Luther interpretiert die contritio cordis durch geringfiigige
sprachliche Anderungen drastischer, indem die «Herzen» nicht mehr nur als
der geistliche Ort und das Organ fungieren, an und mit dem «Zerknirschung»,
also der traditionell definierte Vorgang im Prozess der Reue und Busse, erfah-
ren wird, vielmehr werden «Herzen» selbst zum Objekt des Zerbrechens, von
denen Luther in seiner besagten Ubersetzung allerdings tréstlich verkiindet: «Er
[Gott] heilet die zerbrochnen hertzens sind.»*® Fiir Ulmer besteht die Aufgabe
des Seelsorgers bei dieser «Heilung» darin, Strafpredigten nur auf jene anzuwen-

38 Zitiert nach D. Martin Luther: Biblia. Das ist die gantze Heilige Schrifft. Deudsch auffs new
zugericht. Wittenberg 1545, hrsg. von Hans Volz [...], Bd. 1—3 (dtv text-bibliothek, Bd. 6031~
6033), Miinchen 1975, hier Bd. 2, S. 1090-1091.

193



den, die sich «sicher» fiithlen und iiber die gottliche Gnade spotten. Kleingliu-
bige Verzweiflung muss geistlich, sympathetisch und psychologisch therapiert,
nicht mit Drohungen traktiert und zusitzlich erschreckt werden. Diese Passage
stellt dem Seelsorger Ulmer ein beredtes Zeugnis seiner Feinfiihligkeit aus, die
sich offenbar von lutherischen Troststrategien inspiriert und bestitigt fiihlen
durfte, und die abschliessende Berufung auf Mk 9,24, die selbst dem Unglauben
ein biblisches Fundament verleiht, wirkt wie ein Ruf, der tiber die Zeiten hinweg
gehort werden konnte (fol. 10v): «Diese spriich leerend auch gewaltig / dass alle
strenge vnd zornige predigen / auch alle schreckliche exempel / die tiber die stin-
der ergangen sind / vnnd noch teglich ergond / nit s6llend auff die retiwenden
vnnd schon zerbrochne hertzen gezogen werden: sonder auff die sicheren vand
verruochten verechter / die der gnad nit begirend / sonder die selbige verspot-
tend vnd veruolgend. Darum solt jr in euwerer schwachheit vnd kampff / mit
dem vatter def} besifinen / Marci an neundten Capitel setifftzen vand bitten: Ich
glaube lieber Herr / hilff meinem vnglauben.»

In den Noten, Schwachheiten und Kimpfen bleibt nur das, wie auch
immer angefochtene, Gebet (vor allem dazu der kurze Teil V, fol. 11r/v). Ulmer
beschliesst dieses Kapitel mit einer der Lektiire dienenden Auflistung der «zum
gebett / auff die nodt» besonders zu empfehlenden Psalmen (Psalm Nr. 6, 13, 31,
32, 38, 51, 69, 71, 102, 103, 130, 143); wir erkennen hier nichts anderes als eine
um fiinf (hier kursiv gesetzte) Nummern erweiterte Liste der traditionellen, seit
Augustinus kodifizierten und von Luther immer wieder exegetisch sehr inten-
siv behandelten sogenannten (sieben) Busspsalmen.’ Dass Ulmer die bedeu-
tende Rolle des Psalters in Luthers Predigten und gerade in seinen Trostschriften
kannte, gewiss auch die wegweisende Vorrede Luthers zu seiner deutschen Uber-
setzung des Psalters,* darf angenommen werden, zumal der Psalter ja auch in
der oberdeutschen und schweizerischen Theologie und Liturgie eine Schlis-
selstellung einnahm. Uberdies waren schon in vorreformatorischer Zeit, so im
14. Jahrhundert zum Beispiel bei Gert Groote, «Anfechtungsnot» und Psalm-
meditation eng verkniipft, denn die Psalmen waren besonders wertvoll: «Quia
contra temptationes tales et contra temptatorem sunt compositi ad nostram con-
solationem et profectum.»#

Vorab aber war von Ulmer Grundsitzliches zu kliren. Gleich zu Beginn
dieses Kapitels geht Ulmer namlich aus von der Not, nicht mehr beten zu kon-
nen, jedenfalls keine adiquate Formulierung in einer geistlichen Wortlosigkeit

39 Dazu schon vorreformatorisch Luthers Auslegung der sieben Busspsalmen (Wittenberg 1517),
abgedruckt bei Helbig (vgl. Anm. 5), S. 25—-110. — Zum Exempel des Psalmliedes Aus tiefer Not
schrei ich zu dir (nach Ps 130) lesenswert nun Becker, Hansjakob, in: Geistliches Wunderhorn.
Grofle deutsche Kirchenlieder, hrsg. von Becker, Hansjakob et al., Miinchen 2009, S. 124-134.

40 Dazu Kiihlmann, Wilhelm: Luthers Psaltervorrede von 1528 als poetologische Urkunde friih-
neuzeitlicher Lyrik und der lateinische Psalter des Eobanus Hessus, in: Kithlmann, Wilhelm:
Vom Humanismus zur Spitaufklirung. Asthetische und kulturgeschichtliche Dimensionen
frithneuzeitlicher Lyrik und Verspublizistik in Deutschland, hrsg. von Telle, Joachim/Voll-
hardt, Friedrich/Wiegand, Hermann, Tibingen 2006, S. 44-56.

41 Dies nach Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 165.

194



zu finden, die nach R6m 8,26 ein «unausprechliches seufftzen», also ein quasi
korpersprachliches Pendant der Glaubensnot, nicht aber der fraglosen Glau-
bensintensitit hervorruft (fol. 11r). Doch aus dem leidenden Seufzen, so Ulmers
nachdriickliche Umdeutung und packende Formulierung (in Anlehnung an Ps 6
und 2 Mose 14,15), wird bei Gott ein «grofles Geschrey»: «Vnd dif} geschicht in
hochsten engsten / da wir vermeinend / wir kdnnind vor angst und grosser nodt
nit batten / vnd sey das gebitt gar dahin: da doch eben solich setifftzen tiber unse-
ren voglauben vnnd schwachs gebett das sterckest gebitt ist / weliches durch die
wolcken tringet / vnd bey Gott ein grof} geschrey wirdt.»+

Sich dem «guten willen» Gottes in Geduld zu unterwerfen, wird von Ulmer
nicht nur axiomatisch empfohlen (Kapitel VI, fol. 11v-13r), sondern mit Uber-
legungen zur gottlichen Gewolltheit und geistlichen Sinnhaftigkeit der Anfech-
tungen und besagten Note untermauert. Angedeutet werden vier mit arabischen
Ziffern markierte Argumentationslinien, die fast durchweg mit Paulus-Zitaten
illuminiert werden. Der erste Begriindungskomplex, hier exemplarisch zitiert,
umschreibt auch wesentliche Aussagezentren des Folgenden. Anfechtung gehort
zur geistlichen Selbsterkenntnis und zu einem spezifischen, wenn nicht sogar
notwendigen Prozess der in Tugenden ausmiindenden Glaubenserziehung
(fol. 12r): «Er will vns aber darumm etwan lang vnd hefftig mit solichen anfech-
tungen iiben / vns zum besten. Erstlich dass wir vnsere siind vnnd ellend vor
anderen erkennen lernind / frimmer werdind / vnd in dem gebett / hoffnung /
gedult vand anderen dingen zunamind / wie Paulus in der anderen an die Corin-
ther am eilfften Capitel spricht.» Dass Gott den Angefochtenen nicht verlasst,
wird in Kapitel VII (fol. 13r-14r) weitliufig wiederum anhand von Paulus, aber
auch mit Rekurs auf den Psalter eingeschirft, worauf das letzte Kapitel VIII die
moralischen und praktischen Folgerungen bzw. Imperative umreisst, die sich aus
der Erfahrung der «Treue» Gottes und seines Trostes ergeben (fol. 141/v). Es will
vermerkt werden, dass Ulmer hier auf die alte Formel der «Werke der Barmher-
zigkeit» verweist, dies nicht im Sinne altgliubiger Verdienstgerechtigkeit, son-
dern ausdriicklich als Beweis der Dankbarkeit gegentiber dem tréstenden Gott:
«Wenn vns nun von Gott stercke vnd trost widerfart / vnd vnsere angst gerin-
geret oder gar gemilteret / oder gar entnommen wirdt (weliches wir dann alles
dem gottlichen willen heimstellen sollend) so sol man sich fiirthin ernstlich vor
siinden hiiten / ntichter / wacker / ziichtig / vnd in einem gottsférchtigen wan-
del vnd gutem gewiissen liben / ernstlich seufftzen vnnd betten / vnsere danck-
barkeit mit wercken der Barmhertzigkeit / gegen den diirfftigen beweysen.»
Dass Ulmer gegen Schluss auf die Kombination des gottlichen Worts und des

42 Zu Luthers Auseinandersetzung mit Rom 8,26 siche Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 258-
260. — Zur Theorie des Gebets, zumal in der «Anfechtung», siehe: Steiger, Johann Anselm
(Hrsg.): Das Gebet in den Konfessionen und Medien der Frithen Neuzeit (Theologie — Kultur -
Hermeneutik, Bd. 25), Leipzig 2018, hier bes. Kithlmann, Wilhelm: Zur Theorie des Gebetes
bei Celtis, Erasmus, Melanchthon und Abraham Scultetus (S. 93-116) und Steiger, Johann
Anselm: Zu Martin Luthers Theologie des Gebetes (S. 141-160).

195



Sakraments verweist, ohne die (fol. 15r) bald «alles hertzen leide vorhanden» sei,
verwundert nicht.

Ein vages Schlaglicht auf Probleme in der Schafthauser Gemeinde wirft die
vorhergehende Bemerkung, die auf Schwierigkeiten mit dem Sakraments-, also
wohl vor allem mit dem Abendmahlsverstindnis, und auf die hier wieder einmal
dem Teufel zugeschriebene Verfilschung des «gottlichen Worts» abzielt. Ulmer
sagt nicht, worum genau es geht, doch darf man annehmen, dass ihn nicht zuletzt
die Kluft zwischen der lutherischen und der reformierten Abendmahlstheologie
bewegte, ein Zwiespalt, der mit dem zeitgendssischen Streit um das lutherische
Konkordienbuch (gedruckt 1580) von Neuem ins helle Licht riickte. Auf ein-
schligige Diskussionen konnte sich Ulmers Warnung beziehen (fol. 14v): «Vor
allen dingen aber / sol man sich def} worts und der heiligen Sacramenten fleys-
sig erinneren vnd gebrauchen / vnd vns keine gifftige eynfelle vnd gedancken
defl teufels / daruon abziehen lassen. Dann defl leidigen Sathans hochste kunst
vnd arbeit dahin gerichet wirt / daf} er vns das gottliche Wort vnmir [d. h. zuwi-
der] / verrechtlich [sic! gemeint ist wohl «erichtlich>] vnd stinckend mache.»
Die letzte scharfe Formulierung konnte sich auch auf jene Christen beziehen, die
wie einst Sebastian Franck und die spiritualistisch orientierten Dissidenten die
Widerspriichlichkeit der Bibel ernst nahmen und im alten Gegensatz von spiri-
tus und littera ithren Glauben nicht auf das umstrittene «Wort», sondern auf den
«Geist» im Sinne einer inneren Erleuchtung griindeten und sich demgemass vom
Gottesdienstbesuch und vom Sakramentenempfang teilweise dispensierten. Das
wire in einer Geschichte der Schaffhauser Gemeinde weiter zu verfolgen und zu
bedenken. Immerhin war Schaffhausen eines der Zentren der Tiuferbewegung
seit dem 1527 in Rottenburg gemarterten und hingerichteten Michel Sattler, Ver-
fasser einer der wichtigsten tduferischen Bekenntnisschriften (Schlestheimer Arti-
kel), der noch kurz vor seinem Tod in Schleitheim (Kanton Schaffhausen) eine
Tauferversammlung leitete.#

43 Dazu sieche Hofer, Roland E.: Taufer im 17. Jahrhundert. Herrschaftsdurchdringung und unter-
tiniger Widerstand in der Frithen Neuzeit, in: Schaffhauser Beitrige zur Geschichte 71, 1994,
S. 97-118.

196



	Anfechtung, Angst und Gewissen : Johann Conrad Ulmers Trostgeschrifft für angefochtne vnd betrübte hertzen (1579)

