
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 92 (2020)

Artikel: Anfechtung, Angst und Gewissen : Johann Conrad Ulmers
Trostgeschrifft für angefochtne vnd betrübte hertzen (1579)

Autor: Kühlmann, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-905475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-905475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anfechtung, Angst und Gewissen

Johann Conrad Ulmers Trostgeschrifft für ongefochtne
vnd betrübte hertzen (1579)

Wilhelm Kühlmann

Der texttypologische Begriff «Trost[ge]schrifft», lateinisch consolatio, stellt ein
sehr altes, ursprünglich aus mündlicher (humaner oder gar göttlicher) Zuwendung

abgeleitetes, schlicht oder aufwändig literarisiertes, in Prosa, aber auch in
Versen auftretendes Textgenre dar, das es sich zur Aufgabe macht, den

angesprochenen Leser von bestimmten äusseren bzw. inneren, körperlichen, psychischen

oder auch materiellen Leiden und Belastungen zu «erleichtern» (doloris
levatio).' Wirkungszweck dieser consolatio war es also, solche Leiden anders

als nur schmerzlich zu empfinden, demgemäss neu zu bewerten und zumindest
als erträglich, wenn nicht sogar in gewandelter Optik als irgendwie sinnvoll zu
interpretieren. Ansatzpunkte der Argumentation ergaben sich dabei grundsätzlich

in doppelter Perspektivik: in der Behandlung und Bewertung der Art des

Leidens (etwa bei Krankheit und Tod) und in der gedanklichen Vergegenwärtigung

des aktuellen wie auch des gewünschten intellektuellen bzw. psychischen
Habitus des Leidenden. Den rhetorisch konzipierten vorchristlichen Exempeln
aus dem Sektor der postsokratischen praktischen Philosophie und «Güterlehre»
stellte sich die genuin christliche Konsolationspraxis an die Seite, die seelsorgerlich

und theologisch-soteriologisch auch in den frühneuzeitlichen evangelischen

Predigtlehren begründet war. Schon bei Andreas Hyperius (1511-1564),

i So die Definition in Josephus Langius', des Freiburger Professors, alphabetisch geordnetem
Riesenkompendium (ca. 1450 zweispaltig bedruckte Folioseiten) der Polyanthea Nova. In Li-
bros XX Disperdita (Frankfurt am Main 1613) sub verbo «Consolatio», S. 263-266, zu Beginn
unter der Rubrik «Definitio et Etymologia». Es folgen die zitatengesättigten Abschnitte «Bi-
blici Loci», «Sententiae Biblicae», «Sententiae patrum», «Poeticae Sententiae», «Sententiae

Philosophicae», «Apophthegmata», «Similitudines», «Exempla Biblica», «Historica Exempla»,
«Scriptores», hier ohne Rücksicht auf die Chronologie genannt: Boethius, Hieronymus
Cardanus, Francesco Filelfo, Seneca, Augustinus, Ulrich von Hutten, Hieronymus, Erasmus, Felix
Malleolus, Bessarion, Jacob der Kartäuser, Aelian, Antonius Guevara. Der Leser wird dann

gebeten unter dem Lemma «adversitas» (S. 26-28) weiterzulesen, von wo aus er verwiesen wird
auf die Lemmata «Felicitas, Infelicitas, Fortuna, Sors, Tribulatio». - Zum mittellateinischen
Wortfeld von «levare» und «consolari» instruktiv Moos, Peter von: Consolatio. Studien zur
mittelalterlichen Trostliteratur über den Tod und zum Problem der christlichen Trauer, 4 Bde.

(Münstersche Mittelalter-Schriften 3/1-4), München 1971-72, hier Darstellungsband Bd. 1),
S. 58-59. - Zum rhetorischen Verständnis siehe Grözinger, A.: Consolatio, in: Historisches
Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 2, Tübingen 1994, Sp. 367-373.

179



dem ersten Homiletiker der evangelischen Kirche als Verfasser von De forman-
dis concionibus sacris (1553), hatte eine gute Predigt im Zuge der applicatio des

biblischen Textes (nach exordium und propositio und vor der conclusio und dem

epilogus) fünf Kategorien des usus zu beachten: Lehre, Widerlegung, Mahnung,
Strafe und Trost {usus didascalicus, elenchticus, paedeuticus, epanortkoticus, con-
solatorius).2 Vom Trost handeln zahlreiche Bibelstellen wie etwa die Ankündigung

des Heiligen Geistes als «Beistand» und «Tröster» (paracletus, Joh 14,25),'
in denen angesichts diverser «Anfechtungen» vom göttlichen Trost bzw.
göttlichen Tröster die Rede war oder über die auf der Suche nach Trost meditiert
werden konnte, etwa jene, die Luther in seinen zahlreichen, psychologisch und

seelsorgerisch ungemein sensiblen und mittlerweile gut untersuchten Trostbriefen

heranzog4 oder die er im Alter in einer recht weitläufigen Kollektion von
Bibelstellen sammelte und interpretierte, nach seinem Tode als Auslegung
etlicher Trostsprüch (o. O. 1547) gedruckt.5 Für Luther, so war nicht nur hier zu
lesen, wies das göttliche Wort den Weg zum Glauben und war Gewähr für die

tröstliche Überwindung aller Anfechtungen. Gerade im reformierten Einzugsbereich

wie hier in Schaffhausen darf auch nicht vergessen werden, dass die erste

Frage des Heidelberger Catechismus von 1563 lautete: «Was ist dein einiger trost
in leben und sterben?», mit dieser Antwort (erster Satz): «Das ich mit Leib und
Seel, beyde in leben und in sterben, nicht mein, sonder meines getrewen Heilands

Jesu Christi eigen bin [..,].»*
Trost als seelische Ertüchtigung durch Entlastung und sogar Entmächtigung

des empirischen Ichs im Sinne eines gläubigen Vertrauens in den Erlöser - in dieser

letzthin paradoxen Empfehlung, Exegese und problematischen, weil lediglich

postulativen Erfahrung verbergen sich gleichermassen Motive, Symptome
wie auch Heilmittel einer schon vor der Reformation grassierenden, aber durch
das reformatorische Sola-Fide-Prinzip potenziell verstärkten tristitia religiosa.7

Davon abgesehen, versteht es sich, dass daneben seit den Kirchenvätern
komplementär zu überirdischer Trosthoffnung selbstverständlich auch auf die gebotene

gegenseitige solidarische Tröstung der Menschen hingewiesen wurde, wie

2 Dies nach Holtz, Sabine: Theologie und Alltag. Lehre und Leben in den Predigten der Tübinger

Theologen 1550-1750 (Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe, Bd. 3), Tübingen
1993, S. 42.

3 Luther hat in einer Predigt über Joh 14/15 ausführlich die Tröstungen durch den Hl. Geist
beschworen (WA Weimarer Ausgabe, so auch im Folgenden abgekürzt), Bd.45, 1911,8.615.

4 Zu Luther und den von ihm aufgenommenen Traditionen grundlegend Appel, Helmut:
Anfechtung und Trost im Spätmittelalter und bei Luther (Schriften des Vereins für
Reformationsgeschichte, Jg. 56, Heft 1, Nr. 165), Leipzig 193 8, und besonders Mennecke-Haustein, Ute:
Luthers Trostbriefe (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte, Bd. 56), Gütersloh

1989. - Zur älteren Uberlieferung insgesamt siehe von Moos (vgl. Anm. 1).

5 Daraus eine Auswahl bei Luther, Martin: Theologie des Kreuzes, hrsg. von Georg Heibig,
Stuttgart [1961], S. 339-417.

6 Reformierte Bekenntnisschriften. Bd. 2/2. 1562-1569, bearbeitet von Mihäly Bucsay "j", Emidio
Campi, Zoltän Csepregi, Wilhelm H. Neuser und Jan Gerard Jakob van Booma, Neukirchen-
Vluyn 2009, S. 175.

7 Zum älteren Begriffsfeld der tristitia in Verwandtschaft unter anderem mit acedia siehe die

weitläufigen Materialien bei von Moos (vgl. Anm. 1), Testimonienband Bd. 3), S. 207-218.

180



zum Beispiel von Augustinus in seinem Kommentar zum Johannesevangelium
in einer stichwortartigen Aufzählung diverser Nöte mit dem topischen Zitat des

paulinischen Römerbriefes (Rom 12,15 nach Luther «Frewet euch mit den frö-
lichen / Vnd weinet mit den weinenden»):8

«Si paupertas angit, si luctus moestificat, si dolor corporis inquiétât, si vlla
calamitas vexât, adsunt boni homines, qui non solum gaudere cum gaudentibus,
sed flere cum flentibus norunt, leniuntur aspera, releuantur grauia, & superantur
aduersa.»

Es war diese genuin christliche Pflicht der Barmherzigkeit9 und des

Mitleids, die anknüpfend an eine weit zurückweisende Tradition auch schon vom
jungen Luther in seiner 1519 für Friedrich den Weisen bestimmten, sorgfältig
komponierten Trostschrift Vierzehn Trostgründe für die Mühseligen und Bela-
denen (Tessaradecas consolatoria pro laborantihus et oneratis, gedruckt 1520)10

behandelt und dabei im Gegensatz zu weltlicher Trostphilosophie schon ganz
auf die Trostwirkung der Heiligen Schrift und damit auf das göttliche Wort
bezogen wurde," weil es doch nichts Wirksameres gebe als den Trost durch die

Evangelien und die Leidensgeschichte Christi. So Luther in einem Brief an Spa-
latin (11. November 1521),12 der die Tessaradecas unter dem Titel Ein tröstliches
Büchlein [...] in aller Widerwertigkeit eines jeden christgläubigen Menschen ins
Deutsche übersetzte.

Helfer und hilfreiche Schriften waren besonders benötigt für die

Leidenssymptome von Individuen, die sich mit körperlicher oder seelischer Krankheit
oder mit drohenden bzw. tatsächlichen Todesfällen, bis zu eigenen Suizidgedanken,

konfrontiert sahen. Der literarische Radius der diesbezüglichen oder auch
thematisch anders gelagerten Trostschriften (etwa in Bedrohung durch weltliches
Unrecht oder in der Angst vor Verarmung oder religiöser Verfolgung) reicht

vom einfachen Appell und von einprägsamen Maximen über mehr oder weniger
sorgfältig stilisierte Briefe13 mit Verhaltensregeln und Denkanstössen bis hin zu

8 Augustinus super Ioannem, zit. nach Langius (vgl. Anm. 1), S. 263.

9 Zu den biblischen Grundlagen der Mitleidspflicht siehe von Moos (vgl. Anm. 1), Testimonien-
band Bd. 3), S. 31-32. Man denke an den seit dem Mittelalter ausgebildeten Kanon der sieben
leiblichen und sieben geistigen «Werke der Barmherzigkeit»; Letztere sind: «Unwissende lehren,

Zweiflern raten, Trauernde trösten, Sünder zurechtweisen, jenen, die Leid zufügen, verzeihen,

Lästige ertragen und für alle beten», so noch zitiert in: Gotteslob. Katholisches Gebet- und
Gesangbuch. Ausgabe für die Erzdiözese Freiburg, Freiburg im Breisgau 2013, Nr. 29,3, S. 120.

10 Dazu Brecht, Martin: Martin Luther, 3 Bde., Stuttgart 1981-1987, hier Bd. 1 (1981), S. 337—

338. - Appel (vgl. Anm. 4), S.i 19-121.- Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 71-82.
11 Ausführlich dazu Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 19-26; dazu auch Brandt, Theodor:

Luther als Seelsorger, Wuppertal 1973, S. 55-61: «Briefe an Angefochtene» samt Beispielen aus
den Tischreden. - Zur tröstlichen Seelsorge Luthers in der «Anfechtung» oder gar «Verzweiflung»

siehe auch Brandt, Theodor: Luthers Seelsorge in seinen Briefen, Witten 1962, S. 14-16,
61-66.

12 In deutscher Ubersetzung mit Kommentar in: Martin Luther: Ausgewählte Schriften. Sechster
Band. Briefe, Auswahl, Ubersetzung und Erläuterungen von Johannes Schilling, Frankfurt am
Main 1982, Nr. 18, S. 37-40 mit S. 281.

13 Der Typus des Trostbriefs wurde als eigenes Briefgenre behandelt zum Beispiel von Erasmus

von Rotterdam in: De Conscribendis Epistolis (1522). Leicht einsehbar in der Auswahlausgabe,

181



rhetorisch verfestigten Traktaten mit erprobten religiösen oder philosophischen,
vor allem anthropologischen und moralischen Argumentationssystemen, wie sie

uns und den Autoren der Frühen Neuzeit aus der lateinischen Antike (die
griechische spare ich hier aus)14 prototypisch überliefert sind, zum Beispiel in einem
berühmten und bewegenden Brief Ciceros an einen Freund, der zwei Söhne
verloren hatte,1' in seiner nur in wenigen Zitaten erhaltenen meditativen Trostschrift
(Consolatio) zum Tod seiner Tochter Tullia,'6 in fast allen Partien seiner
monumentalen Tusculanae Disputationes, welche die verschiedenen Störungen (Tod,
Schmerzen, Leidenschaften, äussere Übel) eines glücklichen Lebens behandeln.'7

Eine bemerkenswerte Passage aus den Tusculanae Disputationes (III 81-82) gibt
stichworthaft einen Überblick über das weite Themenarsenal der schon zu Ciceros

Zeiten vorliegenden griechischen Trostschriften, ganz abgesehen von
Trostschriften über den Tod:'8

«Sunt etiam certa, quae de paupertate, certa, quae de vita inhonorata et

ingloria dici soleant; separatim certae scholae sunt de exilio, de interitu patriae,
de Servitute, de debilitate, de caecitate, de omni casu, in quo nomen poni solet
calamitatis. Haec Graeci in singulas Scholas et in singulos libros dispertiunt. [...]
si quis error alicunde extitit, si paupertas momordit, si ignominia pupugit, si quid

übersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Kurt Smolak (Ausgewählte Schriften,

Bd. 8), Darmstadt 1980, S. 190-203.
14 Zur Antike nach wie vor grundlegend Kassel, Rudolf: Untersuchungen zur griechischen und

römischen Konsolationsliteratur (Zetemata, Bd. 18), München 1958. - Zu den antiken
Trostschriften über den Tod siehe Johann, Horst-Theodor: Trauer und Trost. Eine quellen- und
strukturanalytische Untersuchung der philosophischen Trostschriften über den Tod (Studia et
Testimonia antiqua, Bd. 5), München 1968. - Zur Consolationsdichtung siehe Esteve-Forriol,
José: Die Trauer- und Trostgedichte in der römischen Literatur, untersucht nach ihrer Topik
und ihrem Motivschatz, Diss. München 1962. - Stork, Traudel: Nil igitur mors est ad nos.
Der Schlußteil des dritten Lukrezbuches und sein Verhältnis zur Konsolationsliteratur, Bonn

1970. - Zum Epicedium, in dem die Consolatio nach der Lamentatio und Laudatio zu den

Pflichtteilen gehörte, grundlegend Krummacher, Hans-Henrik: Das barocke Epicedium.
Rhetorische Tradition und deutsche Gelegenheitsdichtung im 17. Jahrhundert, in: Jahrbuch der
Deutschen Schillergesellschaft 18 (1974), S. 89-147. - Ferner Eybl, Franz: Epicedium, in:
Historisches Wörterbuch der Rhetorik (vgl. Anm. 1), Bd. 2, S. 1250-1251.

15 M. Tulli Ciceronis Epistularum ad Famiiiares Libri XVI. Lateinisch-deutsch ed. Helmut Kas¬

ten, München 1964, V, 17 (16), S. 274-279 an Titius; vgl. auch ebd. VI, 5 an den verbannten
Aulus Caecina.

16 Dazu sei aus der Fülle der Literatur nur hingewiesen auf meinen alten Lehrer Büchner, Karl:
Cicero. Bestand und Wandel seiner geistigen Welt, Heidelberg 1964, S. 372-375.

17 Dazu Büchner (vgl. Anm. 16), S. 386-390.
18 Zitiert nach Marcus Tullius Cicero: Gespräche in Tusculum. Eingeleitet und neu übersetzt von

Karl Büchner. Zweite, durchgesehene Auflage, Zürich und Stuttgart 1966, S. 270. Ubersetzung
(S. 271): «Gibt es doch bestimmte Dinge, die über die Armut, bestimmte, die über ein ungeehr-
tes und ruhmloses Leben angeführt zu werden pflegen; für sich gibt es bestimmte philosophische

Gespräche über die Verbannung, über den Untergang der Heimat, über die Knechtschaft,
über die Körperschwäche, über die Blindheit, über jeden Fall, auf den man das Wort Unglück
anzuwenden pflegt. Das verteilen die Griechen auf einzelne Vorträge und einzelne Bücher.

[...] wofern irgendein Irrtum anderswoher entstand, wofern die Armut schmerzte, wofern die
Schande stach, wofern die Verbannung irgendwelche Trübsal verbreitete oder wofern irgend
etwas von dem eben Erwähnten eintrat. Indes gibt es für die einzelnen Dinge eigene
Trostgründe. Über sie kannst du hören, sobald du Lust hast.»

182



tenebrarum obfudit exilium, aut eorum quae modo dixi si quid extitit; etsi sin-

gularum rerum sunt propriae consolationes, de quibus audies tu quidem, cum
voles [...].»

An die Seite von Ciceros Werken treten selbstverständlich die drei musterhaften

Consolationes aus der Feder des Philosophen Seneca19 und die spektakuläre

Consolatio Philosophiae des Boethius (hingerichtet 524).20 Sie wirkten seit
dem Mittelalter in einem sehr weiten literarischen Feld, sei es im Umkreis der
Ars moriendi und Meditatio mortis21 und als unverzichtbarer consolatorischer
Part der Beileidsdichtung und der Kondolenzschreiben,22 sei es in der aufkommenden

Welle der literarischen Melancholietherapie auch aus der Feder
protestantischer Seelsorger,23 sei es in der stände- oder berufspezifischen Seelsorge zum
Beispiel für Soldaten.24 Auch in anderen literarischen Genres wurde das Thema
der Melancholien und Gewissensängste behandelt, so in den in lutherischen

Regionen zahlreich gedruckten und vielgelesenen sogenannten Teufelbüchern.
So erschien 1604 in Magdeburg aus der Feder des Mühlhauser Theologen Heinrich

Decimator der «Gewissens Teuffei. Das ist: [...] Bericht von dem aller

erschrecklichsten, grewlichsten vnd grossen Teuffei, des Gewissens Teuffei, vnd

desselbigen Grewel, wie er die Menschen verblende, vnd listiger weise in aller-

ley Sünde vnd Schaden führe, vnd nach begangener Sünde, jhnen aus der Fliegen
einen großen Elephanten mache, vnd sie also in Angst vnd Noth, Schwermuth
vnd Hertzenleid, ja oft in Verzweiffelung und Verzagung bringe [...]».25

19 Siehe Seneca: Consolatio ad Marciam; Consolatio ad Helviam; Consolatio ad Polybium; dazu
die Referate bei Albrecht, Michael von: Geschichte der römischen Literatur (dtv Wissenschaft,
Bd. 4618), München 1994, Bd. 2, S. 92. -Johann (vgl. Anm. 14), § 301-346, S. 140-155. - Maurach,

Gregor: Seneca, Leben und Werk, Darmstadt 1991, S. 61-80.
20 Dazu Albrecht (vgl. Anm. 19), S. 1355-1357.
21 Für das Mittelalter s. von Moos (vgl. Anm. 1). - Exemplarisch Johann von Staupitz: Ein buch¬

lein von der nachfolgung des willigen Sterbens Christi, Leipzig 1515, oder Luthers psychologisch

sehr sensibler vorreformatorischer Sermon von der Bereitung zum Sterben (1519; WA 2,
S. 68 5-697; auch bei Luther, ed. Heibig [vgl. Anm. 5], S. 15 3-172), worin die tröstliche, angstlösende

Lenkung der inneren Bilder und der Vorstellungskraft des Leidenden sehr systematisch
abgehandelt wird.

22 Laut Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 101, bilden die Kondolenzschreiben mit fast einem

Drittel der etwa 90 erhaltenen Trostbriefe «einen der Schwerpunkte von Luthers Trostbriefstel-
lerei».

23 Dazu Steiger, Johann Anselm: Melancholie, Diätetik und Trost. Konzepte der Melancholie-
Therapie im 16. und 17. Jahrhundert, Heidelberg 1996. - Im Manuale Ministrorum Ecclesiae

(Tübingen 1603) des württembergischen Hofpredigers Felix Bidembach werden 500 Predigttexte

nach diversen Anlässen und Kategorien unterteilt, darunter auch Predigten «über
Menschen, die der Melancholie verfallen sind»; dies nach Holtz (vgl. Anm. 2), S. 44, Anm. 133.

24 Dazu Steiger, Johann Anselm: Gerechter Krieg und ewiger Friede. Zu Theologie und Ethik
lutherischer Konsolationsliteratur für Soldaten zur Zeit des dreißigjährigen Krieges, in:

Föcking, Marc/Schindler, Claudia (Hrsg.): Der Krieg hat kein Loch. Friedenssehnsucht und

Kriegsapologie in der Frühen Neuzeit, Heidelberg 2014, S. 175-198.

25 Titelaufnahme nach Grimm, Heinrich: Die deutschen «Teufelbücher» des 16. Jahrhunderts.
Ihre Rolle im Buchwesen und ihre Bedeutung, in: Archiv für Geschichte des Buchwesens 2,

i960, S. 513-570, hier S. 537-538. - Zu den «Teufelbüchern» umfassend Osborn, Max: Die
Teufelliteratur des XVI. Jahrhunderts (Acta Germanica 3,3), Berlin 1893. - Zur lutherischen

183



Vor diesem skizzenartig berufenen texttypologischen Hintergrund sind

Eigenart und Zweck von Ulmers Trostschrift (Zürich, Christoffel Froschauer

1579, 2. Aufl. Zürich, [Hans Rudolf Wyssenbach] 1600)26 zu bestimmen, die nach

einer dreiseitigen unpaginierten Vorrede an die Schaffhauser Gemeinde 15 Blätter

mit Blattzählung, also 30 Seiten (auf der letzten Seite eine deutsche

Fassung von Psalm 103,8-14) umfasst: «Eine Trostgeschrifft / für angefochtne vnd
betrübte hertzen / welche mit dem last jrer sünden / vnd mit schwären gedancken

jres gewissens / geengstet werdend. Uß reinem göttlichen Wort / kurtz vnd ein-

feltig gestellet / durch Johannem Conradum Ulmerum / Predikanten zu
Schaffhausen». Man darf im Horizont der oben erwähnten Homiletik des Hyperius
sagen, dass sich in dieser Trostschrift der geforderte fünfte usus der seelsorgerlichen

applicatio der Bibel konzeptionell und publizistisch aus gegebenen Anlässen

verselbständigte. Ulmers Titel erläutert, dass nicht banale Alltagsnöte oder
schlimme Unfälle zur Rede stehen, sondern dass eine spirituelle Bedrängnis, die

«Anfechtung» der Sünden- und Gewissensangst/7 behandelt werden soll, also

ein besonders von Euther immer wieder traktierter und therapierter psychischer
Leidensdruck,28 der im Protestantismus, selbst wenn die schwerwiegende Frage,
das decretum horribile, der Prädestination gar nicht auf der Agendaliste stand,
allein schon dadurch an Schärfe gewann, dass «Gerechtigkeit» vor Gott nur
durch den Glauben, nicht aber durch Werk- und Lebenspraxis oder gar durch
kirchliche Gnadenmittel zu erhoffen war.

Ulmer richtet sich nicht an einen individuellen Adressaten, sondern versteht
sein Werk laut Vorrede als Frucht und Fazit einer in fast 35 Jahren erworbenen

seelsorgerischen Erfahrung und demgemäss als Reaktion auf Nöte und Klagen
der Schaffhauser Gemeinde. Wichtig ist Ulmer dabei, so weiter in der Vorrede,
dass er angesichts der Umtriebe des «leidigen Satans», der wie so oft bei Luther
auch hier offenbar hinter den «Anfechtungen» steckt, weder mit «langen Schriften»

und auch nicht mit «vernünfftigen Worten / und menschlichen gründen»
seine Leser stärken und trösten möchte, sondern (so wie Luther, darf man ergänzen)

auch in dieser Trostschrift das Prinzip sola scriptum dergestalt befolgt, dass

sich der Text seitenweise fast wie ein biblisches Cento darbietet: «So hab ich uß

Christelichem mittleiden / dise schrifft gar einfeltig vnd kurtz / allein uß reinem
vnd krefftigem Göttlichem wort gestellet.» Vielleicht darf man dieses Verfahren

als genuin reformatorische Variante einer «kognitiven Verhaltenstherapie»
bezeichnen, welche durch die biblisch motivierte Umwertung und Neubewertung

der eigenen Leidenssituation die intellektuelle und emotionale Einstellung

Ausrichtung in der Semiotik des Teuflischen siehe Bernhard Ohse: Die Teufelliteratur zwischen
Brant und Luther [...], Berlin 1961.

26 Lateinische Fassung 1602.

27 Zur theologischen Semantik von «Anfechtung» vgl. Beintker, Horst: Anfechtung. 3. Reforma¬

tions- und Neuzeit. 4. Dogmatisch, in: Theologische Realenzyklopädie Studienausgabe, Bd. 2,
Berlin/New York 1978, S. 695-708.

28 Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 14 zur tentatio diabolica und tristitia religiosa: «Die
Briefe an religiös Angefochtene bilden denn auch, wie es scheint, die interessanteste Gruppe
der Lutherschen Trostbriefe.» - Zu Luther ergiebig Steiger (vgl. Anm. 23), S. 11-20.

184



fc()}t!Tc/ far augcfoc^ctic
fcitb bcrrubtc welche mit
ban Uft fret ftinben/ vmb mit f4>xvâ

ren 0ebcncren jres jjerriflenô/
0cen0|îct wêi^cnb.

%

ÇQÇ reinem gMcfam tt>on/ftir|
fnî) «nfdrfg gefïeaet/ burefc ^ofian#
nein Çonrabutn QJfnterum/^je&ü
Miuen iu ©djaffbaufen.

(Öctnicfr $û ciüiyd) / by CNfïoffel
irof4>otçer/ M.D.LXXIX.

__
M,r,

1 Johann Conrad Ulmer, Eine Trostgeschrifft für angefochtne und

betrübte Hertzen, welche mit dem Last jrer Sünden und mit schwären

Gedancken jres Gewissens geengstet werdend [...], Zürich:

Christoffel Froschower, 1579, Titelblatt mit Besitzeintrag von Ludwig
Ackermann. Zentralbibliothek Zürich, Abteilung Alte Drucke und

Rara, 5.300,4. Foto: e-rara, https://doi.org/10.3931/e-rara-2244.

185



des Ichs zu sich, zur Welt und vor allem zu Gott, also das internalisierte Weltbild

insgesamt, korrigieren sollte und konnte. Jedenfalls verzichtet Ulmer auf die

erprobten profanen Kategorien vor allem der stoizistischen Affekttheorie,
natürlichen Anthropologie und rationalen «Güterlehre» offenbar auch deshalb, weil
sich diese diskursiv mehr oder weniger säkularen ausserchristlichen Denktraditionen

bei seinem Adressatenkreis für die avisierte Milderung der genuin christlichen

Gewissensängste und diversen Glaubensanfechtungen von vornherein als

wenig zweckmässig und wirksam erwiesen.

Insgesamt besteht Ulmers Werk aus acht ungleich langen Teilen, deren

Beginn jeweils am Rand mit einer römischen Ziffer gekennzeichnet ist. Der erste
Teil bekräftigt gut lutherisch, dass Gott durch sein Wort, das allein Hilfe und
Trost biete, mit den Menschen «handle und rede» (fol. 3v-4r). Im zweiten Teil
werden expositorisch zwei extreme, falsche und sündige Haltungen bzw.

Meinungen der Menschen in Ansehung ihrer tatsächlichen Sündhaftigkeit und damit
auch ihres Verhältnisses zu Gott einander gegenübergestellt. Zum einen besteht

die Sünde in Fortführung alter, zum Beispiel schon von Johannes Gerson (i 363—

1429) bedachter Theorien einer unangebrachten pusillitas animi darin,29 an der

Vergebbarkeit der Schuld und damit an der Gnade Gottes zu zweifeln (fol. 4r),
«da jr vermeinend / ir seygind allein die grosseste sünder / und seye euch euwere
sünd umb jrer grosse vnnd menge willen / schwerlich zu vergeben». Zum andern

geht es um Menschen, die sich in falscher «Sicherheit»30 wiegen und wie die alten
Pharisaeer denken (fol. 4v), «wann wir nit so grosse sunder werind / so werind
wir nit verdampt. Dann das ist eben so vil / als woltend wir nit gar / sondern nur
zum teil sünder vor Gott seyn / vnd vns nur zum teil / vnnd nit gar warhafftig /
für verfluocht und verdampt für gott darstellen: sonder etwas Vorteils von unserer

fromheit für anderen / mit dem Phariseer Luce am achzehenden Cap. [die
Geschichte vom selbstgerechten Pharisäer und dem demütigen sündenbewussten

Zöllner] darbringen.» Ulmer hält dagegen, Gott wolle nur «die sünder / welche

warhafftige sünder sind / vnnd nit die gerechten (deren er keinen überal vnder

vns findt) selig machen».

Hatte Gerson wider die übermässige sündige tristitia noch eingewandt, Gott
fordere vom Menschen nichts Unmögliches und man solle sich göttlicher
Barmherzigkeit anvertrauen, geht Ulmer einen anderen Weg, indem er die depressive

Sündenangst paradoxerweise durch die sehr hart formulierte angebliche Gewiss-

29 Dazu, ausgehend von Gerson, ausführlich Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 143-160.

30 Zentraler Begriff in Luthers theologischer Anthropologie für tendenziell säkulares Desinter¬

esse an der Heilssorge und das damit verbundene Sündenbewusstsein; vgl. die zahlreichen Stellen

zur falschen securitas schon in Luthers Auslegung der Busspsalmen (vgl. Anm. 39) sowie

zum Beispiel in Luthers Tischreden (WATr, vgl. Anm. 3), Bd. 2, 377, Nr. 2251a: «In tempore
enim securitatis impius confidit, praesumit et certus sibi videtur sua opera Deo placere et vult
simpliciter iustus esse [...].» - Ahnlich Simon Musäus in seinem Melancholischen Teufel (1572)
im Kontext einer Auslegung von Ps 2; dazu Steiger (vgl. Anm. 23), S. 20-29, 116-118, hier zit.
nach S. 116: «Die mittelstrasse warhafftiger bekerung zu Gott / ist gebawet auff Gottes Furcht /
vnd vertrawen / laut des 2. Psalms [...]. Der Holtzweg zur Rechten ist vermessene Sicherheit /
der Holtzweg zur Lincken ist trostlose furcht / trawrigkeit / vnd verzweiffelung.»

186



heit und egalisierende Argumentation entkräftet, dass alle Menschen, ob grosse
oder kleine oder gar kleinste Sünder, nach dem paulinischen Römerbrief (bes.

Kap. 3) bzw. Galaterbrief (Kap. 2—3) vor Gott «verflucht» seien. Psychologische
Befreiung von aller Sündengrübelei, Sündenberechnung und Sündenangst
vollzieht sich auf dem Boden einer abgründigen anthropologischen Skepsis, was das

Mitwirken am eigenen Seelenheil angeht, und unter dem Postulat einer universalen

geistlichen Hilfsbedürftigkeit, die durchaus Luthers Position entspricht, die

er gerade in der Auslegung von Rom 3 im Streit mit Erasmus von Rotterdam um
den sogenannten Freien Willen eingenommen hatte. Auch Ulmer verweist auf
dieses für den Protestantismus vor allem lutherischer Prägung zentrale Kapitel
über das Verhältnis von Gesetz, Glaube und Gottes Gerechtigkeit. Nach Luther
kam Paulus gemäss Rom 3 zu dem Resultat, «dass alle unter der Sünde sind, der

Erkenntnis Gottes ermangeln und sogar Verächter Gottes sind. Hier blieb kein
Raum für irgendein gutes Wollen des Menschen. [...] Die Rechtfertigung war
reines Geschenk».31 In diesem Sinne letzthin auch Ulmer (fol. 4r): «Dann hie ist
kein underscheid / vnnd hat keiner keinen ruom vor Gott.»

Das führt weiter zu steilen, fast blasphemischen Gedankengängen. Die
Notwendigkeit, die unrettbar sündige humane Natur zu erkennen, anzuerkennen
und zu erleiden, gehört, recht betrachtet, nicht zu den Übeln, sondern zu den

Gnadengeschenken, die eine totale Hingabe an den Christusglauben und damit
die Gerechtigkeit vor Gott und durch ihn bewirken. Wer aber, so meint Ulmer,
die eigenen Sünden selbstgerecht nur mit dem «goldwäglin» abwägen will, den

lässt Gott (fol. 4v) entweder wie David oder Petrus in «schwere sünd fallen. [...]
damit sy sich selb [...] für recht verdampte sünder erkennend», oder er lässt aus

kleinen Sünden grosse Skrupel und Anfechtungen erwachsen. Ulmer geht also so

weit, dass der gnädige Gott selbst als Urheber sowohl von Sünden als auch des

Sündenbewusstseins und der damit auftretenden Angst eines bösen Gewissens
erscheint (fol. 4v/jr): «[...] oder [Gott] laßt jre kleine vnnd wenige sünd (wie

sy vermeinend) durch schwere anfechtung im hertzen vnd gewissen / auch etwa
zuoglych durch creutz vnd schwerem hamer deß gsatzes / so groß vnd mechtig
machen / das sy auch ein rauschend blatt / zum höchsten erschreckt / vnd jnen
die ganze weit zu eng wirdt: also / dass sy durch fheür vnnd wasser lieffind / dass

sy nur deß bösen gewissens ledig werden möchtend.»
Diese Argumentation richtet sich nicht nur gegen altgläubige Werkgerechtigkeit

und humanistisch-erasmisch tingierte moralische Abwägungen und
Selbstgerechtigkeiten, sondern will gegenüber der privaten Schuldreflexion die aus

Gottes freier Gnade einem jedem Menschen als unweigerlichem Sünder
zugewendete Gerechtigkeit herauskehren. Denn der Mensch hat (fol. jr) Gott nicht
«für zu malen / welche sünd zu vergeben sygind oder nit». Unabhängig von der
Grösse der Sünden gilt das wiederum steile Paradox, dass Sündenangst, Anfechtung

und Gerechtwerdung aus Gnade dialektisch zusammen gehören; die Ängste
und Anfechtungen des Gewissens führen eigentlich durch die «Hölle» zum

31 So im Referat von Luthers De servo arbitrio, Brecht (vgl. Anm. 10), Bd. 2, S. 229.

187



Himmel. Ulmer zitiert am Ende von Teil II wörtlich nach Luthers Übersetzung

i Sam 2,6, indem die dort angesprochene Herrschaft Gottes über die Feinde und
Gottlosen spiritualisiert, das heisst im Widerspiel von Gott und Teufel (auch dies

gut lutherisch)32 als biblisches Bild für die inneren Anfechtungen des sünden-
bewussten Menschen und seine gerade daraus zu erhoffende Errettung aktualisiert

wird. Die von Ulmer vor dem Zitat konstruierte begriffliche Opposition
von «helle» und «himmel» kommt allerdings so im abschliessenden Zitat von
Luthers Übersetzung gar nicht vor, geschweige denn, dass die Höllenfahrt des

angefochtenen Ichs notwendigerweise zu seiner himmlischen Erlösung beitrage.
Hier denken wir zu Recht an Luthers briefliche Aufforderung an Melanchthon

«pecca fortiter, sed fortius fide» (Brief vom i. August 1521)33 und fassen damit
Ulmers eigenwillige, trostsuchende, im Grunde gut lutherische Interpretation
der besagten alttestamentarischen Textpassage (fol. jv): «Bedenckend vil mer: der
herr mache eüwere sünd darumb so groß und schwer / und stosse eüch darumb in
die helle / dass er euch zur gerechtigkeit auß gnaden / vnnd in den himmel heben

wolle. Welches dann der teüfel vnd vnser böse gewissen umb wendend / als ließ

Gott uns die helle darum versuochen / dass wir darinn versincken sollend / da

doch das widerspil waar ist. Dann wer die helle nicht versuocht / der kompt in
der warheit nit in den himmel: Wie die muoter Samuelis spricht / im ersten buoch
Samuelis am andern Cap. Der HERR / spricht sy / tödet vnd machet lebendig: Er
füret in die helle / vnd wider herauß.»

Der dritte Teil beschwört mit vielen Belegen Christi Erlösungswerk
unabhängig von Art und Grösse der Sünden von Heiden und Juden. Alle Sünder,
auch die Repräsentanten jenes monströsen Lasterkatalogs, den Paulus in 1 Kor
6 aufführt, werden als Glaubende potenziell (fol. 7r) «on verdienst gerecht / auß

seiner gnad / durch die erlösung / welche in Christo Jesu beschehen ist /
welchen gott hat fürgestellet / zu einem gnadenstul / durch den glauben in seinem

blut». Auch der geniale Begriff «gnadenstul» (in der Vulgata: propitiatorium)
stammt aus der deutschen Bibelübersetzung Luthers (zuerst 2 Mose 25,17-22)
im Zusammenhang der Beschreibung des Tempelinneren (2 Mose 25, 22): «Von
dem ort will ich dir zeugen vnd mit dir reden / nemlich / von dem gnadenstuel
zwischen den zween Cherubim / der auff der laden Zeugnis ist / alles was ich
dir gebieten will an die Kinder Israel.» Ulmer verknüpft so das Alte und das

Neue Testament, jenes im christologischen und soteriologischen Sinne umdeutend,

indem vor allem Christi Passion und ihre Erlösungswirkung als zentraler
Inhalt und als tiefstes Movens der Glaubenzuversicht herausgestrichen werden.
Es hiesse, Christus «Unehre» anzutun und «deß teufels lugen» zuzustimmen,
zu meinen (fol. 8r) «als hette er nur für geringe / vnnd nit auch für die gröbisten
vnnd verdamlichsten sünder gnuog gethan, vnd bezalet». Wer (fol. 8v) «in angst

32 Man denke an das bekannte, oft behandelte Lied Ein feste bürg ist vnser Gott-, Zugänge dazu mit
weiteren Literaturhinweisen bietet die Analyse von Lothar Schmidt in: Meid, Volker (Hrsg.):
Gedichte und Interpretationen. Renaissance und Barock (Reclams UB 7890), Stuttgart 1982,
S. 53-62.

33 WABr (vgl. Anm. 3), S. 372.

188



der sünden vnnd der hellen im gewissen» schwebt, hat sich besonders an Rom 5

zu halten, von Ulmer paraphrasiert unter anderem mit dem Satz: «Wo aber die
sünd mechtig worden ist / da ist doch die gnaad noch überflüssiger [im Sinne

von überfließend] worden / auff das / gleych wie die sünd geherrschet hat zum
tod (verstond / in euwerem gewissen) also auch die gnad herrsche zum ewigen
leben / durch Jesum Christum.» (fol. 8v) Dies wird nach Ulmer besiegelt durch
das Evangelium, die Taufe und «das Nachtmal deß herren», das Ulmer offenbar
nicht zwinglianisch, sondern trotz der etwas vagen Formulierung eher in Richtung

der melanchthonschen Realpräsenz im Glaubensakt auslegt, das Nachtmahl
nämlich, «in welichem euch die gmeinschafft deß creützigten leybs Christi / vnd
seines vergossnen bluots / sampt Vergebung der sünden / lebens vnd eewiger
säligkeit mitgeteilet vnnd auß gnaden geschenckt worden ist», (fol. <?r)

Da alles auf den Christusglauben ankommt, kann sich Ulmer nicht nur der

Sündenangst und der universalen Erlösungshoffnung widmen, sondern stellt
sich im vierten Teil (fol. 9V-1 ir) dem Problem der Grösse und Stärke oder auch

der Kleinmütigkeit und Schwäche des Glaubens. Ulmer kennt und nennt Paulus
als tröstliches Beispiel dessen, der seine Schwachheit bekennt (2 Kor 12). Den
Glauben, der mit einem «Senfkörnlin» (nach Mt 17,20) oder einem «fünklin»
verglichen wird, sieht Ulmer durch «trübsal vnd anfechtung», letzthin durch den

Teufel gefährdet, der (in der Bedrohung des Affekts und des Intellekts gleichzeitig)

«mit vnzalbaren bösen und schandtlichen schweren gedancken als mit
fheürigen pfeylen / in unsere hertzen hefftig zuschüßt». Die psychische Seite der

geistlichen Anfechtung sind Angst, Melancholie und Depression.
Was Ulmer in seiner Trostschrift bewegt, hat eine sehr lange, in der

biblischen Christozentrik des Luthertums wegen des unabdingbaren Glaubenspostulats

noch verschärfte Problemkarriere vor und hinter sich, Befunde, die auch

in geistlichen «Kreuz- und Trostliedern» zwischen 1570 und 1700 immer wieder
als quälende, psychische Herausforderung behandelt wurden; so etwa in den

achtzehn siebenzeiligen Strophen aus der Feder des renommierten, im Umkreis
Hamburgs wirkenden Pfarrers und Schriftstellers Johann Rist (1607-1667)14 mit
dem Titel Hertzliches Klag- und Trostlied Einer angefochtenen und betrübten
Seelen, so mit Angst und Verzweiflung ringt. Ab der zehnten Strophe wird von
dem anonymen Gedichtsprecher gläubig auf die zugesagte Hilfe und Liebe Gottes

verwiesen; vorher entwirft Rist einen emotional bewegten Rollenmonolog
des an seiner «Trübsal» und «Verzweiflungs-Angst» leidenden Ichs (im Folgenden

zitiert). Was hier zur Sprache kommt, wirft, mit wörtlichen Anklängen an

34 Zu Rists Leben und Werk sowie zum Forschungsstand siehe Damann, Günter: Johann Rist
als Statthalter des Opitzianismus in Holstein. Aspekte seiner literaturpolitischen Strategien
anhand der Widmungsbriefe und Vorreden, in: von Ritter, Alexander (Hrsg.): Literatur in
der Provinz - Provinzielle Literatur? Schriftsteller einer norddeutschen Region (Steinburger
Studien, Bd. 6), Heide 1991, S. 47-66, sowie vor allem den Sammelband von Steiger, Johann
Anselm/Jahn, Bernhard in Verbindung mit Walter, Axel E. (Hrsg.): Johann Rist (1607-1667).
Profil und Netzwerke eines Pastors, Dichters und Gelehrten (Frühe Neuzeit, Bd. 195), Berlin/
Boston 2015.

189



Ulmers Traktat, ein Schlaglicht auf die auch in der Schaffhauser Gemeinde offenbar

dringlichen seelischen Nöte:3'

1. Jammer hat mich ganz umbgeben,
Elend hat mich angethan.
Trawren heist mein kurtzes Leben,
Trübsal führt mich auf den Plan.

Gott, der hat mich gar verlassen,
Keinen Trost weis ich zu fassen

Hier auf dieser UnglücksBahn.

2. Grausamiich bin ich vertrieben
Von des Herren Angesicht',
Als ich, jhn allein zu lieben
Nicht gedacht' an meine Pflicht;
Drumb muß ich so kläglich stehen.

Doch es ist mir recht geschehen,
Mein Gott rieff, ich hört' jhn nicht.

3. Ach mein Schifflein wil versincken
Recht auff diesem Sünden-Meer.

Gottes Grimm läst mich ertrincken.
Denn sein' Hand ist viel zu schwer.

Ja mein Schifflein läst sich jagen
Durch Verzweiflungs-Angst und Plagen
Ganz entanckert hin und her.

4. Gott hat mein jetzt gar vergessen,
Weil ich nicht an jhn gedacht.
Meine Sünd' hat er gemessen
Und mir feindlich abgesagt,
Daß ich ringen muß die Hände,
Sein Erbarmen hat ein Ende,
Schier bin ich zur Hellen bracht.

35 Fischer, Albert: Das deutsche evangelische Kirchenlied des 17. Jahrhunderts. Vollendet und

hrsg. von W[ilhelm] Tümpel, Bd. 1-6, Gütersloh 1904-1916, Ndr. Hildesheim 1964, hier Bd. 2,

Nr. 195, S. 185-186. - Zahlreiche ähnliche Lieder bietet Rist in dem nunmehr kritisch neu
herausgegebenen Band: Rist, Johann/Jacobi, Michael: Neue Musikalische Kreuz-, Trost-, Lob-
und Dank-Schule (1659). Kritisch hrsg. und kommentiert von Johann Anselm Steiger. Kritische
Edition des Notentextes von Oliver Huck und Esteban Hernandez Castellö (Neudrucke
deutscher Literaturwerke, Neue Folge, Bd. 97), Berlin/Boston 2019. - Aus den Bänden von
Fischer-Tümpel nenne ich exemplarisch nur Johann Heermann: Umb Errettung auß langwieriger

Trübsal, Bd. 1, Nr. 345, S. 298; Burkhard Großmann: Kreutz- und Trostlied, Bd. 2, Nr. 46,
S. 51-52; Andreas Kessler: Kreutz- und Trostlied, Bd. 2, Nr. 64, S. 69-70; Johann Holtzmann:
Ein fein gesang für die melancholey uni trawrigkeit, Bd. 2, Nr. 182, S. 165-166.

190



j. Wo ist Rath und Trost zu finden,
Wo ist Hülff' in dieser Noth?
Herr, wer rettet mich von Sünden,

Wer erlöset mich vom Tod?

Ich gedencke zwar der Zeiten,
Da du pflagst für uns zu streiten,
Ja zu ziehen aus dem Koht'.

6. Aber nun hat sich geendet
Deine Lieb' und grosse Trew.

Ach! Dein Hertz ist abgewendet
Und dein Grimm wird täglich new.
Du bist von mir außgegangen;

HErr, dein Zorn hält mich gefangen,
Ich verschwinde wie der Sprew.

7. Höllen-Angst hat mich getroffen,
Mein Gewissen quälet mich.

Kein' Erlösung ist zu hoffen,
Ich empfinde Todes-Stich'
Und ein unaufhörlichs Sterben.

Herr, ich eile zum Verderben,
Ich vergehe jämmerlich.

8. Grawen hat mich überfallen,
Zittern hat mich angesteckt.
Schwerlich kann ich nunmehr lallen,

Angst und Furcht hat mich bedeckt.

Ach! Ich wandel' jetzt die Strassen,

Da ich mich muß martern lassen,

O wie wird mein Geist erschreckt!

9. Will mir denn kein Trost erscheinen,

Spür' ich gar kein Gnaden-Liecht?
Nein: Vergeblich ist mein weinen,
Mein Gebet, das hilft mir nicht.
Uber mich verlaßnen Armen
Wil kein Helfer sich erbarmen;
Ich bin todt, mein Hertz zerbricht!

Dass man durch die «Hölle» der Anfechtung, das heisst der Traurigkeit und
Glaubensnot gehen muss, um letzthin anhand der Heiligen Schrift Gottes tröstliche

Gegenwart zu erfahren, hat Rist auch in einem anderen längeren Lied
festgehalten (elf Strophen), das einen Jesajavers (48,10) interpretiert: «Jch wil Dich

191



ausserwehlt machen im Ofen des Elendes.» Ich zitiere die erste und die letzte

Strophe:36

So führst Du mich im Leben noch

O Grosser Gott / zur Höllen/
Ja legst auf mich ein solches Joch/
Das mich schier gahr kann feilen?

Ach! Trauren hält mein Hertz so fest/
Das es Jhm keinen trost zuläst/
So wenig ein verdamter Mann
Trost in der Höllen finden kann.

[...]

Dein Grim zwahr hat mich sehr erschrekt/
Dein Zorn hält mich gebunden;
Doch/ als ich nur dein Wohrt geschmekt/
Da hab ich schnei empfunden
So reichen Trost/ ja Fried und Kraft/
Daß ich bin gleichsam aufgeraft
Zu Dir ins Reich der Herligkeit
Von aller Noht und Qual befreit.

Als höchst symptomatisch für diesen geistlichen Diskurs und für diese, sichtlich

auch schon Ulmer bewegende, durchaus verbreitete Konfliktkonstellation
darf auch ein dialogisches Gedicht des berühmten württembergischen Theologen

und Prälaten Johann Valentin Andreae (i 586-1654) unter dem Titel Melan-
choli Recept (Erstdruck 1619)37 gelten. Während Rist sein längeres Lied in etwa
zwei Hälften auf zwei Stimmen verteilt, steht hier dem klagenden und leidenden

Ich Vers für Vers, manchmal sogar im selben Vers kontrastiv eine tröstende und
mahnende Stimme gegenüber, sodass ein innerer seelischer Dialog um mögliche
Therapien des Leidens entsteht. Ich zitiere aus den sechs Strophen die vierte und
fünfte, in denen die Diagnose des Selbsthasses sowie der Sündenangst und
Strafwürdigkeit mit dem Verweis auf den «festen» Glauben an Christus beantwortet

36 Rist, Johann/Flor, Christian: Neues Musikalisches Seelenparadies Alten Testaments (1660).
Kritisch herausgegeben und kommentiert von Johann Anselm Steiger. Kritische Edition des

Notentextes von Oliver Huck und Esteban Hernandez Castellö (Neudrucke Deutscher
Literaturwerke, Neue Folge, Bd. 87), Berlin/Boston 2016, S. 230-233.

37 Zuerst erschienen in Andreae, Johann Valentin: Geistliche Kurtzweil. Zu Ergetzlichkeit ein¬

fältiger Christen mitgetheilt, Strassburg 1619, S. 131, hier zitiert nach Völker, Ludwig (Hrsg.):
«Komm, heilige Melancholie». Eine Anthologie deutscher Melancholie-Gedichte (Reclams UB
7984), Stuttgart 1983, S. 294-295. - Vgl. zu diesem Gedicht die Analyse von Watanabe-O'Kelly,
Helen: Melancholie und melancholische Landschaft (Basler Studien zur deutschen Sprache und
Literatur, Bd. 54), Bern 1978, S. 27-29.

192



wird, dies aber so, dass auch die bedrängende Frage der Unfähigkeit zu glauben
aufscheint:

Jammer will mich nit lassen.

Erquicke dich. Ach wie kan ich?
Sich nur fürsich.

Jch muß mich selber hassen.

Wie Plagstu dich so gern?
All frewd von mir ist fern.
Erschall. O Gall!
Durch Christum kanst dich fassen.

Angst folgt nach meinen Sünden.

Glaub festiglich. Ach wie kan ich?

Sich neben dich.
Die Straff thu ich empfinden.
Was nutzt dich Christi Todt?
Ich Gilff in meiner Not
Steh fast. O Last!
Gott würd dich schon entbinden.

Bei Ulmer scheinen mir weniger der Zuspruch des Zutrauens, dass Christus
sich auch der Kleingläubigen annimmt (fol. iov), und der Imperativ (gemäss

Rom 14,1), «den schwachen im glauben» (fol. iov) aufzunehmen, im Zentrum zu
stehen als die praktische seelsorgerische Folgerung, die sich aus der Exegese dieser

und anderer biblischer Weisungen wie auch aus Ulmers offenkundigen
Erfahrungen mit den geängstigten Gemeindemitgliedern ergibt. Ulmer empfiehlt, von
Strafpredigten («zornigen predigen»), die «schreckliche Exempel», wie sie noch

«täglich» zu beobachten seien, aneinanderreihen, bei den «schon zerbrochenen
hertzen» abzusehen. Die sensationell wirkende Wortkombination der «zerbrochenen

herzen» stammt aus Luthers Ubersetzung des 147. (in der Vulgata 146.)
Psalms Laudate dominum, hier Vers 3, wo es in der Vulgata heisst: «qui sanat
contritos corde». Luther interpretiert die contritio cordis durch geringfügige
sprachliche Änderungen drastischer, indem die «Herzen» nicht mehr nur als

der geistliche Ort und das Organ fungieren, an und mit dem «Zerknirschung»,
also der traditionell definierte Vorgang im Prozess der Reue und Busse, erfahren

wird, vielmehr werden «Herzen» selbst zum Objekt des Zerbrechens, von
denen Luther in seiner besagten Ubersetzung allerdings tröstlich verkündet: «Er

[Gott] heilet die zerbrochnen hertzens sind.»38 Für Ulmer besteht die Aufgabe
des Seelsorgers bei dieser «Heilung» darin, Strafpredigten nur auf jene anzuwen-

38 Zitiert nach D. Martin Luther: Biblia. Das ist die gantze Heilige Schrifft. Deudsch auffs new
zugericht. Wittenberg 1545, hrsg. von Hans Volz [...], Bd. 1-3 (dtv text-bibliothek, Bd. 6031-
6033), München 1975, hier Bd. 2, S. 1090-1091.

193



den, die sich «sicher» fühlen und über die göttliche Gnade spotten. Kleingläubige

Verzweiflung muss geistlich, sympathetisch und psychologisch therapiert,
nicht mit Drohungen traktiert und zusätzlich erschreckt werden. Diese Passage

stellt dem Seelsorger Ulmer ein beredtes Zeugnis seiner Feinfühligkeit aus, die

sich offenbar von lutherischen Troststrategien inspiriert und bestätigt fühlen

durfte, und die abschliessende Berufung auf Mk 9,24, die selbst dem Unglauben
ein biblisches Fundament verleiht, wirkt wie ein Ruf, der über die Zeiten hinweg
gehört werden konnte (fol. iov): «Diese sprüch leerend auch gewaltig / dass alle

strenge vnd zornige predigen / auch alle schreckliche exempel / die über die Sünder

ergangen sind / vnnd noch teglich ergond / nit sollend auff die reüwenden

vnnd schon zerbrochne hertzen gezogen werden: sonder auff die sicheren vnnd
vermochten verechter / die der gnad nit begärend / sonder die selbige verspottend

vnd veruolgend. Darum solt jr in euwerer Schwachheit vnd kampff / mit
dem vatter deß besäßnen / Marci an neundten Capitel seüfftzen vnnd bitten: Ich

glaube lieber Herr / hilff meinem vnglauben.»
In den Nöten, Schwachheiten und Kämpfen bleibt nur das, wie auch

immer angefochtene, Gebet (vor allem dazu der kurze Teil V, fol. iir/v). Ulmer
beschliesst dieses Kapitel mit einer der Lektüre dienenden Auflistung der «zum
gebett / auff die nodt» besonders zu empfehlenden Psalmen (Psalm Nr. 6,13,31,
32, 38, 51, 69, 71, 102, 103, 130, 143); wir erkennen hier nichts anderes als eine

um fünf (hier kursiv gesetzte) Nummern erweiterte Liste der traditionellen, seit

Augustinus kodifizierten und von Luther immer wieder exegetisch sehr intensiv

behandelten sogenannten (sieben) Busspsalmen.39 Dass Ulmer die bedeutende

Rolle des Psalters in Luthers Predigten und gerade in seinen Trostschriften

kannte, gewiss auch die wegweisende Vorrede Luthers zu seiner deutschen

Übersetzung des Psalters,40 darf angenommen werden, zumal der Psalter ja auch in
der oberdeutschen und schweizerischen Theologie und Liturgie eine

Schlüsselstellung einnahm. Überdies waren schon in vorreformatorischer Zeit, so im

14. Jahrhundert zum Beispiel bei Gert Groote, «Anfechtungsnot» und
Psalmmeditation eng verknüpft, denn die Psalmen waren besonders wertvoll: «Quia
contra temptationes taies et contra temptatorem sunt compositi ad nostram con-
solationem et profectum.»41

Vorab aber war von Ulmer Gmndsätzliches zu klären. Gleich zu Beginn
dieses Kapitels geht Ulmer nämlich aus von der Not, nicht mehr beten zu können,

jedenfalls keine adäquate Formulierung in einer geistlichen "Wertlosigkeit

39 Dazu schon vorreformatorisch Luthers Auslegung der sieben Busspsalmen (Wittenberg 1517),

abgedruckt bei Heibig (vgl. Anm. 5), S. 25-110. - Zum Exempel des Psalmliedes Aus tiefer Not
schrei ich zu dir (nach Ps 130) lesenswert nun Becker, Hansjakob, in: Geistliches Wunderhorn.
Große deutsche Kirchenlieder, hrsg. von Becker, Hansjakob et al., München 2009, S. 124-134.

40 Dazu Kühlmann, Wilhelm: Luthers Psaltervorrede von 1528 als poetologische Urkunde früh¬
neuzeitlicher Lyrik und der lateinische Psalter des Eobanus Hessus, in: Kühlmann, Wilhelm:
Vom Humanismus zur Spätaufklärung. Ästhetische und kulturgeschichtliche Dimensionen
frühneuzeitlicher Lyrik und Verspublizistik in Deutschland, hrsg. von Teile, Joachim/Vollhardt,

Friedrich/Wiegand, Hermann, Tübingen 2006, S. 44-56.

41 Dies nach Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 165.

194



zu finden, die nach Rom 8,26 ein «unausprechliches seufftzen», also ein quasi

körpersprachliches Pendant der Glaubensnot, nicht aber der fraglosen
Glaubensintensität hervorruft (fol. 1 ir). Doch aus dem leidenden Seufzen, so Ulmers
nachdrückliche Umdeutung und packende Formulierung (in Anlehnung an Ps 6

und 2 Mose 14,15), wird bei Gott ein «großes Geschrey»: «Vnd diß geschieht in
höchsten engsten / da wir vermeinend / wir könnind vor angst und grosser nodt
nit hätten / vnd sey das gebätt gar dahin: da doch eben sölich seüfftzen über unseren

vnglauben vnnd schwachs gebett das sterckest gebätt ist / weliches durch die

wolcken tringet / vnd bey Gott ein groß geschrey wirdt.»42

Sich dem «guten willen» Gottes in Geduld zu unterwerfen, wird von Ulmer
nicht nur axiomatisch empfohlen (Kapitel VI, fol. nv-i3r), sondern mit Uber-

legungen zur göttlichen Gewolltheit und geistlichen Sinnhaftigkeit der Anfechtungen

und besagten Nöte untermauert. Angedeutet werden vier mit arabischen

Ziffern markierte Argumentationslinien, die fast durchweg mit Paulus-Zitaten
illuminiert werden. Der erste Begründungskomplex, hier exemplarisch zitiert,
umschreibt auch wesentliche Aussagezentren des Folgenden. Anfechtung gehört
zur geistlichen Selbsterkenntnis und zu einem spezifischen, wenn nicht sogar
notwendigen Prozess der in Tugenden ausmündenden Glaubenserziehung
(fol. i2r): «Er will vns aber darumm etwan lang vnd hefftig mit sölichen anfech-

tungen üben / vns zum besten. Erstlich dass wir vnsere sünd vnnd eilend vor
anderen erkennen lernind / frümmer werdind / vnd in dem gebett / hoffnung /
gedult vnnd anderen dingen zunämind / wie Paulus in der anderen an die Corin-
ther am eilfften Capitel spricht.» Dass Gott den Angefochtenen nicht verlässt,
wird in Kapitel VII (fol. I3r-i4r) weitläufig wiederum anhand von Paulus, aber

auch mit Rekurs auf den Psalter eingeschärft, worauf das letzte Kapitel VIII die
moralischen und praktischen Folgerungen bzw. Imperative umreisst, die sich aus

der Erfahrung der «Treue» Gottes und seines Trostes ergeben (fol. 14UV). Es will
vermerkt werden, dass Ulmer hier auf die alte Formel der «Werke der Barmherzigkeit»

verweist, dies nicht im Sinne altgläubiger Verdienstgerechtigkeit,
sondern ausdrücklich als Beweis der Dankbarkeit gegenüber dem tröstenden Gott:
«Wenn vns nun von Gott stercke vnd trost widerfart / vnd vnsere angst gerin-

geret oder gar gemilteret / oder gar entnommen wirdt (weliches wir dann alles

dem göttlichen willen heimstellen sollend) so sol man sich fürthin ernstlich vor
sünden hüten / nüchter / wacker / züchtig / vnd in einem gottsförchtigen wan-
del vnd gutem gewüssen läben / ernstlich seufftzen vnnd betten / vnsere danck-
barkeit mit wercken der Barmhertzigkeit / gegen den dürfftigen beweysen.»
Dass Ulmer gegen Schluss auf die Kombination des göttlichen Worts und des

42 Zu Luthers Auseinandersetzung mit Rom 8,26 siehe Mennecke-Haustein (vgl. Anm. 4), S. 258-
260. - Zur Theorie des Gebets, zumal in der «Anfechtung», siehe: Steiger, Johann Anselm

(Hrsg.): Das Gebet in den Konfessionen und Medien der Frühen Neuzeit (Theologie - Kultur -
Hermeneutik, Bd. 25), Leipzig 2018, hier bes. Kühlmann, Wilhelm: Zur Theorie des Gebetes

bei Celtis, Erasmus, Melanchthon und Abraham Scultetus (S. 93-116) und Steiger, Johann
Anselm: Zu Martin Luthers Theologie des Gebetes (S. 141-160).

195



Sakraments verweist, ohne die (fol. ijr) bald «alles hertzen leide vorhanden» sei,

verwundert nicht.
Ein vages Schlaglicht auf Probleme in der Schaffhauser Gemeinde wirft die

vorhergehende Bemerkung, die auf Schwierigkeiten mit dem Sakraments-, also

wohl vor allem mit dem Abendmahlsverständnis, und auf die hier wieder einmal
dem Teufel zugeschriebene Verfälschung des «göttlichen Worts» abzielt. Ulmer

sagt nicht, worum genau es geht, doch darf man annehmen, dass ihn nicht zuletzt
die Kluft zwischen der lutherischen und der reformierten Abendmahlstheologie
bewegte, ein Zwiespalt, der mit dem zeitgenössischen Streit um das lutherische
Konkordienbuch (gedruckt 1580) von Neuem ins helle Licht rückte. Auf
einschlägige Diskussionen könnte sich Ulmers Warnung beziehen (fol. 14V): «Vor
allen dingen aber / sol man sich deß worts und der heiligen Sacramenten fleys-
sig erinneren vnd gebrauchen / vnd vns keine gifftige eynfelle vnd gedancken
deß teufels / daruon abziehen lassen. Dann deß leidigen Sathans höchste kunst
vnd arbeit dahin gerichet wirt / daß er vns das göttliche Wort vnmär [d. h. zuwider]

/ verrechtlich [sie! gemeint ist wohl <verächtlich>] vnd stinckend mache.»

Die letzte scharfe Formulierung könnte sich auch auf jene Christen beziehen, die

wie einst Sebastian Franck und die spiritualistisch orientierten Dissidenten die

Widersprüchlichkeit der Bibel ernst nahmen und im alten Gegensatz von Spiritus

und littera ihren Glauben nicht auf das umstrittene «Wort», sondern auf den

«Geist» im Sinne einer inneren Erleuchtung gründeten und sich demgemäss vom
Gottesdienstbesuch und vom Sakramentenempfang teilweise dispensierten. Das

wäre in einer Geschichte der Schaffhauser Gemeinde weiter zu verfolgen und zu
bedenken. Immerhin war Schaffhausen eines der Zentren der Täuferbewegung
seit dem 1527 in Rottenburg gemarterten und hingerichteten Michel Sattler,
Verfasser einer der wichtigsten täuferischen Bekenntnisschriften (Schleitheimer Artikel),

der noch kurz vor seinem Tod in Schieitheim (Kanton Schaffhausen) eine

Täuferversammlung leitete.43

43 Dazu siehe Hofer, Roland E.: Täufer im 17. Jahrhundert. Herrschaftsdurchdringung und unter¬

täniger Widerstand in der Frühen Neuzeit, in: Schaffhauser Beiträge zur Geschichte 71, 1994,
S. 97-118.

196


	Anfechtung, Angst und Gewissen : Johann Conrad Ulmers Trostgeschrifft für angefochtne vnd betrübte hertzen (1579)

