
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 91 (2019)

Artikel: Heiligenkult im Zeitalter der Kirchenreform : Untersuchungen zur
Bedeutung Papst Leos IX. für das Salvatorkloster in Schaffhausen

Autor: Meyer, Fredy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heiligenkult im Zeitalter der Kirchenreform

Untersuchungen zur Bedeutung Papst Leos IX. für das
Salvatorkloster in Schaffhausen

Fredy Meyer

Die Gründung des Salvatorklosters in Schaffhausen gehört zu den wichtigsten
Ereignissen in der Geschichte der Grafen von Nellenburg. In der historischen

Forschung standen bisher vor allem die Motive der Klosterstiftung,1 die

Besitzausstattung,2 Rechts- und Herrschaftsverhältnisse,' Baugeschichte4 sowie ihre

Bedeutung für die Entwicklung der Stadt und Landschaft Schaffhausen5 im
Mittelpunkt. Das Patrozinium des Münsters, seiner Altäre und die Reliquienausstat-

1 Büttner, Heinrich: Zur Klosterreform des n. Jahrhunderts, in: Schaffhauser Beiträge zur
Geschichte (SBG) 26, 1949, S. 99-113. - Hils, Kurt: Die Grafen von Nellenburg im n.
Jahrhundert. Ihre Stellung zum Adel, zum Reich und zur Kirche (Forschungen zur oberrheinischen

Landesgeschichte [FOLG], Bd. 19), Freiburg 1967, besonders S. 60-69. ~ Gamper, Rudolf: Die
Rechts- und Herrschaftsverhältnisse des Allerheiligenklosters im 11. und 12. Jahrhundert, in:

Bänteli, Kurt/Gamper, Rudolf/Lehmann, Peter (Hrsg.): Das Kloster Allerheiligen in
Schaffhausen. Zum 950. Jahr seiner Gründung am 22. November 1049 (Schaffhauser Archäologie,
Bd. 4), Schaffhausen 1999, S. 125-145, hier S. 129-130.

2 Hils (vgl. Anm. 1), S. 26-45 und 68-74. ~ Mayer, Theodor: Die Anfänge des Stadtstaates
Schaffhausen, in: SBG 31, 1954, S. 7-55, besonders S. 20-38. - Zettler, Alfons: Nellenburg - Kloster
Reichenau - Allerheiligen in Schaffhausen. Stationen in der Geschichte der älteren Nellen-
burger, in: Bänteli/Gamper/Lehmann (vgl. Anm. 1), S. 146-154, hier S. 152-153. - Schudel,
Elisabeth: Allerheiligen in Schaffhausen, in: Helvetia Sacra (HS), Abt. 3: Die Orden mit
Benediktinerregel, Bd. 1: Frühe Klöster, die Benediktiner und Benediktinerinnen in der Schweiz,
1. Teil, Bern 1986, S. 1496-1497.

3 Hils (vgl. Anm. 1), S. 60-74. - Schudel (vgl. Anm. 2). - Gamper (vgl. Anm. 1).

4 Frauenfelder, Reinhard: Die Kunstdenkmäler des Kantons Schaffhausen, Bd. 1, Basel 1951,
S. 72-156, und Bd. 3, 1960 (Nachträge zu Bd. 1), S. 309-335. - Knoepfli, Albert: Kunstgeschichte

des Bodenseeraumes, Bd. 1: Von der Karolingerzeit bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts,
Konstanz und Lindau 1961, S. 227-240. - Schib, Karl: 900 Jahre Münster zu Allerheiligen, in:

SBG 42, 1965, S. 7-17. - Bänteli, Kurt: Gebaut für Mönche und Adelige. Eine neue
Baugeschichte des Klosters Allerheiligen, in: Bänteli/Gamper/Lehmann (vgl. Anm. 1), S. 13-108.

- Sennhauser, Hans Rudolf: Schaffhausen-Allerheiligen als Abbild der Gedenkstätten am
Heiligen Grab in Jerusalem, in: Vom Memorialkloster bis zur Street Art. Standards, Probleme
und Essenzen kunsthistorischer Grundlagenforschung (Zurich Studies in the History of Art,
Georges-Bloch-Annual 2012, Vol. 19), Berlin, Boston 2013, S. 325-463.

5 Mayer (vgl. Anm. 2). - Schib, Karl: Geschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen, Schaffhausen

1972, besonders S. 16-47. ~ Bänteli, Kurt: Nach der Boomstadt der Nellenburger eine

mittelalterliche Stadt wie andere auch, in: Igel, Karsten (Hrsg.): Wandel der Stadt um 1200.
Die bauliche und gesellschaftliche Transformation der Stadt im Hochmittelalter.
Archäologisch-historischer Workshop, Esslingen am Neckar, 29. und 30. Juni 2011 (Materialhefte zur
Archäologie in Baden-Württemberg, Heft 96), Stuttgart 2013, S. 15-38, hier S. 19-20.

9



tung sind aus dem Anfang des 12. Jahrhunderts entstandenen Weihebericht zwar
allgemein bekannt, doch hat ihre kultgeschichtliche Bedeutung im wissenschaftlichen

Diskurs bisher so gut wie keine Beachtung gefunden.6 Dies gilt auch für
die damit verbundene Frage, welchen Einfluss der an der «Grundsteinlegung»
beteiligte Papst Leo IX. (geb. 1002, gest. 1054, Papst seit dem 12. Februar 1049)

(Abb. 1) möglicherweise auf die Patrozinienwahl und den Fleiligenkult der
Benediktinerabtei genommen hat.7

Die Klostergründung

Die Klostergründung fand am 22. November 1049 statt.8 An diesem Tag wurde

von Papst Leo IX. auf seiner Reise durch Süddeutschland der zwischen der
bereits bestehenden Siedlung Schaffhausen und dem Flussbett des Rheins gelegene

Bauplatz9 des zukünftigen Klosters gesegnet und ein Altar zu Ehren der

Auferstehung Christi geweiht: «FIoc anno beatus Eberhardus, cornes de Nel-
linburc, Scafhusensem locum construere cepit, in quo sanctus papa Leo IX.
X. kalendas decembris altare in honore dominice resurrectionis consecravit et
locum suis Sanctis benedictionibus initiavit et confirmavit.»10 (Abb. 2) Die
mittelalterliche und frühneuzeitliche Überlieferung des Klosters Allerheiligen gibt
zwar den 22. November 1052 als Gründungsdatum an." Die historische
Forschung des 19. Jahrhunderts hat dieses Datum jedoch auf den 22. November

1049 korrigiert, da sich ein Aufenthalt in Schaffhausen aus dem Itinerar Papst

6 Auch bei Frauenfelder, Reinhard: Die Patrozinien im Gebiet des Kantons Schaffhausen, in:
SBG 11, 1929, S. 54-59.

7 Zum Einfluss des Papstes auf die rechtliche Stellung und Ausstattung des Klosters siehe Büttner
(vgl. Anm. 1), S. 100-106. - Hils (vgl. Anm. 1), S. 72-74. - Gamper (vgl. Anm. 1), S. 131-133.

8 Hils (vgl. Anm. 1), S. 61. - Schib (vgl. Anm. 5), S. 22. - Schudel (vgl. Anm. 2), S. 1490-1493. -
Gamper (vgl. Anm. 1), S. 129.

9 Zur Wahl des Bauplatzes Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 19-20.
10 Die chronikalische Nachricht findet sich in den sogenannten «Annales Scafhusenses», die der

Chronik Bernolds von Konstanz aus dem Anfang des 12. Jahrhunderts beigefügt sind. Bayerische

Staatsbibliothek, München, Clm 432, fol. jir. Die «Annales Scafhusenses» sind in MGH
SS 5, Hannover 1844, S. 388, und bei Baumann, Franz Ludwig: Das Kloster Allerheiligen in
Schaffhausen, in: Baumann, Franz Ludwig/Meyer von Knonau, Gerold/Kiem, Martin (Hrsg.),
Die ältesten Urkunden von Allerheiligen in Schaffhausen, Rheinau und Muri (Quellen zur
Schweizer Geschichte, Bd. 3), S. 1-218, Basel 1883, S. 158, ediert. Zur Datierung Gamper (vgl.
Anm. 1), S. 129. - Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 19. - Maurer, Helmut: Eberhard, der «Bruder» des

Papstes. Zur Bedeutung von «Papstnähe» im 11. Jahrhundert, in: Ex ipsis rerum documentis.
Beiträge zur Mediävistik. Festschrift für Harald Zimmermann zum 65. Geburtstag, Sigmaringen

1991, S. 287-294, hier S. 291. - Schudel (vgl. Anm. 2), S. 1491.
11 Da der Ritus des römisch-germanischen Pontifikale zur Segnung eines Bauplatzes keine Altar¬

weihe beinhaltet, könnte nach Gamper der besagte Altar in der Chronik Bernolds von St. Blasien

erst im Jahre 1052 konsekriert und dadurch der Besuch des Papstes in Schaffhausen und das

Datum der Klostergründung auf das Jahr 1052 bezogen worden sein. Gamper (vgl. Anm. 1),
S. 131. In den «Annales Sancti Blasii» (Mitte des 12. Jh.) ist gleichfalls das Gründungsjahr 1052
überliefert: «Leo papa viiii dedicavit altare Scafhuse». MGH SS 17, 1861, S. 276.

10



-I •) oc in- Jh-uvtr -ruf vuaK' v5 i-ummu fictup-
(*• oüii'Tjr tet :umufIt0 bet tecfecerttr Mmy' •

1 Papst Leo IX. weiht die Abteikirche von St. Arnulf in Metz. Miniatur, Metz, um

1100. Burgerbibliothek Bern, Cod. 292, fol. 73r. Vorlage: Burgerbibliothek Bern.

11



V

a ^llouiu fyn«Jo iftrrvn- vT- rmmtuvflT^cmW* am 7Acin^\'
r<rrnTimfi r.\Unr Achuc{iciytrrrXf>ccllr ünfnanef-y,<rrutmo,irfilrupv

f„î>.Uva^mvar^'^- *"m*- oi <&><** «-«m

r1rr%T*" «u«ti mOS «ruW ftpuuä41l u^i
S^Teyf-AWfi d^V.4"- T-ml nwtmr" -/fy-cWnomif Le. v<~*r-f-«n

p-,,n^AÜ-A3JJn"^ r°nttr W^f* A^puiir-UW /monifter«^
rWeçU. Xfcd<r.V^l;e.vWna3finii.m^ mnoiuurr. utyf romxfmoiu

bf^ulebiautr- iMtL> «Uui«nMÄ vtnepiWif

£«fr«U ylaUuWreïaW anyi-

yrcvn yy frn«l5 T-omr yytfck collc^r- »"? i n k, "T-";
pUUriiwnn-vlIor. **r«i,.r4n. f>"riu vtr«ü*f ">»' V*-«*?

Ciiii'HixiV WxLrm.tk«»R^crwW*4Viyepnri*' fl1" ,,T1fl rt7<rnT"

ïli ;

rnr n*r Jnt Xyy»fUrejnr-7 mtiW cxynctmt" fiti° fur mreuipride fûli

.ymrrreprftt- lunfrJufptura-ufXlku^f iamnxyr *y

Ikp-yifck fvruuliïfnmJt«Ury-rlcKyy. vk jjiyrk N'erceUmfr T'V'fr'

Vite r.vin y rri? !.\ vrmriTT f 7 Jkmffxfiione '.' yon ofltcto 1 t-\Li .irr

TAtlrXfttre |)ATcIo ^meriiitmrjDriMAC.t •M""#«

TTuiirtfrTirfArAilif^-rj 111rryiiiluf tjiriftirreixTkeoclq-icr eyoicfinfliu

fuctefltcIturnAlrluf- lnXuiTU.no
wmyr ycw»A>m<yAp:r

<Lt"iJAfkutr-Hot

nrmp T^r-TWirl'ilif-/trWofi rurln.\ UckuqTnf ylrridAUjenfi cornrj-uf

.\kk*ri(pt Himyr^fierr.
mr acofLre rurr'dni \yrc£- AiV>q~ecieoÇiiiAniAïeof-orruf f*fw Amin- t[

c^ccj-Arircf orririi<r ncAercrttx^calsie^fer^n"1^ in^tnkt?

Iofufyertcli fetcr- BifirA"UlMt4 tcaW mapAnc» Aonffrmitf-

neil»tlijjirnüt commt]V rrt.tfmif'XditoV*milrrt^J'v5t^T1 f irD-<*lcanI"skinr
rtrit|"rnorrr"'7mAirriiiK'l'ononf'crftYf^,T " * cnoT1 Ar<TnfHP*-';

,\"ÄfaIw^ f^0 JN? efonrnfrepo tnXlcmAnmX aAvJII ntma aIIitx-^liirtm»f F

TlATurrr^,raflÄ" b^rfTknCwm.far^dln.l.urc MWmfr Uci

t I
n»|>|~ ctt «Im um» ri.tr i -ArmiATur njxr-Sijicu yy ficàticlucq,q--trfi»I

cirrifr UWu AltArj nnulUlr)«7fowlu. ij fro ferr" XmxtfnifdunAr. frf rur [ -

Airrvpe"fcf#mfc^5i(Trr <icmÜ unyr flq^j; inulrrir0"umri'»rrl1'' £'£££*!%•.
\ri|iiu mf ynnEnriA yrifAlYinifilli ijfiycr-lmKni mrrlirirr )'(r|; TorrrrA '" ",rr

2 Bernold von Konstanz, Annales Scafhusenses, Seite mit der nachträglich unter
dem Jahr 1052 eingefügten Erwähnung der Klostergründung. Schaffhausen, um

1100. München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 432, fol. 51r. Vorlage: Bayerische

Staatsbibliothek München.

12



Leos IX. nur für den 22. November 1049 erschliessen lässt.12 Nach Gamper
könnte der Papst die Segnung des Baugeländes nach dem dafür vorgesehenen
Ritus im Pontifikale-Romano Germanicum vorgenommen haben.13 Im Schaff-

hauser Stifterbuch'4 wird die Klostergründung etwas anders dargestellt. Danach
hatte Graf Eberhard von Nellenburg (geb. um 1018, gest. am 26. März 1078/79)
noch vor der Errichtung der Klostergebäude nicht nur einen Auferstehungsaltar,
sondern auch eine Kapelle mit drei Altären gestiftet, deren Konsekration Papst
Leo IX. vollzog. Die Kapelle und deren Hauptaltar weihte er zu Ehren der hai-
ligen Urständ, der Auferstehung Christi, weshalb man sie auch Urständskapelle
nannte. Die beiden Seitenaltäre wurden von ihm zu Ehren der Geburt
beziehungsweise Himmelfahrt Christi konsekriert: «Do hiess er zehant an der selben

statt rümen vnd rüten holtz und torn und brâmen ûs vnd stiffte da ain kappelle
vnd satze da drige Alter in. Vnd ze ainem grossem gelüke vnd ainem saeligen

vrhabe, da kan in der selben zit ain hailiger baupst von Rome her zelande, der
hiess Léo vnd was dem selben graven Eberhardo nach sippe. Der wîchte selb mit
sinen hailigen handen die kappelle, ainen alter jn der ere vnsers herren geburte,
den andern jn der ere der hailigen vrstende, den dritten jn der ere vnsers herren
vf Vart. Vnd die kappelle hiess man zer vrstende.»15 (Abb. 3)

12 Zur Datierung der Reise Leos IX. Hils (vgl. Anm. i), S. 61-63, und Gamper (vgl. Anm. 1),

S. 129-130.
13 Gamper (vgl. Anm. 1 S. 129-131. — Benz, Karl Josef: Ecclesia pura simplicitas. Zur Geschichte

und Deutung des Ritus der Grundsteinlegung im Hohen Mittelalter, in: Archiv für mittelrheinische

Kirchengeschichte 32, 1980, S. 9-25, hier S. 13.

14 Die Datierung der ursprünglichen Fassung des in den drei Handschriften A, B und C aus dem

14. und 15. Jahrhunderts überlieferten Stifterbuchs ist umstritten. Nach Gallmann, Heinz: Das
Stifterbuch des Klosters Allerheiligen zu Schaffhausen. Kritische Neuedition und sprachliche
Einordnung (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen
Völker, NF, Bd. 104), Berlin, New York 1994, S. 58-66, gehen sie auf eine lateinische
Originalvorlage des frühen 12. Jahrhunderts zurück, die Anfang des 14. Jahrhunderts ins Deutsche
übersetzt wurde. Gamper, Rudolf: Studien zu den schriftlichen Quellen des Klosters Allerheiligen

von 1050-1150, in: SBG 71, 1994, S. 7-41, hier S. 31-41, lehnt aufgrund seiner Einwände

gegen die Historizität der dargestellten Klostergeschichte eine Frühdatierung des Stifterbuchs
ab. Er vermutet, dass der Text erst zwischen 1360 und 1380 nach dem Verlust der bisher als

Hauschronik dienenden Chronik Bernolds von Konstanz 1380 als neue Gründungsgeschichte
und «historische Argumentationshilfe» in den Auseinandersetzungen des Salvatorklosters mit
seiner ausserklösterlichen Umgebung entstanden ist. Die in den Handschriften A und B enthaltenen

Hinweise auf eine ältere (lateinische) Quellenvorlage, insbesondere aber die nachweislich
noch aus der Gründungszeit der Salvatorabtei stammenden Indizien für die Verehrung Graf
Eberhards von Nellenburg als Seliger berechtigen zu der Annahme, dass die Stifterchronik in
ihrem Kern nicht auf einer «erfundenen Tradition», sondern einer möglicherweise noch in die
monastische Frühzeit des 11./12. Jahrhunderts zurückreichenden kultgeschichtlichen Uberlieferung

beruht. Meyer, Fredy: Geschichtliche Wahrheit oder erfundene Tradition? Die Verehrung

Graf Eberhards des Seligen von Nellenburg, in: Derschka, Harald/Klöckler, Jürgen/Zotz,
Thomas (Hrsg.): Konstanz und der Südwesten des Reiches im hohen und späten Mittelalter.
Festschrift für Helmut Maurer zum 80. Geburtstag (Konstanzer Geschichts- und Rechtsquellen,

Bd. 48), Konstanz 2017, S. 14-56, besonders S. 18-22 und 53-56.

15 Siehe dazu die Transkription des Textes der Handschrift A des Stifterbuchs, Stiftsbibliothek
St. Gallen, Cod. Sang. 604 (entstanden um 1350), von Gallmann (vgl. Anm. 14), S. 28*—30*.

13



flm mihi IjMhl. .n- fltälMd A^U cn Wag;

ei- Joe Gate J.18I i>- m, .Im (&jtr ßutf & -W h #„ ôo A<^-

ptc üut- w»n hnfl mitftcj J» jmim aê £ti£« i^ni
iiat- à>U A.tf fiikn £af \r\> raHit dr
ôàflVu. aWadJt- wU jVWf ^aP; aT e£t- Vf tion

Vm^fjn <k» Irymcd -fön èty jlrtiU ,Vi ,V. ^n,jL
fi m' Mi en an-fï nî*i -man Ort firyitJjc.tr-

fhlni Off <W

% <,.L,'V^ Tvaff J.Jim rfi \ßi< (i,u.Wv-
iï"te tjtJHI. Ota [a/isa i/.a^do^oYki-ff fyielT

a/- An V P-lor {Litt v\mrv_n f vilSsn /fuL
/VnV tovn- o*Ü2S Infamen vy-ffln (L^tv <\ï &n ïjtJrJli

Ù ^ <Svit^ ^ '-;i Andn J^oîToa
tut«fee /\% rtm'oBi p*(jf07 W-LäCt. dt "u (' itn m >e fJC

®fV^" fyf1 A,on vJ«"« 4®î ^4?^ Va
/,.elf Jco wafcNem NU «vAon *U/,êy4* ^H^e Wee nutzte fe/£ Tmt fW* Ufcten l[4nb o, W <e

tl ïl^ivLi'e Amor s/i-ev- Act- Are l:nl\vSj /fAven t>e
fr tin i?nSKakti ht tiö3^ IÎK Aci/~ ÖJJsv. -

'J%U-2WttK3l H iV'e a VL Srnfjirfij /;i» I-Ch 'X>ßä&lbrl

V nLl ^lC- fcflttnii/d / \iilP tnün p-.oi, Vv fl enij/ i«ui rn«Tî p «.'t uv;i l
Jt-ttJf So /bill Aar p/tg-V t'il-aruc e/a, ifHirt WJXmJle
tbi- i2«,fcft(iudnjn W-n£> rmtr Jon Mio pW Uiit-rntivijpt 01/

3 Der Bericht über die Klostergründung im Stifterbuch. Schaffhausen, 14. Jahr¬

hundert. St. Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. Sang. 604, S. 11.

Vorlage: www.e-codices.ch.

14



Die Urständskapelle wird urkundlich erstmals um 1101-1105"' als eccle-

sia sancte Resurrectionis und im Schaffhauser Güterbeschrieb von ca. 112017

als «kilch gewyhet ist zü der heiligen Urstend» erwähnt. Aufgrund dieser

Überlieferung ist man lange von der Konsekration einer kleinen Kirche durch
Leo IX. ausgegangen,18 ohne sich über den genauen Standort im Klaren zu sein.

Ihre Identifizierung wurde dadurch erschwert, dass sie im Stifterbuch auch als

Erhardskapelle bezeichnet wird,19 die die Forschung an der Stelle der heutigen
Erhards- oder Eberhardskapelle, der ehemaligen südlichen Frontalkapelle des

zweiten Münsters, lokalisiert und ins späte 12. Jahrhundert datiert (Abb. 4).20

Eine erste Unterscheidung der Urständskapelle von der Erhards- oder
Eberhardskapelle als eigenständiges Sakralgebäude hat 1929 Reinhard Frauenfelder

vorgenommen.21 Er hat die 1927 unter der St.-Anna-Kapelle entdeckten
Fundamente der Dreiapsidenkirche mit der Urständskapelle identifiziert und
den Namen der Erhards- und Eberhardskapelle zunächst als «volkstümliche
Bezeichnung des Spätmittelalters» interpretiert,22 später jedoch auf das Patro-
zinium des hl. Erhard, des ersten Bischofs von Regensburg (geb. vor 700, gest.

715/717), bezogen,23 der 1052 von Papst Leo IX. in Regensburg heiliggesprochen
worden ist. Die Identifizierung der Urständskapelle mit der Dreiapsidenkirche
wurde in der Folgezeit von der archäologischen Forschung immer wieder infrage
gestellt.24 Auch Bänteli vertritt die Auffassung, dass der Dreiapsidenbau nicht
ursprünglich, sondern zusammen mit den Tetrakonchen und der Mauer des

Kreuzhofes in einer zweiten Bauphase, dem Ausbau des Salvatorklosters nach

16 Baumann (vgl. Anm. 10), Nr. 33, S. 57. - Hils (vgl. Anm. 1), S. 6z.

17 Baumann (vgl. Anm. 10), S. 137. - Hils (vgl. Anm. 1), S. 63. Zur Datierung des Güterbeschriebs
Bänteli/Gamper/Lehmann (vgl. Anm. 1), S. 294 (Katalog).

18 Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 333.

19 «[...] vnd sach das ain ruot vf gie von dem ertrich vntz an den hymel an der statt, da du kap¬

pelle nv staut der haiigen vrstende, der man sprichet Sant Erhardes kapeile.» Gallmann (vgl.
Anm. 14), S. 28*.

20 Diese Kapelle war nach dem erstmals 1299 belegten Patrozinium nicht der Auferstehung
(Urständ), sondern der Himmelfahrt (Uffahrt) Christi geweiht. Frauenfelder (vgl. Anm. 6),
S. 58. - Frauenfelder (vgl. Anm. 4), Bd. 1, S. 116, und Bd. 3, S. 316, Anm. 1. - Hecht, Josef:
Der romanische Kirchenbau des Bodenseegebiets von seinen Anfängen bis zum Ausklingen,
Bd. 1: Analyse der Bauten, Basel 1928, S. 275, 307. - Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 80-81, Beilage 5

(Grundriss Allerheiligen V, 2. Hälfte 12./1. Hälfte 13. Jh., Nr. 83). Zur Identifizierung der

Erhardskapelle Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 333, 375-379.
21 Frauenfelder (vgl. Anm. 6), S. 56-59, vor ihm Hecht (vgl. Anm. 20), S. 274-278.
22 Frauenfelder (vgl. Anm. 6), S. 56-57. - Frauenfelder (vgl. Anm. 4), Bd. 1, S. 116.- Bänteli (vgl.

Anm. 4), S. 81.

23 Frauenfelder (vgl. Anm. 4), Bd. 1, S. 116.- Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 379.

24 Linus Birchler und Albert Knoepfli verglichen den Dreiapsidenbau mit den karolingischen
Dreiapsidensälen in Graubünden und datierten ihn ins 9./10. Jahrhundert. Guyan, Walter
Ulrich: Das Salvator-Kloster zu Schaffhausen. Ergebnisse der Allerheiligen-Grabung von
1963-1965, in: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 36, 1979,
S. 151-204, datierte die Fundamente der Dreiapsidenkapelle in das Ende der Bauzeit des

Salvatorklosters und suchte die Urständskapelle an einem anderen Ort. - Guyan, Walter Ulrich:
Ein Glanzpunkt in Schaffhauser Geschichte, in: Schaffhauser Mappe 50, 1982, S. 47-49. Siehe

die Forschungsdiskussion bei Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 333-340.

15



4 Erhardskapelle im Museum zu Allerheiligen, Schaffhausen, mit dem 1928 dort
aufgestellten Stiftergrab. Foto: Jürg Fausch.

1064, entstanden ist.2S Hans Rudolf Sennhauser hat diese Frage auf den Prüfstein

gelegt. Er lehnt aus dem archäologischen Befund, dem fehlenden Mauerverband
zwischen den Gebäuden und der Mauer des Kreuzhofes sowie dem Vergleich
mit der Quintinkapelle in Köln und der Ostkapelle von S. Stefano in Bologna
die Datierung und Rekonstruktion der Dreiapsidenkapelle von Kurt Bänteli ab2<

und ist davon überzeugt, dass die «Urständskapelle [...] sehr wohl als das erste
und älteste Bauglied der Komplexanlage» anzusehen ist.27

Das Patrozinium des Salvatorklosters war zwar erst durch die Klosterweihe
des Konstanzer Bischofs allgemein bekannt, doch kann aus den christozent-
rischen Titeln der Urständskapelle und ihrer Altäre geschlossen werden, dass

es schon lange vor der Konsekration von 1064 feststand und der Papst in die

Patrozinienwahl massgeblich einbezogen war. Denn es ist kaum anzunehmen,
dass Leo IX. erst bei der Ankunft in Schaffhausen anlässlich der Segnung des

25 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 40-41.
26 Siehe dazu die Abbildung bei Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 45.

27 Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 340.

16



Baugeländes den Plan einer Klostergründung erfahren und gebilligt hätte.28 Man
wird viel eher davon ausgehen dürfen, dass das Vorhaben mit Rom abgesprochen
und der um eine tatkräftige Förderung der Klöster bemühte Papst viel stärker,
als aus der dürftigen Quellentradition hervorgeht, an der Gründung der

Allerheiligenabtei beteiligt war.29 Dafür sprechen nicht nur eine kurz vor der

Klostergründung, 1047, unternommene Romfahrt Eberhards von Nellenburg30 und
seine Verwandtschaft mit dem Egisheimer Grafensohn,31 sondern auch die
ungewöhnliche «Papstnähe» des Klosterstifters, die Thomas Zotz32 in der urkundlichen

Uberlieferung des Allerheiligenklosters, nämlich in der primären Datierung
der Klostergründung nach dem Pontifikat Leos IX., dem zweiten Amtsjahr des

Papstes nach dem elften Regierungsjahr Heinrichs III., beobachtet hat: «Anno

namque dominice incarnationis millesimo L., pontificatus domini Leonis noni

pape secundo, Heinrici vero tercii imperatoris anno undecimo [,..].»33 Die darin

28 Hils (vgl. Anm. 1), S. 64.

29 So auch Bloch, Raissa: Die Klosterpolitik Leos IX. in Deutschland, Burgund und Italien, in:
Archiv für Urkundenforschung 11, 1930, S. 176-257, hier S. 198-199. - Büttner (vgl. Anm. 1),

S. 101, und Oberste, Jörg: Papst Leo IX. und das Reformmönchtum, in: Bischoff, Georges/
Tock, Benoît-Michel (Hrsg.): Léon IX et son temps. Actes du colloque international organisé

par l'Institut d'histoire médiévale de l'Université Marc-Bloch, Strasbourg-Eguisheim, 20-22
juin 2002, Turnhout 2006, S. 405-433, hier S. 428-433, allerdings mit falscher Identifizierung
der Schweizer Stadt mit dem unterelsässischen Ort Schaffhouse-sur-Zorn, Departement Bas-

Rhin, Frankreich (S. 428).

30 Hils (vgl. Anm. 1), S. 48. Nach Aussage des Stifterbuchs unternahm Eberhard diese Romfahrt,
um die Apostel nach einem geeigneten Standort für die Klostergründung zu befragen.
Gallmann (vgl. Anm. 14), S. 10 und 24*-26*.

31 Leo IX. (Bruno von Egisheim-Dagsburg) war der Sohn des Grafen Hugo IV. von Egisheim
(gest. um 1038) und dessen Gattin Hedwig von Dagsburg. Legi, Franz: Studien zur Geschichte
der Grafen von Egisheim-Dagsburg (Veröffentlichungen der Kommission für Saarländische

Landesgeschichte und Volksforschung, Bd. 31), Saarbrücken 1998, besonders S. 41-48. Nach
der genealogischen Rekonstruktion Eduard Hlawitschkas war der Papst väterlicherseits mit
den Grafen von Nellenburg verwandt. Aus der Ehe zwischen Brigida, der Schwester Heinrichs

II., und einem namentlich nicht bekannten Bruder des Papstes ging Hadwig, die Gemahlin

Graf Eppos von Nellenburg und Mutter Eberhards des Seligen, hervor. Leo IX. war
somit der Onkel Hadwigs und Grossonkel Eberhards von Nellenburg. Hlawitschka, Eduard:

Untersuchungen zu den Thronwechseln der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts und zur
Adelsgeschichte Süddeutschlands (Vorträge und Forschungen, Sonderband 35), Sigmaringen 1987,
S. 163-164. - Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 346. - Berschin, Walter/Kuder, Ulrich: Reichenauer
Buchmalerei im X. und XI. Jahrhundert. Ein Additamendum und zwei Disputanda, in:
Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 165, 2017, S. 1-20, hier S. 16-17.

32 Zotz, Thomas: Markgraf Hermann von Verona und Graf Eberhard von Nellenburg. Religiöser
Aufbruch und adlige conversio im Schwaben des 11. Jahrhunderts, in: Bünz, Enno/Tebruck,
Stefan/Walther, Helmut G. (Hrsg.): Religiöse Bewegungen im Mittelalter. Festschrift für Matthias

Werner zum 65. Geburtstag (Veröffentlichungen der Historischen Kommission für
Thüringen, Bd. 24), Köln, Weimar, Wien 2007, S. 15 5-172, hier S. 166. Den Begriff der «Papstnähe»
hat Helmut Maurer aufgrund des Konstanzer Nekrologeintrags «Ebirhardus l(aicus) f(rater)

papae obiit» geprägt. Maurer (vgl. Anm. 10), S. 290, 292.

33 Die Datierung findet sich in der Anfang des 12. Jahrhunderts entstandenen Abschrift einer
urkundlichen Vorlage, Staatsarchiv Schaffhausen, Urk. 5. Dazu Baumann (vgl. Anm. 10), S. 6,

Nr. 3. - Bänteli/Gamper/Lehmann (vgl. Anm. 1), S. 288. - Parlow, Ulrich: Die Zähringer.
Kommentierte Quellendokumentation zu einem südwestdeutschen Herzogsgeschlecht des

hohen Mittelalters (Veröffentlichungen der Kommission für Geschichtliche Landeskunde in
Baden-Württemberg, Reihe A, Quellen, Bd. 50), Stuttgart 1999, S. 16-17, Nr. 23.

17



zum Ausdruck kommende Verbundenheit Eberhards von Nellenburg mit dem

Papst, seine Aufgeschlossenheit gegenüber den monastischen Bestrebungen und
der «religiösen Gedankenwelt»34 Leos IX., ist auch an dem besonderen Rechtsstatus

des Klosters, der Aufnahme in den apostolischen Schutz und Beistand, zu
erkennen, den Allerheiligen wie die anderen vom Papst auf seinen drei Reisen

durch Deutschland zwischen 1049 und 1053 aufgesuchten und privilegierten
Klöster erhalten hatte.35 Der Papst stellte damit die bestehenden Strukturen des

Eigenklosterwesens nicht infrage und nahm die radikale Reformpolitik Gregors

VII. keineswegs vorweg.36 Er erkannte das Recht der Stifterfamilie auf die
erbliche Vogtei und Einsetzung des Abtes ausdrücklich an.37 Die päpstlichen
Privilegien zielten vielmehr darauf ab, die Klöster vor Willkür und Bedrückung
der adeligen Eigenklosterherren zu schützen und den materiellen Bestand der

Stiftungen vor Besitzstreitigkeiten innerhalb der Stifterfamilie zu sichern.38

Ein urkundliches Dokument Leos IX. für das Allerheiligenkloster ist nicht
erhalten. Wir können jedoch aus einem Privileg Papst Alexanders II. darauf
schliessen, das möglicherweise auf einer verloren gegangenen Urkunde Leos IX.
beruht.39 Die Ausstellung und der Inhalt dieses Privilegs sind im Bericht über die

Klosterweihe für io64,4° in einem Brief Papst Gregors VII. für Allerheiligen vom
3. Mai 1080,41 den St. Galler Annalen für 106742 und im Schaffhauser Stifterbuch43

überliefert. Darin wird der Schutz des Apostels Petrus für das Gotteshaus mit
Land und Leuten ausdrücklich bestätigt, gleichzeitig aber «dem Grafen Eberhard
und seinen Nachkommen die Vogtei, das Recht, den Abt zu bestellen, und die

Verwaltung des ganzen Besitzes» garantiert.44

34 Büttner (vgl. Anm. i), S. 101.

35 Bloch (vgl. Anm. 29), S. 198-231. - Hils (vgl. Anm. 1), S. 72. - Oberste (vgl. Anm. 29), S. 426-
433. - Büttner (vgl. Anm. 1), S. 102-103. ~~ Schmid, Karl: Adel und Reform in Schwaben, in:
Fleckenstein, Josef (Hrsg.): Investiturstreit und Reichsverfassung (Vorträge und Forschungen,
Bd. 17), Sigmaringen 1973, S. 295-319, hier S. 307. - Zotz, Thomas: Ottonen, Salier und frühe
Stauferzeit, in: Handbuch der baden-württembergischen Geschichte 1. Allgemeine Geschichte,
Teil 1: Von der Urzeit bis zum Ende der Staufer, Stuttgart 2001, S. 510-571.

36 Bloch (vgl. Anm. 29), S. 252-254. - Oberste (vgl. Anm. 29), S. 408, 430. - Hils (vgl. Anm. 1),
S. 73.

37 Bloch (vgl. Anm. 29), S. 200. - Schmid (vgl. Anm. 35), S. 307. - Zotz (vgl. Anm. 35), S. 510-571.

- Schieffer, Rudolf: Leo IX., in: Lexikon des Mittelalters (LMA), Bd. 5, 1991, Sp. 1880-1881.

38 Hils (vgl. Anm. 1), S. 72-73. - Büttner (vgl. Anm. 1), S. 101-103.
39 Diese Annahme vertreten Bloch (vgl. Anm. 29), S. 198, Büttner (vgl. Anm. 1), S. 102, Schudel

(vgl. Anm. 2), S. 1491, und Gamper (vgl. Anm. 1), S. 132-133, Anm. 1159, während Hils (vgl.
Anm. 1), S. 72-73, eher bezweifelt, dass es eine schriftliche Vereinbarung über die Rechtsverhältnisse

des Klosters gegeben hat.

40 Baumann (vgl. Anm. 10), S. 139-142.
41 Baumann (vgl. Anm. 10), Nr. 8, S. 21, Brief Gregors VII. an Abt Wilhelm von Hirsau, in dem

der Pontifex das Privileg Alexanders II. aufhebt und den neuen Rechtsstatus der römischen
Freiheit zusichert. Deutsche Ubersetzung bei Schmale, Franz Josef: Quellen zum Investiturstreit.

Erster Teil: Ausgewählte Briefe Papst Gregors VII., Darmstadt 1978, S. 341-343.
42 Gamper (vgl. Anm. 1), S. 132-133, Anm. 1159.

43 Gallmann (vgl. Anm. 14), S. 12-13, 112"" (Glossar) und Anm. 35, 49, 86.

44 Gamper (vgl. Anm. 1), S. 133-134.

18



Die Ausstellung einer Bestätigungsurkunde fand bei den Papstbesuchen

häufig im Rahmen feierlicher liturgischer Handlungen, der Weihe von Kirchen
und Altären, der Erhebung und Translation von Heiligen statt.45 Durch die

Verbindung eines Privilegs mit einem Weiheakt sollte der Empfänger besonders

geehrt und das äussere Ansehen des Klosters gesteigert werden.46 Cyriakus Heinrich

Brakel hat in seiner Studie über die Heiligenverehrung des Reformpapsttums
dargestellt, wie stark Papst Leo IX. auf diese Weise den Heiligenkult an den von
ihm privilegierten monastischen Einrichtungen gefördert und geprägt hat.47 Dies

ist, wie wir noch sehen werden, auch für das Salvatorkloster in Schaffhausen zu

vermuten, was in der historischen Forschung bisher kaum beachtet worden ist.48

Mit den Bauarbeiten wurde spätestens im Frühjahr 1050 begonnen.49 Dies

geht aus einer Urkunde von Anfang März 1050 hervor,50 die von einem Streit mit
dem Vogt der Bamberger Kirche, Herzog Berthold von Zähringen, berichtet, da

Eberhard versehentlich von einem bambergischen Grundstück Steine und Sand

für den Klosterbau holen Hess.5' Der Streit wurde in Hilzingen durch den Tausch

eines Gutes am Roderichstein gegen den Bamberger Besitz in Schaffhausen

beigelegt.52 Die architektonische Leitung des Münsterbaus hatte nach Aussage
des Weiheberichts53 und des Stifterbuchs54 der in der Baukunst sehr erfahrene

Nellenburger Hofkaplan Liutbald übernommen, der auch Eberhards Erzieher

gewesen war.55 Die Vermessung der Klosteranlage könnte den archäologischen
Beobachtungen Kurt Bäntelis zufolge von einem in der älteren Stadtkirche
St. Johann entdeckten Reliquiendepot vorgenommen worden sein, von dem aus

45 Bloch (vgl. Anm. 29), S. 199-200, 209-210, 215.
46 Bloch (vgl. Anm. 29), S. 199-200, 209-210, 215.

47 Brakel, Cyriakus Heinrich: Die vom Reformpapsttum geförderten Heiligenkulte, in: Studi

Gregoriani per la storia della «Libertas Ecclesiae», Bd. 9, Rom 1972, S. 240-311; ebenso, unter
anderem auf Brakel fussend: Munier, Charles: Le Pape Léon IX et la Réforme de l'Église
(1002-1054), Strasbourg 2002, S. 261-294.

48 Dies gilt allerdings nicht für den Kult des Hl. Kreuzes, dessen Bedeutung für die Bauanlage
der Salvatorkirche in Schaffhausen zuerst Berent Schwineköper und zuletzt unter anderem
in Bezug auf Schwineköper auch Hans Rudolf Sennhauser untersucht haben. Schwineköper,
Berent: Christus-Reliquien-Verehrung und Politik. Studien über die Mentalität der Menschen
des früheren Mittelalters, insbesondere über die religiöse Haltung und sakrale Stellung der
früh- und hochmittelalterlichen deutschen Kaiser und Könige, in: Blätter für deutsche
Landesgeschichte 117, 1981, S. 183-281, hier S. 262-269. - Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 381-399.

49 Zur Datierung: Frauenfelder (vgl. Anm. 4), Bd. 1, S. 73. - Hils (vgl. Anm. 1), S. 61. - Gamper
(vgl. Anm. 1), S. 130. - Schudel (vgl. Anm. 2), S. 1490.

50 Baumann (vgl. Anm. 10), Nr. 3, S. 6-7. — Gamper, Rudolf/Knoch-Mund, Gaby/Stähli, Marlis:
Katalog der mittelalterlichen Handschriften der Ministerialbibliothek Schaffhausen, Dieti-
kon-Zürich 1994, S. 9-11.

51 Mayer, Theodor: Die älteren Urkunden des Klosters Allerheiligen in Schaffhausen, in: Zeit¬
schrift für die Geschichte des Oberrheins 110, 1962, S. 3-9. - Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 19-20,
29-30.

52 Die Urkunde ist nicht im Original, sondern nur in einer Abschrift der H2oer-Jahre erhalten.
Zur Uberlieferung und Datierung: Gamper (vgl. Anm. 14), S. 9-11. - Parlow (vgl. Anm. 33),
S. 17.

53 Baumann (vgl. Anm. 10), S. 141.

54 Gallmann (vgl. Anm. 14), S. 30*. - Baumann (vgl. Anm. 10), S. 140.
5 5 Gallmann (vgl. Anm. 10), S. 124"*. Zu Liutbald siehe Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 19, 32.

19



eine zum Chorscheitel der Klosterkirche gezogene Gerade in rechtem Winkel
auf die Mittelachse des Münsters stösst.'6

Noch war nicht abzusehen, ob die Klostergründung gelingen und das Sal-

vatorkloster in Schaffhausen - in Verbindung mit der Nellenburg im Hegau -
zum geistlichen Herrschaftsmittelpunkt und zentralen Begräbnisort der Familie
der Grafen von Nellenburg werden würde. Die Gründung eines Adelsklosters
konnte sich, was sich in Schaffhausen an dem allerdings schnell beigelegten Streit

wegen des Bamberger Grundstücks andeutet, aufgrund besitzrechtlicher
Schwierigkeiten über Jahrzehnte hinziehen.57 Vielleicht ist dies neben der «Periode der

politischen Unsicherheit», in der sich insbesondere die Reichsklöster nach dem

Tod Heinrichs III. im Jahre 1056 befanden,'8 einer der Gründe, weshalb Graf
Eberhard im selben Jahr, noch mitten in der Gründungsphase, die Seelgerätsur-
kunde zur Dotierung der Reichenauer Laurentiuskirche und Jahresgedächtnisse
für seine auf der Reichenau beerdigten Vorfahren ausstellen Hess.59

Die Konsekration der Klosterkirche

Acht Jahre nach der Weihe der Urständskapelle, 1057, war nach der Uberlieferung

des Stifterbuchs das Münster erbaut und fand in einer ersten Weihehandlung

des Konstanzer Bischofs die Konsekration der Klosterkirche statt.60 Auf
diese bisher übersehene Nachricht hat erstmals Hans Rudolf Sennhauser
aufmerksam gemacht und damit seine These untermauert, dass das Salvatorkloster
mit der Dreiapsidenkapelle, der Aussenkrypta und dem Kreuzhof nicht in zwei

Bauetappen als repräsentative Grablege der Klostergründer realisiert wurde,61

sondern von Anfang an aus einem Entwurf entstand «und im Laufe der Ausführung

modifiziert wurde, wie es bei Großanlagen mit längerer Bauzeit nicht selten

der Fall ist».62 Diese zweifellos nur von archäologischer und bauhistorischer Seite

zu klärende Frage kann im Rahmen dieser Arbeit nicht überprüft werden. So viel

56 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 32, hat den in der Weiheurkunde genannten Terminus modulus nicht
mit Modell oder Plan, sondern als Masseinheit («Grundmaß von etwa 17,5 m x 29,5 m») übersetzt,

das dem Bau des ersten Allerheiligenklosters zugrunde liegt. - Bänteli, Kurt: Beispiele

zur Planung und Vermessung im mittelalterlichen Schaffhausen, in: Untermann, Matthias/
Falk, Alfred (Hrsg.): Die vermessene Stadt. Mittelalterliche Stadtplanung zwischen Mythos
und Befund (Mitteilungen der deutschen Gesellschaft für Archäologie des Mittelalters und der

Neuzeit, Bd. 15), Paderborn 2004, S. 117-122, hier S. 118.

57 Siehe dazu die Hinweise von Teilenbach, Gerd: Reformmönchtum und die Laien im 11. und
12. Jahrhundert, in: Richter, Helmut (Hrsg.): Cluny. Beiträge zu Gestalt und Wirkung der
cluniazensischen Reform (Wege der Forschung, Bd. 241), Darmstadt 1975, S. 372, und Zettler
(vgl. Anm. 2), S. 152-153, am Beispiel von Hirsau und Muri.

58 Zettler (vgl. Anm. 2), S. 152-153.
59 Ein weiterer Grund könnte nach Zettler der Eintritt Ekkehards von Nellenburg, des zweiten

Sohnes Eberhards des Seligen, ins Kloster Reichenau gewesen sein. Zettler (vgl. Anm. 2),
S. 152-153.

60 Gallmann (vgl. Anm. 14), S. 30«.
61 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 19-32 (Allerheiligen I), S. 33-52 (Allerheiligen II) und S. 231-232.
62 Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 327.

20



aber lässt sich schon an dieser Stelle sagen: Die kuhgeschichtlichen Ergebnisse
der vorliegenden Studie, die Bedeutung des Patroziniums und Heiligenkults für
die Schaffhauser Kirchenanlage, lassen vermuten, dass 1049 bei der Klostergründung

der von Sennhauser63 angesprochene «Gesamtplan» bestanden hat, der
während der laufenden Bauarbeiten jedoch verändert worden ist.

Am 3. November 1064 wurde das Münster durch den Konstanzer Bischof
Rumold (1051-1069)3n Anwesenheit der Äbte von Einsiedeln, Pfäfers, Weingarten,

Petershausen, Rheinau und St. Blasien zu Ehren des Salvators, der Hl.
Dreifaltigkeit, des Hl. Kreuzes, der Gottesmutter Maria, des Erzengels Michael und
aller Heiligen geweiht.64 Nach Aussage des Weiheberichts war die Klosterkirche
mit vier Altären - dem Hochaltar auf den Titel des Salvators, zwei Seitenaltären

und einem Heiligkreuzaltar - ausgestattet.6' Ein fünfter Altar, der sich
wahrscheinlich «auf der Empore unter dem Westwerkturm» befand,66 wurde einige
Jahre später von Erzbischof Udo von Trier auf den Titel des Erzengels Michael
konsekriert/7 Die Patrozinien der beiden Seitenaltäre des Dreiapsidenchors werden

zwar nicht ausdrücklich genannt. Doch dürfte, nach der Beisetzung der

Reliquien zu urteilen, der rechte Seitenaltar Johannes dem Täufer und der linke
der Gottesmutter Maria geweiht worden sein.68 Unter den insgesamt 105 Heiltü-
mern69 werden Heiligkreuzreliquien, Partikel von den Kleidern, dem Grab und

63 Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 340: «Die Antwort lautet: Weil von Anfang an ein Gesamtplan
bestand, der, wie Stifterbuch und Weiheurkunde bezeugen, vom Priester Liutpald entworfen
und ausgeführt wurde.»

64 Baumann (vgl. Anm. 10), S. 141-142. - Im ältesten, nur die Monate März bis Oktober umfas¬

senden Schaffhauser Kalendar (Stadtbibliothek Schaffhausen, Ministerialbibliothek, Min. 95) ist
der Tag der Kirchweihe nicht verzeichnet. Siehe Gamper/Knoch-Mund/Stähli (vgl. Anm. 50),
S. 215-216, und die Edition des Kaiendars bei Szkiet, Christine: Reichenauer Codices in
Schaffhausen. Die frühen Handschriften des Schaffhauser Allerheiligenklosters und ihre Stellung in
der südwestdeutschen Buchmalerei des 11. Jahrhunderts, Kiel 2005, S. 163-166. Der Festeintrag
in der Schaffhauser Psalterhandschrift Zentralbibliothek Zürich, Ms. Rh. 85 von 1253 lautet auf
fol. 6r zum 2. November: «Dedicatio scaphusensis monasterii». Mohlberg, Leo Cunibert: Katalog
der Handschriften der Zentralbibliothek Zürich I, Mittelalterliche Handschriften, Zürich 1952,
S. 198, Nr. 453. Im Schaffhauser Missale aus der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts (Stadtbibliothek

Schaffhausen, Ministerialbibliothek, Min. 97) liegt der Festvermerk auf dem 1. November:
«Dedicatio s. Salvatoris». Siehe Gamper/Knoch-Mund/Stähli (vgl. Anm. 50), S. 221. - Zum
Weihebericht: Gamper (vgl. Anm. 1), S. 132-133. - Frauenfelder (vgl. Anm. 6), S. 54-55. - Schudel

(vgl. Anm. 2), S. 1491. -Tüchle, Hermann: Dedicationes Constantienses. Kirch- und Altarweihen
im Bistum Konstanz bis zum Jahre 1250, Freiburg 1948, S. 19-20, Nr. 33. Bei Hils (vgl. Anm. 1),
S. 65, fehlt die Erwähnung des wichtigen Heilig-Kreuz-Patroziniums.

65 Frauenfelder (vgl. Anm. 6), S. 54-55, 68-70.
66 Hecht (vgl. Anm. 20), S. 285. - Knoepfli (vgl. Anm. 4), S. 230. - Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 42. -

Gamper (vgl. Anm. 1), S. 132.

67 Dies muss zwischen 1066 und 1078 geschehen sein, da Udo im Jahre 1066 zum Erzbischof
gewählt wurde und 1078 bei der Belagerung Tübingens starb. Hils (vgl. Anm. 1), S. 16, 81. -
Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 42. - Gamper (vgl. Anm. 1), S. 132. Nach Sennhauser (vgl. Anm. 4),
S. 355, könnte der nachträglich in der Aussenkrypta errichtete Altar von Erzbischof Udo «im

Todesjahr seines Vaters (1078)» geweiht worden sein.

68 Baumann (vgl. Anm. 10), S. 141; vgl. unten Anm. 70.

69 Baumann (vgl. Anm. 10), S. 141.

21



Ort der Auferstehung Jesu, Kleidungsstücke der Gottesmutter, Johannes' des

Täufers und viele andere Heiligenreliquien aufgezählt.70

Das Patrozinium

Das Doppelpatrozinium des Salvators und Aller Heiligen wird schon Anfang
März 1050, nur wenige Monate nach der Weihe des Bauplatzes durch Papst Leo,
bei der Beurkundung des Gütertauschs zwischen Eberhard von Nellenburg und
Berthold I. von Zähringen erwähnt.71 Die von Eberhards Priester Liutbald, dem

Architekten der ersten Klosterkirche, ausgefertigte und unterzeichnete Urkunde
ist nicht im Original, sondern in einer Abschrift des 12. Jahrhunderts
überliefert.72 Die unterschiedliche Datierung der Vorlage stellt die Annahme einer
schon 1049 in gegenseitigem Einvernehmen der Familie Graf Eberhards und

Papst Leos IX. getroffene Patrozinienwahl jedoch nicht infrage, da Liutbald
mit grosser Wahrscheinlichkeit den Namen des von ihm geplanten Klosterbaus
kannte und möglicherweise an der Patrozinienwahl beteiligt war.

Wie sich aus der Erwähnung des Salvators und Aller Heiligen in der
Tauschurkunde von 1050 und aus den christozentrischen Weihetiteln der 1049 von
Papst Leo geweihten Altäre ergibt, ist anzunehmen, dass das Patrozinium der
Benediktinerabtei bereits lange vor der Konsekration, nämlich schon bei der

Gründung feststand und dass der Papst dabei eine wichtige Rolle spielte. Diese

vorerst nur auf den Nachrichten über den Gründungsablauf, dem Besuch des

Pontifex und der Weihe der Urständskapelle beruhende Annahme wird durch
die nachfolgende kultgeschichtliche Untersuchung bestätigt, bei der sich zeigen

wird, dass die Patrone der Benediktinerabtei zu jenen Titeln und Heiligen
gehören, deren Kult von Leo IX. und der Reformbewegung besonders gefördert
worden ist.73

Salvator
Das Salvatorpatrozinium wurde vornehmlich in der Frühzeit des Christentums
und im frühen Mittelalter als Weihetitel gewählt.74 Die Lateranbasilika hatte

70 «In altare summo sancti Salvatoris: De ligno sancte crucis, de vestibus, quibus indutus erat
Dominus, quando cruxifixus est, de sepulchro Domini, de loco ascensionis Domini, de manna,
de veste sancte Marie [...]; in dextro altare: De vestibus sancti Johannis Baptiste [...]; in sinistro
altari. De vestimentis sancte Marie [...]; in altari sancte crucis: de cruce domini.» Baumann (vgl.
Anm. 10), S. 140-141.

71 «[...] prefatus Eberhardus comes domum sancto Salvatori et omnibus Sanctis eius in loco, qui
Scefhusen dicitur, in predio suo edificare cepit.» Baumann (vgl. Anm. 10), S. 6.

72 Parlow (vgl. Anm. 33), S. 16-17.

73 Brakel (vgl. Anm. 47). - Munier (vgl. Anm. 47), S. 261-294.
74 Ostendorf, Adolf: Das Salvator-Patrocinium, seine Anfänge und Ausbreitung im mittelalter¬

lichen Deutschland, in: Westfälische Zeitschrift. Zeitschrift für vaterländische Geschichte und
Altertumskunde 100, 1950, S. 357-376, hier S. 358-365. Nach Zimmermann, Gerd:
Patrozinienwahl und Frömmigkeitswandel im Mittelalter, dargestellt an Beispielen aus dem alten
Bistum Würzburg, in: Würzburger Diözesangeschichtsblätter 20, 1958, S. 24-126 (Teil 1), 1959,

22



Konstantin als Zeichen der Anerkennung des Christentums, der römischen Kirche

und ihres Bischofs durch den römischen Staat als «Mutter und Hauptkirche
der Stadt und der Welt» zu Ehren des Salvators erbaut.75 Zu den bekanntesten
konstantinischen Salvatorkirchen zählt die Grabes- und Auferstehungskirche
Jesu in Jerusalem. Auf den Salvatorkult angelsächsischer Glaubensboten geht
die Gründung der grossen Salvatorkirchen in Fulda, Würzburg und Eichstätt
zurück.76 Die Salvatorwidmung der auf Königs- und Reichsgut gegründeten
Kirchen und Pfalzkapellen, zum Beispiel in Aachen und Frankfurt, oder der

Reichsabtei Kornelimünster sollte die besondere Verbundenheit mit dem Papst
und der römischen Kirche zum Ausdruck bringen. In nachkarolingischer Zeit
wurde der Titel des Salvators zwar in der Regel «nur» noch in Dedikationsfor-
meln an erster Stelle erwähnt, jedoch keineswegs völlig verdrängt.

Seit der Mitte des n. Jahrhunderts ist eine merkliche Steigerung der Salva-

torverehrung zu beobachten, die mit der christozentrischen Frömmigkeit des

Ii. Jahrhunderts,77 der steigenden Anziehungskraft der loca sancta, der
Pilgerfahrten nach Palästina sowie der Kreuzes- und Heiliggrabverehrung in Beziehung
steht und in der Förderung des Salvatorkults durch die kirchliche Reformbewegung

beziehungsweise das Reformpapsttum zum Ausdruck kommt. Papst
Leo IX. hatte bereits als Bischof Bruno von Toul ein Kloster seiner Diözese auf
den Titel des Salvators geweiht78 und kurz nach seiner Inthronisation die Sal-

vatorkirche in Atina konsekriert.79 Am 23. November 1049, dem Tag nach der

Klostergründung in Schaffhausen, wurde von ihm der Altar der St.-Adalberts-
Kirche auf der Reichenau auf den Titel des Salvators, des hochheiligsten Kreuzes,
der hl. Maria, des hl. Bartholomäus und aller Heiligen dediziertSo und 1054 in

S. 5-124 (Teil 2), zählt das Salvatorpatrozinium wie Maria, Johannes Baptista, Petrus, Stephanus
und Michael zur Gruppe der sogenannten Grundpatrozinien oder Grundheiligen, die in der
frühen Zeit der Christianisierung bei den Landkirchen bevorzugt wurden.

75 Beim Neubau der Laterankirche 896 wurde die Basilika zwar auf den Titel Johannes* des

Täufers umgewidmet, doch wird das Fest der Kirchweihe vom 9. November 324 nach dem
Breviarium Romanum noch immer alljährlich in der ganzen Kirche begangen. Ostendorf (vgl.
Anm. 74), S. 358, Anm. 4.

76 Benzerath, Michael: Die Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne im Mittelalter, Freiburg
i. Ue. 1914, S. 19. - Ostendorf (vgl. Anm. 74), S. 361-365. - Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil I,
S. 45-46.

77 Jaspert, Nikolas: Das Heilige Grab, das Wahre Kreuz, Jerusalem und das Heilige Land. Wir¬

kung, Wandel und Vermittler hochmittelalterlicher Attraktoren, in: Pratsch, Thomas (Hrsg.):
Konflikt und Bewältigung. Die Zerstörung der Grabeskirche zu Jerusalem im Jahre 1009
(Millenium. Studien zu Kultur und Geschichte des ersten Jahrtausends n. Chr., Bd. 32), Berlin,
Boston 2011, S. 65-95, hier S. 73-90.

78 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 245. Die von Brakel erwähnte Klosterweihe ist im Chronicon
S. Maxentii überliefert: «Fuit dedicatio Monasterii S. Salvatoris apud Carrosum Charroux/
Vienne).» Ex Chronico S. Maxentii, in: Bouquet-Delisle: Recueil des historiens des Gaules et de

la France, nouvelle édition, Paris 1876, S. 218.

79 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 250. Atina, mittelitalienische Stadt in der Region Latium.
80 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 17-18 (Nr. 27). - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 264. - Maurer, Helmut:

Rechtlicher Anspruch und geistliche Würde der Abtei Reichenau unter Kaiser Otto III., in:

Maurer, Helmut (Hrsg.): Die Abtei Reichenau. Neue Beiträge zur Geschichte und Kultur des

Inselklosters, Sigmaringen 1974, S. 25 5-275, hier S. 269-270. - Beyerle, Konrad: Von der Grün-

23



einer Bestätigungsurkunde für das Benediktinerkloster Nienburg an der Saale

das ursprüngliche Patrozinium der Heiligen Maria und Cyprian um den Titel
des Erlösers erweitert.81 Auch das Salvatorpatrozinium der Burgkapelle von
Hagnau wird - nach einer allerdings spätmittelalterlichen Uberlieferung - einer
Konsekration durch Papst Leo IX. zugeschrieben.82 Auch hier sind Bezüge zur
Grabeskirche in Jerusalem zu erkennen, denn das von einer oktogonalen Kuppel
überwölbte, dreistöckige Gebäude83 soll eine Nachbildung der Grabeskirche
Christi gewesen sein.84 Am 5. Mai 1069 bestätigte Papst Alexander II. (1061-
1073) das Salvatorkloster in Toul, das Bischof Udo von Toul (1054-1061), Leos

Nachfolger auf dem Touler Bischofssitz, gegründet hatte.8' Mehrere Kirchen
beziehungsweise Altäre zu Ehren des Salvators sollte Papst Urban II. 108 8—

1099) auf seiner Reise durch Prankreich 1095/96 weihen,86 als er sich um die

Pörderung der Klosterreform bemühte und auf der Synode von Clermont am

27. November 1095 zum ersten Kreuzzug aufrief, um die heiligen Stätten in
Jerusalem von den Ungläubigen zu befreien. Gerade bei ihm wird deutlich, dass

die Salvatorverehrung auch mit der Kirchenreform, der Verehrung des Heiligen

Grabes und der Kreuzzugsbewegung verbunden war. Auch in der Diözese
Konstanz ist ein merklicher Anstieg der Kultbelege festzustellen. Hier weisen
die Christuspatrozinien an den Reformklöstern Muri (1064), Petershausen (1094

dung bis zum Ende des freiherrlichen Klosters (724-1427), in: Die Kultur der Abtei Reichenau,
Bd. 1, München 1924, S. 121. Tüchle datiert wie Beyerle die Reichenauer Altarweihe auf den

24. November 1049.
81 Benz, Karl Josef: Untersuchungen zur politischen Bedeutung der Kirchweihe unter Teilnahme

der deutschen Herrscher im hohen Mittelalter (Regensburger historische Forschungen, Bd. 4),
Kallmünz/Oberpfalz 1975, S. 103 mit Anm. 71.

82 Die Nachricht bezieht sich auf die Stiftung einer Sonntagsmesse auf den Fronaltar der mittle¬

ren Kapelle: «Ssmi Salvatoris, den hobest Leo gewihet het.» Streich, Gerhard: Burg und Kirche

während des deutschen Mittelalters. Untersuchungen zur Sakraltopographie von Pfalzen,
Burgen und Herrensitzen (Vorträge und Forschungen, Sonderband 29, Teil II), Sigmaringen
1984, S. 584, Anm. 192. - Barth, Médard: Handbuch der elsässischen Kirchen im Mittelalter,
Bruxelles 1980, Sp. 481-482. - Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 260. - Pfleger, Luzian: Der Kult
Leos IX. im Elsass, in: Archiv für elsässische Kirchengeschichte 10, 1935, S. 79-105, hier S. 87.

83 Siehe die Rekonstruktion von R. Will bei Streich (vgl. Anm. 82), S. 586.

84 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 260. - Streich (vgl. Anm. 82), S. 587. Die Kapelle wurde zwar
erst gegen Ende des 12. Jahrhunderts erbaut, doch geht das Patrozinium möglicherweise auf die
Übertragung des Titels der von Leos Vater, Graf Hugo IV. von Egisheim (gest. 1043), erbauten
früheren Burgkapelle auf die staufische Pfalzkapelle zurück. Zu Graf Hugo IV. von Egisheim
siehe Legi (vgl. Anm. 31), S. 41-43.

85 Oediger, Friedrich Wilhelm: Steinfeld. Zur Gründung des ersten Klosters und zur Verwandt¬
schaft der Grafen von Are und Limburg, in: Aus Geschichte und Landeskunde. Forschungen
und Darstellungen. Franz Steinbach zum 65. Geburtstag gewidmet, Bonn i960, S. 40.

86 Weihe der Klosterkirche von Chirac und des Priorats von Le Monastier. Brakel (vgl. Anm. 47),
S. 296. 1095 weihte Urban II. den Hochaltar der durch einen Brand zerstörten Klosterkirche
St. Martialis in Limoges zu Ehren des Salvators. In der von ihm für das Kloster ausgestellten
Bulle betont der Papst, dass er nicht nur den Hochaltar, sondern auch die Kirche zu Ehren des

Erlösers geweiht habe. Von Limoges begab er sich nach Charroux, wo ein Altar der Klosterkirche

den Titel des Salvators erhielt. Brakel (vgl. Anm. 47), S. 296.

24



und 1134), Zwiefalten (1156) und Rheinau (1167 und 1210) auf den Einfluss der

Reformer auf den Salvatorkult hind7

Christus, der Erlöser, wurde in Schaffhausen in den ersten hundert Jahren

als Hauptpatron des Benediktinerklosters verehrt, auch wenn der Salvator-

titel gelegentlich in Verbindung mit allen Heiligen erscheint.88 Erst Anfang des

14. Jahrhunderts wird er durch den alleinigen Titel Allerheiligen verdrängt. Die
Salvatorverehrung hat nicht nur im Reliquienkult, sondern auch in einem als

«grosser Gott von Schaffhausen» bekannten, kolossalen Kruzifixus8' und
selbstverständlich auch in der Liturgie ihren Ausdruck gefunden. Nach Angabe der
ältesten für Schaffhausen geschriebenen Kaiendarien90 wurden fast alle Hoch-
und Herrenfeste mit der Feier der Vigil und Oktav begangen.91

Heilige Dreifaltigkeit
Die Verehrung der Hl. Dreifaltigkeit hat sich in den ersten Jahrhunderten des

Christentums vor allem in der Auseinandersetzung mit dem Arianismus
entwickelt.92 Das Dreifaltigkeitspatrozinium ist erst im frühen Mittelalter bei Klöstern

in Frankreich und Italien bezeugt und geht höchstwahrscheinlich auf die

Einführung des Dreifaltigkeitsfestes und der Dreifaltigkeitsliturgie (Votivmesse
und Stundengebet) in den Benediktinerabteien Aniane, Baume-les-Messieurs
und Cluny zurück.93 Im Bistum Konstanz wird vor dem 11. Jahrhundert nicht
eine einzige Kirche nach der Hl. Dreifaltigkeit benannt. Die frühesten Spuren
der Dreifaltigkeitsverehrung sind die Weihe eines Altars in St. Gallen zu Ehren

87 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 82.

88 In der urkundlichen Uberlieferung wird das Kloster fast ausschliesslich «monasterium sancti
salvatoris» genannt. Siehe die Kultbelege bei Schudel (vgl. Anm. 2), S. 1490.

89 Der ca. 7 Meter grosse, aus Holz geschnitzte Kruzifixus wurde am 30. Juli 1447 im Auftrag Abt
Berchtolds III. Wiechser (1442-1466) im Münster angebracht und nach Einführung der
Reformation 1529 entfernt. Nach Frauenfelder (vgl. Anm. 6), S. 70, soll er am westlichen Chorbogen
über dem Lettner gehangen haben. Dazu auch Wüscher-Becchi, Enrico: Die Abtei Allerheiligen

zu Schaffhausen, Basel 1917, S. 86-87, un<^ ausführlich Frauenfelder, Reinhard: Der grosse
Gott von Schaffhausen, in: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 22,
1962, S. 48-52.

90 Stadtbibliothek Schaffhausen, Ministerialbibliothek, Min. 95, Schaffhausen, 1111-1124, Szkiet

(vgl. Anm. 64), S. 163-166, 192-193, und Gamper/Knoch-Mund/Stähli (vgl. Anm. 50), S. 216;
Min. 97, Schaffhauser Missale der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts, Gamper/Knoch-Mund/
Stähli (vgl. Anm. 50), S. 221; Zentralbibliothek Zürich, Ms. Rh. 85, Psalter mit Kalendar, Can-
tica und Litaneien aus Schaffhausen von 1253, Mohlberg (vgl. Anm. 64), S. 198, Nr. 453; Ms.
Rh. 28, vollständiges monastisches Brevier des 13./14. Jahrhunderts, Mohlberg (vgl. Anm. 64),
S. 172, Nr. 395; Ms. Rh. 167, Psalter aus dem 14. Jahrhundert aus Kloster Allerheiligen, Mohlberg

(vgl. Anm. 64), S. 244, Nr. 539.

91 Es sind die Herrenfeste der Nativitas (25. Dezember) mit Vigil (24. Dezember), Circumcisio
(1. Januar), Epiphania (6. Januar) mit Vigil (5. Januar) und Octav (13. Januar), Resurrectio
(27. März), Inventio Crucis (3. Mai), Ascensio (5. Mai) und Exaltatio Crucis (14. September).

92 Rahner, Hugo: Dreifaltigkeit, in: Lexikon für Theologie und Kirche (LThK), Bd. 3, 1959,
Sp. 550-551.

93 Browe, Peter: Zur Geschichte des Dreifaltigkeitsfestes, in: Archiv für Liturgiewissenschaft
1, 1950, S. 65-81, besonders S. 67-69. - Dürig, Walter: Dreifaltigkeitsfest, in: LThK 3, 1959,
Sp. 562.

25



der Trinität in der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts94 sowie die möglicherweise

auf burgundisch-lothringische Reformströmungen zurückgehende Feier
der Trinitätsmesse in Einsiedeln (Ende des 10. Jahrhunderts)95 und des

Dreifaltigkeitsfestes im Jahre 1030 auf der Reichenau.'6 Dies ändert sich im Verlauf
der monastischen und kirchlichen Erneuerungsbestrebungen, insbesondere nach

dem Ausbruch des Investiturstreits im 11. und 12. Jahrhundert. Die von
Hermann Tüchle zusammengestellten Dedikationsbelege97 stammen fast ausschliesslich

von schwäbischen Reformklöstern und dokumentieren damit die besondere

«parteipolitische» Bedeutung, die das Patrozinium im Machtkampf zwischen
den Anhängern des Papstes und des Königs gewann. Es handelt sich um das

Chorherrenstift Sindelfingen (1083),98 die Benediktinerklöster Klosterreichenbach

(1085)," Alpirsbach (1093),100 St. Blasien (1108, 1118-1127),101 Zwiefalten

94 «Continuatio casuum s. Galli. Quam (capellam) cum ad integrum perduxisset, aras quatuor in
eadem capella constructas, unam s. Trinitati, alteram in honorem s. Crucis consecrari fecit», in:

MGH SS 2, S. 151. - Browe (vgl. Anm. 93), S. 68.

95 Browe (vgl. Anm. 93), S. 68, Anm. 29.

96 Bäumer, Suitbert: Geschichte des Breviers, Freiburg i. Br. 1895, S. 347. - Klaus, Adalbert:

Ursprung und Verbreitung der Dreifaltigkeitsmesse, Werl 1938, S. 122.

97 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 82.

98 Das um 1066 von Graf Adalbert von Calw gegründete und zum Hirsauer Reformkreis gehö¬

rende Chorherrenstift Sindelfingen wurde am 4. Juli 1083 von den beiden treuen Anhängern
Papst Gregors VII., Erzbischof Gebhard von Salzburg (1010-1088) und Bischof Adalbero von
Würzburg (1010-1090), zu Ehren der hl. Dreifaltigkeit, des Hl. Kreuzes, der Gottesmutter
Maria und des hl. Martin geweiht. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 22 (Nr. 39). Die Konsekration der

Krypta erfolgte am 25. Oktober 1090 ebenfalls auf den Titel der hl. Dreifaltigkeit, des Hl. Kreuzes,

der Gottesmutter Maria und Johannes des Täufers durch den Konstanzer Bischof Gebhard

von Zähringen (1084-1110) und in Gegenwart des aus Würzburg vertriebenen Bischofs Adalbero.

Er war Mitgründer des um 1085 gegründeten Klosters Zwiefalten. Bischof Gebhard III.
wurde 1089 von Papst Urban II. zum apostolischen Legaten für Deutschland ernannt. Tüchle

(vgl. Anm. 64), S. 24 (Nr. 46).

99 Die Weihe der ebenfalls ebenfalls von Hirsau aus errichteten Mönchsniederlassung Klosterrei¬
chenbach fand am 11. September 1085 nur wenige Monate nach dem Tod Gregors VII. (25. Mai
1085) zu Ehren der hl. Dreifaltigkeit, des Hl. Kreuzes, Marias und des Reformheiligen Papst

Gregors d. Grossen statt. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 22-23 (Nf- 41)- ~ Meyer, Fredy: Sankt

Pelagius und Papst Gregor der Grosse. Ihre Verehrung im Bistum Konstanz (FOLG, Bd. 47),

Freiburg i. Br./München 2002, S. 248.

100 Am 16. Januar 1095 wurde die noch kleine Kirche (oratorium) des Schwarzwaldklosters

Alpirsbach, dessen erste Mönche aus dem Reformzentrum St. Blasien kamen, von Bischof
Gebhard III. von Konstanz auf den Titel der hl. Dreifaltigkeit, des Hl. Kreuzes, Mariens sowie
des Vaters der Mönche und Reformheiligen Benedikt geweiht. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 26

(Nr. 54).

101 1108 wurde die neu erbaute Klosterkirche des einflussreichen Reformklosters von Bischof
Gebhard III. von Konstanz und Bischof Hezilo von Havelberg der hl. Dreifaltigkeit, der

Jungfrau Maria sowie den Heiligen Blasius und Vincentius geweiht. Tüchle (vgl. Anm. 64),
S. 29 (Nr. 67). Die Verehrung des um 304 in Saragossa als Märtyrer gestorbenen hl. Vincentius

gehört zu den von Papst Leo IX. besonders geförderten Heiligenkulten. Brakel (vgl. Anm. 47),
S. 307-308. Die Abtskapelle in St. Blasien wurde zwischen 1118 und 1127 durch Bischof
Ulrich I. von Konstanz zu Ehren der hl. Dreifaltigkeit, der Heiligen Johannes Baptista und

Evangelist und Ägidius geweiht. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 36-37 (Nr. 87). Der Kult des zu den

Reformheiligen gehörenden provenzalischen Einsiedlers und Klostergründers Ägidius (geb.

um 640, gest. um 720) wurde besonders von Cluniazensern gefördert und seit dem Ende des

11. Jahrhunderts vor allem in Südwestdeutschland verbreitet. Am Festtag des hl. Ägidius, dem

26



(i 109,102 1120,103 1121,104 1141),105 St. Peter (1113),106 Petershausen (1134 und
1161),107 Rheinau (ii6y)'°s und Weingarten (1182),109 die mit der gregorianischen

1. September, besuchte Papst Urban II. auf seiner Reise durch Südfrankreich «brennend von
übergroßer Verehrung zum hl. Ägidius» die nach diesem benannte Abteikirche in St. Gilles bei
Nîmes. Brakel (vgl. Anm. 47), S. 297. - Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 32-34.

102 Das um 1085 von den beiden schwäbischen Grafen Kuno und Liutold von Achalm mit Unter¬

stützung Abt Wilhelms von Hirsau gegründete Reformkloster wurde am 9. September 1109

vom Konstanzer Bischof Gebhard III. auf den Titel der hl. Dreifaltigkeit, des hl. und
siegreichsten Kreuzes sowie der Jungfrau und Gottesmutter Maria geweiht. Tüchle (vgl. Anm. 64),
S. 29-31 (Nr. 68).

103 Am 18. September 1120 war die Weihe der Abtskapelle in Zwiefalten durch Bischof Ulrich von
Konstanz auf den Titel der hl. Dreifaltigkeit, des siegreichen Hl. Kreuzes, der Gottesmutter
Maria sowie der Heiligen Michael, Nikolaus und Benedikt durch Bischof Ulrich I. von
Konstanz. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 32 (Nr. 76). Die Heiligen Nikolaus und Benedikt gehören zu
den beliebtesten Patronen der gregorianischen Reformbewegung. Zimmermann (vgl. Anm. 74),
Teil 2, S. 24-30. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 287-288. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 287-289.

104 7. Oktober 1121: Weihe der Krankenhauskapelle in Zwiefalten zu Ehren der hl. Dreifaltig¬
keit, des hl. und siegreichsten Kreuzes, der Gottesmutter Maria sowie der Heiligen Johannes
Baptista und Evangelist durch Bischof Ulrich I. von Konstanz. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 33

(Nr. 77). Zur Verehrung der beiden zuletzt genannten Heiligen als Reformpatrone siehe

Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 13-18.

105 Am 6. Januar 1141 fand die Weihe einer Kirche in Zwiefalten zu Ehren der hl. Dreifaltigkeit,
des hl. und siegreichsten Kreuzes, der Jungfrau und Gottesmutter Maria und aller Heiligen
durch Kardinalbischof Dietwin von Porto-Santa Rufina und Bischof Ulrich I. von Konstanz
statt. Dietwin war Abt von Gorze und päpstlicher Legat beim zweiten Kreuzzug. Tüchle (vgl.
Anm. 64), S. 41-42 (Nr. 100).

106 Das nach Ausbruch des Investiturstreits von Weilheim bei Kirchheim unter Teck nach St. Peter
im Schwarzwald verlegte Zähringer Haus- und Reformkloster war ein wichtiger Stützpunkt
der gregorianischen Reformbewegung. Die Abtei wurde nach ihrer Vollendung am 30.
September 1113 unter Teilnahme Abt Ottos von Rheinau (1106/1111-1113) von Bischof Wido von
Chur der hl. Dreifaltigkeit, dem siegreichsten Kreuz, dem Apostel Petrus und allen Heiligen
geweiht. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 32 (Nr. 71).

107 Das bischöflich-konstanzische Eigenkloster Petershausen wurde unter Bischof Gebhard III.
(1084-1110) durch Berufung von Hirsauer Mönchen im Geiste der Consuetudines Hirsau-
gienses reformiert. Am 27. August 1134 fand die Weihe eines neu erbauten Grabmals für den

heiliggesprochenen Klostergründer Bischof Gebhard I. zu Ehren Christi, des heiligsten Kreuzes,

Marias und insbesondere der Heiligen Gebhard und Benedikt statt. Tüchle (vgl. Anm. 64),
S. 40 (Nr. 97). Am 8. Dezember 1161 weihte Bischof Hermann von Konstanz die neben dem
Krankenbau neu errichtete Marienkapelle zu Ehren der hl. Dreifaltigkeit sowie des heiligsten
und siegreichsten Kreuzes. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 48 (Nr. 119).

108 Die Einführung der Hirsauer Reformen im Kloster Rheinau fand vermutlich unter dem aus
Petershausen stammenden Mönch Cuono und Abt Otto (1106/1111—1113), einem Schüler
Wilhelms von Hirsau, statt. Abt Otto nahm 1113 an der Weihe der Klosterkirche von St. Peter
teil. Steinmann, Judith/Stotz, Peter: Rheinau, in: HS 3, 1,2, S. 1101-1165, hier S. no4-iio5und
1131. Am 29. Juni 1167 weihte Bischof Otto von Konstanz (1165-1174) eine Kirche auf den
Titel der hl. Dreifaltigkeit und der sieben Geheimnisse aus dem Leben Jesu (Geburt, Taufe,
Passion, Bestattung, Auferstehung, Himmelfahrt, Wiederkunft) sowie des siegreichsten Kreuzes,
Salvators, der Gottesmutter Maria, Michaels und aller himmlischen Heerscharen. Tüchle (vgl.
Anm. 64), S. 50 (Nr. 124).

109 Das Kloster Weingarten wurde unter dem aus Hirsau kommenden Abt Walicho (1088-1108)
und im Verlauf des 12. Jahrhunderts durch drei weitere Abte Hirsauer Herkunft reformiert.
Spahr, Gebhard: Weingarten, in: Germania Benedictina, Bd. 5, St. Ottilien 1975, S. 622-623.
Am 12. November 1182 wurde die Klosterkirche von Bischof Berthold von Konstanz auf den
Titel der hl. Dreifaltigkeit, des heiligsten Kreuzes, der Gottesmutter Maria, der himmlischen
Heerscharen und des hl. Martin geweiht. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 56-57 (Nr. 133).

27



Reformbewegung aufs Engste verbunden sind. Der Name der Hl. Dreifaltigkeit
wird in den Weihenachrichten selten allein, sondern zumeist mit dem Titel des

Hl. Kreuzes und der Reformheiligen110 Maria, Johannes Baptista beziehungsweise

Evangelist, Gregor der Grosse, Petrus, Benedikt, Agidius und Nikolaus

genannt.
Die «Hauptpatronate» dürfen nicht bloss als «formelhafte» Weihe an Gott

oder Christus betrachtet werden, wie Hermann Tüchle annimmt.111 Sie werden
wie die Reformheiligen Benedikt, Gregor der Grosse oder Peter und Paul nach

dem Ausbruch des Investiturstreits zum Autoritätspatrozinium112 und demonstrativen

Parteizeichen der Reformanhänger, das Solidarität mit Rom, Orientierung

am Primat des Papstes und Unterwerfung unter die Autorität des Papstes
als vicarius Christi signalisiert. Das Patrozinium von Schaffhausen ist nach der

Weihe des Klosters St. Blasien im Jahre 1036 zu Ehren der Hl. Dreifaltigkeit, der

Gottesmutter Maria, der Heiligen Blasius und Vincentius113 einer der frühesten

Dedikationsbelege zu Ehren der Trinität im Bistum Konstanz. Es kann sicherlich
nicht als Autoritätspatrozinium interpretiert werden, da die Abtei etliche Jahre

vor dem Ausbruch des Investiturstreits gegründet beziehungsweise geweiht
wurde. Dennoch ist Reformeinfluss nicht auszuschliessen. Dies ergibt sich aus

einem ganz ähnlichen Dedikationsbeispiel, nämlich dem Patrozinium der Unterkirche

der Abtei Münsterschwarzach, die 1047, nur zwei Jahre vor der Schaff-
hauser Gründung, von der lothringischen Abtei Gorze aus reformiert wurde.114

Das Oratorium wurde 1069 nicht nur auf den Titel der Hl. Dreifaltigkeit, des

siegreichen Kreuzes und der Gottesmutter Maria, sondern auch des Erzmärty-
rers und Gorzer Reformheiligen Stephan geweiht."5 Sicher, ein direkter Einfluss
des Papstes auf das Patrozinium des Salvatorklosters ist damit nicht nachzuweisen.

Die an Münsterschwarzach und den schwäbischen Reformklöstern
aufgezeigte Verbindung der Patrozinienwahl mit der Kloster- beziehungsweise
Kirchenreform berechtigt aber dennoch zur Annahme, dass auch in Schaffhausen

ein Zusammenhang mit den Bestrebungen der Reformer, insbesondere Papst
Leos IX., besteht. Es ist auch kaum anzunehmen, dass der in vielfacher Weise um
eine Erneuerung des monastischen und kirchlichen Lebens bemühte"6 und auf

seinen Reisen zahlreiche Kirchen, Kapellen und Altäre konsekrierende römische
Oberhirte"7 dem Kloster der mit ihm verwandten Grafen von Nellenburg «nur»
seinen Segen gegeben hätte.

110 Zum Begriff «Reformpatrozinium»: Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 7-8.

in Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 81: «[...] die sogenannten Hauptpatronate oder Titel (der hl. Dreifal¬

tigkeit, des hl. Kreuzes und der Gottesmutter Maria) [...] geben für die einzelne Weihe nichts
Spezielles an.»

112 Zum Begriff «Autoritätspatrozinium»: Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 7-8.
113 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 15 (Nr. 19).

114 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 7-8.
115 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 7-8.
116 Oberste (vgl. Anm. 29), S. 405-433.
117 Iogna-Prat, Dominique: Léon IX, pape consécrateur, in: Bischoff/Tock (vgl. Anm. 29), S. 3 5 5—

383. Dies ist auch am Beispiel der von Papst Leo beim Besuch seines Neffen Graf Adalbert von

28



Heiliges Kreuz
Bis in die Karolingerzeit spielte die Heiligkreuzverehrung in der westlichen
Christenheit keine dominierende Rolle."8 Eine leichte Zunahme ist im 10.

Jahrhundert festzustellen."9 Es sind unter anderen die Bodenseeklöster St. Gallen und
Reichenau sowie der Bischofssitz Konstanz - im «Einflussbereich der Grafen

von Nellenburg» -,I2° wo der Kult des Hl. Kreuzes Einzug hält. Auf der
Klosterinsel befand sich seit 923/925 eine Doppelreliquie vom Hl. Kreuz und Blut
Christi,121 zu deren Verehrung vermutlich die Rotunde der Heilig-Kreuz-Ka-
pelle am Chorscheitel des Reichenauer Münsters als Nachahmung der Hei-
lig-Grab-Kapelle erbaut worden war.122 Bischof Konrad von Konstanz (934-975)
brachte seinem Hospital Crucelin von einer seiner drei Pilgerfahrten ins Heilige

Land eine wertvolle Kreuzpartikel mit123 und errichtete am Chorscheitel
der Bischofskirche nach dem architektonischen Vorbild der Grabeskirche in
Jerusalem die Rundkirche des hl. Mauritius, in der sich ausser einer Kopie des

Grabes selbst wahrscheinlich auch eine Heilig-Grab-Reliquie befand. Bei den

ottonischen Königen und Kaisern galt noch die Heilige Lanze, in deren Blatt ein

Nagel vom Kreuz Christi eingelassen ist,124 als kostbarste Reichsreliquie.'25 Das

Regensburger Sakramentar zeigt, wie Heinrich IL bei seiner Krönung (1002) die
beiden Reichsinsignien, das Reichsschwert und die sacra lancea, von zwei Engeln
empfängt.126 Unter den Saliern geht ihre führende Rolle zurück127 und tritt der

Kult des «wahren» Kreuzes in den Vordergrund.128 Eindrucksvollste Beispiele

Calw zu Ehren der Heiligen Maria und Markus geweihten Kirche von Althengstett zu erkennen.

Janssen, Roman: Papst Leo IX., Graf Adalbert von Calw und die Weihe von St. Maria und
Markus in Althengstett, in: Text und Kontext. Historische Hilfwissenschaft in ihrer Vielfalt
(Tübinger Bausteine zur Landesgeschichte, Bd. 18), Stuttgart 2011, S. 59-73.

118 Siehe die Kultbelege bei Frolow, Anatole: La Relique de la vraie Crôix. Recherches sur le

développement d'un culte (Archives de l'Orient chrétien, Bd. 7), Paris 1961, S. 111. - Schwine-

köper (vgl. Anm. 48), S. 201, 205-206.

119 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 206-207. - Zimmermann (vgl. Anm. 64), Teil 2, S. 94.
120 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 265.

121 Beyerle, Konrad: Aus dem liturgischen Leben der Reichenau, in: Die Kultur der Abtei Reiche¬

nau, München 1925, S. 342-437, hier S. 361-374. - Klüppel, Theodor: Reichenauer Hagiographie

zwischen Walahfried und Berno, Sigmaringen 1980, S. 106-118.

122 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 266. - Zettler (vgl. Anm. 59), S. 180-181. Die Baugeschichte
der Heiligkreuzkapelle ist auch nach den archäologischen Untersuchungen von Zettler nicht

ganz geklärt. Nach ihm ist ein Zusammenhang mit der Reliquienankunft von 923/925 zu
vermuten, doch könnte die Rotunde auch auf einer vorherigen Kapelle erbaut worden sein.

123 Maurer, Helmut: Konstanz als ottonischer Bischofssitz. Zum Selbstverständnis geistlichen
Fürstentums im 10. Jahrhundert (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte,
Bd. 39. Studien zur Germania Sacra, Bd. 12), Göttingen 1973, S. 62. - Maurer, Helmut: Konstanz

im Mittelalter. 1. Von den Anfängen bis zum Konzil, Konstanz 1989, S. 74-75.
124 Goetz, Hans-Werner: Heilige Lanze, in: LMA, Bd. 4, 1989, Sp. 2020-2021.
125 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 220-221.
126 Regensburger Sakramentar (zwischen 1002 und 1014), Bayerische Staatsbibliothek München,

Clm 4456, fol. 1 ir.
127 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 210, 220-221. - Schreiner, Klaus: Rituale, Zeichen, Bilder. For¬

men und Funktionen symbolischer Kommunikation im Mittelalter. Festschrift Klaus Schreiner

zum 80. Geburtstag, Köln, Weimar, Wien 2011, S. 51.
128 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 224-247.

29



dafür sind die Anbringung eines Kreuzes auf der Stirnplatte der Reichskrone129

und das Reichskreuz, das Konrad II. zur Aufbewahrung der Heiligen Lanze und
einer kostbaren Reliquie vom Wahren Kreuz Christi130 anfertigen liess, die er in
den Jahren 1027/1029 durch Vermittlung seines Gesandten Graf Mangold von
Donauwörth vom byzantinischen Kaiser Konstantin III. erhalten hatte.13' Durch
den Erwerb dieser Kreuzpartikel, deren Grösse alle bis dahin im Westen bekannten

Splitter vom lignum sanctae cruris übertraf,'32 erfuhr der Kult des Heiligen
Kreuzes unter Konrad II. einen starken Aufschwung. Die Ursachen führt Schwi-

neköper unter anderem'33 auf die Verwandtschaft der Salier mit den Grafen von
Metz und den Grafen Egisheim-Dagsburg zurück,'34 die die Kreuzverehrung
des lothringischen Reformmönchtums rezipiert und weiter vermittelt hatten.1"

Grosse Bedeutung an der weiteren Kultentwicklung fällt Papst Leo IX.
zu.'36 Er hat den Kreuzeskult nicht nur innerhalb seiner eigenen Grafenfamilie,

sondern auch in der weiteren Verwandtschaft gefördert, zu der ausser den
Grafen von Donauwörth, Calw, Achalm, Kyburg und anderen Familien des

süddeutschen Hochadels auch die Grafen von Nellenburg gehören.'37 Papst
Leo IX. war ein grosser Verehrer des Hl. Kreuzes.'38 Dies geht sowohl aus

seiner Lebensbeschreibung als auch aus zahlreichen Dedikationsnachrichten
hervor. Nach Aussage der Vita Leonis IX. papae'i9 war der Leib des
neugeborenen Kindes vollständig «mit kleinen Kreuzesmalen» übersät und wies
schon dieses Wunder auf die grosse Kreuzverehrung des künftigen Papstes

129 Staats, Reinhart: Die Reichskrone. Geschichte und Bedeutung eines europäischen Symbols,
Kiel 2006. Zur Frage der Entstehung der Reichskrone und des Stirnkreuzes siehe Schwineköper
(vgl. Anm. 48), S. 239, Anm. 237.

130 Toussaint, Gia: Die Kreuzreliquie und die Konstruktion von Heiligkeit, in: Bleumer, Hartmut
u. a. (Hrsg.): Zwischen Wort und Bild. Wahrnehmungen und Deutungen im Mittelalter, Köln,
Weimar, Berlin 2010, S. 33-77, hier S. 43-45.

131 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 224-233. - Wolfram, Herwig: Die Gesandtschaft Konrads II.
nach Konstantinopel (1027/29), in: Mitteilungen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung

100, 1992, S. 167-168.

132 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 227-228.
133 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 248.

134 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 222. Adelheid, die Mutter Kaiser Konrads II. (1024-1039),
entstammte dem Geschlecht der Grafen von Metz. Ihr Bruder, Graf Gerhard von Metz, war
mit Eva, der Schwester Kunigundes, der Gemahlin Heinrichs II., verheiratet. Zu den genealogischen

Beziehungen Hlawitschka, Eduard: Die Anfänge des Hauses Habsburg-Lothringen.
Genealogische Untersuchungen zur Geschichte Lothringens und des Reiches im 9., 10. und
11. Jahrhundert (Veröffentlichungen der Kommission für Saarländische Landesgeschichte und
Volksforschung, Bd. 4), Saarbrücken 1969, S. 88-89.

135 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 221-224, 247-248.
136 Schwineköper bezeichnet ihn als «ein Bindeglied zu der religiösen Haltung der beiden deut¬

schen Kaiser Konrad II. und Heinrich III.». Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 249.

137 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 249-257. - Maurer (vgl. Anm. 10), S. 291.
138 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 275-276. - Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 250. - Munier (vgl.

Anm. 47), S. 283.

139 Krause, Hans-Georg: Die Touler Vita Leos IX. (Monumenta Germaniae Historica. Scriptores
Rerum Germanicarum in usum scholarum, Bd. 70), Hannover 2007.

30



hin.140 In seiner Jugend wurde er durch die Berührung mit dem Kreuzstab des

hl. Benedikt von einer todbringenden Krankheit geheilt, weshalb seine Eltern
als Dank das Heiligkreuzkloster in Woffenheim gründeten.141 Bei seinem ersten

Besuch in Deutschland weihte er am 29. Juni 1049 in Köln in Gegenwart
Kaiser Heinrichs III. den Kreuzaltar der Kirche St. Maria im Kapitol.142 In
Trier und Metz wurden von ihm die Hauptaltäre der Stiftskirche St. Paulin143

beziehungsweise der neuen Klosterkirche St. Arnulf144 unter anderem auf den

Titel des Hl. Kreuzes konsekriert. Bei seinem Besuch in Altorf schenkte er dem

von seinem Vater, Graf Hugo IV., gegründeten Familienkloster unter anderem
eine Reliquie vom Hl. Kreuz.145 Der Besuch in Busendorf im Oktober 1049

und in Woffenheim am 18. November 1049 stand ebenfalls im Zeichen der

Kreuzverehrung. Im lothringischen Busendorf bestätigte er das Patrozinium
des Heilig-Kreuz-Klosters, das Graf Adalbert von Metz, ein Verwandter von
ihm, um 1033 gegründet hatte.146 Das von seinen Eltern gestiftete Kloster Wof-
fenheim/Heiligkreuz beschenkte er mit einer Reliquie des hl. Bartholomäus
und einer Partikel vom Hl. Kreuz.'47 Die möglicherweise unter persönlicher
Mitwirkung des Papstes verfasste Urkunde'48 ist besonders bemerkenswert, da

sie in der Arenga an das Hl. Kreuz gerichtet ist und der Text mehrfach durch
die Anrufung des Hl. Kreuzes unterbrochen wird.'49 In Donauwörth weihte er

am 3. Dezember 1049 das von Graf Mangold von Dillingen um 1040 gegründete

Kloster auf den Titel des Hl. Kreuzes und rekondierte eine Kreuzreliquie,
die Mangold als Gesandter des Kaisers aus Konstantinopel überführt hatte.'50

Der oben genannte Schaffhauser Kreuzaltar enthielt zahlreiche Reliquien:
einen Splitter vom Hl. Kreuz, Reliquien der Heiligen Stephanus, Innozenz,
Pankratius, Cyriak, Mauritius, Blasius, Bonifatius, Papst Leo IX. und vieler

140 Krause (vgl. Anm. 139), S. 92-93. - Goullet, Monique: La Vie de Léon IX par le Pseudo-Wibert,
un clair-obscur hagiographique, in: Bischoff/Tock (vgl. Anm. 29), S. 187-203, hier S. 192-193.

- Brakel (vgl. Anm. 47), S. 243, 276. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 263.

141 Pfleger (vgl. Anm. 82), S. 82. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 244, 263-264.

142 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 251. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 270. - Iogna-Prat (vgl. Anm. 117),
S. 379.

143 7. September 1049: Konsekration des Hauptaltars der Stiftskirche St. Paulin in Trier zu Ehren
des Hl. Kreuzes und des hl. Clemens. Iogna-Prat (vgl. Anm. 117), S. 379.

144 11. Oktober 1049: Konsekration des Hauptaltars der Klosterkirche St. Arnulf in Metz. Iogna-Prat
(vgl. Anm. 117), S. 379. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 256-257. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 271.

145 Notitiae Altorfenses I und II, in: MGH SS 15,2, S. 992-995. - Pfleger (vgl. Anm. 82), S. 82. -
Brakel (vgl. Anm. 47), S. 261. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 273. - Iogna-Prat (vgl. Anm. 117),
S. 379-380.

146 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 257. - Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 223-224, 259-260. - Munier
(vgl. Anm. 47), S. 272. - Iogna-Prat (vgl. Anm. 117), S. 380. Anlass der Klostergründung soll
eine Kreuzreliquie gewesen sein, die Adalbert von einer 1028/29 unternommenen Pilgerfahrt
ins Heilige Land mitgebracht hatte. Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 223-224.

147 Bloch (vgl. Anm. 29), S. 255. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 263.

148 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 259. - Fichtenau, Heinrich: Arenga, in: Mitteilungen für Osterreichi¬
sche Geschichtsforschung, Ergänzungsband 18, 1957, S. 103, Nr. 198.

149 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 264 mit Anm. 136. - Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 252-253, 258.

150 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 265. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 277. - Iogna-Prat (vgl. Anm. 117),
S. 380. - Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 227, 266-267.

31



anderer Heiliger.1'1 Sein Standort könnte sich nach der Altaranordnung früh-
und hochmittelalterlicher Kirchenbauten1'2 etwa in der Mitte des Langhauses
befunden haben.1'3 Ebenso wie der des Heiligkreuzaltars in Allerheiligen IV, dessen

vermutliches Fundament bei Ausgrabungen unter der Leitung Walter Dracks
zwischen 19 51 und 19 5 8 im Laienschiff westlich des chorus minor zum Vorschein

gekommen ist.1'4 Vor dem Altar wurde nach Aufgabe der Krypta die neue Grablege

der Grafen von Nellenburg angelegt, wie sie der Schaffhauser Chronist
Johann Jakob Rüeger noch gekannt und beschrieben hat: Er (Eberhard) «ward
erstlich in der kruft beraben, ward aber aida bald widerum ussgraben und in das

nüw gross münster für des crützes Altar gelegt, da dann sin grabstein vor dem
toufstein noch zuo sehen».'" Wie kaum anders zu erwarten, sind die Herrenfeste
der Kreuzauffindung (inventio s. crucis, 3. Mai) und der Kreuzaufrichtung (exal-
tatio s. crucis, 14. September) in allen Schaffhauser Kaiendarien vermerkt.1'6

Maria
Maria steht in ihrer Rolle als Mutter Jesu, Mittlerin (mediatrix) und Fürsprecherin

den Christen von Anfang an besonders nahe. Aus diesem Grund wurden
ihr schon in der Spätantike die ersten Kirchen geweiht.1'7 Durch die Rezeption
der römischen Liturgie, insbesondere die Einführung der vier Hochfeste Mariä
Reinigung (2. Februar), Empfängnis Jesu/Mariä Verkündigung (25. März), Mariä
Himmelfahrt (15. August) und Mariä Geburt (8. September), und den Reliquienkult

wird die Verehrung der Gottesmutter Maria auch von der fränkischen Kirche
«propagiert».1'8 Eindrücklichstes Beispiel dafür ist der «herrschaftlich geförderte
Marienkult»1" an der Aachener Pfalzkapelle. Die Residenzkirche Karls des Grossen

ist zu Ehren der Gottesmutter Maria und des Erlösers (Salvator) konsekriert.

151 Baumann (vgl. Anm. 10), S. 141-142.
152 Bandmann, Günter: Früh- und hochmittelalterliche Altaranordnung als Darstellung, in: Das

erste Jahrtausend. Kultur und Kunst im werdenden Abendland, Textband 1, Düsseldorf 1962,
S. 371-411.

153 Wüscher-Becchi (vgl. Anm. 89), S. 86. - Hecht (vgl. Anm. 20), S. 286.

154 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 57-58, Beilage 9. - Kleiber, Christoph: Neue Aspekte zur Bauge¬
schichte des Schaffhauser Münsters, in: SBG 73, 1996, S. 157-158.

15 5 Rüeger, Johann Jakob: Chronik der Stadt und Landschaft Schaffhausen, hrsg. vom Histo¬
risch-antiquarischen Verein des Kantons Schaffhausen, Bd. 1, Schaffhausen 1884, S. 245. - Bänteli

(vgl. Anm. 4), S. 58.

1156 Vgl. Anm. 90.
157 In Ephesus, Standort des berühmten Artemistempels, befand sich im 4. Jahrhundert ein Tempel

der Gottesmutter Maria. Vgl. Biedermann, Hermenegild M.: Ephesos, in: LMA, Bd. 3, 1986,

Sp. 2048. Die römische Basilika Santa Maria Maggiore wurde 432-440 auf dem Gipfel des

Esquilin erbaut. Jost, Michael Fr. R: Die Patrozinien der Kirchen der Stadt Rom vom Anfang
bis in das 10. Jahrhundert, Bd. 2: Codex Patrocinium (Horrea. Beiträge zur römischen Kunst
und Geschichte, Bd. 2), Frankfurt am Main 2000, S. 46-49.

158 Guth, Klaus: Geschichtlicher Abriss der marianischen Wallfahrtsbewegungen im deutschspra¬
chigen Raum, in: Beinert, Wolfgang/Petri, Heinrich (Hrsg.): Handbuch der Marienkunde,
Regensburg 1984, S. 732-736, besonders S. 735. - Hecker, Clemens: Die Kirchenpatrozinien
des Kantons Aargau im Mittelalter, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, Beiheft

2, Freiburg i. Ue. 1946, S. 13.

159 Guth (vgl. Anm. 158), S. 736.

32



Unter den zahlreichen Heiltümern des karolingischen Reliquienschatzes befinden
sich auch Marienreliquien, unter anderem Haare, Mantel, Kleid und Bett der
Gottesmutter Maria.160 Nachweislich älteste Marienkirche des Bistums Konstanz
ist die in der vita vetustissima des hl. Gallus für den Anfang des 7. Jahrhunderts

genannte Bischofsbasilika,161 deren Weihe zu Ehren der Mutter Gottes wie beim
Marienmünster auf der Reichenau (816)'62 und bei vielen anderen Marienkirchen
des frühen Mittelalters wahrscheinlich auf das Fehlen einer «großen patrozinien-
bildenden Reliquie»163 zurückzuführen ist. Im 9./10. Jahrhundert strömen durch

Reliquientranslationen die Überreste insbesondere stadtrömischer und italischer

Märtyrer über die Alpen'64 und tritt das Patronat der Gottesmutter Maria hinter
der Wahl «beliebterer» Heiliger zurück.'6' Das ändert sich in dem in der
Kirchengeschichte als «Frühling der Marienverehrung» bezeichneten 11. Jahrhundert.'66
Unter dem Einfluss der scholastischen Mariologie und monastischen Marienmystik,167

insbesondere der intensiven Marienfrömmigkeit des cluniazensischen und

lothringischen Reformmönchtums,'68 entsteht eine neue, innigere Verbundenheit
mit der Gottesmutter,'6' wird Maria zur Schutzpatronin der Reformer und erlebt
der Marienkult einen starken Aufschwung. Dies belegen nicht nur die vielen
cluniazensischen Marienkirchen und -kapeilen'70 und der ausgeprägte Marien-

160 Siehe dazu das karolingische Reliquienverzeichnis und Inventar von 1238/1239, in: Schiffers,
Heinrich: Aachener Heiltumsfahrt. Reliquien, Geschichte, Brauchtum, Aachen 1937, besonders

S. 196.
161 Urkundlich ist sie erstmals im Jahre 780 als Marienkirche («ecclesia sanctae Mariae urbis Con-

stantiae») sicher belegt. Maurer, Helmut: Das Bistum Konstanz, in: HS I, Bd. 2: Erzbistümer
und Bistümer II, 1. Teil, Basel, Frankfurt am Main 1993, S. 41. Walter Berschin hat die Entstehung

der ältesten Gallusvita in das späte 7. Jahrhundert datiert. Schär, Max: Gallus. Der Heilige
in seiner Zeit, Basel 2011, S. 20-25.

162 Die Klosterkirche von Reichenau Mittelzell wurde am 16. August 816 von Abt Heito zu Ehren
der Gottesmutter geweiht. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 9 (Nr. 3).

163 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 1, S. 45.
164 Prinz, Friedrich: Stadtrömisch-italische Märtyrerreliquien und fränkischer Reichsadel im

Maas-Moselraum, in: Historisches Jahrbuch 97, 1967, S. 1-25. - Röckelein, Hedwig:
Reliquientranslationen nach Sachsen im 9. Jahrhundert. Uber Kommunikation, Mobilität und
Öffentlichkeit im Frühmittelalter, Stuttgart 2002. Für das Bistum Konstanz und den

Bodenseeraum: Meyer, Fredy: Reliquientranslationen und Heiligenkulte im Bodenseeraum im frühen
Mittelalter, in: Meyer (vgl. Anm. 99), S. 6-15, 286-310.

165 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 1, S. 44-45, Teil 2, S. 18-19.
166 Le Goff, Jacques: Die Geburt Europas im Mittelalter, München 2004, S. 144: «Der Marien¬

kult stand im Herzen der Kirchenreform zwischen dem 11. und 12. Jahrhundert.» - Beissel,

Stephan: Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland während des Mittelalters. Unveränderter

Nachdruck der 1. Auflage von 1909, Darmstadt 1972, S. 195-214.
167 Görecka, Marzena: Das Bild Mariens in der deutschen Mystik des Mittelalters (Deutsche

Literatur von den Anfängen bis 1700, Bd. 29), Bern 1999, S. 74-96, besonders S. 74-80, 95-96
(Aufbruch der Marienverehrung im 11. Jahrhundert).

168 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 18-19. ~ Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 85. - Lange, Chris¬

toph: Das Ezzo-Lied in der Vorauer Uberlieferung. Text, Ubersetzung, Kommentar (Erlanger
Studien, Bd. 133), Erlangen, Jena 2005, S. 28. - Görecka (vgl. Anm. 167), S. 76.

169 Görecka (vgl. Anm. 167), besonders S. 95.

170 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 19, Anm. 79.

33



kult in der cluniazensischen Liturgie,171 sondern auch die zahlreichen Klöster,
Landkirchen und Kapellen, die unter dem Einfluss der monastischen und
kirchlichen Reformbewegung der Gottesmutter Maria geweiht worden sind.172 Es sind
bezeichnenderweise die schon oben genannten schwäbischen Reformklöster, die
auch dem Schutz der Gottesmutter unterstehen und damit die grosse Verehrung
widerspiegeln, die Maria in den schweren Krisenzeiten des Investiturstreits von
den Anhängern des Papsttums erfährt. Auch im Reliquienkult kommt die starke

Mariendevotion zum Ausdruck. Bis zum 11. Jahrhundert werden Marienreliquien
bei Kirch- und Altarweihen im Bistum Konstanz nur selten niedergelegt.'73 Nach
Ausbruch des Investiturstreits jedoch und im Verlauf des 12. Jahrhunderts nimmt
die Rekondierung sogenannter Kontaktreliquien aus dem Leben der Gottesmutter

als Unterpfand himmlischen Beistands bei den Reformklöstern174 sowie neuen
Orden der Zisterzienser'7' und Prämonstratenser'76 wesentlich zu.'77

Im kultgeschichtlichen Kontext der im 11. Jahrhundert aufblühenden
Marienverehrung ist auch die ausgeprägte Marienfrömmigkeit Leos IX. zu sehen. Der
Papst hat sich nicht nur mit kirchenpolitischen Entscheidungen und Klosterprivilegien

für das Reformmönchtum eingesetzt, sondern darüber hinaus auch durch

171 Schreiber, Georg: Gemeinschaften des Mittelalters. Recht und Verfassung, Kult und Frömmig¬
keit (Georg Schreiber: Gesammelte Abhandlungen, Bd. i), Regensburg 1948, S. 143, 166 und

410. - Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 18-19. Zur cluniazenischen Marienverehrung:
Görecka (vgl. Anm. 167), S. 76.

172 Auf lothringischen Reformeinfluss geht höchstwahrscheinlich das Marienpatrozinium der

1047 von Gorze aus reformierten Abtei Münsterschwarzach zurück, auch wenn der Weihetitel

erst im Spätmittelalter überliefert ist. Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 1, S. 59. - Kengel,
Rainer: Die Patrozinien der Abtei Münsterschwarzach, in: Mainfränkisches Jahrbuch 3, 1951,
S. 272-280, hier S. 276.

173 Es handelt sich um die nach 990 Maria und Laurentius geweihte Kapelle in Lipbach bei

Uberlingen, Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 13 (Nr. 15), und die zwischen 1034 und 1046 ebenfalls

zu Ehren der Heiligen Maria und Laurentius konsekrierte Memorialkirche der Grafen von
Nellenburg auf dem Friedhof des Klosters Reichenau. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 16-17 (Nr. 24).
In Lipbach wird eine Partikel vom Kleid Mariens - «scilicet veste eius» - eingeschlossen. Die
bei der Konsekration der Laurentiusbasilika rekondierte Kontaktreliquie wird nicht näher
bezeichnet.

174 Tüchle (vgl. Anm. 64): Sindelfingen 1083 (Nr. 39); Klosterreichenbach 1085 (Nr. 41); Peters¬

hausen 1093, 1134 (Nr. 52, 97); Zwiefalten 1103, 1109, 1121, 1141, 1157 (Nr. 58, 68, 77, 100,

115); Blaubeuren 1124 (Nr. 82); Rheinau 1167 (Nr. 124); Fraumünster Zürich 1170 (Nr. 126);

Weingarten 1182, i2i7(Nr. 133, 147).

175 Salem 1179, Tüchle (vgl. Anm. 64), Nr. 130.
176 Weissenau 1172, 1185. Tüchle (vgl. Anm. 64), Nr. 127, 134.

177 Beissel (vgl. Anm. 166), S. 195-214. - Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 19. - Görecka (vgl.
Anm. 174), S. 80-90, 95-96.

34



Kirch- und Altarweihen178 und den Reliquienkult179 der Verehrung der Gottesmutter

Maria als Patronin der monastischen und kirchlichen Reformbewegung
wichtige Impulse gegeben.180

Der Name der Gottesmutter im Weihetitel des Salvatorklosters kann
selbstverständlich noch nicht als Zeichen seiner späteren Zugehörigkeit zur
gregorianischen Reformpartei interpretiert werden. Er weist aber auf den vom Papst
nachdrücklich geförderten Marienkult der religiösen Erneuerungsbewegung hin,
die auch die Frömmigkeit Eberhards von Nellenburg geprägt hat und einige
Jahre später in seiner Pilgerreise nach Santiago de Compostela181 und in seinem

sich vermutlich daran anschliessenden Klostereintritt'82 sinnfällig zum Ausdruck
kommt.

178 Während seines Episkopats weihte er die von ihm neu erbaute Benediktinerinnenabtei Poussay

(Departement Vosges, Frankreich) Maria und der hl. Menna. Brakel (vgl. Anm. 47), S. 245. -
Dahlhaus, Joachim: Das bischöfliche Wirken Brunos, in: Bischoff/Tock (vgl. Anm. 29), S. 51.

Am 6. Dezember 1045 dedizierte er die neu gebaute Stiftskirche auf der Hohenburg Maria
und dem Tagesheiligen Nikolaus. Pfleger (vgl. Anm. 82), S. 80. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 245.

- Meyer, Jean-Philippe: Les églises du Xle siècle en Alsace, in: Bischoff/Tock (vgl. Anm. 29),
S. 464-504. Zu Beginn seines Pontifikats konsekrierte er die Marienkirche an der Via Lata
in Rom. Brakel (vgl. Anm. 47), S. 251. Auf den päpstlichen Visitationsreisen kamen weitere
Klöster, Kirchen und Altäre hinzu. Reichenau: Weihe des Altars der St.-Adalberts-Kirche

zu Ehren Christi, des Hl. Kreuzes und der Heiligen Maria, Bartholomäus und Adalbert am

23. November 1049. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 17-18 (Nr. 27); Eichhofen: Konsekration der
Kirche zu Ehren Mariens und Johannes des Täufers 1049. Brakel (vgl. Anm. 47), S. 272. -
Munier (vgl. Anm. 47), S. 285; Besançon: Konsekration des Altars der St.-Stephans-Kirche zu
Ehren der Auferstehung des Herrn sowie der Heiligen Maria, Stephan, Johannes Evangelist
und der Diakone und Märtyrer Vincentius und Agapetus. Brakel (vgl. Anm. 47), S. 267. -
Munier (vgl. Anm. 47), S. 278; Rabas: Weihe der Marienkirche 1049. Brakel (vgl. Anm. 47),
S. 257. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 272; Hesse: Weihe der Klosterkirche zu Ehren der Heiligen
Maria, Martin und Laurentius im Dezember 1050. Brakel (vgl. Anm. 47), S. 267. - Munier (vgl.
Anm. 47), S. 278; Lorsch: Konsekration einer Kirche zu Ehren Mariens, aller Apostel und aller

Heiligen am 25. Oktober 1052. Munier (vgl. Anm. 47), S. 280. - Iogna-Prat (vgl. Anm. 117),
S. 381; Schlosskapelle von Vorbourg bei Delémont (JU): Weihe zu Ehren Mariens. Brakel

(vgl. Anm. 47), S. 272. Anlässlich des Besuchs bei seinem Neffen Graf Adalbert II. von Calw
weihte Leo die Kirche in Althengstett zu Ehren der Heiligen Maria und Markus. Janssen (vgl.
Anm. 117), S. 59—73.

179 Dies geht aus den zahlreichen Marienreliquien hervor, die Leo in Rom in der Marienkirche an
der Via Lata, bei der Weihe der Klosterkirche St. Arnulf in Metz, in Altorf und in Hengstett
niederlegte. Zu Rom siehe Infessura, Stefano: Diario della cittä di Roma, hrsg. von Oreste
Tommasini (Fonti per la storia d'Italia, Bd. 5), Rom 1890, S. 268-269. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 251.
Zu St. Arnulf in Metz siehe Dedicationes ecclesiae s. Arnulfi, in: MGH SS 24, unveränderter
Nachdruck der Ausgabe Hannover 1879, Stuttgart, New York 1964, S. 545-548. - Brakel (vgl.
Anm. 47), S. 257. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 271-272. Zu Altorf siehe die Notitiae Altorfenses
(vgl. Anm. 145). - Pfleger (vgl. Anm. 82), S. 82. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 259. - Munier (vgl.
Anm. 47), S. 273-274.

180 Wie ausgeprägt die Marienverehrung des Papstes war, geht besonders deutlich aus einer Bulle
für St. Maria in Le Puy-en-Velay aus dem Jahre 1050 hervor. Schwineköper (vgl. Anm. 48),
S. 250-251 mit Anm. 357.

181 Herbers, Klaus: Pilgertraditionen und Jakobusspuren in Südwestdeutschland, in: Zeitschrift für
Württembergische Landesgeschichte 68, 2009, S. 19-40, hier S. 22-24.

182 Hils (vgl. Anm. 1), S. 68. - Gamper (vgl. Anm. 1), S. 133. - Zotz (vgl. Anm. 32), S. 165-172.

35



Michael
Der hl. Michael erfuhr als Bezwinger des Satans und Überwinder des Bösen
schon in frühchristlicher Zeit grosse Verehrung. Sein Kult begann in der
Ostkirche und breitete sich seit seinem Erscheinen auf dem Monte Gargano über
Italien und das ganze Abendland aus.183 Nach alter kirchlicher Tradition gilt
er als Beschützer der Toten, als Seelenwäger und Seelenführer, der die Seelen

der Verstorbenen ins Paradies geleitet und vor den Nachstellungen des Teufels

bewahrt. Aus diesem Grunde wurde er häufig zum Patron von Friedhofs- und

Totenkapellen gewählt.184 Nach dem Sieg über die Ungarn in der Schlacht auf
dem Lechfeld am 10. August 955 avancierte er neben dem hl. Laurentius zum
Schutzpatron des Heiligen Römischen Reiches. Dem Heerführer der Engel oblag
auch der Kampf gegen die Heiden und Feinde der Kirche. In dieser Rolle dürfte
ihn auch Papst Leo IX. angesichts der Bedrohung durch die Normannen gesehen
haben.18' Und so verwundert es kaum, dass auch er den Erzengel sehr verehrte
und gleich nach seiner Inthronisation, orationis causa, eine Wallfahrt zum Zentrum

der Michaelsverehrung auf dem Monte Gargano in Apulien unternahm, um
sein Pontifikat dem Schutz des Erzengels zu unterstellen.'86 Nach der Überlieferung

hat er auf seinen Visitationsreisen die Michaelskirchen in Valenciennes'87

und Kager'88 sowie im Herbst 1049 die St.-Michaels- und die Walburgakapelle
in Strassburg'8' geweiht.

Dem Wächter der Seelen und des Paradieses (praepositus paradisi) wurde
auch der Schutz der Gotteshäuser gegen die bösen Mächte anvertraut und
deshalb im Westwerk grösserer Kirchen über dem Eingang, dem Paradies, häufig ein
Michaelsoratorium eingerichtet.'90 Dies trifft möglicherweise auch auf das Sal-

vatormünster in Schaffhausen zu. Bei der Konsekrierung im Jahre 1064 besass die

Klosterkirche noch keinen Michaelsaltar. Dieser wurde wohl erst zwischen 1066

und 1078 von Erzbischof Udo von Trier geweiht und befand sich vermutlich auf

der «Westempore», die unter dem nachträglich gebauten mittleren Turm
eingerichtet worden war.191 Vielleicht hatte man sich dabei auch am architektonischen

Beispiel des kurz vorher (1048) geweihten Westchores von Reichenau Mittelzell
orientiert, dessen Fensterloge «an besonderen Festtagen auch der Ausstellung

1S3 Torsy, Jakob (Hrsg.): Lexikon der deutschen Heiligen, Seligen, Ehrwürdigen und Gottseligen,
Köln 1959, Sp. 403-404. - Wimmer, Otto/Melzer, Hartmann (Hrsg.): Lexikon der Namen und

Heiligen, Hamburg 2002, Sp. 586-589.
184 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 1, S. 48-49. - Michael, Erzengel, in: Lexikon der christlichen

Ikonographie (LCI), Bd. 3, 1994, Sp. 256.

185 Boshof, Egon: Die Salier, 5. Auflage, Stuttgart 2008, S. 138. -Taviani-Carozzi, Huguette: Léon
IX et les Normands d'Italie du Sud, in: Bischoff/Tock (vgl. Anm. 29), S. 299-329.

186 Bericht des Leo Marsicanus in der Chronik von Montecassino. Brakel (vgl. Anm. 47), S. 250,
283. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 122, 268.

187 Valenciennes, Departement Nord, Frankreich. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 252.
188 Kager, Gemeinde Pempfling, Landkreis Cham. Brakel (vgl. Anm. 47), S. 270.
189 Munier (vgl. Anm. 47), S. 273. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 252.

190 Hoffmann, Gustav: Kirchenheilige in Württemberg, Stuttgart 1932, S. 20. - Bandmann (vgl.
Anm. 152), S. 388.

191 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 42, 48. Dagegen Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 341-345.

36



von Reliquien gegen das Atrium diente».1'2 Der Zugang erfolgte dabei über die
beiden Ecktürme. Sennhauser vermutet, dass der hl. Michael Patron des Altars
in der Aussenkrypta war, welcher möglicherweise im Sterbejahr Eberhards 1078

von seinem Sohn Erzbischof Udo von Trier geweiht wurde.1'3 Die besondere

Verehrung des Seelenbegleiters durch die Nellenburger hat zuletzt Ulrich Kuder

am Bildschmuck des auf der Reichenau entstandenen Liller Evangelistars
herausgestellt, das Irmengard, die vermutliche Schwester Eberhards des Seligen, für das

Seelenheil ihrer 1053 in der Schlacht bei Civitate gefallenen Familienangehörigen
für das Michaelsheiligtum auf dem Mont Bar bei Toul gestiftet hatte.1'4

Die frühesten Spuren der Michaelsverehrung im Bistum Konstanz gehen bis

ins frühe Mittelalter zurück. Zu den nachweislich ältesten Kultorten des Erzengels

im Bistum Konstanz gehören die um 800 erwähnte Michaelskapelle in
Schienen,1" die Turmkapelle im Reichenauer Münster (vor 997),156 die Michaelskapelle
in Petershausen (983 geweiht) und die 1095 erstmals genannte Vorgängerkirche
der Bergkirche St. Michael in Büsingen.1'7

Seit dem 11. Jahrhundert ist ein merklicher Kultanstieg festzustellen, der

möglicherweise im Wandel der religiösen Mentalität, in der Sorge um das ewige
Heil und der Sehnsucht nach Erlösung und Heilsgewissheit, begründet ist, die
neben anderen religiösen Ausdrucksformen wie der gesteigerten Christus- und

Marienverehrung auch in der intensiven Pflege des liturgischen Totengedächtnisses

durch die Einführung des Allerseelenfestes am 2. November unter Abt
Odilo von Cluny (994-1048) zum Ausdruck kommt.1'8 Dadurch wurde das

Totenpatronat des dux animarum gefördert und erfuhr sowohl die Verehrung
des hl. Michael1" als auch der Kult aller Heiligen neue Impulse.

Alle Heiligen
Auch das Konpatrozinium omnium sanctorum weist auf den schon bei den
anderen Titeln festgestellten Einfluss der Reformer hin. Zweifellos ist die zusätzliche

Dedikation zu Ehren aller Heiligen nichts Neues.200 Papst Bonifatius IV.

(608-615) hatte das von Agrippa 27 v. Chr. errichtete Pantheon in eine Kirche

192 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 48.

193 Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 350-355.
194 Lille, Bibliothèque Centrale de l'Institut Catholique, ms. 1 (nach 1053). Siehe Berschin/Kuder

(vgl. Anm. 31), S. 12-20.

195 Brückner, Anne/Vögele, Jörg: Aus der Geschichte des Ortsteiles Schienen, in: Berner, Herbert
(Hrsg.): Öhningen. Beiträge zur Geschichte von Ohningen, Schienen und Wangen (Hegau-Bi-
bliothek, Bd. 63), Singen 1988, S. 122.

196 Beyerle (vgl. Anm. 121), S. 389.

197 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 13 (Nr. 13). - Bänteli, Kurt: Die Baugeschichte der Bergkirche
St. Michael, Büsingen - ein Spiegel der Schaffhauser Geschichte, in: SBG 88, 2016, S. 17-95.

198 Schreiber (vgl. Anm. 171), S. 104-105, 176, 272, 297. - Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 1,

S. 49, Teil 2, S. 84.

199 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 1, S. 49, Teil 2, S. 84.

200 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 92 mit Anm. 252.

37



Marias und aller Märtyrer umgebaut201 und Gregor III. (731-741) innerhalb der
Petersbasilika eine Kapelle auf den Titel des Salvators, Marias und aller Heiligen
geweiht.202 Gregor IV. (827-844) legte 835 den Termin des sich in der gesamten
Westkirche ausbreitenden Allerheiligenfestes auf den 1. November fest.203 Im
11. Jahrhundert ist eine deutliche Zunahme der Kultbelege des Allerheiligenpa-
troziniums zu erkennen. Signifikantes Beispiel dafür und zugleich auch für den

starken Kulteinfluss der Cluniazenser ist die Konsekration des Abdinghofklosters

in Paderborn, das Bischof Meinwerk (1009-1036) als Memorialbasilika für
sich und seine Familienangehörigen erbaut und mit Mönchen aus Cluny besetzt
hat.204 Der von den Cluniazensern geförderte Heiligenkult hat auch das Datum
der Kirchweihe bestimmt, denn die Klosterkirche wurde einen Tag nach

Allerheiligen, am 2. November 1031, dem von den Cluniazensern eingeführten Fest

aller Seelen, zu Ehren Marias, der Apostel Peter und Paul sowie aller Heiligen
geweiht.20' Als Zeichen der Reform ist wahrscheinlich auch das Patrozinium des

in Würzburg von Bischof Adalbero (1045-1090) «in honore beate dei genitricis
et omnium sanctorum» errichteten Kollegiatsstifts Neumünster zu sehen, da

der Würzburger Oberhirte der monastischen und kirchlichen Reformbewegung
nahestand.206 Die unter Hirsauer Einfluss 1086/88 reformierte Benediktinerabtei

Comburg besass zwar den Reformheiligen St. Nikolaus als Hauptpatron. Daneben

werden in verschiedenen Weihenachrichten ausser Maria, dem Hl. Kreuz
und der Dreifaltigkeit auch alle Heiligen als Weihetitel erwähnt.207

Das früheste Kultzeugnis aus dem Bistum Konstanz ist von Papst Leo selbst

anlässlich seines Besuchs auf der Reichenau überliefert. Am 24. November 1049,
einen Tag nach der Gründung des Schaffhauser Allerheiligenklosters, wurde von
ihm auf der Klosterinsel ein Altar «in honorem domini nostri Jesu Christi et sanc-
tissimae crucis, sanctae Mariae, sancti Bartholemei apostoli et sancti Adalberchti
martiris et omnium sanctorum» dediziert.208 Im späten 11. Jahrhundert, auf dem

Höhepunkt des Investiturstreits, verdichten sich die Kulthinweise und werden
alle Heiligen in Sindelfingen (1083), Petershausen (ab 1094) und Alpirsbach
(1095) als Mitpatrone genannt.20' Am klarsten ist die symbolische Bedeutung

201 «ecclesiam beatae Mariae semper virginis et omnium martyrum». Jost (vgl. Anm. 157), S. 130.
Der Tag der Kirchweihe war der 13. Mai.

202 «SS. Salvator et Maria et sanctorum martyrum et confessorum». Jost (vgl. Anm. 157), S. 241.

203 Schnitzler, Theodor: Allerheiligen, in: LMA, Bd. 1, 1980, Sp. 428.

204 Balzer, Manfred: Oberhirte der Paderborner Diözese. Religiosität und Bistumspolitik Bischof
Meinwerks, in: Stiegemann, Christoph/Kroker, Martin (Hrsg.): Meinwerk. Für Königtum und
Himmelreich. 1000 Jahre Bischof Meinwerk von Paderborn, Regensburg 2009, S. 148-159, hier
S. 149. - Odenthal, Andreas: «Nimm an, heilige Dreifaltigkeit». Bischof Meinwerk und der
Gottesdienst im Kontext mittelalterlicher Frömmigkeit, in: Stiegemann/Kroker, S. 160-169,
hier S. 162. - Päffgen, Bernd: Das Grab des Bischofs. Meinwerks Grablege in der Klosterkirche
Abdinghof, in: Stiegemann/Kroker, S. 264-275.

205 Tenckhoff, Franz (Hrsg.): Das Leben des Bischofs Meinwerk von Paderborn (MGH SS 59),

Hannover 1921, S. 122-123.
206 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 19 und 93.

207 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 27, Anm. 141, S. 93, Anm. 254.
208 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 17 (Nr. 27).

209 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 86. - Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 92, Anm. 253.

38



als Reformpatrozinium im Weihetitel des Klosters Hirsau zu erkennen. Bei der

Neuweihe von 1091 wurde die Benediktinerabtei als «Exponent der süddeutschen

Gregorianer» neben den Heiligen Peter und Paul, dem Hl. Kreuz, Maria
und Aurelius auch dem Schutz aller Heiligen unterstellt.210

Schlussfolgerungen
Wie aus der Untersuchung hervorgeht, ist im 11. und 12 Jahrhundert bei allen

Patronen des Salvatorklosters ein signifikanter Kultaufschwung festzustellen,
der in engem Zusammenhang mit dem Wandel der religiösen Mentalität unter
dem Einfluss der monastischen und kirchlichen Reformbewegung steht. Es sind
die Patronate des göttlichen Erlösers, der Hl. Dreifaltigkeit, des Hl. Kreuzes,

Mariens, Michaels und aller Heiligen, deren Wahl auf dem «zeitgleich anwachsenden

Christozentrismus»,211 der sich wandelnden Marienfrömmigkeit und

gesteigerten Heiligenverehrung in den Kreisen des lothringischen und cluni-
azensischen Reformmönchtums und durch das Reformpapsttum, insbesondere

Papst Leos IX., beruht. Der Salvator-, Trinitäts- und Heiligkreuz-Titel
sind Christuspatrozinien, in denen der starke Christus- und Kreuzeskult, die

Verehrung des Heilands als salvator mundi,212 aber auch die Heiliggrabfrömmigkeit

des 11. Jahrhunderts zum Ausdruck kommen.213 Hermann Tüchle hat
den Schaffhauser Weihetext lediglich als «eine Formel» interpretiert, ohne zu
beachten, dass er die neue Religiosität und die Ideen der Reformzeit reflektiert
und deshalb von den Trägern der Reformbewegung, den Reformklöstern Muri
(1064), Sindelfingen (1183), Hirsau (1091), Comburg (1078), Klosterreichenbach

(1082), Alpirsbach (1090), Zwiefalten (1109), St. Peter (1093), Blaubeuren

(1124), Salem (1179), Weingarten (1179), Buchhorn (1215) in der «Sakrallandschaft

Schwaben»,2'4 besonders bevorzugt wird. Gelegentlich wird neben dem

Reformpatrozinium der Kult der alten Heiligen weitergepflegt. So gehen zum
Beispiel das Konpatrozinium des hl. Martin in Weingarten, Sindelfingen, Beuron
und Althengstett auf eine frühere fränkische Kirchengründung21' oder das des

210 Hoffmann (vgl. Anm. 190), S. 56.

211 Jaspert (vgl. Anm. 77), S. 79.
212 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 194-196, 247-255, 272-275. - Jaspert, Nikolas: Vergegen¬

wärtigungjerusalems in Architektur und Reliquienkult, in: Bauer, Dieter/Herbers, Klaus/Jas-

pert, Nikolas (Hrsg.): Jerusalem im Hoch- und Spätmittelalter (Campus Historische Studien,
Bd. 29), Frankfurt am Main, New York 2001, S. 225 mit Anm. 12. - Jaspert (vgl. Anm. 77),
besonders S. 74 und 79.

213 Jaspert (vgl. Anm. 212), S. 22 5.

214 Lorenz, Sönke: Klöster und Stifte. Zur Sakrallandschaft Schwaben im 10. und 11. Jahrhundert.
Ein Überblick, in: Scholkmann, Barbara/Lorenz, Sönke (Hrsg.): Schwaben vor 1000 Jahren,
Filderstadt 2002, S. 62-139.

215 Zu Weingarten: Das Land Baden-Württemberg. Amtliche Beschreibung nach Kreisen
und Gemeinden, Bd. 7: Regierungsbezirk Tübingen, hrsg. von der Landesarchivdirektion
Baden-Württemberg, Stuttgart 1978, S. 739. - Zu Sindelfingen: ebenda, Bd. 3, 1978, S. 125. -
Zu Beuron: Fiala, Virgil, in: Die Benediktinerklöster in Baden-Württemberg, bearb. von
Franz Quarthai in Zusammenarbeit mit Hansmartin Decker-Hauff, Klaus Schreiner u. a.

(Germania Benedictina, Bd. 5), St. Ottilien 1987, Bd. 5, S. 135. - Zu Althengstett: Janssen (vgl.
Anm. 117), S. 64.

39



hl. Aurelius in Hirsau auf das Reliquienpatrozinium des ursprünglichen karo-
lingischen Klosters an der Nagold zurück. Die Weihetitel der Gottesmutter, des

Erzengels Michael und aller Heiligen weisen ebenfalls auf den Geist der Reformzeit

hin. Der starke Aufschwung des Marienkults ist in der Weiterentwicklung
der Marienlehre und Marienverehrung seit dem io./i i. Jahrhundert begründet.2'6
Bis dahin wurde Maria vornehmlich als Mutter des Erlösers (mediatrix) und
Fürsprecherin (oratrix) gesehen. Nun findet eine immer stärkere Personalisierung,
eine «Vermenschlichung ihres Bildes» als individuelle Gnadenspenderin, «Tempel

der Barmherzigkeit» und geistliche Mutter aller Menschen statt.2'7 Maria wird
nicht mehr nur als Mittlerin und Fürbitterin, sondern wegen ihrer Mitwirkung
an der Erlösungstat Christi auch als Miterlöserin (corredemptrix) der gesamten
Menschheit verehrt.2'8 Aufgrund des veränderten Marienbildes kommt es im

it. Jahrhundert zu einem intensiveren, affektiv aufgeladenen Marienkult und
rufen besonders die Reformer in der Krisenzeit des Investiturstreits die Gottesmutter

als Schutzpatronin und Heilsvermittlerin an, was sich unter anderem in
den zahlreichen marianischen Kirchentiteln niedergeschlagen hat.2'9 Ihren Höhepunkt

erreicht diese Entwicklung in der Reformzeit unter Papst Gregor VII.,
bei dem sich die Heiligenverehrung stark auf Maria und Petrus konzentriert.220

Aus der Sehnsucht nach Heilsgewissheit ist auch das Patrozinium des

hl. Michael und aller Heiligen zu erklären. Der Bezwinger Luzifers und Engelsfürst

wird in der Liturgie als mächtiger Fürsprecher angerufen, der die Seelen der
Verstorbenen in den Himmel geleitet.221 Diese Bedeutung erschliesst sich auch aus

der Inschrift in der berühmten Bernwardstür, in der die als Grabeskirche Bischof
Bernwards erbaute St.-Michaels-Kirche in Hildesheim zu Ehren des Seelenbegleiters,

des hl. Michael, als templum angelicum - als Engelstempel - bezeichnet
wird.222 Auch das Schaffhauser Salvatormünster war nicht nur Klosterkirche. Es

diente zugleich als Grablege der Grafen von Nellenburg, an der im liturgischen
Gedächtnis täglich für das Seelenheil der Stifterfamilie gebetet wurde. In diesen

kultgeschichtlichen Kontext fügt sich auch das Patronat aller Heiligen ein. Sie

sollen der Erlangung der ewigen Seligkeit dienen und den Menschen in der Not
des Alltags zur Seite stehen. Unter diesem Aspekt ist auch die Möglichkeit der

Errichtung eines Michaelsaltars in der Aussenkrypta (Hans Rudolf Sennhauser)

in Erwägung zu ziehen.

216 Görezka (vgl. Anm. 167), S. 75-96.

217 Görezka (vgl. Anm. 167), S. 106.

218 Görezka (vgl. Anm. 167), S. 72-107, besonders S. 72-74, 76-82, 84, 95-96, 102-107.
219 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 85. - Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 18.

220 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 309.
221 Als solcher wurde er im Offertorium der Messe noch bis zur Liturgiereform 1969 bezeichnet.

Gruber, Eugen: Die Stiftungsheiligen der Diözese Sitten im Mittelalter, Freiburg i. Ue. 1932,
S. 77.-Michael, Erzengel (vgl. Anm. 184), Sp. 255-265.

222 Die Grablege Bischof Bernwards befindet sich in der Westkrypta, die von ihm am Michaelistag,
am 29. September 1015, geweiht wurde. Teilweihe der Klosterkirche am Michaelistag 1015, Weihe
der gesamten Kirche am Michaelistag 1033. Gallistl, Bernhard: «In Faciem Angelici Templi».
Kultgeschichtliche Bemerkungen zu Inschrift und ursprünglicher Platzierung der Bernwardstür,
in: Jahrbuch für Geschichte und Kunst im Bistum Hildesheim 75/76, 2007/2008, S. 75-76.

40



Die Reliquien

Die Heiligenverehrung Papst Leos IX.

Es versteht sich beinahe von selbst, dass der in dieser Weise von Leo IX. und
der Reformbewegung geförderte Heiligenkult auch in der überaus reichen

Reliquienausstattung des Salvatorklosters seinen Niederschlag gefunden hat. Der
Weihebericht von 1064 sagt über die Provenienz der Heiltümer zwar nichts aus.

Wir wissen aber, welche Reliquien der Papst bei Kirch- und Altardedikationen an
anderen Orten eingeschlossen hat, und der Vergleich dieser Heiltümer mit dem
Schaffhauser Reliquienverzeichnis lässt darauf schliessen, dass zumindest ein Teil
des Reliquienschatzes von Leo vermittelt worden ist. Es handelt sich zunächst

um eine umfangreiche Reliquiensammlung der elsässischen Benediktinerabtei
Altorf, die der Papst nach Auskunft zweier Weihenotizen, der sogenannten
«Altorfer Ephemeriden»,223 beim Besuch seines Familienklosters auf der ersten
Visitationsreise von 1049, am I0- oder 11. November, nur wenige Tage vor der
Ankunft in Schaffhausen, in einer hölzernen Büste des hl. Cyriak aus Italien
mitbrachte und um eine ebenfalls grosse Anzahl namentlich aufgezählter
Reliquien, die er anschliessend, anlässlich des Aufenthalts in Sindelfingen bei seinem

Neffen, Graf Adalbert von Calw, bei der Weihe der Pfarrkirche von Althengstett
rekondiert hat.224

Von den 39 namentlich verzeichneten Heiltümern des 125 Reliquienpartikel
umfassenden Reliquienschatzes in Altorf werden 21 auch im Weihebericht von
Schaffhausen genannt.22' Die Zahl der Übereinstimmungen fiele mit grösster
Wahrscheinlichkeit noch wesentlich höher aus, wenn die übrigen ebenfalls im
Büstenreliquiar verwahrten 86 Reliquien nicht pauschal, sondern einzeln aufgeführt

worden wären.226 Insgesamt 39 Reliquien hatte der Papst in der Pfarrkirche

von Althengstett rekondiert, von denen 19 ebenfalls in Schaffhausen zu finden
sind. Die Anzahl der gemeinsamen Heiltümer ist zwar nicht so gross wie beim

Vergleich mit Altorf, doch ist der Grad der Übereinstimmung angesichts des

erheblich kleineren Reliquienbestandes der Pfarrkirche immer noch hoch.

Die insgesamt hohe Zahl von fünf Christusreliquien, darunter zwei Kreuzreliquien,

eine Partikel «vom hl. Rock, den Christus trug, als er gekreuzigt wurde»,
sowie Erde vom Grab und vom Ort der Himmelfahrt Jesu, ist in Schaffhausen
besonders bemerkenswert, da sie mit dem christozentrischen Patrozinium des

Klosters korrespondiert und auf die intensive Christus- und Kreuzverehrung des

223 Notitiae Altorfenses (vgl. Anm. 145), S. 992-995. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 261.

224 Dies geht aus einem am 10. Juni 1468 von Abt Bernhard von Hirsau bestätigten Ablass hervor,
der auf einer von Papst Leo IX. ausgestellten Weihe- und Ablassurkunde beruht. Janssen (vgl.
Anm. 117), S. 59-73.

225 Es handelt sich um die drei Christusreliquien vom Kleid, Kreuz und Grab Jesu, eine vom Kleid
Mariens sowie Reliquienpartikel folgender in alphabetischer Reihenfolge genannter Heiliger:

Andreas, Barbara, Bartholomäus, Blasius, Cornelius, Cyriak, Gertrud, Johannes Baptista,
Jakobus, Markus, Martin, Mauritius, Petrus, Pankratius, Paulus, Stephanus, Vincentius.

226 «Item aliorum sanctorum octoginta sex». Notitiae Altorfenses (vgl. Anm. 145), S. 993.

41



Papstes verweist.227 Solche befinden sich auch unter den Reliquien, die der Papst
Anfang 1049 in Rom bei der Weihe der Marienkirche an der Via Lata228 und am

11. Oktober 1049 in der Abteikirche St. Arnulf in Metz22' niederlegte, und ebenfalls

unter den Heiltümern, die Kaiser Heinrich III. - wahrscheinlich durch Leos

Vermittlung - bei der Heiligsprechung Bischof Wolfgangs in Regensburg für sein

kurz zuvor gegründetes Stift St. Simon und Juda in Goslar erhalten hatte.250

Die Reliquien der Heiligen Andreas (2), Bartholomäus, Benedikt, Blasius

(2), Cornelius (2), Cyriak (2), Gertrud, Johannes Baptista (2), Maria Magdalena,
Markus, Martin, Mauritius, Odilia, Pankratius (3), Peter und Paul, Stephanus (2)
und Vincentius werden nicht nur im Weihebericht des Salvatorklosters, sondern
auch in fast allen anderen Reliquienverzeichnissen aufgeführt. Sie stammen, wie
die nachfolgende Zusammenstellung der Kultzeugnisse zeigt, von Leos
«Lieblingsheiligen», zu deren Gräbern er pilgerte, deren Patrozinien er bei Kirch- und
Altarweihe bevorzugte und deren Kult er durch die Elevation und Translation
ihrer Gebeine nachweislich gefördert hat.23'

Andreas
Die Verehrung des Apostels Andreas wurde im frühen Mittelalter vor allem

von den Benediktinern getragen, da der erste Mönchspapst Gregor d. Gr. um
580 in seinem elterlichen Haus in Rom ein Benediktinerkloster zu Ehren des

hl. Andreas einrichten liess und von hier aus der Apostelkult in England und
Deutschland verbreitet wurde.232 Als Leo IX. am 11. Oktober 1049 auf Einladung

des Abtes Warin von St. Arnulf in Metz die neu erbaute Klosterkirche
weiht,233 wird auch Andreas unter den Altarpatronen genannt.234 1053 wurde

von ihm die Andreaskirche in Mantua zu Ehren des Apostels konsekriert.2" Im

227 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 275-276, 309. - Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 247-25 5.

228 Als nach der Uberlieferung des Stephanus Infessura in Rom am 23. August 1491 mit dem
Abriss der baufällig gewordenen Marienkirche an der Via Lata begonnen wurde, kamen am
darauffolgenden Tag im Hochaltar neben vielen anderen unbezeichneten Heiltümern
Berührungsreliquien von Christus, Maria und Johannes dem Täufer zum Vorschein, die nach den
teilweise noch erhaltenen Authentiken Papst Leo IX. im Frühjahr 1049 bei der Weihe der Kirche

niedergelegt hatte. Es handelt sich um drei Reliquien vom Kreuz, vom Schwamm und von
der Erde vom Grab Christi («de ligno Crucis, de spongia Christi, de terra sepulchri Christi»),
zwei Reliquien vom Kleid und Schleier Mariens («de vestimento beatae Virginis Mariae, de

velo beatae Virginis») sowie Reliquien der hl. Johannes Baptista («de vestimentis sancti Ioan-
nis Baptistae»), Philippus, Stephanus, Hippolyt und Darius. Siehe Infessura (vgl. Anm. 179),
S. 268-269. ~~ Kehr, Paul: Regesta Pontificum Romanorum I, Berlin 1909, S. 78. - Brakel (vgl.
Anm. 47), S. 251.

229 Dedicationes (vgl. Anm. 179), S. 545-548. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 257. - Munier (vgl.
Anm. 47), S. 271-272.

230 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 257, 269-270. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 269-270.
231 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 269. - Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 250.

232 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 1, S. 53.

233 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 256-257. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 272-273. - Iogna-Prat (vgl.
Anm. 117), S. 379.

234 Dedicationes (vgl. Anm. 179), S. 545-548. Unter den deponierten Reliquien werden jedoch
keine Andreasreliquien erwähnt.

235 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 272-273. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 282.

42



Bistum Konstanz ist der Kult bis zum 11. Jahrhundert nur schwach ausgeprägt.236

Doch unter dem Einfluss Clunys findet der Andreaskult seit der zweiten Hälfte
des Ii. Jahrhunderts in den Reformkreisen starke Verbreitung. Davon zeugen
unter anderen die Andreaspatrozinien in Petershausen (1093 und 1161)237 und

vor allem die Reliquien in den Reformklöstern Petershausen (1093, 1094), Zwiefalten

(ab 1109), Blaubeuren (1124), Weingarten (ab 1124), Salem (1166), Rheinau

(1167) und Weissenau (ab 1172).238 In den ältesten Kaiendarien des Salvatorklos-

ters zählt der Andreastag (30. November) zu den mit Vigil beziehungsweise
Oktav hervorgehobenen Heiligenfesten.23'

Bartholomäus
Der hl. Bartholomäus wurde von den Grafen von Egisheim als «Familienheiliger»
verehrt. Die von Leos Vater, Graf Hugo IV., 973 gegründete Benediktinerabtei
Altorf war den Heiligen Gregor d. Gr. und Bartholomäus geweiht.240 Letzterer

war auch Patron des Familienklosters Woffenheim/Heiligkreuz in Colmar, das

die Eltern angeblich als Dank für Leos Heilung von einer schweren Krankheit
gestiftet hatten.241 Bei seinem Besuch brachte der Papst dem Kloster eine

Kinnreliquie des hl. Bartholomäus und eine Kreuzpartikel mit. Die Verehrung des

Apostelmärtyrers durch die Grafen von Egisheim geht höchstwahrscheinlich auf
die Vermittlung einer Reliquie durch Graf Hugo III. zurück. Er hatte im Jahre

983 unter Kaiser Otto III. in Rom an der Translation des Heiligenleibes in die

Kirche San Bartolomeo all'Isola Tiberina teilgenommen, wodurch der
Bartholomäuskult in Deutschland einen entscheidenden Anstoss erhielt.242 Auf der
Reichenau wurde 992 von Abt Wigitowo als Zeichen seiner Verbundenheit mit dem

ottonischen Königtum eine Bartholomäuskapelle erbaut.243 Ähnlich ist auch das

Patrozinium des Altares in der Reichenauer St.-Adalbert-Kapelle zu verstehen,
der von Leo IX. zu Ehren des Salvators, des Hl. Kreuzes, Mariens und - noch vor
dem hl. Adalbert - des Egisheimer Hauspatrons Bartholomäus konsekriert worden

war. Es dokumentiert zum einen die bis in ottonische Zeit zurückreichende

kultgeschichtliche Tradition der Bartholomäusverehrung durch die Grafen von
Egisheim und weist zugleich auf die besondere Verbundenheit ihrer Familie mit
der Benediktinerabtei Reichenau hin. Der Kult des Apostels wurde von den

Reformklöstern gefördert, denn nach dem Ausbruch des Investiturstreits wer-

236 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 91.

237 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 25 (Nr. 52), S. 48 (Nr. 119).

238 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 91-92.
239 ZB Zürich, Ms. Rh. 85, Ms. Rh. 28, Ms Rh. 167 und Stadtbibliothek Schaffhausen, Min. 97 (vgl.

Anm. 90).

240 Bestätigung durch Papst Leo IX. in einer am 28. November 1049 ausgestellten Urkunde für
Altorf. Brakel (vgl. Anm. 47), S. 259. - Barth (vgl. Anm. 82), Sp. 35-40.

241 Darauf weist der Tag der Kirchweihe am Festtag des hl. Bartholomäus hin. Brakel (vgl.
Anm. 47), S. 244, 263. - Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 258. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 276.

242 Meyer (vgl. Anm. 164), S. 292. - Barth, Médard: Heiligenkalendare alter Benediktinerklöster im
Elsass (Weissenburg, Münster, Mauersmünster und Altorf), in: Freiburger Diözesanarchiv 78,

1958, S. 82-125, hier S. 120.

243 Meyer (vgl. Anm. 164), S. 293. - Maurer (vgl. Anm. 80), S. 267.

43



den seine Reliquien in Hirsau (1091), Petershausen (ab 1093), Zwiefalten (1121)
und Blaubeuren (1124), Weissenau (ab 1172), Salem (1179) und Weingarten (ab

1182) genannt.244 Der Gedenktag des Apostels Bartholomäus (24. August) wurde
im Salvatorkloster mit der Feier der Vigil begangen.245

Benedikt
Nach der Zerstörung Montecassinos (580) und Übertragung seiner Reliquien
ist die Benediktinerabtei Fleury246 das Zentrum der Benediktsverehrung. 930
wird es cluniazensisch. Dadurch gelangen Benediktsreliquien ins Mutterkloster
Cluny und breitet sich der Kult des Heiligen auch an anderen cluniazensischen

Klöstern aus. Die um die Jahrtausendwende in Einsiedeln im Bistum Konstanz

genannten Reliquien247 wurden möglicherweise durch Abt Majolus von Cluny
(964-994) oder den Reichenauer Abt Berno (1008-1048) vermittelt.248 Im Verlauf
des 11. und 12. Jahrhunderts avanciert der hl. Benedikt zum Patron der monas-
tischen Erneuerungsbewegung. Darum ist sein Kult gerade in den südwestdeut-
schen Reformklöstern besonders stark ausgeprägt. Als Klosterkonpatron wird
er in Alpirsbach (1099), als Kapellenpatron in St. Blasien (1186), als Altarpatron
in Muri (1064), Zwiefalten (1109), Petershausen (1134) und Salem (vor 1160)

genannt.249 Reliquien des Mönchsvaters werden in Muri (1064), Hirsau (1091),
Petershausen (1094), Zwiefalten (1109), Blaubeuren (1124), Salem (vor 1160),

Weissenau (1185), Rheinau (1210) und Weingarten (1217) erwähnt.2'0 Die
Reliquien in Hirsau,2'1 Petershausen2'2 und Zwiefalten2'3 wurden bezeichnenderweise

von dem Gregorianer Bischof Gebhard III. von Konstanz rekondiert. Der
hl. Benedikt ist einer der wichtigsten Schutzpatrone der Erneuerungsbewegung,
in dessen Kult sich die Verehrung als Reformheiliger manifestiert.

Auch Leo IX. empfand für den Vater der Mönche hohe Verehrung. Nach
seinem Biographen Wibert wurde er in seiner Jugend durch ihn von einer tödlichen
Krankheit gerettet, weshalb er mehrere Wallfahrten nach Montecassino
unternahm.2'4 Allen, die das Grab Benedikts an seinem Gedenktag, dem 12. März,
besuchten, gewährte er einen vollkommenen Ablass. Als Reliquienheiliger und

244 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 94.

245 Siehe die Kaiendare in Ms. Rh. 85, Ms. Rh. 28, Ms. Rh. 167 und Min. 97 (vgl. Anm. 90).

246 Die zwischen 630 und 650 gegründete Benediktinerabtei Fleury wurde seitdem auch Saint-
Benoît-sur-Loire oder Saint-Benoît-de-Fleury genannt. Die Translation seiner Reliquien durch
fränkische Mönche wird in der Literatur unterschiedlich datiert. Bulst, Neithard: Fleury-Saint-
Benoît-sur-Loire, in: LMA, Bd. 4, 1989, Sp. 547-548, datiert sie in die zweite Hälfte des 7.
Jahrhunderts.

247 Ringholz, Odilo: Das älteste Verzeichnis der Reliquien und Altäre in der Stiftskirche zu Einsie¬

deln, in: Anzeiger für schweizerische Geschichte, NF 8, 1898/1901, S. 11-16, hier S. 12.

248 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 94.

249 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 95.

250 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 95.

251 Codex hirsaugiensis, in: Bibliothek des literarischen Vereins Stuttgart, Stuttgart 1843, S. 1-131,
hier S. 26.

252 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 26 (Nr. 53).

253 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 30-31 (Nr. 68).

254 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 278-279. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 268, 287.

44



Konpatron hatte er ihm 1049 den Hochaltar der Klosterkirche St. Arnulf in
Metz,255 als Hauptpatron die Kirche in Bergholtz-Zell geweiht.2'6 Die Verehrung
des hl. Benedikt war in Schaffhausen naturgemäss von Anfang an stark ausgeprägt.

Darauf weisen ausser der Benediktsreliquie die Feier der zwei Gedenktage
dies natalis am 21. März und der Translation der Reliquien am 11. Juli («Com-
memoratio Benedicti Abbatis») in den Kaiendarien257 und die Invokation des

Mönchsvaters in den Litaneien, vor allem aber der Benediktsaltar im heutigen
Münster hin.2'8

Blasius
Leos Verehrung für den hl. Blasius geht nach seiner Vita auf die Genesung

von einer schweren Halskrankheit zurück, weshalb er sich bei Erkrankungen
vor den Altar des Märtyrers tragen liess.2" Als Dank dafür könnte die
Pfarrkirche von Dagsburg das Blasiuspatrozinium von ihm erhalten haben.260 Auch
die von Bischof Hezilo von Hildesheim (1054-1079) bei der Weihe der Kirche

der Heiligsten Dreifaltigkeit, des Hl. Kreuzes, Mariens, Martins, Nikolaus'
und aller Heiligen in Goslar zusammen mit anderen Heiltümern niedergelegten
Blasiusreliquien könnten von Papst Leo IX. vermittelt worden sein.26' Die
Verbreitung von Blasiusreliquien in Allerheiligen (1064) und in den schwäbischen
Reformklöstern Hirsau (1091), Petershausen (1093) und Zwiefalten (1109) geht
höchstwahrscheinlich auf die Kultausstrahlung des Kult- und Reformzentrums
St. Blasien zurück.262 Schaffhausen besass bei seiner Gründung zwar eine Reliquie

des Heiligen, ein eigener Altar wurde ihm jedoch erst im um 1105
fertiggestellten neuen Münster (Allerheiligen IV) geweiht.26' Eine gewisse liturgische
Verehrung des Märtyrers ist durch den Gedenkeintrag am 3. Februar in den

Schaffhauser Kaiendarien belegt.264

Cornelius
Nach Aussage der Altorfer Weihenotizen stammen alle dort rekondierten
Reliquien aus Rom. Dies gilt jedoch nicht für die zwei Reliquien von Papst Cornelius
(gest. 255), die Leo höchstwahrscheinlich aus Reims mitgebracht hat, wohin
sie von Mönchen aus Sicherheitsgründen von Compiègne überführt worden

255 Munier (vgl. Anm. 47), S. 257, 272, 276.

256 Munier (vgl. Anm. 47), S. 272, 276. Bergholtz-Zell, Departement Haut-Rhin.

257 Vgl. Anm. 90. In Min. 95 und Min. 97 sind die beiden Festeinträge rot hervorgehoben.
258 Er wird im 14. Jahrhundert erwähnt. Frauenfelder (vgl. Anm. 6), S. 55.

259 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 274, 279, 309. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 255, 276, 288. - Goullet (vgl.
Anm. 140), S. 192, 196.

260 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 264. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 276.
261 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 269. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 280.

262 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 95. - Hoffmann (vgl. Anm. 190), S. 29. - Zimmermann (vgl. Anm. 74),
Teil 2, S. 65.

263 Er wird 1496 im Urbar von Allerheiligen erwähnt. Fauenfelder, Patrozinien (vgl. Anm. 6), S. 5 5.

264 Vgl. die Kaiendarien und Litaneien in Ms. Rh. 83, Ms. Rh. 28, Ms. Rh. 167 und Min. 97 (vgl.
Anm. 90).

45



waren.26® Cornelius und der Märtyrerbischof Cyprian von Karthago (gest. 258)
werden im Bistum Konstanz als Patrone des Damenstifts Buchau verehrt. Ihr
Kult geht wahrscheinlich auf eine Reliquientranslation in der ersten Hälfte des

9. Jahrhunderts zurück.266 Die Cornelius- und Cyprianreliquien in den Klöstern
Hirsau (1091), Zwiefalten (1109), Blaubeuren (1124), Petershausen (1134) und
Salem (1179) weisen auf ihre gesteigerte Verehrung in den Reformklöstern und
Reformorden der Zisterzienser und Prämonstratenser hin.267 Der Gedenktag der
beiden Märtyrer am 14. September ist in allen Kaiendarien des Salvatorklosters

eingetragen.268

Cyriak
Der Kult des bis zum 11. Jahrhundert nördlich der Alpen kaum bekannten, im

Spätmittelalter zu den vierzehn Nothelfern zählenden hl. Cyriak (gest. 303)
erhielt in der Reformzeit durch Papst Leo IX. starken Aufschwung.26' Durch
ihre Translation nach Altorf fand seine Verehrung auch im Elsass, im Schwarzwald

und in Luxemburg weite Verbreitung.270 Unter dem Einfluss des neuen
Heiligen wurden die ursprünglichen Kirchenpatrone Gregor und Bartholomäus
in den Hintergrund gedrängt.271 Ausdruck seiner starken persönlichen Verehrung

sind die Responsorien, die Leo noch als Bischof von Toul für den Heiligen
geschrieben hatte.272 Auf seine Beliebtheit bei den Reformern273 im Bistum Konstanz

weisen Cyriakreliquien in den Reformklöstern Hirsau (1091), Zwiefalten
(1109), Blaubeuren 1124), Petershausen 1134), Salem (vor 1160) und Weissenau

(1185) hin.274 Das liturgische Gedenken des Märtyrers im Salvatorkloster wird
durch seinen Festeintrag (8. August) in den Kaiendarien275 und die Invokation
seines Namens in den Litaneien dokumentiert.276

Gertrud
Der vor allem an der mittleren Maas und im Rheinland verbreitete Kult der hl. Gertrud

von Nivelles (geb. 626, gest. 653/59) erfuhr seit der Mitte des 11. Jahrhunderts

265 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 261-262. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 274. - Iogna-Prat (vgl. Anm. 117),
S. 363, 383.

266 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 100, Anm. 94.
267 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 100.

268 Vgl. Anm. 90.
269 Markgraf Gero gründete zwar 961 ein Cyriakskloster in Gernode, doch war der Name des

Klosterpatrons Papst Leo IX. offenbar nicht bekannt. Brakel (vgl. Anm. 47), S. 260-261. -
Munier (vgl. Anm. 47), S. 290.

270 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 262. - Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 250, 258. - Munier (vgl.
Anm. 47), S. 269, 274-275, 290-291.

271 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 262.

272 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 260. Nach Aussage der Vita hatte er Responsorien auf die Heili¬

gen Cyriak, Gregor den Grossen, Odilia und den legendären Hidulph verfasst. Munier (vgl.
Anm. 47), S. 266.

273 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 31.

274 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 102.

275 Vgl. Anm. 90.
276 So in Ms. Rh. 85 und Ms. Rh. 28, nicht aber in Ms. Rh. 109 (14. Jh.) (vgl. Anm. 90).

46



weitere Verbreitung.277 Dazu könnte die Anwesenheit Kaiser Heinrichs III. bei der
Neuweihe ihrer Grabeskirche im Jahre 1046,278 vor allem aber die Vermittlung von
Gertrudreliquien durch Leo IX. beigetragen haben. Der Papst hatte sie nicht in
Rom, sondern wahrscheinlich bei einem Besuch in Nivelles erworben.27? Dies ist

aufgrund eines Privilegs zu vermuten, das er dem Kloster in Brabant am 27. Juli
1049 gewährt hatte.280 Im Bistum Konstanz werden ihre Reliquien zuerst in
Allerheiligen, etwas später in den Reformklöstern Zwiefalten (1109), Blaubeuren (1124),
Salem (1179) und Weissenau (1185) genannt.281 Der Festtag der Heiligen (17. März)
ist in den Kaiendarien des Salvatorklosters verzeichnet,282 die Invokation der Heiligen

nur in der Litanei einer Psalterhandschrift des 14. Jahrhunderts belegt.28'

Johannes Baptista
Johannes der Täufer zählt zu den ältesten Kirchenheiligen. Aufgrund seines

biblischen Wirkens und Namens wurden ihm in den frühchristlichen Gemeinden

häufig die Taufkirchen geweiht.284 Sein Kult hat sich, von Rom und Italien
ausgehend, schon im frühen Mittelalter auch im nördlichen Alpenraum ausgebreitet.
Dies bezeugt unter anderen die Johanneskirche im ehemaligen Römerkastell Tas-

getium auf «Burg» gegenüber von Stein am Rhein, deren Baugeschichte sich bis

ins 6. Jahrhundert zurückverfolgen lässt.28' Er wird häufig zusammen mit seinem

Namensvetter Johannes dem Evangelisten als Patron einer Kirche genannt.286

Dies gilt sowohl für die Johanneskirche auf Burg als auch für die Schaffhauser

Stadtpfarrkirche St. Johann,287 die nach den archäologischen Grabungsergebnissen

von Kurt Bänteli um die Wende vom 10. zum 11. Jahrhundert entstanden
ist.288

277 Zur allgemeinen Verehrung siehe die grundlegende Studie von Zender, Matthias: Räume und
Schichten mittelalterlicher Heiligenverehrung in ihrer Bedeutung für die Volkskunde. Die
Heiligen des mittleren Maaslandes und der Rheinlande in Kultgeschichte und Kultverbreitung,
2. Auflage, Bonn 1973, S. 89-143. - Zimmermann (vgl. Anm. 64), Teil 1, S. 72-73.

278 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 111.

279 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 262. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 274.
280 Bloch (vgl. Anm. 29), S. 215, 219. - Iogna-Prat (vgl. Anm. 117), S. 275-276.
281 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 112.

282 Min. 95 (Nachtrag des 13./14. Jahrhunderts), Min. 97, Ms. Rh. 85, Ms. Rh. 28, Ms. Rh. 167 (vgl.
Anm. 90).

283 Ms. Rh. 85, fol. 165V: «Sancta Gerdrudis» (vgl. Anm. 90).

284 Deinhardt, Wilhelm: Frühmittelalterliche Kirchenpatrozinien in Franken. Studien zur Frühge¬
schichte der Diözese Bamberg und Würzburg, Habil.-Schr., Nürnberg 1933, S. 91. - Benzerath

(vgl. Anm. 76), S. 82. - Hecker (vgl. Anm. 158), S. 38. - Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 1,
S. 45-46.

285 Urner-Astholz, Hildegard: Die Kirche auf Burg zu Stein am Rhein. Ein Juwel mittelalterlicher
Malerei, Frauenfeld, Stuttgart, Wien 1999, S. 12.

286 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 1, S. 14.

287 Das Doppelpatrozinium Johannes' des Täufers und des Evangelisten ist erstmals 1295 überlie¬
fert. Frauenfelder (vgl. Anm. 6), S. 60-61.

288 Bänteli, Kurt/Cueni, Andreas/Etter, Hans Ulrich/Ruckstuhl, Beatrice: Die Stadtkirche
St. Johann in Schaffhausen. Ergebnisse der Ausgrabungen und Bauuntersuchungen 1983-1989,
in: SBG 67, 1990, S. 21-80.

47



Die Verehrung des Täufers durch Leo IX. kommt in einer Urkunde für
die Abtei in Florennes28' zum Ausdruck, in der er den Wegbereiter Christi mit
einem Zitat aus dem Matthäusevangelium (Mt ii,n) «als Größten unter allen
Menschen» bezeichnet.250 Noch als Bischof von Toul hatte der Papst Ende 1048

in Moyenmoutier eine Kirche Johannes Baptista geweiht2'1 und dem Heiligen
auf seiner ersten Romreise als Dank für die sichere Uberquerung des stark
angeschwollenen Taro ein weiteres Gotteshaus dediziert.2'2 In der 1049 von ihm kon-
sekrierten Abteikirche St. Arnulf in Metz ist Johannes Baptista Altarkonpatron
und werden in den Altären mehrere Täuferreliquien rekondiert.2'3 Die mittlere
Kapelle der von seinem Vater, Graf Hugo IV. von Egisheim, erbauten Burg Hagnau

wurde von ihm zu Ehren Johannes' des Täufers geweiht.2'4

Johannes der Täufer ist nach Christus dem Erlöser, dem Hl. Kreuz und
Maria der am meisten verehrte Heilige von Allerheiligen, da das Kloster ausser
zwei Berührungsreliquien des Busspredigers und Asketen noch einen ihm
geweihten Altar und eine Johanneskapelle2'5 besass. Der Titel des Altars wird
zwar im Weihebericht nicht genannt, doch kann es sich nur um den rechten
Seitenaltar handeln, in dem ausser einer Stoffreliquie des Täufers noch eine Partikel
seines Vaters Zacharias und Simeons des Gerechten eingeschlossen wurden.2'6

Die Gedenktage des Täufers, der Tag seiner Geburt (24. Juni) und seiner

Enthauptung (29. August), wurden in Schaffhausen als höchste Heiligenfeste mit der
Feier der Vigil und Oktav und begangen.2'7

Laurentius und Vincentius
Die beiden Diakone und Märtyrer Laurentius von Rom (gest. 258) und
Vincentius von Valencia (gest. um 303) gehören zu den Kanonheiligen und werden

von Papst Leo fast immer gemeinsam verehrt.2'8 Nach Aussage des Schaffhauser
Weiheberichts wurden die Reliquien des römischen Märtyrers erst einige Jahre
nach der Weihe von 1064 und dem Ausbau der Klosterkirche im Altar des

289 Florennes, Gemeinde in der Provinz Namur, Belgien.

290 Munier (vgl. Anm. 47), S. 285.

291 Munier (vgl. Anm. 47), S. 268. Moyenmoutier, Departement Vosges, Frankreich.

292 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 249. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 268.

293 Dedicationes (vgl. Anm. 179), S. 547. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 257. - Munier (vgl. Anm. 47),
S. 268.

294 Pfleger (vgl. Anm. 82), S. 87. - Barth (vgl. Anm. 82), Sp. 451. - Streich (vgl. Anm. 82), S. 585. -
Munier (vgl. Anm. 47), S. 265.

295 Von der um 1060 entstandenen Kapelle sind «Mörtelfussboden, Ostwand mit Apsis und Altar¬
fundament» noch erhalten. Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 22-23. Als Weihetitel ist auch hier das Dop-
pelpatrozinium Johannes Baptista und Evangelist angegeben. Frauenfelder (vgl. Anm. 6), S. 58,

Anm. 93. - Henking, Karl: Das Kloster Allerheiligen zu Schaffhausen [2. Teil] (Neujahrsblatt
des Historisch-antiquarischen Vereins Schaffhausen 1890), S. 16.

296 «In dextro altare [...]: De vestibus Johannes Baptiste, Zacharie prophète, justi Symeonis.» Bau¬

mann (vgl. Anm. 10), S. 141.

297 Vgl. Anm. 90.
298 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 280.

48



hl. Michael vom Trierer Erzbischof rekondiert,2" was möglicherweise darauf
schliessen lässt, dass die Reliquie zum ursprünglichen Bestand der von Rumold

beigesetzten Heiltümer gehört. Laurentius (10. August) genoss seit dem Sieg

über die Ungarn 955 als Schlachtenhelfer und Reichspatron hohe Verehrung.
In der Rezeption seines Kultes hatte Graf Eberhard von Nellenburg auf der
Reichenau die Laurentiusbasilika als Familiengrablege erbaut und damit seine

enge Verbundenheit mit dem salischen Kaisertum demonstriert. Seine Bewunderung

für das Martyrium der beiden Heiligen hat er in einem Brief an den

Patriarchen Michael Kerularios von Konstantinopel zum Ausdruck gebracht.300

Leo IX. hatte die Pfarrkirche von Voerendal bei Lüttich301 und den Hochaltar der
Klosterkirche St. Arnulf in Metz den beiden Märtyrern Laurentius und Vincen-
tius als Mitpatronen geweiht.302 Der Hauptaltar der St.-Stephans-Kathedrale in
Besançon wurde von ihm unter anderem auf den Titel des römischen Erzdiakons

Stephanus und Vincentius dediziert. Dabei schloss er eine grosse Armreliquie
des hl. Stephanus und zwei Stacheln aus der Dornenkrone des Vincentius in den

Altar ein.3°3 Die Abtei St. Vincentius in Metz spielte bei der Vermittlung der von
Westen herkommenden Kulteinflüsse eine wichtige Rolle.304 Seit 1036 wurde
der hl. Vincentius als Mitpatron des Klosters St. Blasien verehrt.30' Von hier aus

könnten Vincentiusreliquien in der Reformzeit nach Petershausen (ab 1093),
Zwiefalten (ab 1109) und Blaubeuren (1124) weitervermittelt worden sein.306

Die liturgische Verehrung der beiden Märtyrer in Schaffhausen wird durch die

Festeinträge der Kaiendarien und Invokationen in den Litaneien dokumentiert.
Im Unterschied zu Vincentius (22. Januar) wurde der Gedenktag des hl. Laurentius

(10. August) jedoch mit Vigil und Oktav als eines der höchsten Heiligenfeste
begangen.307

Maria Magdalena
Nach der Legende soll Maria Magdalena mit ihren Geschwistern Martha und
Lazarus nach Südfrankreich gekommen sein und einige Jahre als Büsserin in
einer Höhle beim heutigen Saint-Maximin-la-Sainte-Baume gelebt habe.308 Ihr

299 «Treverorum archiepiscopus dedicavit hoc altare in honore Michahelis archangeli et omnium

supernovum civium. Reliquie autem habentur sancti Thatei apostoli, de baculo sancti Petri apo-
stoli, Constantii martiris, Laurentii martiris, Nonnosi confessoris.» Baumann (vgl. Anm. 10),
S. 142.

300 Munier (vgl. Anm. 47), S. 289-290.
301 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 252. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 270.

302 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 257. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 272.

303 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 267. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 278.

304 Schreiber, Georg: Deutschland und Spanien. Volkskundliche und kulturkundliche Beziehun¬

gen. Zusammenhänge abendländischer und ibero-amerikanischer Sakralkultur, Düsseldorf
1936, besonders S. 8-64. - Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 144.

305 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 15 (Nr. 20).

306 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 144.

307 Vgl. Anm. 90.
308 Steimer, Bruno/Wetzstein, Thomas (Hrsg.): Lexikon der Heiligen und der Heiligenverehrung,

Bd. 2, Freiburg i. Br., 2003, Sp. 1020-1021.

49



um die Mitte des n. Jahrhunderts in Vézelay aufblühender Kult geht massgeblich

auf ihre Verehrung durch Papst Leo IX. zurück. Wibert weiss zu berichten,
dass ihm die biblische Büsserin wegen seiner eigenen Sünden im Traum als Trösterin

erschienen sei. Eindrucksvolles Zeugnis dafür ist der aus 35 Strophen
bestehende «Rhythmus S. Leonis IX Papae», in dem der Papst seine eigene Not mit
der Maria Magdalenas vergleicht.30' Auf seiner ersten Visitationsreise über die

Alpen wurde von ihm am 2. Oktober 1049 in Reims bei der Klosterkirche von
Saint-Remi eine Kapelle zu Ehren der Heiligen Remigius und Maria Magdalena
geweiht3'0 und bei seinem anschliessenden Aufenthalt in Verdun am 9. Oktober
1049 d'e neu erbaute Bischofskirche auf den Titel Magdalenas konsekriert.3"
Einen wichtigen Kultanstoss für die Magdalenenverehrung an der ursprünglich
der Jungfrau Maria geweihten Klosterkirche Vézelay stellt die am 27. April
1050 ausgestellte Bulle Leos IX. für Abt Gaufried von Vézelay dar, in der er
Maria Magdalena zur Konpatronin des Klosters erklärt.3'2 Damit waren durch
allerhöchste päpstliche Instanz günstige Voraussetzungen für das Aufblühen der

Magdalenenwallfahrt in Vézelay gegeben. Aufgrund der Magdalenenverehrung
entwickelte sich der Ort zu einer wichtigen Zwischenstation am Jakobsweg, der
durch Burgund und das Limousin nach Santiago de Compostela führt.3'3 Die
zwei Reliquienpartikel der Büsserin in Goslar gehen wahrscheinlich auf Vermittlung

Papst Leos zurück.3'4

Vor dem 11. Jahrhundert ist der Magdalenenkult im Bistum Konstanz
äusserst gering.3'3 In der Reformzeit steigt aber auch sie in den Reigen der besonders

beliebten Heiligen auf. Darauf weisen unter anderem die Reliquien der

Heiligen in Sindelfingen (1083), Zwiefalten (ab 1109), Weingarten (ab 1124) und
Petershausen (1134), vor allem aber die Magdalenenpatrozinien an den genannten

monastischen Orten hin.3'6 Im heutigen Münster von Allerheiligen wird
Maria Magdalena allerdings erst 1409 als Altarpatronin erwähnt.3'7 Ihr Festtag
(22. Juli) ist in allen Schaffhauser Kaiendarien verzeichnet und in der Handschrift
Min. 97 als hohes Heiligenfest rot hervorgehoben.3'8

309 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 246 mit Anm. 23, 255, 277-278.

310 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 255. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 271.

311 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 254-255. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 271.

312 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 255. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 287.

313 Die Annahme Tüchles (vgl. Anm. 64), S. 121, dass Graf Eberhard von Nellenburg die Magda-
lenenreliquie von einer Wallfahrt nach Vézelay mitbrachte, kann nicht zutreffen, da er die
vermutlich über Vézelay führende Pilgerfahrt nach Santiago de Compostela erst kurz vor seinem
Klostereintritt unternommen hatte.

314 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 269. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 280.

315 Nach 990 u. a. Einschliessung von Magdalenenreliquien bei der Weihe der Laurentiuskapelle in
Lipbach. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 13 (Nr. 15).

316 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 121.

317 Frauenfelder (vgl. Anm. 6), S. 55.

318 Vgl. Anm. 90.

50



Martin
Die Blütezeit der Martinsverehrung ist zwar das frühe Mittelalter, doch erlebt
der Martinskult durch die Reformbewegung einen starken Aufschwung.31' Dies

belegen die zahlreichen Weihetitel, die von den Reformklöstern im Bistum Konstanz

aus dem 11. und 12. Jahrhundert überliefert sind. Auch Leo hat den
hl. Martin besonders verehrt. Nach Wibert soll ihm in einer Vision «Christus
wie dem hl. Bischof Martin in den Kleidern des Armen erschienen sein», den

er kurz zuvor in Benevent bei sich aufgenommen hatte.320 Er sah ihn aber nicht

nur als barmherzigen Bischof, sondern auch als Schutzpatron seiner Vorfahren.
Aus diesem Grunde hatte er die von seinen Vorfahren gestiftete Abtei Hesse,321

in der seine Eltern und Geschwister begraben waren, bei seinem Besuch im
Dezember 1050 der Gottesmutter Maria, Martin und Laurentius geweiht.322 In
der in sehr persönlichem Ton ausgestellten Urkunde für das Familienkloster hebt

er das Beispiel des hl. Martin hervor, durch dessen «demutsvolle Bescheidenheit»
der Weg zum ewigen Leben bereitet wird.323 Ausser dem Konpatrozinium des

Bischofs in Hesse weisen auch die Martinspatrozinien und Reliquien in Metz,324

in Althengstett323 und eventuell in Erbach326 auf die Martinsverehrung des Papstes

hin. Wie überall ist der Gedenktag des fränkischen Bischofs auch in den
Schaffhauser Kaiendarien eingetragen. Eine besondere Verehrung desselben gab

es am Salvatorkloster jedoch nicht.

Mauritius
Die frühesten Spuren der Mauritiusverehrung im Bistum Konstanz reichen bis in
den Anfang des 7. Jahrhunderts zurück. Es war niemand anders als der hl. Gallus,

der bei der Gründung seiner Einsiedelei vor seiner Hütte ein Holzkreuz
aufstellte und an ihm eine Kapsel befestigte, in der sich auch eine Reliquie von
Mauritius befand.327 Zu den ältesten monastischen Orten der Mauritiusvereh-

319 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 123-124.
320 Krause (vgl. Anm. 139), S. 233.
321 Legi (vgl. Anm. 31), S. 57-58, 189-191. Hesse, Gemeinde Sarrebourg, Departement Moselle,

Frankreich.

322 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 279-280. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 263, 289.

323 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 280.

324 In der Dedikationsurkunde werden ein Martinsaltar und Martinsreliquien («de sudario et vesti-

mento eius») genannt. Dedicationes (vgl. Anm. 179), S. 547-548, Z. 13, 52-54. - Munier (vgl.
Anm. 47), S. 271-272.

325 Janssen (vgl. Anm. 117), S. 64-65.
326 Laut Brakel (vgl. Anm. 47), S. 265, könnte die den Heiligen Blasius und Martin geweihte Kir¬

che in Erbach 1049 von Leo auf der Durchreise nach Donauwörth geweiht worden sein, da es

bisher keine andere zufriedenstellende Erklärung für die Herkunft des Patroziniums gibt.
327 Vita sancti Galli auctore Walahfrido, hrsg. von Bruno Krusch, in: MGH SRM 4, Hannover

1902, S. 293: «capsellam, in qua erant reliquiae sanctae virginis et sancti Desiderii almique ducis
Mauricii». Schär (vgl. Anm. 161 S. 35 0-3 5 5.

51



rung im Bodenseegebiet zählen auch die Klöster Rheinau,328 Einsiedeln329 und
Reichenau.330 Wohl bedeutendste Kultstätte des Militärheiligen ist die um 940
von Bischof Konrad von Konstanz nach dem Vorbild der Grabeskirche in
Jerusalem neben der Bischofskirche errichtete Mauritiusrotunde, durch die er seine

Verbundenheit mit dem ottonischen Reichspatron zum Ausdruck brachte.331

Der Mauritiuskult wurde auch in salischer Zeit von den Trägern der

Reformbewegung gefördert.332 Darauf deutet die Rekondierung von Mauritiusreliquien
in den südwestdeutschen Reformklöstern Hirsau (1091), Petershausen (1093),
Zwiefalten (1109), Einsiedeln (1122), Blaubeuren (1124) und Weingarten (1182)
und seine Verehrung durch Leo IX. hin.333 Der Papst hatte auf der Rückkehr von
einer Wallfahrt nach Montecassino die von Abt Richer erbaute Kirche «ad insu-
lam que Limata vocatur» zu Ehren des hl. Mauritius konsekriert.334 Auf dem Weg
über die Alpen verbrachte er 1050 drei Tage in Saint-Maurice, um die Reliquien
des Soldatenheiligen zu verehren.335 Reliquien des Ritterpatrons wurden von
Leo nachweislich in Altorf, Metz und Althengstett niedergelegt. Die der Abtei
Ebersheim gehörende Kapelle in Sigolsheim wurde 1052 von ihm ebenfalls auf
den Titel des hl. Mauritius geweiht.336 Die Aufnahme des Heiligenfestes (22.
September) ins Sanktorale des Salvatorklosters und die Invokation seines Namens
in den Litaneien belegt eine allgemeine Verehrung. Weitere Kulthinweise sind

jedoch nicht belegt.

Odilia
Die hl. Odilie, Tochter des elsässischen Herzogs Eticho, soll nach der Legende
blind geboren, aber durch die Taufe sehend geworden sein. Sie war die erste
Äbtissin des Klosters Hohenburg, das von ihrem Vater um 690 auf dem später
nach ihr benannten Odilienberg gegründet wurde.337 Ihr Grab und Kultzentrum

328 Das im Jahre 858 von Wolvene neu gegründete Kloster besass seit ca. 862 aus seiner Schenkung
eine Reliquie vom Haupt des hl. Moritz. Stückelberg, E. A.: Geschichte der Reliquien in der
Schweiz (Schriften der schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde, Bd. 1), Zürich 1902,
Nr. 177. Diese Mauritiusreliquien waren sicher die Ursache dafür, dass das ursprünglich Maria
und Petrus geweihte Königskloster bei seiner neuen Konsekration 1114 auch dem hl. Mauritius
geweiht wurde. Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 26 (Nr. 72).

329 Das 934 gegründete Kloster Einsiedeln wurde 948 zu Ehren der Gottesmutter und des hl. Mau¬
ritius konsekriert, dessen Reliquien Bischof Ulrich von Augsburg vermittelt hatte. Salzgeber,
Joachim: Einsiedeln, in: HS 3, 1,1, Bern 1986, S. 476-594. - Keller, Hagen: Kloster Einsiedeln
im ottonischen Schwaben (FOLG, Bd. 13), Freiburg i. Br. 1964, S. 37.

330 Das Kloster Reichenau hatte im Jahre 940 ebenfalls durch Vermittlung Bischof Ulrichs von
Augsburg Mauritiusreliquien erhalten. Maurer 1974 (vgl. Anm. 80), S. 267, Anm. 86.

331 Maurer 1973 (vgl. Anm. 123), S. 53-54, 60.

332 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 45. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 250.

333 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 125. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 250, 266-267, 282.

334 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 250. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 268. - Iogna-Prat (vgl. Anm. 117),
S. 379.

335 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 266-267. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 278-279.
336 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 281. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 281. Sigolsheim, Departement Haut-

Rhin.

337 Gresser, Georg: Odilia vom Elsass, in: Steimer/Wetzstein (vgl. Anm. 308), Bd. 2, Sp. 1193-1194.

52



wurde schon bald nach ihrem Tode ein viel besuchter Wallfahrtsort. Als geborener

Elsässer hat auch Leo die Patronin seiner Heimat besonders verehrt. Das

bezeugen die Responsorien, die er zu Ehren der Schutzpatronin des Elsasses

geschrieben und komponiert hat3'8 und seine Besuche als Bischof von Toul
beziehungsweise Papst auf dem Odilienberg. Am 6. Dezember 1045 weihte er die neu
erbaute Klosterkirche der Gottesmutter Maria und dem hl. Nikolaus339 und am

17. Dezember 1050 (?)34° bestätigte er in einem Privileg der Benediktinerabtei,
«ubi requiescit corpus sancte virginis Odiliae», die freie Wahl der Äbtissin sowie
sämtliche Besitzungen.34'

Durch Papst Leo erhielt der Kult der Heiligen wichtige Impulse. Bei der
Weihe der Kirche in Althengstett schloss er auch eine Partikel der Büsserin ein

und die Partikel im Weiheverzeichnis von Goslar geht wahrscheinlich auch auf
seine Vermittlung zurück. Odilienreliquien werden in den Reformzentren Gorze
(1077) und Hirsau (1091), in Weingarten (1124), Salem (1179) und Weissenau

(1185), aber auch im fränkischen Bamberg verehrt.342 Der Gedenktag der hl. Odilia

(13. Dezember) ist erst in drei Schaffhauser Kaiendarien des 13. und 14.
Jahrhunderts verzeichnet.343 Eine Invokation der elsässischen Heiligen findet sich in
den Litaneien nicht. Demzufolge war die Odilienverehrung im Salvatorkloster
nicht besonders ausgeprägt.

Pankratius
Der römische Märtyrer Pankratius wurde schon im 6. Jahrhundert als Patron

gegen den Meineid344 und seit der Einnahme Roms durch Arnulf von Kärnten am
12. Mai 896 auch als Adels- und Ritterheiliger verehrt.345 Seit dem 11. Jahrhundert
ist der Schutzheilige und spätere Nothelfer auch bei den Reformern sehr beliebt.346

Der zuerst im Elsass einsetzende und dort bis dahin unbekannte Kult des Heiligen
geht auf die Verbreitung von Pankratiuspatrozinien und -reliquien durch Papst
Leo IX. zurück. 1049 weihte er an seinem elsässischen Geburtsort die Kapelle der
väterlichen Burg Egisheim,347 ferner die Pankratiuskirche in Bretnach348 sowie die

338 Brakel, S. 245 mit Anm. 23. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 82, 288.

339 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 245. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 288. - Pfleger (vgl. Anm. 82), S. 80-81.

340 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 260. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 279.

341 Iogna-Prat (vgl. Anm. 117), S. 373.

342 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 128. - Barth, Médard: Die heilige Odilia. Schutzherrin des Elsass.

Ihr Kult in Volk und Kirche, Strassburg 1938. Nach Brakel könnten die in Goslar von Bischof
Hezilo von Hildesheim (1054-1079) rekondierten Reliquien der hl. Odilia von Papst Leo IX.
vermittelt worden sein.

343 Ms. Rh. 28, Ms. Rh. 167 und Min. 97 (vgl. Anm. 90).

344 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 30.

345 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 129. - Drobner, Hubertus R., Pankratius, in: Steimer/Wetzstein (vgl.
Anm. 308), Bd. 2, Sp. 1220-1221.

346 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 129. - Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 30.

347 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 264. - Munier (vgl: Anm. 47), S. 276.

348 Sie war eine Filialkapelle von Busendorf. Munier (vgl: Anm. 47), S. 272.

53



Kirchen in Griesheim bei Altorf349 und Grendelbuch.350 Bei der Weihe der Kirche
im niederländischen Heerlen, einem Nachbarort von Voerendal, wurde von ihm
der ursprüngliche Kirchenheilige Andreas durch den hl. Pankratius ersetzt.351 Auf
die besondere Verehrung in den mönchischen Gemeinschaften weisen die

Pankratiusreliquien in Hirsau (1091), Petershausen (ab 1093), Zwiefalten (1109), Muri
(1110), Blaubeuren (1124), Rheinau (1167) und Weingarten (1182) hin.351 Mit gleich
drei Pankratiusreliquien ist in der Frühzeit des Salvatorklosters ein besonders

intensiver Reliquienkult überliefert, der möglicherweise durch die Pankratiusverehrung

Papst Leos ausgelöst worden ist. Das Pankratiusfest (12. Mai) gehört zum
ältesten Bestand der im Salvatorkloster gefeierten Heiligenfeste.353

Petrus und Paulus

Der Apostelfürst und erste Bischof von Rom, Petrus, wurde aufgrund seiner
biblisch und theologisch begründeten Vorrangstellung im Verein mit dem hl. Paulus

von Anfang an in der Kirche besonders verehrt. Die ältesten Petruspatrozinien
im Bistum Konstanz stammen aus dem 8-/9. Jahrhundert,354 doch geht die kultische

Verehrung an einigen Landkirchen höchstwahrscheinlich bis in die Zeit der

Christianisierung zurück, auch wenn die Dedikationsbelege erst spät überliefert
sind.355 Durch die Cluniazenser erfuhr die Petrusverehrung starke Impulse. Das

910 gegründete Cluny war dem direkten Schutz des römischen Papstes und der

Apostel Peter und Paul unterstellt und trug damit zu ihrer Kultverbreitung in
der Reformzeit wesentlich bei. Den Apostelfürsten Peter und Paul hatte Leo
den Hauptaltar der Klosterkirche Saint-Remi in Reims geweiht."6 Beide Apostel

werden auch in einer an Abt Gaufried von Vézelay adressierten Bulle vom
27. April 1050 zusammen mit der Jungfrau Maria und Maria Magdalena als

Konpatrone der Klosterkirche erwähnt.357 Aus Liebe zum hl. Petrus soll Leo
noch als Bischof von Toul viele Male in Rom gewesen sein, um am Grab des

Apostels zu beten. Seine Vita berichtet von einer Vision, in der ihm der Apostel
selbst die Wahl zu seinem Nachfolger offenbart habe. In Strassburg weihte er
im Herbst 1049 die Kirche des hl. Columban auf den Titel des hl. Petrus (heute

Jung-St. Peter).3'8 Die neue Klosterkirche von Hirsau wurde erst 1091 zu Ehren
der Hl. Dreifaltigkeit, des Hl. Kreuzes, der Jungfrau Maria, der Apostel Petrus
und Paulus und des hl. Aurelius geweiht, doch spiegelt sich in der Weiheformel

349 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 264. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 275.

350 In Grendelbuch wird Pankratius zusammen mit dem hl. Cyriak verehrt. Brakel (vgl. Anm. 47),
S. 264.

351 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 252, dagegen Munier (vgl. Anm. 47), S. 270.

352 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 129.

353 Vgl. Anm. 90.

354 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 131.

355 Dies gilt am Bodensee sicher für die Landkirchen in Bodman, Hilzingen und Kirchen(-Hau-
sen), die als kirchliche Mittelpunkte sogenannter Urpfarreien schon im 7. Jahrhundert gegründet

wurden.
356 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 253. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 286.

357 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 255-256. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 287.

358 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 259. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 273.

54



möglicherweise die Petrusverehrung Papst Leos IX. wider, der seinen Neffen,
Graf Eberhard von Calw, bei seinem Besuch 1050 zur Erneuerung des Klosters

gedrängt hatte.359 Petrus und Paulus genossen auch in Schaffhausen höchste

Verehrung. Dies geht aus ihrem Altar im 1103/04 geweihten Münster'60 und den fünf
Apostelfesten des Salvatorklosters hervor.'6'

Stephanus
Der zu den alten Heiligen des Messkanons zählende Erzmärtyrer Stephanus
wurde schon in frühester Zeit von den Christen verehrt. Nach Auffindung seiner

Reliquien im Jahre 415 und Uberführung in eine ihm geweihte Kirche am Platz
des Martyriums in Jerusalem (439) breitete sich der Stephanskult allmählich in
der gesamten Christenheit aus.'62 Ältester Kultbeleg im Bistum Konstanz ist
die in der Gallusvita für das frühe 7. Jahrhundert am Bischofssitz Konstanz
erwähnte Stephanskirche. Sie könnte nach Einschätzung der Archäologen als

«frühmittelalterliche Cella memoriae innerhalb des spätrömischen Gräberfeldes»

entstanden sein.'6' Aufgrund seiner Verehrung als Schutzpatron der Abtei
Gorze, des Zentrums des lothringischen Reformmönchtums, avanciert er im
10./11. Jahrhundert zum Reformheiligen, dessen Kult von den Anhängern der

Erneuerungsbewegung besonders gefördert wird.'64

Die Stephansverehrung Papst Leos IX. geht mit grosser Wahrscheinlichkeit
auf das Stephanspatrozinium der Bischofskirche und Diözese Toul zurück, die

Leo als Bischof Bruno von 1027 bis 1048 geleitet hatte. Nach der Überlieferung
des Pseudo-Wibert soll ihm ausser dem hl. Petrus auch Stephan in einer Vision
erschienen sein, in der ihm seine Erwählung zum Papst enthüllt wurde.'6' Als er
im Hauptaltar der Stephanskathedrale von Besançon die Armreliquie des

Heiligen niederlegte, glaubte er noch die Spuren seiner Steinigung zu erblicken.'66

Anlässlich der Konsekration der neuen Klosterkirche in Metz dedizierte er dem
hl. Stephan auch einen Altar.'67 Einen weiteren Stephansaltar hat er wenig später

359 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 262.

360 Frauenfelder (vgl. Anm. 6), S. 5 5.

361 Siehe dazu die Festnotizen zum 25. Januar: Conversio Pauli apostoli; 22. Februar: Kathedra
sancti Petri; 29. Juni: Petri et Pauli apostolorum mit Vigil und Oktav; 30. Juni: Commemoratio
Pauli apostoli; 1. August: Ad vincula Petri apostoli. Min. 95, Min. 97, Ms. Rh. 85, Ms. Rh. 28

und Ms. Rh. 167 (vgl. Anm. 90). Im fragmentarisch erhaltenen Kalendar von Min. 95 sind nur
drei Apostelfeste vermerkt.

362 Krüger, Karl Heinrich: Stephanus, in: LMA, Bd. 8, 1997, Sp. 127-128.
363 Maurer 1973 (vgl. Anm. 123), S. 43-44.
364 Die Krypta der von Gorze reformierten fränkischen Abtei Münsterschwarzach, des Zentrums

der junggorzischen Reform, wurde 1067 Maria, der hl. Dreifaltigkeit und dem hl. Stephan
geweiht. Das Patrozinium des Stephansklosters in Würzburg geht höchstwahrscheinlich auch

auf den gorzischen Reformeinfluss zurück. Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 8.

365 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 248.

366 Vregille, Bernard de: Léon IX et le royaume de Bourgogne, in: Bischoff/Tock (vgl. Anm. 29),
S. 339-340. - Iogna-Prat (vgl. Anm. 117), S. 366. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 267. - Munier (vgl.
Anm. 47), S. 278.

367 Dedicationes (vgl. Anm. 179), S. 547—548. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 257. - Munier (vgl.
Anm. 47), S. 290.

55



bei seinem Besuch in Altorf geweiht.368 Zahlreich sind auch die Stephansreliquien,

die nachweislich von Leo IX. rekondiert worden sind. Ausser der
Marienkirche an der Via Lata in Rom,36' den oben erwähnten Stephanskathedralen
in Besançon370 und Metz371 werden in den Quellen noch die Klosterkirche von
Altorf372 und die Pfarrkirche in Althengstett genannt.373

Der Märtyrer und Reformpatron war auch in den südwestdeutschen

Reformkreisen beliebt. Darauf weisen die Stephansreliquien der Klöster Hirsau
(1091), Petershausen (1092) und Zwiefalten (ab 1109), das Stephanspatrozinium
in St. Blasien (1085) auf dem Höhepunkt des Investiturstreits sowie die Altar-

patronate der Prämonstratenser in Weissenau (1172) und der Zisterzienser in
Bebenhausen 1193) hin.374 Der hl. Stephan wurde in Schaffhausen wahrscheinlich

seit der Klostergründung sehr verehrt. Dies bezeugen nicht nur die zwei

Reliquienpartikel des Protomärtyrers im Altar des Salvators und im
Heiligkreuzaltar, sondern auch ein angeblich sehr alter Stephansaltar375 und die beiden

Gedenktage dies natalis (26. Dezember) und der Reliquienauffindung (2. August),
die in den Schaffhauser Kaiendarien verzeichnet sind.376

Schlussfolgerungen
Wie die Kultentwicklung dieser Heiligen zeigt, ist im 11. Jahrhundert, dem
«Zeitalter der großen Kirchenreform», eine signifikante Steigerung ihrer
Verehrung festzustellen, die massgeblich auf die Kultförderung durch die monasti-
schen und kirchlichen Träger der Reformbewegung, insbesondere Papst Leo IX.
zurückzuführen ist. Papst Leo hat «den Grundstock für die Heiligenverehrung
des Reformpapsttums gelegt» und an vielen Orten seines Wirkens Spuren seiner

persönlichen Heiligenverehrung hinterlassen. Das gilt nicht nur für die grossen
episkopalen oder monastischen Zentren, sondern auch für kleinere Landkirchen,

die er auf seinen Reisen besuchte, oder die Klöster des engsten Familienkreises,

«auch diejenigen der weiteren Verwandtschaft, wie z. B. der Grafen

von Calw, Wülflingen-Achalm, Dillingen-Donauwörth - und der Grafen von
Nellenburg».377 Auch in Schaffhausen ist daher diese Möglichkeit durchaus in
Erwägung zu ziehen, auch wenn vom Papst keine Nachrichten über eine

Reliquientranslation wie in Altorf überliefert sind und der Konstanzer Bischof die
Konsekration der Klosterkirche vorgenommen hat.

368 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 262. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 278.

369 Infessura (vgl. Anm. 179), S. 279.

370 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 262. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 290.
371 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 257. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 271-272.
372 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 261-262.

373 Janssen (vgl. Anm. 117), S. 65.

374 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 138.

375 Frauenfelder (vgl. Anm. 6), S. 55.

376 Min. 95, Min. 97, Ms. Rh. 85 mit Oktav, Ms. Rh. 28 mit Vigil und Oktav, Ms. Rh. 167 mit Oktav
(vgl. Anm. 90).

377 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 256-257.

56



An erster Stelle steht seine Christus- und Kreuzverehrung,378 die den starken

Christozentrismus des u. Jahrhunderts widerspiegelt,379 der in zahlreichen

Nachrichten über die Verbreitung von Christus- und Kreuzreliquien, die Gründung

von Kreuzklöstern,380 aber auch in der Errichtung von Heiliggrabkirchen

nach dem Vorbild der Grabeskirche in Jerusalem zum Ausdruck kommt.'81

Daher gehen möglicherweise die beiden Kreuzpartikel des Salvatorklosters in
Schaffhausen auf ein Geschenk Papst Leos IX. für seinen hochadeligen
Verwandten zurück.'82 Darüber hinaus hat der Papst durch seine Privilegien und

Weihehandlungen aber auch den Kult der Heiligen Bartholomäus, Cyriak,
Maria Magdalena, Odilia, Pankratius, Wolfgang und vieler anderer Märtyrer und
Bekenner massgeblich bestimmt.383 Dies gilt auch für den hl. Amatus (geb. um
560 in Grenoble, gest. 627), den ersten Abt des Vogesenklosters Remiremont,
dessen Heiligsprechung Papst Leo IX. durch die Elevation seiner Gebeine in
Remiremont am 11. Oktober 1049 - nur wenige Wochen vor seiner Ankunft in
Schaffhausen - vorgenommen hatte.'84 Er hatte zusammen mit dem hl. Romarich
das gleichnamige Vogesenkloster gegründet und dort die laus perennis, den ewig
dauernden Lobgesang, eingeführt.'8' Der Schaffhauser Konsekrationsbericht
verzeichnet zwar die Reliquie eines Amatus martyris, doch könnte dies auf einem

Schreibfehler beruhen, da kein Blutzeuge dieses Namens überliefert ist.'86 Zu den

mit grosser Wahrscheinlichkeit von Leo vermittelten Heiltümern gehören auch

Reliquien des hl. Emmeram, die der Papst auf seiner dritten Visitationsreise nördlich

der Alpen anlässlich der Kanonisation des hl. Wolfgang am 7. Oktober 1052
in Regensburg erworben hatte.'87 Bei dieser Gelegenheit fand auch die Erhebung
der Reliquien des hl. Erhard statt,'88 dem Leo besonders nahegestanden haben

muss, da er in seiner Heimat als Missionar gewirkt hatte, der blind geborenen
Odilia nach der Legende das Augenlicht schenkte und schliesslich im Jahre 752

378 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 275. - Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 250. - Krause (vgl. Anm. 139),
S. 79, Anm. 126.

379 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 253. - Jaspert (vgl. Anm. 212), S. 225, 245-246.
380 Zimmermann (vgl. Anm. 74), Teil 2, S. 94.
381 Jaspert (vgl. Anm. 212), S. 225. -Toussaint (vgl. Anm. 130), S. 33-77.
382 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 263: «1064 waren unter diesen schon solche des <wahren>

Kreuzes, die vielleicht von dem durchreisenden Papst hergekommen sein könnten.»

383 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 250. - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 275-283.
384 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 266.

385 Schulz, Alexander: Das Konzil der fröhlichen Fräulein von Remiremont. Concilium in monte
Romarici, Butjadingen 2013, S. 11.

386 In den beiden Weihenotizen von Altorf, Notitiae Altorfenses (vgl. Anm. 145), S. 993 und

994, ist unter der Bezeichnung «Auctoris» beziehungsweise «Amatoris» ein ähnlich lautender

Heiligenname aufgeführt, der vielleicht ebenfalls auf einer fehlerhaften Abschrift der aus dem

13. Jahrhundert stammenden aber verlorenen Quelle durch den Herausgeber der sogenannten
«Altorfer Ephemeriden» beruht. Dass es sich um ein und denselben Heiligen handelt, geht
daraus hervor, dass der Name in derselben Reihenfolge der Märtyrer und Bekenner steht.

387 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 269. - Munier (vgl. Anm. 47), S. 279-280. Im Schaffhauser Weihe¬

bericht wird er als hl. Meramus bezeichnet.

388 Brakel (vgl. Anm. 47), S. 275.

57



in Regensburg als erster Bischof von Regensburg gestorben war (Abb. j).3*9 Man
darf mit grosser Sicherheit davon ausgehen, dass Eberhard durch Vermittlung
Leos nach 1052 auch in den Besitz von Erhardsreliquien gelangte und dass nach

der zuletzt von Elans Rudolf Sennhauser ausführlich erörterten Standortsbestimmung

der Erhardskapelle390 in der vom Stifterbuch auch als Erhardskapelle
bezeichneten Urständskapelle des ersten Münsters391 Reliquien des elsässischen

Wanderbischofs rekondiert worden sind. Seine besondere Verehrung in den

monastischen Reformkreisen dokumentiert sich am deutlichsten in Edirsau, dem
einflussreichsten Reformkloster Schwabens. Im Bericht über die Konsekration
der 1091 neu erbauten Klosterkirche werden unter den im Altar des hl. Emmeram

beigesetzten EEeiltümern auch Reliquien des hl. Erhard genannt. Von hier

aus könnten Erhardsreliquien in das um 1086/88 von Eiirsauer Mönchen
reformierte fränkische Benediktinerkloster Comburg vermittelt worden sein, vor
dessen EEauptportal die spätromanische St.-Erhards-Kapelle errichtet wurde, die

wegen ihres sechseckigen Grundrisses als EEeiliggrab-, Reliquien- oder Totenkapelle

gedeutet wird.392 Im Bistum Konstanz wurde Erhard bezeichnenderweise

auch in den Reformklöstern Zwiefalten (1109) und Salem (1169) verehrt.393

Hans Rudolf Sennhauser hat auch die schwierige Frage der Namensherkunft

der heutigen Schaffhauser Erhardskapelle plausibel beantwortet. Er legt
seiner Erklärung einen Quellenvermerk von Hans Jakob Spleiss (1586-1657)
zugrunde, der von einer Marienkapelle spricht, die neben einer Kreuzkapelle
steht, die vom Volk auch als Erhardskapelle bezeichnet wird.394 Nach Sennhauser

wurde diese Marienkapelle beim Abbruch des ersten Münsters «als Nachfolgerin

der Urständskapelle» gebaut und 1522 der hl. Anna geweiht. In der Nähe,

«möglicherweise im Zentrum des Kreuzhofes», könnte die nicht näher
nachzuweisende Heiligkreuzkapelle gestanden haben, von der möglicherweise noch ein

Mauerzug zeugte. «Gleichzeitig mit der romanischen Marienkapelle entstand die

heutige Erhardkapelle», in die nach dem Abbruch der Urständskapelle der 1299
erstmals erwähnte «altar der uffahrt» transferiert worden sei.395

389 Steimer/Wetzstein (vgl. Anm. 308), Bd. 1, Sp. 441-442.
390 Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 333-334 und 375-379.
391 Gallmann (vgl. Anm. 14), S. 11: «Da sah er während seiner Andacht eine Röte aufgehen von

der Erde bis an den Himmel an der Stelle, wo nun die Urständskapelle, auch Erhardskapelle

genannt, steht.» Heinz Gallmann hat nach der Schreibweise von Hs. C das Wort mit «Röte»

wiedergegeben. Nach Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 381, ist aber mit grosser Wahrscheinlichkeit
eine Rute, ein Stangenkreuz, gemeint, so wie das Wort auch von Johann Jakob Rüeger verstanden

worden ist: «ein lange roote Stangen oder ruoten». Rüeger (vgl. Anm. 15 5), S. 241, 5. Buch,

Kap. 1, S. 545.

392 Gradmann, Eugen: Die Kunst- und Altertums-Denkmale der Stadt und des Oberamtes Schwä-

bisch-Hall, Esslingen 1907, S. 125-128. - Joos, R.: Hirsau, in: Germania Benedictina, Bd. 5,

Ottobeuren 1975, S. 356. - Schütz, Bernhard/Müller, Wolfgang: Deutsche Romanik. Die
Kirchenbauten der Kaiser, Bischöfe und Klöster, Freiburg, Basel 1989, S. 538. - Zimmermann (vgl.
Anm. 74), Teil 2, S. 78.

393 Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 103.

394 «Liber Capellae Mariae juxta Capellam S. Crucis quae vulgo dicitur S. Erharts Capell». Senn¬

hauser (vgl. Anm. 4), S. 378.

395 Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 378-379. - Siehe dazu Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 41.

58



A « T I A

iMäiai

5 Meister des Uta-Codex, Der hl. Erhard liest die heilige Messe. Miniatur, Regens¬

burg, um 1020. München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 13601, fol. 4r.

Vorlage: Bayerische Staatsbibliothek München.

59



Zweifellos lassen nicht alle Heiltümer auf eine Vermittlung durch den Papst

aus dem Elsass schliessen. Es ist durchaus anzunehmen, dass Allerheiligen bei

der Münsterweihe einen Teil seiner Reliquien aus den Händen des Konstanzer
Bischofs sowie der assistierenden Äbte von Einsiedeln, Pfäfers, Weingarten,
Petershausen, Rheinau und St. Blasien erhalten hat. Das christozentrische Patrozinium
des Münsters und seiner Altäre, das Konpatrozinium der Gottesmutter Maria, des

Erzengels Michael, vor allem aber die Reliquien der besonders im Elsass und von
der Familie der Grafen von Egisheim verehrten Heiligen Amatus, Bartholomäus,

Cyriak, Erhard und Odilia deuten auf die von Leo geförderten Heiligenkulte und
seinen möglichen Einfluss auf die Schaffhauser Klostergründung hin.

Unter den im Weihebericht aufgezählten Heiltümern befindet sich auch

eine Reliquie «de corpore s. Leonis pape» im Altar des von ihm hoch verehrten
Hl. Kreuzes.396 Sie ist eines der frühesten Zeugnisse für den Kult des Elässer Papstes,

der vom Volk schon zu Lebzeiten als Heiliger angesehen wurde und einige

Jahre nach seinem Ableben am 19. April 1054 in Rom durch die Translation
seines Heiligenleibes aus der Vorhalle in das Mittelschiff der St.-Peters-Kirche

gleichsam offiziell heiliggesprochen wurde.397 Zwei weitere früheste Reliquienbelege

sind aus St. Emmeram (1064) und Hirsau (1091) überliefert.398 Das Kloster
St. Emmeram war dem Papst wegen der Heiligsprechung Bischof Wolfgangs

von Regensburg sehr verbunden, Allerheiligen und Hirsau standen dem Heiligen

durch seine Mitwirkung an der Klostergründung und Verwandtschaft mit
den hochadeligen Stifterfamilien besonders nahe. Die Verehrung des heiligen
Papstes hat von Anfang an auch in der Liturgie des Allerheiligenklosters ihren

Niederschlag gefunden. Er ist erstmals in dem 1065 unmittelbar nach der
Klosterweihe auf der Reichenau für Schaffhausen geschriebenen Kalendar des Pariser
Sakramentars Smith-Lesouëf 3 der Bibliothèque Nationale belegt,399 in dem der

dies natalis des Heiligen am 19. April mit dem Vermerk «Leonis noni pape»
eingetragen ist.400 Sein auch in allen anderen Schaffhauser Kaiendarien verzeichneter

Gedenktag401 gehört zu den Eigenfesten des Salvatorklosters. Er bewahrt aber

nicht nur die Persönlichkeit Papst Leos IX. in frommer Erinnerung, sondern

reflektiert zugleich auch die enge Verbundenheit der Benediktinerabtei mit dem

Papst und der römischen Kirche, die durch die Mitwirkung des hochadeligen
Verwandten der Grafen von Nellenburg bei der Klostergründung bestand.

396 Baumann (vgl. Anm. 10), S. 141: «in altari sancte crucis [...] de corpore sancti Leonis pape».

397 Barth, Médard: Der Kult Papst Leos IX. in der Gesamtkirche, in: Sittler, L./Stintzi, P. (Hrsg.):
Saint Léon IX. Le pape Alsacien, Colmar 1950, S. 144. Die Reliquien wurden unter einem ihm

geweihten Altar in einem marmornen Sarg beigesetzt. Beim Abbruch der St.-Peters-Kirche
wurde auch der St.-Leo-Altar abgebrochen.

398 Barth (vgl. Anm. 397), S. 151. - Tüchle (vgl. Anm. 64), S. 119.

399 Siehe die Edition des Kaiendars bei Szkiet (vgl. Anm. 64), S. 163, sowie die Hinweise S. 109-
110, 192-193 und 210-211 (Anhang Nr. 63).

400 Szkiet (vgl. Anm. 64), S. 163.

401 Siehe dazu die Gedenkeinträge zum 19. September in Min. 95: «Leonis pape», Ms. Rh. 85:

«Leonis pape», Ms. Rh. 28: «Leonis pape Villi», und Ms. Rh. 167: «Leonis pape» (vgl.
Anm. 90).

60



Die Bedeutung des Weihetitels für die Sakraltopographie
der Schaffhauser Kirchenanlage

Im Hinblick auf den christozentrischen Weihetitel und Reliquienkult des Sal-

vatormünsters stellt sich die Frage, ob der besonders ausgeprägte Christus-
und Kreuzeskult auch die Schaffhauser Kirchenanlage mit dem einzigartigen
Kreuz- oder Rautenhof beeinflusst hat. Es handelt sich um den östlich der ersten

Klosterkirche angebauten rautenförmigen Hof402 mit zwei Vierpasskapellen
(Tetrakonchen) und einer Dreiapsidenkapelle an den drei freien Eckpunkten
sowie einer Aussenkrypta am Scheitel des Chorhauptes als Grablege für die

Grafen von Nellenburg.4°3 Die ganze Anlage war von Mauern umschlossen,
die vom nördlichen Querschiff beziehungsweise Klausurostflügel ausgehend zu
den zwei kleinen Zentralbauten und von dort zur Dreiapsidenkapelle führten.

Die Kapellen und der «Grundriss» der aussergewöhnlichen Hofanlage sind
durch den Weihebericht von 1064 zwar schon lange bekannt, jedoch erst seit
den i95oer-Jahren durch ihren archäologischen Nachweis lokalisiert404 (Abb. 6)

und als enger Bestandteil der gesamten von Eberhard von Nellenburg mit dem
Rat und Beistand («consilio et auxilio») seiner Gattin Ida konzipierten
Klosterkirche identifiziert. Der Bauplan, die Zeichnung («prefiguratio»), stammte

von Eberhards Kaplan Liutbald, der in der Baukunst viel Erfahrung gesammelt
hatte.405 Nach der knappen Formulierung des Weiheberichts waren die Kapellen

kreuzförmig erbaut und - nach der Vorstellung ihres Bauherrn, Eberhards,
nicht Liutbalds - kreisförmig angelegt: «capellas quoque in modum crucis per
gyrum constructas secundum suum modulum».406 Der 1951 entdeckte Kreuzhof
wurde zunächst der 1064 geweihten ersten Klosterkirche (Allerheiligen I)
zugeordnet.407 Nach den archäologischen Ausgrabungsergebnissen von Bänteli soll
die Kreuzhofanlage jedoch zusammen mit dem Neubau des Querschiffs, der

Chorpartie, dem Einbau eines zentralen Turms im Westwerk und Umbauten im
Klausurbereich nach 1064 in einer zweiten Bauphase entstanden sein, in der das

Kloster zu einer Memorialanlage, zur Grablege der Grafen von Nellenburg, zu

402 Als Terminus technicus für die ursprünglich von Birchler, Linus: Die drei Münster zu Schaff¬

hausen, in: Bodenseebuch 1960, S. 162, als «Rautenhof» bezeichnete Hofanlage ist der von
Sennhauser stammende Begriff Kreuzhof allgemein üblich. Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 45 mit
Anm. 341.

403 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 33-49, besonders S. 39-40.
404 Vor ihrer Entdeckung hatte man die Tetrakonchen «stets am falschen Ort gesucht». Frauenfel¬

der (vgl. Anm. 4), Bd. 3, S. 318.

405 Baumann (vgl. Anm. 10), S. 140: «[...] prefiguratione atque adjutorio cuisdam Liutbaldi, sui
fidelissimi ac venerandi presbiteri, artis architectorie satis conscii».

406 Baumann (vgl. Anm. 10), S. 140.

407 Birchler (vgl. Anm. 402), S. 163. - Frauenfelder (vgl. Anm. 4), Bd. 3, S. 318. - Büttner (vgl.
Anm. 51), S. 33. - Knoepfli (vgl. Anm. 4), S. 230-231. - Speich, Klaus/Schläpfer, Hans R.:

Kirchen und Klöster in der Schweiz, München 1979, S. 65. - Schütz/Müller (vgl. Anm. 392),
S. 222-223. _ Schib (vgl. Anm. 5), S. 36-37. - Reinle, Adolf: Kunstgeschichte der Schweiz,
2. Auflage, Frauenfeld 1968, S. 340. - Meier (vgl. Anm. 19), S. 316. - Sennhauser (vgl. Anm. 4),
s. 346-355-

61



6 Computerrekonstruktion des ersten Salvatorklosters (Allerheiligen II). Copyright
Kantonsarchäologie Schaffhausen (Valentin Homberger).

einem «repräsentativen Dynastenkloster» ausgebaut wurde.4"8 Auch Sennhauser

stellt diese Funktion der Benediktinerabtei nicht infrage, doch wurde für ihn
die Klosteranlage nicht in zwei Phasen verwirklicht, sondern von Anfang an

angestrebt.4"9

Uber die Funktion und Symbolik «des merkwürdigen Osthofes»41" wurden

schon viele Vermutungen angestellt. Er ist als «Ostatrium», als «eine große

Memorialanlage» der Nellenburger,411 aber auch als «Prozessionshof von Kapelle
zu Kapelle im Vergleich (zu) der dreieckigen Hofanlage im karolingischen Cen-
tula»412 bezeichnet worden. Berent Schwineköper hat im Kontext der Heiligkreuz-

und Christusreliquienverehrung die gesamte Schaffhauser Kirchenanlage
als architektonische Nachbildung des Gekreuzigten interpretiert: «Wenn man
die eigentliche Klosterkirche als den Leib Christi ansieht, von dem aus die

ausgestreckten und festgenagelten Arme an den beiden östlich folgenden, sich

gegenüber stehenden Kapellen festgehalten werden und die letzte östlichste

Einzelkapelle die Kreuzinschrift des Pilatus vertritt, dann entsteht tatsächlich

408 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 33, 37, 42-43. - Bänteli 2013 (vgl. Anm. 5), S. 19.

409 Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 340, 35 5-359 (Chronologie).
410 Birchler (vgl. Anm. 402), S. 163.

411 Birchler (vgl. Anm. 402), S. 162; diesen Überlegungen und der von Birchler vermuteten Bauab¬

folge ist auch Knoepfli (vgl. Anm. 4), S. 231, gefolgt.
412 Schütz/Müller (vgl. Anm. 392), S. 51.

62



N

Nebengebäude

Rotunde inneres Atrium Basilika Eingangs¬
atrium

7 Grundriss der 335 geweihten Grabeskirche von Jerusalem, nach Virgilio C. Corbo

OFM, Ii Santo sepolcro di Gerusalemme, Bd. 2, Abb. 3, Jerusalem 1981 (GNU Free

Documentation License).

symbolisch das Bild Christi am Kreuz.»4'3 Schwineköper hält es nicht für
ausgeschlossen, dass die in ihrer Form einmalige Schaffhauser Kirchenanlage sogar
von Papst Leo IX. bei seinem dortigen Aufenthalt angeregt worden sei. Von

Anfang an wurden von kunsthistorischer Seite gewisse Ähnlichkeiten mit der
Grabeskirche in Jerusalem festgestellt.4'4 Albert Knoepfli sah in der
architektonischen Gesamtgestalt ein Abbild der konstantinischen Jerusalemkirche und
schloss daraus, dass die nach heutiger Kenntnis in zwei Bauphasen entstandene

Anlage (Allerheiligen I und II) als Gesamtentwurf nach einem «liturgischen
Plan» entstanden ist.4'5 Sennhauser hat diese Annahme zuletzt in seiner Arbeit
über das Salvatorkloster als «Abbild der Gedenkstätten am Heiligen Grab in
Jerusalem» nachdrücklich untermauert.4"5 Und in der Tat fallen beim Vergleich
der Schaffhauser Bauanlage mit dem Jerusalemer Gebäudekomplex (Kirchenkomplex)

einige Parallelen ins Auge, die die Frage aufwerfen, ob die Salvator-
kirche nicht als Nachbildung der Grabeskirche in Jerusalem verstanden werden
kann.

Nachdem Kaiser Konstantin Anfang des 4. Jahrhunderts über den wichtigsten

Passionsstätten Christi, dem Kreuzigungsort Golgatha und dem Felsengrab,
die Grabeskirche (Abb. 7) errichtet hatte, wurden im Abendland während des

413 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 263.

414 So Albert Knoepfli und mit ihm Hans Lieb, Hans Rudolf Sennhauser, Richard Krautheimer
und E. J. R. Schmid, in: Knoepfli (vgl. Anm. 4), Bd. 1, S. 231 mit Anm. 513. - Bänteli (vgl.
Anm. 4), S. 49.

415 Knoepfli (vgl. Anm. 4), Bd. 1, S. 231.
416 Sennhauser (vgl. Anm. 4), 340, 358-359.

63



Mittelalters zahlreiche Heilig-Grab-Imitationen erbaut.4'7 Gelegentlich weisen
die Schriftquellen auf die Bauintention der «imitatio sancti sepulcri» ausdrücklich

hin. Die im 9. Jahrhundert errichtete St.-Michaels-Kirche in Fulda besass

einen «tumulus Christi»,4'8 das zwischen 934 und 975 entstandene Heilige Grab
in der Konstanzer St.-Mauritius-Rotunde wurde «in similitudinem illius Iero-
solemitani factum»4'9 und die 1087 von Hildegard von Büren, einer Nichte
Leos IX. und Verwandten Eberhards von Nellenburg, gegründete erste St.-Fi-
des-Kirche in Schlettstadt im Elsass «ad instar dominici sepulchri» erbaut.420

Trotz dieser Beteuerungen handelt es sich natürlich nicht um detailgetreue und
massstabsgerechte Nachbauten. Es sind «freie» Architekturkopien, die auf der
Auswahl einzelner wesentlicher Merkmale, der «Übertragung und Aneignung
wieder erkennbarer Formen und Zeichen»,42' beruhen, um eine Vorstellung vom
Ursprungsbau zu vermitteln, ohne mit dem Vorbild genau übereinzustimmen.422

Nikolas Jaspert hat sie in Anlehnung an die «englischen» und «französischen»
Referenzen des 18. und 19. Jahrhunderts auch als «Jerusalem-Referenzen des

Mittelalters» bezeichnet.423 Selbstverständlich kann im Rahmen dieser Arbeit auf
die bauhistorische Entwicklung und die zahlreichen individuellen Interpretationen

des Heiligen Grabes nicht näher eingegangen werden.424 Interessanterweise
finden sich unter ihnen aber nicht nur Nachbildungen der Grabrotunde, sondern
auch ganze Gebäudekomplexe wie die Santo-Stefano-Basilika in Bologna, die
als «topische Nachahmung», als Gestaltung einer «grundlegenden Bauidee»,
verstanden werden müssen.42' Die in den mittelalterlichen Quellen mehrfach als

«Jerusalem» bezeichnete Bologneser Kirche426 sollte keine exakte Kopie, son-

417 Dalmann, Gustav: Das Grab Christi in Deutschland, Leipzig 1922, S. 26-30, mit Abbil¬
dung auf S. 27. - Krautheimer, Richard: Einführung zu einer Ikonographie der mittelalterlichen

Architektur, in: Ausgewählte Aufsätze zur europäischen Kunstgeschichte, Köln 1988,
S. 142-197. - Pieper, Jan/Naujokat, Anke/Kappler, Anke: Jerusalemskirchen. Mittelalterliche
Kleinarchitekturen nach dem Modell des Heiligen Grabes (Katalog zur Ausstellung), Aachen

2003. - David, Massimiliano: Das Heilige Grab von Jerusalem. Entwicklung und Umwandlung
eines Modells, in: Cassanelli, Roberto (Hrsg.): Die Zeit der Kreuzzüge, Stuttgart 2000, S. 85-96.

- Piva, Paolo: Die «Kopien» der Grabeskirche im romanischen Abendland. Überlegungen zu
einer problematischen Beziehung, in: Cassanelli, S. 97-118. - Krüger, Jürgen: Die Grabeskirche

zu Jerusalem. Geschichte - Gestalt - Bedeutung, Regensburg 2000. - Wilkinson, John:
Jerusalem Pilgrims before Crusades, Warminster 1977. - Jaspert (vgl. Anm. 212), S. 219-270. -
Donner, Herbert: Pilgerfahrt ins Heilige Land. Die ältesten Berichte christlicher Palästinapilger
(4.-7. Jh.), 2. Auflage, Stuttgart 2002.

418 Dalmann (vgl. Anm. 417), S. 26-30, mit Abbildung auf S. 27.

419 Vita Chuonradi, in: Vita Chuonradi Constantiensis Episcopi, MGH SS 4, S. 432. - Maurer 1973
(vgl. Anm. 123), S. 51-53, 62. - Hubert, Hans W.: Das Grabmal des hl. Konrad, in: Laule, Ulrike
(Hrsg.): Das Konstanzer Münster Unserer Lieben Frau. 1000 Jahre Kathedrale - 200 Jahre
Pfarrkirche, Regensburg 2013, S. 110-112.

420 Dalmann (vgl. Anm. 417), S. 41-44. - Krautheimer (vgl. Anm. 450), S. 142-165.

421 Jaspert (vgl. Anm. 212), S. 225.

422 Pieper/Naujokat/Kappler (vgl. Anm. 417), S. 7.

423 Jaspert (vgl. Anm. 212), S. 225.

424 Siehe dazu den Kriterienkatalog zur Unterscheidung der verschiedenen Heilig-Grab-Imitatio¬
nen bei Pieper/Naujokat/Kappler (vgl. Anm. 417), S. 7.

425 Pieper/Naujokat/Kappler (vgl. Anm. 417), S. 8-9.
426 Krautheimer (vgl. Anm. 417), S. 162.

64



dem sollte lediglich «typice und figuraliter» ein Abbild des Prototyps sein,

um die wichtigsten Passionsstätten Jesu darzustellen.427 Ähnliches gilt auch für
die sakraltopographischen Pläne Bischof Meinwerks von Paderborn (geb. um
975, gest. 1036).428 Er hatte 1036 die Kirche in Busdorf nicht nur «ad simili-
tudinem sanctae Hierosolimitanae ecclesiae» erbaut, sondern durch ihre Lage
seinen Bischofssitz auch «als Neues Jerusalem inszeniert». Folgt man der

Interpretation von Volker Schimpff, so könnte das Paderborner Kirchenbild Bischof
Meinwerks eine Nachahmung der Sakraltopographie von Jerusalem sein, bei

der die Busdorfkirche der Anastasisrotunde, die Bischofskirche der konstantinischen

Basilika, das Domkloster der Golgathakirche und der Hof zwischen Dom
und Abdinghofkloster dem Atrium der Basilika entsprach.42' Das Aussehen der

heiligen Stätten war durch Pilgererzählungen, vor allem aber durch zahlreiche
Abschriften der aus der Feder des Adamnanus (geb. um 628, gest. 704) stammenden

drei Bücher «De locis sanctis» bekannt, die der Abt von Iona um 780 nach

den Beschreibungen des Pilgers Arculf verfasst und nach dessen Wachstafelskizzen

mit mehreren Grundrisszeichnungen von den bedeutendsten Kirchen des

Heiligen Landes versehen hatte.430 Zu den weitverbreiteten Abschriften431 gehören

der vor 842 auf der Reichenau entstandene Codex Turicensis Rhenaugiensis

73 432 und - ebenfalls reichenauischer Provenienz - eine Seite mit einer Zeichnung
der Jerusalemer Gebäudeanlage in der Karlsruher Pergamenthandschrift Cod.

Aug. perg. 129 (Abb. 8)433 aus dem 9. Jahrhundert, die ursprünglich zu Adamnans

427 Krautheimer (vgl. Anm. 417), S. 161: «Dort wurde eine ganze Gruppe von Kirchen geschaffen,
die ausdrücklich dafür bestimmt war, die Pilger an die verehrten Stätten des Heiligen Landes

zu erinnern.» - Weber, Winfrid: Die Jerusalemer Grabeskirche und ihre mittelalterlichen
Nachbauten, in: Stiegemann/Kroker (vgl. Anm. 204), S. 228-237.

428 Dalmann (vgl. Anm. 417), S. 35-37. - Krautheimer (vgl. Anm. 417), S. 146, 148-449, 156. -
Schimpff, Volker: «Ottonische Stadtplanung» - Kirchenkreuz in Paderborn? Doppelkathedrale
in Magdeburg?, in: Finden und Verstehen. Festschrift für Thomas Weber zum 60. Geburtstag
(Beiträge zur Ur- und Frühgeschichte Mitteleuropas, Bd. 66), Langenweissbach 2012, S. 303-
331. - Weber (vgl. Anm. 427), S. 236.

429 Weber (vgl. Anm. 427), S. 317, 325.

430 Beda Venerabiiis gab den von ihm bearbeiteten Text 703/704 unter dem Titel «De locis sanc¬

tis Libri très» heraus. Deutsche Ubersetzung von Donner (vgl. Anm. 417), S. 296-394. Zu
Adamnan siehe den Artikel von Byrne, Francis J.: Adamnanus von Hy, in: LMA, Bd. 1, 1980,

Sp. 117-118.

431 Es sind mehr als 20 Handschriften bekannt. Mindestens sieben illustrierte Handschriften von
Adamnanus und Beda stammen aus dem 9./10. Jahrhundert. Vgl. Untermann, Matthias: Der
Zentralbau im Mittelalter. Form, Funktion, Verbreitung, Darmstadt 1989, S. 38. - Donner (vgl.
Anm. 417), S. 310.

432 Zentralbibliothek Zürich, Ms. Rh. 73, Mohlberg (vgl. Anm. 64), S. 190-191, Nr. 440. Dazu
Stähli, Marlis: Die Grabeskirche in Jerusalem. Eine Reichenauer Handschrift in Rheinau, in:
Librarium 48, 2005, Heft 1, S. 20-30. Für den bibliographischen Hinweis und weitere freundliche

Informationen danke ich Ruth Häusler und Rainer Walther von der Handschriftenabteilung

der Zentralbibliothek Zürich.

433 Zeichnung des Adamnanus, Badische Landesbibliothek Karlsruhe, Cod. Aug. perg. 129,
fol. ior. Für freundliche Informationen und eine Kopie des Pergamentenblattes danke ich Gabriele

Philipp von der Badischen Landesbibliothek.

65



Schrift gehörte.434 Die auf dem Reichenauer Pergamentblatt skizzierte und erläuterte

Jerusalemkirche zeigt einen von Osten nach Westen ausgerichteten komplizierten

Gebäudekomplex, der aus der (fünfschiffigen) Basilika, dem Martyrion,
einem sich anschliessenden zweiten umfriedeten Hof (Triporticus) sowie - als

wichtigstem Teil - dem grossen, mit vier grossen Kreislinien markierten Rundbau

der Grabes- und Auferstehungskirche (Anastasisrotunde) über dem Felsengrab

Jesu bestand. Der Grundriss der Basilika ist im Verhältnis zur Grabrotunde

zu klein, was aus dem Hauptinteresse des Zeichners an der Darstellung der
Anastasisrotunde zu erklären ist. Im Hof befanden sich eine kleine Marienkirche,
eine Golgathakirche, eine Nische mit dem Kelch des Herrn, ein kleiner Platz, auf
dem Tag und Nacht Lampen brannten, und der Altar Abrahams.435

Im Unterschied zur Jerusalemkirche fallen in Schaffhausen sogleich der

ungewöhnliche Kreuzhof mit der Aussenkrypta, den Tetrakonchen und der

Dreiapsidenkapelle ins Auge, deren primäre Bedeutung trotz unterschiedlicher

Interpretation der Bauentwicklung in der Funktion als repräsentative nellen-

burgische Memorialanlage zu sehen ist.4'6 In der sowohl von der Kirche als

auch vom Hof her zugänglichen Aussenkrypta437 wurde Graf Eberhard 1078

oder 1079 beigesetzt,438 bevor seine sterblichen Uberreste nach dem Neubau des

Münsters (Allerheiligen IV) in die neue Grablege der Familie am Kreuzaltar vor
dem Chorus minor439 umgebettet wurden.440 Die Dreiapsidenkapelle am Scheitel
des Kreuzhofes könnte Bänteli zufolge auch als Grabkirche der Nellenburger
gedient haben.44' Er deutet sie als «Gegenstück zur Krypta» und vergleicht
sie mit der Reichenauer Laurentiuskirche, die Graf Eberhard von Nellenburg
auf dem Mönchsfriedhof ebenfalls als nellenburgische Memorialkirche errichtet

hatte. Sennhauser lehnt die gleichzeitige Entstehung der Dreiapsidenkapelle

434 Donner (vgl. Anm. 417), mit Abbildungen auf S. 319, 338, 348. - Mickley, Paul: Arculf. Eines

Pilgers Reise nach dem heiligen Lande (um 670), aus dem Lateinischen übersetzt und erklärt
von Paul Mickley, 1. Teil, Leipzig 1917. - Meehan, Denis (Hrsg.): Adamnan's De Locis Sanctis

(Scriptores Latini Hiberniae, Bd. 3), Dublin 1958. Siehe auch die Abbildungen bei Wilkinson
(vgl. Anm. 417), Tafel 5 und 6. - Biddle, Martin: Das Grab Christi, Giessen 1998.

43 5 Siehe dazu die Inschriften bei Küchler, Max: Ein Handbuch und Studienreiseführer zur Heili¬

gen Stadt (Orte und Landschaften der Bibel, Bd. 4/2), Göttingen 2007, S. 447. - Mickley (vgl.
Anm. 434), S. 44.

436 So Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 37. Nach Sennhauser «war Schaffhausen von Anfang an, seit den

frühen 1040er Jahren, als Memorialanlage geplant».

437 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 38-39.
438 Die Osthälfte der Aussenkrypta mit der Grabkiste Graf Eberhards kann heute noch unter dem

Ostflügel des Kreuzgangs besichtigt werden. Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 38-39.
439 Zum Chorus minor siehe Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 57-58.
440 Siehe dazu den Standort bei Bänteli (vgl. Anm. 4), Beilage 8. Hier kamen bei den Ausgrabungen

im Jahre 1921 die Grabplatten Eberhards, Itas und Burchards sowie die Uberreste von fünf
Individuen zum Vorschein, die der nellenburgischen Familie zugeordnet werden. Unter der

1955 im nördlichen Seitenschiff, vor der Chorschranke entdeckten nellenburgischen Memorialtafel

befanden sich die Skelettreste von sieben Personen, die ebenfalls der Nellenburger Sippe
zugeordnet werden. Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 58-59.

441 Sie wurden in der Vorhalle der Kapelle beigesetzt. Siehe die Grabungsbefunde bei Bänteli (vgl.
Anm. 4), S. 40 mit Anm. 280, S. 48, 231.

66



.H-^r
Xif illujimpatWnCliÇKWvV

4» nun( .- ;*n#M

Mijifc- »"r .«< - 'u' hcttan *«

«•r«J»C «|tW p.«»J ;Ä i' !}'!•"' '"iu*

^ y-'îfe»

Mxtfif-d»frW fvotmi' fsfar--U*' •" ft'eafamptM.f*::

Uffr?»-J»"»5 " tlÀ •"' <•?-

eta* ' • i&uf' fiyimatri :
1 i-.<«..| •.,,

rtSAna xmigrr f jipu vf. tbwi

4"#'«» ';«U-1' JUmijL;

»•-•rWctuns .f*£

8 Grundriss der Grabeskirche in Jerusalem. Zeichnung nach Adamnans «De locis

Sanctis». Reichenau, 9./10. Jahrhundert. Karlsruhe, Badische Landesbibliothek,
Cod. Aug. perg. 129, fol. 10r. Vorlage: Badische Landesbibliothek Karlsruhe.

mit den übrigen Bauelementen des Kreuzhofes ab. Er identifiziert sie mit der

Urständskapelle, die in den Gesamtplan der Klosteranlage einbezogen war.442

Der Rautenhof diente aber nicht nur als repräsentative Memorialanlage, als

Mausoleum der Nellenburger, er symbolisiert mit den «in modum crucis per
gyrum constructas» angeordneten Kapellen zugleich einen abgeschlossenen
sakralen Raum, der, wie schon vermutet, an die Sakraltopographie der Jerusalemkirche

erinnert, bei der die Grabes- und Auferstehungskirche (Anastasisrotunde)
im Westen und die Basilika im Osten durch einen offenen Hof verbunden

waren. In den Schaffhauser Weihenotizen wird ausdrücklich vermerkt, dass die

Form des Kreuzhofes «secundum suum modulum» - nach seinem, d. h.

Eberhards, Plan - angelegt wurde.443 Zweifellos ist damit nicht die massgerechte

442 Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 3 59. Dafür spricht nach Sennhauser (S. 324) auch die Beobachtung,
dass die Gebäudeecken der Dreiapsidenkapelle und Tetrakonchen nicht im Bauverband stehen.

443 Baumann (vgl. Anm. 10), S. 140. Bänteli hat das Wort «modulum» als Masseinheit verstanden.
Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 32 (Exkurs II: Zu den Grundmassen des Klosters), und Bänteli (vgl.
Anm. 56), S. 118-119. Doch ist der Ausdruck sowohl vom Kontext her als auch aus grammati-

67



Imitation der Jerusalemkirche, sondern die Idee eines Bauplanes gemeint, der
die sakrale Topographie des Modells in Jerusalem, den ebenfalls von einer Mauer
umschlossenen, allerdings rechteckigen Innenhof mit seinen Sakralbauten und
der Grabrotunde «in modum crucis», in eine kreuzförmige Hofanlage mit einer

Aussenkrypta, zwei Tetrakonchen und einer Dreiapsidenkapelle transformiert.
Die Form des Kreuzhofes hat dabei eine tiefe spirituelle Bedeutung.444 Sie ist

symbolischer Ausdruck der unter den Saliern aufblühenden und von Papst
Leo IX. geförderten Christus- und Kreuzverehrung, die sich in Schaffhausen

in den Patrozinien der Klosterkirche und der Verehrung der Reliquien vom
Wahren Kreuz Christi dokumentiert. Auch in der kreisrunden Anordnung der

Kapellen («per gyrum constructas») spiegelt sich möglicherweise die christo-
zentrische Symbolik wider. Der Kreis ist ein Wesensmerkmal der Grabrotunde.
Auf allen überlieferten Arculf-Plänen wird die Architektur der Grabeskirche auf
überdimensional grosse Kreislinien reduziert.445 Die am Scheitel des Kreuzhofes
errichtete Dreiapsidenkapelle ist wie die Anastasisrotunde der Auferstehung
Jesu Christi geweiht. Für Hans Rudolf Sennhauser stellt sie, wie ursprünglich
schon von Hecht und Frauenfelder vermutet, die von Papst Leo IX. geweihte
«Urständskapelle» dar.446 Der Hauptaltar war laut Stifterbuch «zur hailigen
Urständ», die beiden Nebenaltäre der Geburt und Himmelfahrt Christi geweiht.
Die exakt auf den Chor und die Krypta ausgerichtete Kapelle447 ist zwar kein
Rundbau, ihr Weihetitel und der dreiapsidiale Chorabschluss sind aber mit dem

Patrozinium und den drei Apsiden der Anastasisrotunde vergleichbar.448 Die
Dreiapsidenkapelle ist noch in anderer Hinsicht bedeutungsvoll. Ihre gleich

grossen, in einen einzigen Raum mündenden drei Apsiden stellen möglicherweise

eine architektonische «Versinnbildlichung» der Hl. Dreifaltigkeit dar.449

Diese Annahme darf aus dem im frühen Mittelalter vor allem im östlichen Alpengebiet

verbreiteten Bautyp des Dreiapsidensaales450 geschlossen werden, der - bei

kaiischen Gründen als Plan, Konzeption, Bauidee zu übersetzen, da in diesem Zusammenhang
von den Massnahmen des Stifters und Bauherrn, Graf Eberhard, die Rede ist, auf den sich das

Possessivpronomen «suum» bezieht. Diese Ubersetzung gebraucht auch Schib (vgl. Anm. 4),
S. 17, und sollte nach Schimpff (vgl. Anm. 428), S. 311, Anm. 13, beibehalten werden.

444 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 263-265.

445 Wilkinson (vgl. Anm. 417), Tafel 5 und 6. - Untermann (vgl. Anm. 431), S. 38-39. - Krüger (vgl.
Anm. 417), S. 188-190.

446 Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 333-340, 355.

447 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 40.
448 Die allerdings nicht runden, sondern rechteckigen Apsiden der Anastasisrotunde sind nach

Krüger (vgl. Anm. 417), S. 55, «konzentrisch auf das Grab ausgerichtet». Vielleicht darf man
auch hierin eine Parallele zu Schaffhausen erkennen.

449 Birchler, Linus, in: Birchler, Linus/Pelichet, Edgar/Schmid, Alfred A. (Hrsg.): Frühmittelalter¬
liche Kunst in den Alpenländern. Akten des III. Internationalen Kongresses für
Frühmittelalter-Forschung, 19.-14. September 1951, Ölten, Lausanne 1954, S. 170.

450 Sennhauser, Hans Rudolf (Hrsg.): Frühe Kirchen im östlichen Alpengebiet. Von der Spätantike
bis in ottonische Zeit, Bd. 2, München 2003, S. 919-945, besonders S. 943-945.

68



allen Bedenken gegenüber nachträglichen theologischen Überinterpretationen -
von der Forschung als Trinitätssymbol gedeutet wird.4'1

Die beiden am nördlichen und südlichen Eckpunkt des Kreuzhofes symmetrisch

angelegten Kleeblattkapellen hat die Forschung mit Memorialbauten und
der Schaffhauser «Kreuztradition» in Verbindung gebracht.452 Für ihre Funktion

als Begräbnis- oder Friedhofskapellen gibt es bislang keine archäologischen
Befunde,453 auf eine intensive Kreuzverehrung weisen jedoch die Weihetitel des

Salvatormünsters und Kreuzaltares, die Christus- und Kreuzreliquien, vor allem
aber die Kreuzsymbolik der Vierkonchenform hin. Schon Linus Birchler hat

sie mit der Anfang des 12. Jahrhunderts erbauten Vierblattkapelle von Sainte-

Croix-de-Montmajour in der Provence verglichen,454 deren Patrozinium auf das

Vorhandensein einer Kreuzreliquie zurückzuführen ist.455 Die Beschreibung der
Münsterweihe berichtet zwar von der Konsekration und Ausschmückung der
beiden Vierpasskapellen,456 Kapellen- und Altarpatrone werden dabei aber nicht
erwähnt.457 Dies ist umso bedauerlicher, als der Weihetitel der beiden Zentralbauten

möglicherweise einen Bezug zur Jerusalemer Grabes- und Auferstehungskirche

enthielt.458 Für Sennhauser könnte es sich bei den Tetrakonchen auch um
Reliquien- oder Andachtskapellen ohne Altäre handeln, die wie die Memorialkapellen

der Jerusalemkirche an die Kreuzwegstationen Christi erinnerten.
Die Aussenkrypta mit dem Grab des hochadeligen Klosterstifters ist Teil

dieser Sakrallandschaft. Sie war sowohl von der Kirche als auch vom Kreuzhof
her zugänglich. Eine schon von Josef Hecht vermutete Fenestella könnte die

Verbindung zum Mönchschor hergestellt und den Blick auf den Hauptaltar des

Salvators ermöglicht haben,459 damit das Volk die dort aufbewahrten Christusreliquien

und andere Heiltümer verehren konnte.
Kehren wir nach diesen Beobachtungen noch einmal zum Ausgangspunkt

unseres Exkurses zurück, zur Frage nach der möglichen Bedeutung der intensiven

Christus- und Kreuzverehrung für die Sakraltopographie der Schaffhauser

Kirchenanlage (Allerheiligen II). Albert Knoepfli und andere wiesen schon früh
auf Analogien zur Bauanlage der Grabeskirche in Jerusalem hin.460 Der Vergleich

451 Siehe dazu die zahlreichen Schriftquellen aus dem 5. bis 8. Jahrhundert, mit denen Sennhauser
die symbolische Bedeutung der Architektur im Allgemeinen und die Dreifaltigkeitssymbolik
der Dreiapsidensäle belegt. Sennhauser (vgl. Anm. 450), S. 943-945.

452 Birchler (vgl. Anm. 402), S. 162-164.

453 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 39. Ihre Nutzung als Memorien schliesst Bänteli aber nicht aus: «Viel¬
leicht waren sie auch als Grabstellen vorgesehen.»

454 Birchler (vgl. Anm. 402), S. 164.

455 Piva (vgl. Anm. 417), S. 97-118, hier S. 110.

456 Baumann (vgl. Anm. 10), S. 140.

457 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 45, vermutet, dass in den östlichen Konchen der beiden Kapellen ein
Altar aufgestellt war.

458 Nach Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 350, setzt die Bezeichnung capella das Vorhandensein von
Altären nicht zwingend voraus.

459 Hecht (vgl. Anm. 20), S. 292.
460 Knoepfli (vgl. Anm. 4), S. 231: «Es stellt sich die Erinnerung an die Heilig-Grab-Kirche in

Jerusalem ein mit derselben Reihenfolge von Anastasis (Urständskapelle), Hof, Martyrion
(Salvatorkirche) und Atrium.»

69



des im Weihebericht beschriebenen und archäologisch belegten Kreuzhofes mit
den heiligen Stätten in Adamnans Pilgerbericht lässt in der Tat sakraltopographische

Referenzen erkennen. Sie sind nicht als Imitation der Architektur in
Jerusalem, sondern lediglich als «freie» Anlehnung an eine Bauidee, das Modell der

Jerusalemkirche, zu verstehen, um in Schaffhausen an die wichtigsten Passionsstätten

Jesu «secundum suum modulum» - nach Eberhards Plan - zu erinnern:
«Entscheidend für die Vergegenwärtigung Jerusalems war weniger die detaillierte
Rekonstruktion, als die Erinnerung an den heiligen Ort, die mit der Architektur
verbunden ist.»46"

Der Kreuzhof als Memorialanlage der Grafen von Nellenburg

Der Kreuzhof mit seinen Sakralbauten steht wie die anderen baulichen
Erweiterungen462 in engem Zusammenhang mit der Funktion der Salvatorabtei als

«dynastisches Hauskloster».463 Er verdeutlicht den politischen, sozialen und
wirtschaftlichen Aufstieg des Adelsgeschlechtes, der sich in der Stiftung des

Eigenklosters als geistlicher Mittelpunkt seiner Herrschaft464 mit einer ausser-

gewöhnlich repräsentativen, die reichenauische Laurentiuskirche als bisherige
Grablege weit übertreffenden Memorialanlage manifestiert.46' Das darin zum
Ausdruck kommende Selbstbewusstsein Eberhards von Nellenburg, sein
Prestigebedürfnis und Streben nach gesellschaftlichem Ansehen spiegeln sich auch in
der Inneneinrichtung der Kapellen wider, die Eberhard ebenso wie das Münster
«nach besten Kräften» «mit dem gebührenden Schmuck» ausstatten Hess.466 Thomas

Zotz hebt als charakteristisches Merkmal der sozialen Stellung der Grafen

von Nellenburg unter Heinrich III. und Heinrich IV. vor dem Ausbruch des

Investiturstreits ihre «Königsnähe» hervor.467 Sie zeigt sich 1030 in der Rolle

Mangolds als Beauftragter des Kaisers im Kampf gegen Herzog Ernst, 1045 im
Münzrecht für Schaffhausen, 1065 in der Schenkung des Heiligen Forstes sowie

1067 in der Übertragung des Wildbanns im Klettgau und Hegau und kulminiert
in der Gefolgschaft Eberhards und Heinrichs von Nellenburg, der beiden Söhne

Graf Eberhards, die 1075 in der Schlacht an der Unstrut für Heinrich IV. ihr
Leben verlieren. Sie zeigt sich aber auch in der Memorialanlage des Kreuzhofes,

461 Toussaint (vgl. Anm. 130), S. 50.

462 Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 341.
463 Gamper (vgl. Anm. 1), S. 133.
464 Schmid (vgl. Anm. 35), S. 295-296, 302. - Schwarzmaier, Hansmartin: Klöster, Stifter, Dynas¬

tien. Studien zur Sozialgeschichte des Adels im Hochmittelalter (Veröffentlichungen der
Kommission für Geschichtliche Landeskunde in Baden-Württemberg, Reihe B, Forschungen,
Bd. 190), Stuttgart 2012, S. 18: «Die um Burg und Herrensitz konzentrierte Herrschaft erhielt
hierdurch ihre geistliche Überhöhung.»

465 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 45-49. - Zettler (vgl. Anm. 2), S. 152-153.
466 Baumann (vgl. Anm. 10), S. 140. - Schib (vgl. Anm. 4), S. 17.

467 Zotz (vgl. Anm. 35), S. 421-422.

70



dessen aussergewöhnliche Sakralarchitektur den hochadeligen Rang und politischen

Machtanspruch des Klosterstifters signalisiert.
Die Kreuzhofanlage diente aber nicht nur der Selbstdarstellung der Nellen-

burger. Man wird sie ebenso im breiten und facettenreichen Kontext sowohl der tief
greifenden religiösen und kirchlichen Erneuerungsbewegung als auch der neuen
religiösen Mentalität der Menschen des 11. Jahrhunderts sehen müssen, die nicht

nur Mönchtum und Klerus, sondern auch den Laienstand, insbesondere den Adel,
erfasst.468 Berent Schwineköper hat sie erstmals mit dem zunehmenden Christo-
zentrismus, der im 11. Jahrhundert aufblühenden Christus- und Kreuzverehrung,
in Verbindung gebracht,469 der in der sprunghaft anwachsenden Verbreitung der

Reliquien vom «wahren» Kreuz Christi,470 den Pilgerzügen, ja Massenwallfahrten

zum umbiculus mundi Jerusalem47' und zahlreichen Nachbauten des Heiligen
Grabes472 zum Ausdruck kommt. Von den Nachbildungen dieser Zeit seien nur
die 1035 errichtete Grabeskirche Bischof Meinwerks von Paderborn oder die um
1087/1094 von Hildegard von Egisheim (geb. um 1028, gest. 1094)473 «nach dem
Bilde des Grabes des Herrn»474 erbaute St.-Fides-Kirche in Schlettstadt genannt.
Hildegard war eine Nichte Papst Leos und entfernte Verwandte Graf Eberhards

von Nellenburg. Die Gründung und Konsekration des Salvatorklosters fanden

darüber hinaus in einer von apokalyptischen Endzeiterwartungen gesteigerten

Jerusalem- und Heiliggrabfrömmigkeit statt. Denn 1048 war der Wiederaufbau der

vom Kalifen al-Hakim 1009 zerstörten Grabeskirche beendet,475 und im Herbst
1064 brachen unter der Führung Bischof Gunthers von Bamberg angeblich bis zu
12 000 Menschen zu einer Massenwallfahrt zum Heiligen Grab auf, um den für
Ostern 1065 angekündigten Weltuntergang und die Wiederkehr Christi am Tag des

Jüngsten Gerichts in Jerusalem zu erwarten.476 Eberhard von Nellenburg und den

468 Schmid (vgl. Anm. 35), S. 296-298, 300-301.
469 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 193, 221, 224, 247, 253-254.
470 Frolow (vgl. Anm. 118), S. 111.-Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 214.-Jaspert (vgl. Anm. 212),

225.

471 Schein, Sylvia: Jerusalem, in: LMA, Bd. 5, 1991, Sp. 355. - Niehoff, Franz: Umbiculus mundi

- Der Nabel der Welt. Jerusalem und das Heilige Grab im Spiegel von Pilgerberichten und -karten,

Kreuzzügen und Reliquiaren, in: Ornamenta Ecclesiae. Kunst und Künstler der Romanik
3. Katalog zur Ausstellung des Schnütgen-Museums in der Josef-Haubrichs-Kunsthalle, Köln
1985, S. 53-72. - Jaspert (vgl. Anm. 212), S. 225. Bischof Gunther von Bamberg brach 1064/65
mit über 7000 Pilgern nach Jerusalem auf. - Krüger (vgl. Anm. 417), S. 85. - Biddle (vgl.
Anm. 417), S. 97.

472 Jaspert (vgl. Anm. 77), S. 81: «Seit dem beginnenden 11. Jahrhundert hingegen erhöhte sich die
Zahl der Bauten, die erkennbar die Jerusalemer Vorlage zitieren, sei es durch ihre Anlage als

Zentral- oder gar als Rundbau, sei es durch architektonische Imitation der Jerusalemer Ana-
stasis.»

473 Hildegard von Egisheim war die Tochter der gleichnamigen Schwester Papst Leos IX. und mit
Friedrich von Büren, dem Vater Herzog Friedrichs I. von Schwaben, verheiratet. Legi (vgl.
Anm. 31), S. 49, 58-59, 126.

474 Dalmann (vgl. Anm. 417), S. 41-44, hier S. 42.

475 Niehoff (vgl. Anm. 471), S. 58. - Pratsch (vgl. Anm. 77). - Penth, Sabine: Die Reise nach Jeru¬
salem. Pilgerfahrten ins Heilige Land, Darmstadt 2010, S. 86-88.

476 Der Grund bestand darin, dass nach der Berechnung des Osterfestes in diesem Jahr der Karfrei¬

tag, der Todestag Christi, auf den 25. März, den Tag der Empfängnis Mariens, fiel. Penth (vgl.

71



bei der Münsterweihe versammelten geistlichen Würdenträgern war der spektakuläre

Massenpilgerzug sicher bekannt, da sich unter den Pilgern ausser dem Bischof

von Bamberg auch viele andere namhafte Persönlichkeiten, wie die Bischöfe von
Regensburg und Utrecht sowie Fürsten und Grafen, befanden.477 Doch es ist nicht

nur die vermeintliche Endzeiterwartung, sondern auch die durch die monastische

und kirchliche Reformbewegung geweckte tief religiöse Sehnsucht nach ewigem
Heil und Erlösung, die in der Heiliggrabfrömmigkeit zum Ausdruck kommt.
Nikolas Jaspert hebt dies am «Bußgedanken» in den Testamenten von Jerusalempilgern

hervor, in denen als Motiv für die Pilgerschaft «die Angst vor den im Jenseits

auf sie wartenden Strafen, den poenae inferni»,478 angegeben wird.
Eine Wallfahrt zum Heiligen Grab in Jerusalem hat Eberhard von Nellen-

burg nicht unternommen. Wir wissen aber, dass er zwei «Reisen» nach Rom47'

und eine Wallfahrt nach Santiago de Compostela gemacht hat. Die Umstände
der Santiagopilgerfahrt werden im Buch der Stifter näher geschildert. Danach

begegnete Eberhard eines Tages dem ehemaligen Ritter Mangold, der im Kloster
Stein Mönch geworden, später aber wieder ausgetreten war, wofür ihm die ewige
Verdammnis drohte. Auf Ermahnung Eberhards trat er daraufhin ins Kloster
Allerheiligen ein, wo er aber bald darauf starb. Wenige Tage nach seinem Tod
erschien er dem Grafen im Traum, um ihm zu verkünden, dass er wegen des

verbotenen Klosteraustritts im Fegefeuer grosse Qualen erleide, von denen er

nur durch die Gebete und den frommen Lebenswandel des Grafen erlöst werden
könne. Eberhard und Ita führten daraufhin «ein noch strengeres Leben, als sie

es ohnehin schon führten», und unternahmen schliesslich eine Pilgerfahrt zum
Grab des hl. Jakobus, auf der sie für das Seelenheil Mangolds täglich drei Messen
lesen Hessen.480 Mit Erfolg, denn nach der Rückkehr erschien der Ritter dem

Anm. 475). - Siehe dazu auch die Schilderung der Situation in der Vita Bischof Altmanns von
Passau. Niehoff (vgl. Anm. 471), S. 58-59. - Joranson, Einar: The Great German Pilgrimage of
1064/65, in: Paetow, Louis J. (Hrsg.): The crusades and other historical essays, New York 1928,
S. 3-43, hier S. 12-13.- Härtung, Wolfgang: Das 11. Jahrhundert als «Aufbruchsepoche» Europas,

in: Ansorge, Dirk/Geuenich, Dieter/Loth, Winfried (Hrsg.): Wegmarken europäischer
Zivilisation, Göttingen 2001, S. 63-64: «Zugleich verbreitete sich die bereits gegenwärtige
Stimmung einer Endzeit, die durch berufene und unberufene Prediger schon vor der Jahrtausendwende

heraufbeschworen worden war.» — McGinn, Bernard: Iter Sancti Sepulchri, in: Sullivan,
Richard u. a. (Hrsg.): Essays on medieval civilisation, Austin 1978, S. 33-71, hier S. 40-41.

477 Uber die Aktivitäten Bischof Gunthers von Bamberg dürfte der Nellenburger auch durch seine

verwandtschaftlichen Beziehungen und Kontakte zu Berthold I. von Zähringen als Vogt der

Bamberger Kirche informiert gewesen sein. Zotz, Thomas: Die Zähringer. Dynastie und
Herrschaft, Stuttgart 2018, S. 31-32.

478 Jaspert (vgl. Anm. 77), S. 78-82.

479 Herbers (vgl. Anm. 181), S. 23, vermutet, dass Eberhard die Reisen nach Rom höchstwahr¬
scheinlich nicht aus religiösen, sondern aus politischen Motiven zur Vorbereitung seiner

Klostergründung unternommen hatte.

480 Gallmann (vgl. Anm. 14), S. 15-17. - Plötz, Robert: Deutsche Pilger nach Santiago de Com¬

postela bis zur Neuzeit, in: Herbers, Klaus (Hrsg.): Deutsche Jakobspilger und ihre Berichte
(Jakobus-Studien, Bd. 1), Tübingen 1988, S. 1-27. - Herbers, Klaus: Frühe Spuren des Jakobuskultes

im alemannischen Raum (9.-11. Jahrhundert), in: Herbers, Klaus/Bauer, Dieter (Hrsg.):
Der Jakobskult in Süddeutschland (Jakobus-Studien, Bd. 7), Tübingen 1995, S. 3-27, hier
S. 24. - Plötz, Robert/Herbers, Klaus: Nach Santiago zogen sie. Berichte von Pilgerfahrten ans

72



Grafen erneut und verkündete ihm auf die Frage, ob ihm die Pilgerreise etwas

genutzt habe: «Ja, es hat mir geholfen. Meine Sache steht gut, denn ich habe die

Vereinigung mit allen Heiligen vor Gott für alle Ewigkeit empfangen.»48' An der

Verehrung des hl. Jakobus und der Wallfahrt Eberhards ist nicht zu zweifeln.
Die drastische Schilderung der Angst vor den Qualen der Hölle und schweren
seelischen Not, in der sich Mangold befand, lassen jedoch annehmen, dass sie

die Pilgerreise aus persönlichem Heilsverlangen, als Zeichen der Busse für das

eigene Seelenheil, unternahmen. So wie Graf Eberhard und Ita haben es in jenen
Jahren auch andere namhafte Persönlichkeiten wie Erzbischof Siegfried von
Mainz, Abt Ruthard von Fulda oder die Gräfin Richardis von Sponheim getan.
Ihre Wallfahrt ist zugleich Ausdruck einer von der kirchlichen Reformbewegung
geprägten Laienfrömmigkeit, die seit der Mitte des 11. Jahrhunderts immer breitere

Bevölkerungskreise erfasst: Pilgern als Lebensweise, die dem Streben nach
dem einfachen, asketischen Leben entspringt, das irdische Dasein als eine andauernde

Pilgerschaft betrachtet und die Lebensart des Pilgers als imitatio Christi
versteht.482 Sie kann aber auch als «Loslösung vom irdischen Betrieb, eine
Vorform mönchischen Lebens»,483 bezeichnet werden, die zur Abkehr von der Welt
(iconversio) und zum Eintritt ins Kloster führen. So vorbereitet, zog sich nach der

Uberlieferung des Stifterbuchs das Grafenpaar nach der Rückkehr von Compo-
stela aus der Welt zurück: Eberhard trat um 1073 als einfacher Laienmönch in das

von ihm gestiftete Kloster ein, wo er sechs Jahre später (1078/79) verstarb.484 Ita
lebte zunächst mit anderen Frauen im nahe gelegenen Fronhaus und nach Eberhards

Tod im Nonnenkloster St. Agnes, das ihr Sohn, Graf Burkhard, um 1080

für sie errichtet hatte.48'

Entgegen den Aussagen des Stifterbuchs und dem allgemeinen wissenschaftlichen

Konsens ist Hans-Dieter Lehmann der Meinung, dass Eberhards
conversio nicht schon um 1072/73 stattfand und nicht aus freiem Willen erfolgte,
sondern 1077 von Gregor VII. als Busse für seine politische Unterstützung
Heinrichs IV. «auferlegt» wurde, «um ihn auf Dauer als königlichen Rat vom
Hof zu entfernen».4'6 Lehmann geht davon aus, dass der zwischen 1071 und

«Ende der Welt», München 1996, S. 26-27. ~ Herbers, Klaus: «Wol auf sant Jacobs Straßen!».

Pilgerfahrten und Zeugnisse des Jakobuskults in Süddeutschland, Ostfildern 2002, S. 34-36. -
Herbers (vgl. Anm. 181), S. 22-24.

481 Gallmann (vgl. Anm. 14), S. 17.

482 Flachenecker, Helmut: St. Jakob und die irischen Benediktiner. Ein Beitrag zur Geschichte
des Verbandes der Schottenklöster im hochmittelalterlichen Reich, in: Herbers/Bauer (vgl.
Anm. 480), S. 151-167, hier S. 166. - Herbers, Klaus: Pilgern auf dem Weg nach Jerusalem, Rom
und Santiago de Compostela, in: Caucci von Saucken, Paolo (Hrsg.): Pilgerziele der Christenheit.

Jerusalem, Rom, Santiago de Compostela, Stuttgart 1999, S. 103-133, hier S. 124-125.
483 Borst, Arno: Mönche am Bodensee 600-1525, Sigmaringen 1978, S. 127.
484 Gallmann (vgl. Anm. 14), S. 18-19.
485 Frauenfelder, Reinhard: St. Agnes in Schaffhausen, in: HS 3, 1,3, S. 1941-1951. - Gallmann (vgl.

Anm. 14), S. 42 mit Anm. 129. - Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 51-52. - Gamper (vgl. Anm. 1), S. 135.

- Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 366-367.
486 Lehmann, Hans-Dieter: Die Geschäfte des Grafen Eberhard von Nellenburg. Zur Ausstattung

des Klosters Allerheiligen in Schaffhausen und zu Herkunft und Umfeld seiner Stifter, in:
Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 160, 2012, S. 49-104, hier S. 96-97.

73



1076 bei Lampert von Hersfeld als kaiserlicher Rat belegte «comes Eberhardus»,
der von Papst Gregor mit vier anderen Räten am 14. Februar 1076 auf der römischen

Fastensynode exkommuniziert und Ende Januar 1077 in Canossa unter
der Auflage des Klostereintritts vom Bann gelöst wurde, mit Graf Eberhard von
Nellenburg identisch ist.487 Als «Beleg» für das obige Datum des Klostereintritts
nennt Lehmann eine auf den 4. September 1111 datierte Fälschung aus der Mitte
des 11. Jahrhunderts.488 Es handelt sich hierbei um eine bis auf geringe Schriftreste

vollkommen ausradierte Urkunde Heinrichs IV. für das Salvatorkloster

von ca. 1077, deren ursprünglicher Inhalt völlig unbekannt ist, nach Lehmanns

Hypothese aber die königliche Bestätigung des Privilegs der Erbvogtei Papst
Alexanders II. für Eberhard von Nellenburg enthielt.48' Er nimmt an, dass Graf
Eberhard diese Urkunde nach der Aufhebung seiner Exkommunikation und
nach seiner Rückkehr aus Italien 1077 von Heinrich IV. erwarb, um vor dem

unfreiwilligen Klostereintritt seinen Nachkommen die Erbvogtei über Allerheiligen

zu sichern.4'0 Lehmann behauptet ferner, Eberhard habe zu diesem Zweck
«die königliche Bestätigung für das noch gültige Privileg Alexanders II. nicht in
Schaffhausen, [sondern] [...] vielleicht im königstreuen St. Gallen hinterlegt oder

von dort der Familie seines 1075 gefallenen Sohnes Eberhard überstellen lassen».

Ein Indiz für die einstige Existenz des später getilgten Dokuments sieht er unter
anderem in der Besitzbestätigung Konrads III. für Allerheiligen von 1145, in der
Graf Eberhard mit Zustimmung Heinrichs IV. die Freiheiten und Besitzungen
des Salvatorklosters an den Heiligen Stuhl überträgt. Die von Alexander II.
gewährte Erbvogtei wird darin jedoch nicht erwähnt.4'1 Einen weiteren Beleg für
die «Existenz der ausradierten Urkunde» sieht Lehmann darin, dass die Vogtei
über das Kloster trotz des zweimaligen Verzichts durch Graf Burkhard von
Nellenburg weiterhin in der Familie der Nellenburger verblieb.

Im Schaffhauser Stifterbuch werden Eberhards Konflikt mit Papst Gregor,
der von Lehmann unterstellte «Kirchenbann» und seine angebliche «Klosterhaft»

mit keiner Silbe erwähnt. Im Gegenteil, es zeichnet das Bild einer überaus

frommen und gottesfürchtigen Adelspersönlichkeit, deren Heiligkeit bereits zu
Lebzeiten Wunder bewirkt und deshalb schon am Anfang des 12. Jahrhunderts
in einem Nachtrag zur Wehchronik Bernolds von Konstanz (um 1050-1100) als

487 Lehmann (vgl. Anm. 486), S. 92-93.
488 Lehmann (vgl. Anm. 486), S. 94-95.
489 Staatsarchiv Schaffhausen, Urk. 57. - Baumann (vgl. Anm. 10), Nr. 48. - Gamper (vgl. Anm. 1),

S. 289. - Lehmann (vgl. Anm. 486), S. 94-95.
490 Lehmann (vgl. Anm. 486), S. 96-97.
491 Das von Papst Alexander II. erworbene Schutzprivileg ist nicht überliefert. Der Inhalt ist

jedoch aus dessen ausdrücklicher Verwerfung durch Papst Gregor VII. in seinem Brief vom
3. Mai 1080 an Wilhelm von Hirsau bei der Bestätigung der neuen Rechtslage Allerheiligens
als Reformkloster bekannt. Hirsch, Hans: Studien über die Privilegien süddeutscher Klöster
des 11. und 12. Jahrhunderts, in: Mitteilungen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung,

7. Ergänzungsband, Innsbruck 1907, S. 471-612. Der Erwerb durch Graf Eberhard

wird von den St. Galler Annalen auf 1067 datiert. Gamper (vgl. Anm. 1), S. 132 mit
Anm. 1159, 289.

74



«beatus Eberhardus comes de Nellinburc» bezeichnet wird.492 Lehmann versucht
dies damit zu erklären, «dass der Verfasser des Stifterbuchs seine Angaben zu
Eberhards Lebensende bewusst gefälscht» und das Kloster durch eine «systematisch

betriebene Mohrenwäsche [...] sein Bild nachträglich verklärt» habe.493 Ein
überaus willkürliches, verfehltes und provokantes Urteil, das auf reiner Spekulation

und pauschaler Abwertung der historischen Überlieferung des Stifterbuchs
steht.494 Nun hat die historische Forschung die Angaben des Stifterbuchs keineswegs

als Apodiktum betrachtet und die Möglichkeit eines Klostereintritts auch

«nach 1075» in Erwägung gezogen.495 Doch ist gegen Lehmann einzuwenden,
dass seine These auf der Interpretation von Quellenangaben zu Personen namens
Eberhard beruht, deren Identität mit Graf Eberhard von Nellenburg keineswegs

gesichert ist. Hauptproblem ist die in dieser Zeit teilweise noch bestehende Ein-
namigkeit, die eine Identifizierung mit dem Nellenburger trotz ausgeklügelter
Argumentation nicht erlaubt beziehungsweise erschwert.496 Der Verfasser hat die

Problematik selber benannt: «Ganz offensichtlich bewegten sich mehrere Per-

492 Robinson, Jan S.: Die Chroniken Bertholds von Reichenau und Bernolds von Konstanz 1054-
1100, MGH SS rer. Germ. N. S. 14, Hannover 2003, S. 88.

493 Lehmann (vgl. Anm. 486), S. 97-98.
494 Zum Stifterbuch als historischer Quelle siehe Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 361, 366.

495 Gamper (vgl. Anm. 1), S. 133. - Zotz (vgl. Anm. 32), S. 168-169. ~ Meyer, Fredy: Die frühen
Grafen von Nellenburg, in: Hegau 70, 2013, S. 41-68.

496 Hierzu folgende Beispiele: 1. Bei dem von Lampert von Hersfeld mehrfach erwähnten Grafen
Eberhard handelt sich mit grosser Wahrscheinlichkeit nicht um den Stifter von Allerheiligen,
sondern um den gebannten Ratgeber Heinrichs IV. Er wird jedoch nicht vom Chronisten,
sondern von seinem Herausgeber Holder-Egger mit Graf Eberhard von Nellenburg identifiziert.
Holder-Egger, Oswald (Hrsg.): Lamperti monachi Hersfeldensis opera (MGH SS rer. Germ,
in us. schol. 38), Neudruck der Ausgabe von 1894, Hannover 1956. Siehe dazu auch Hils (vgl.
Anm. 1), S. 75, Anm. 2. 2. Die Benennung der beiden 1075 m der Schlacht an der Unstrut gefallenen

Söhne nach ihrem Vater als «duo filii Eberhardi comitis de Ellenburc» ist kein schlüssiger
Beweis dafür, dass Graf Eberhard noch nicht Mönch war. Auch wenn sein Klosteraufenthalt zu
dieser Zeit sicher belegt wäre, hörte seine Vaterschaft doch nicht auf. Der ergänzende Hinweis
«qui Shafhusense monasterium fundavit» lässt vielmehr erkennen, dass der Chronist damit
die vornehme adelige Herkunft der Gefallenen zum Ausdruck bringen wollte. Schmid, Adolf
(Hrsg.): Lampert von Hersfeld. Annalen. Ausgewählte Quellen zur Deutschen Geschichte des

Mittelalters, Freiherr vom Stein-Gedächtnisausgabe, Darmstadt 2000, S. 290. - Feger, Otto: Die
Chronik des Klosters Petershausen (Schwäbische Chroniken der Stauferzeit, Bd. 3), Sigmaringen

1978, S. 110. - Hils (vgl. Anm. 1), S. 75-77. 3. Das Erscheinen Eberhards von Nellenburg
als Zeuge in der gefälschten Marktrechtsverleihungsurkunde für Kloster Reichenau von 1075,
Lehmann (vgl. Anm. 486), S. 89, ist ebenfalls kein gesichertes Indiz, da «ungeklärt ist, wie weit
der Wortlaut tatsächlich aus einer möglichen Vorlage entnommen ist». Gamper (vgl. Anm. 1),
S. 133, Anm. 1163. 4. Ebenso ist kaum anzunehmen, dass Eberhard von Nellenburg zu den fünf
Ratgebern des Königs gehörte, denen von Papst Alexander II. auf der römischen Fastensynode

1073 «die Exkommunikation als Simonisten oder auch wegen Anstiftung zur Simonie
angedroht wurde», Lehmann (vgl. Anm. 486), S. 90, da Eberhard gerade von Papst Alexander II.
das schon von Leo IX. vereinbarte Privileg der Erbvogtei für Allerheiligen erhielt. Gamper
(vgl. Anm. 1), S. 133. Es gibt ausserdem keine Anhaltspunkte dafür, dass Eberhard auch

danach, unter Gregor VII., «über mehrere Jahre hinweg dem Interdikt verfallen» gewesen sein
könnte. 5. Lehmann identifiziert sowohl den von Lampert genannten «überaus klugen Grafen
Eberhard» als auch den 1075-1077 belegten gleichnamigen Königsboten, der wegen seiner
Parteinahme für König Heinrich von Gregor VII. in Bann gelegt wird, mit Graf Eberhard von
Nellenburg. Dies ist jedoch eine rein hypothetische Annahme, da es keinen eindeutigen Quel-

75



sonen unterschiedlichsten Ranges im Kreis um Heinrich IV., die alle <Eberhard>

hießen.»497 Bereits Hils hat diese Frage 1967 in seiner Dissertation ausführlich
untersucht und dabei nachgewiesen, dass Eberhard von Nellenburg «nicht mit
Eberhard, dem Rat Heinrichs IV., identisch» sein kann.498 Ebenso hypothetisch
muss auch die Annahme der Bestätigung der nellenburgischen Erbvogtei in der

«um 1077» ausgestellten und später gefälschten Königsurkunde Heinrichs IV.

bleiben, in der Lehmann den Beleg für den Zeitpunkt der conversio Eberhards

von Nellenburg sehen will.499 Schon der Herausgeber der Kaiserurkunden Heinrichs

IV., Dietrich von Gladiss, bemerkte dazu, dass über den ehemaligen Wortlaut

der Urkunde «kaum Vermutungen möglich sind».'00 Die Datierung «um

1077» ist nicht eindeutig. Das Königsdiplom könnte auch etwas früher oder

später ausgestellt worden sein. Lehmann sieht Eberhard von Nellenburg auch
nach dem Ausbruch des Investiturstreits als treuen Anhänger des Königs, der
dafür vom Papst exkommuniziert und als Busse zum Klostereintritt gezwungen

wurde. Doch stellt sich hier die grundsätzliche Frage, wie die Parteinahme
Eberhards von Nellenburg für den Salier und die angebliche Bestätigung der

Erbvogtei für das Salvatorkloster mit dem etwa gleichzeitigen Entzug der

nellenburgischen Besitzrechte in Kreuznach und im Nordelsass sowie der Grafschaft
im Zürichgau501 durch Heinrich IV. in Einklang zu bringen sind.

Graf Eberhard von Nellenburg als Ratgeber Heinrichs IV. im «Kirchenbann»,

eine «ausradierte Urkunde» als Beleg für die königliche Bestätigung der

Erbvogtei, ein der politischen Isolation dienender unfreiwilliger Klostereintritt
und eine als bewusste Fälschung, als «Mohrenwäsche», verfasste Stifterchronik:
Lehmann zeichnet in seiner Studie ein Bild Eberhards von Nellenburg, das nicht
auf gesicherter Quellenbasis, sondern auf hypothetischen Annahmen, Spekulationen

und pauschaler Abwertung des Stifterbuchs beruht. Das auf diese Weise

entworfene Porträt wird der tief religiösen Adelspersönlichkeit des Klosterstifters

nicht gerecht, der aufgrund seiner Verdienste um die Klostergründung und

wegen seines grossen Heilsverlangens schon bald nach dem Tod als Seliger in die

Geschichte Allerheiligens eingegangen ist.

lenbeleg dafür gibt und der Name Eberhard sehr geläufig war. Lehmann (vgl. Anm. 486), S. 54,

88-97.

497 Lehmann (vgl. Anm. 486), S. 89.

498 Hils (vgl. Anm. 1), S. 112.

499 Lehmann (vgl. Anm. 486), S. 96.

500 MGH DD H. IV, 6, Nr. 300, S. 394: «[Es] bleibt nur, das DH IV ganz grob als Schenkung oder

Verleihung anzusehen.»

501 Zotz (vgl. Anm. 32), S. 169. - Zettler (vgl. Anm. 59), S. 178-179. Im Jahre 1077 wurde
Graf Ulrich von Lenzburg aufgrund seiner Parteinahme für Heinrich IV. die Grafschaft im
Zürichgau verliehen. - Eberl, Immo: Grafen von Lenzburg, in: LMA, Bd. 5, 1991, Sp. 1874.

76



Gesamtergebnis

Kehren wir nach diesen Ausführungen zum Ausgangspunkt unserer Arbeit
zurück, zur Frage nach der Bedeutung Papst Leos IX. für das von ihm
mitgegründete Salvatorkloster. Die kultgeschichtlichen Untersuchungen haben

ergeben, dass der Weihetitel und der Reliquienkult der Benediktinerabtei die

spezifische Frömmigkeit der Reformzeit widerspiegeln und dass das

Eigenkloster der Grafen von Nellenburg als eine unter dem Einfluss der religiösen
Erneuerungsbewegung entstandene Klostergründung anzusehen ist. Der mit der

Stifterfamilie verwandte Reformpapst Leo IX. hat nicht nur die Urständskapelle
und das Klostergelände gesegnet und in einem allerdings verloren gegangenen

Privileg die Rechtsstellung der Benediktinerabtei als unter dem besonderen
Schutz der Kirche stehendes nellenburgisches Eigenkloster garantiert, sondern
auch Weihetitel und Heiligenkult des Salvatorklosters massgeblich mitbestimmt.
Und es fragt sich, ob der Pontifex aufgrund seiner persönlichen und
verwandtschaftlichen Beziehungen zur Stifterfamilie nicht ebenso wie bei Graf Adalbert
von Calw in Hirsau den entscheidenden Anstoss für die Klostergründung in
Schaffhausen gegeben hat.

Das Patrozinium ist keine allgemeine Dedikationsformel, sondern ein

seismographisches Zeichen, das den Wandel der religiösen Mentalität im n.
Jahrhundert unter dem Einfluss monastischer und kirchlicher Reformkreise, der
immer stärker werdenden Heiligkreuz- und Heiliggrabfrömmigkeit und der
auflebenden Jerusalemwallfahrt, vor allem aber die geistige und spirituelle
Ausrichtung des Klosters am Vorabend des Investiturstreits und der Kreuzzugsbewegung

signalisiert, in einer Zeit des religiösen Aufbruchs, in der «eine neue
Sehnsucht nach tieferer Verchristlichung, nach Lösung von der vergänglichen
Welt und Ausrichtung auf das himmlische Ziel»'02 auch das schwäbische Mönch-
tum und den schwäbischen Adel wie die Grafen von Nellenburg ergreift.'03
Unverkennbares Zeichen dieser mentalitätsgeschichtlichen Entwicklung ist die

grosse Zahl der Klöster und Stifte, die in Schwaben im n. Jahrhundert vom
Adel gegründet worden sind.'04 Die Familie der Grafen von Nellenburg zeichnet
sich dabei durch besonders grosse Frömmigkeit aus, da sie sogar drei monas-
tische Niederlassungen, Pfaffenschwabenheim im Nahegau, Allerheiligen und
das Frauenkloster St. Agnes in Schaffhausen, sowie die ursprünglich als

Familiengrablege bestimmte Memorialbasilika des hl. Laurentius auf der Reichenau

gegründet hat. Die den zentralen Ereignissen der christlichen Heilsgeschichte
geweihten Altäre der Urständskapelle und die Altäre des Salvatorklosters stellen

vor allem Christus den Erlöser, die Trinität und das Hl. Kreuz in den Mittelpunkt.

Es ist eine ausgeprägt christozentrische Religiosität, die das Patrozinium

502 Schwaiger, Georg/Heim, Manfred: Orden und Klöster. Das christliche Mönchtum, München
2002, S. 30.

503 Schmid (vgl. Anm. 3 5), S. 296.

504 Keller (vgl. Anm. 329), S. 134 mit Anm. 265. - Schmid (vgl. Anm. 35), S. 296-297. - Zotz (vgl.
Anm. 35), S. 510. -Lorenz (vgl. Anm. 214), S. 90-100.

77



des Salvatorklosters kennzeichnet und nach Wibert auch die Frömmigkeit Papst
Leos IX. bestimmt.505 Darüber hinaus werden auch die Gottesmutter Maria, der

Erzengel Michael als Schutzpatron der Verstorbenen, alle Heiligen und himmlischen

Heerscharen als Patrone des Klosters genannt. Sie verkörpern eine Kumulation

von Patronaten, in denen sich das grosse Schutzbedürfnis der Menschen,
ihre Sehnsucht nach Rettung und Erlösung durch Christus, den salvator mundi,
und auch das tiefe Heilsverlangen der Grafen von Nellenburg manifestieren.

Aus den zahlreichen Reliquien, die der Papst in Rom und auf seinen Reisen

bei Kirchen- und Altarkonsekrationen, zum Beispiel in seinen Familienklöstern
Altorf und Woffenheim (Heiligkreuz), in Donauwörth oder bei seinem Neffen
Graf Adalbert von Calw in der Pfarrkirche von Althengstett niederlegte,'06 aber

auch aus seiner familiären und persönlichen Kreuzesdevotion darf man schliessen,
dass auch das Salvatorkloster bei seiner Gründung von Papst Leo mit Reliquien

ausgestattet worden ist. Dies gilt mit grosser Wahrscheinlichkeit für die Christusreliquien

und Heiltümer der elsässischen Heiligen (Amatus, Erhard und Odilia)
und - mit aller gebotenen Vorsicht vor Uberinterpretation - möglicherweise auch

für die «Lieblingsheiligen» des Papstes, insbesondere die Heiligen Bartholomäus,

Cyriak, Maria Magdalena, Pankratius und Stephanus, die in der Beschreibung
der Münsterweihe von 1064 aufgeführt sind. Ebenso deutet aber auch der grosse
Anteil römisch-italischer Märtyrer und Bekenner, der Heiligen Abdon und
Sennen,5"7 Chrisogonus und Zoilus,5"8 Vitalis,509 Virianus, der hll. Päpste Cornelius,510

Silvester5" und Stephanus5'2 sowie der hll. Frauen Agnes, Agatha, Lucia, Lucilla
und Juliana auf eine mögliche Vermittlung durch Papst Leo IX. hin.

Die Reliquien des Hl. Kreuzes, die Partikel von den Kleidern, vom Grab
und vom Ort der Himmelfahrt Christi stellen zweifellos den wertvollsten Teil
der Reliquienschenkung dar. Sie vermittelten das Bewusstsein der «Realpräsenz»
Christi und bestärkten im Glauben an die Kraft ihrer göttlichen virtus die Hoffnung

auf Erlangung des ersehnten himmlischen Heils.5'3 Die Kreuzreliquien

505 Munier (vgl. Anm. 47), S. 291.
506 Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 256-257 (Donauwörth). - Brakel (vgl. Anm. 47), S. 261-262

(Altorf), S. 263-264 (Woffenheim), S. 265 (Donauwörth). - Munier (vgl. Anm. 407), S. 189-190.

507 Abdon und Sennen (30. Juli), Grab im Cömeterium des Pontianus in Rom. Steimer/Wetzstein
(vgl. Anm. 308), Bd. 1, Sp. 1-2. - Weis, E.: LCI 5, 1974, Sp. 4-5.

508 Chrisogonus von Aquileia (24. November) und Zoilus. Steimer/Wetzstein (vgl. Anm. 323),
Bd. 1, Sp. 309-310. - Ramseger, I.: LCI 5, 1973, Sp. 471.

509 Vitalis von Ravenna (28. April). Kaster, G.: LCI 8, 1974, Sp. 576-577. - Torsy (vgl. Anm. 183),

Sp. 548-549. Siehe dazu den Gedenktag «vitalis martyris» am 28. April im Schaffhauser
Kalendar ZB Zürich, Ms. Rh 85, fol. 2v (vgl. Anm. 90).

510 Papst Cornelius (16. September), gest. 253 als Märtyrer in Civitavecchia. Torsy (vgl. Anm. 183),

Sp. 330.

511 Papst Silvester I. (31. Dezember), gest. 335. Torsy (vgl. Anm. 183), Sp. 500. - Steimer/Wetzstein
(vgl. Anm. 308), Bd. 3, Sp. 1500.

512 Papst Stephan I. (2. August), gest. 257 als Märtyrer, beigesetzt in der Calixtuskatakombe. Stei¬

mer/Wetzstein (vgl. Anm. 308), Bd. 3, Sp. 1537-1538.

513 Dinzelbacher, Peter: Die «Realpräsenz» der Heiligen in ihren Reliquiaren und Gräbern nach

mittelalterlichen Quellen, in: Dinzelbacher, Peter/Bauer, Dieter R. (Hrsg.): Heiligenverehrung
in Geschichte und Gegenwart, Ostfildern 1990, S. 115-174, besonders S. 124-134.

78



reflektieren den vom lothringischen Reformmönchtum und salischen Königshaus

geförderten Kreuzeskult, der sich in den Patrozinien der Reformklöster
widerspiegelt und auch die christozentrische Religiosität5'4 der dem salischen

Königtum wie dem Reformpapst verbundenen Grafen von Nellenburg beein-
flusst hat. Die Passionsreliquien müssen aber auch im Zusammenhang mit der

Jerusalemwallfahrt und der Heiliggrabverehrung gesehen werden, die in den

zahlreichen Heiligkreuzkirchen5'5 und - freilich nicht massstabsgetreuen -
«Jerusalem-Referenzen» (Nikolas Jaspert), der Bussdorfkirche Bischof Meinwerks

von Paderborn zwischen 1033 und 1036 und, im regionalen Umkreis des Sal-

vatorklosters, den Heiliggrabkopien in Konstanz, Reichenau, St. Gallen und
Zürich zum Ausdruck kommen. Nikolas Jaspert bezeichnet die von den

Jerusalempilgern importierten Partikel des sepulchrum domini und andere Christusreliquien

als «Attraktoren des Heiligen Landes», die die Stätten der Heilsgeschichte
«unmittelbar sieht- und fühlbar» ins Abendland transferieren.5'6 Für Mönche war
wegen der Verpflichtung zur stabilitas loci eine Wallfahrt ins Heilige Land
grundsätzlich nicht möglich, auch wenn dieses Gebot häufig durchbrochen wurde.5'7

Doch durch den Transfer von Reliquien - und erst recht durch den Nachbau des

Heiligen Grabes - waren die heiligen Stätten auch an anderen Orten präsent und
konnte «das heilige Geschehen von Tod und Auferstehung Christi»5'8 im Laufe
des Kirchenjahres auch im Salvatorkloster erfahrbar gemacht werden.

Die in Patrozinium und Reliquienkult zum Ausdruck kommende
christozentrische Religiosität ist auch an der Sakraltopographie und -architektur der
Schaffhauser Kirchenanlage mit dem aussergewöhnlichen Kreuzhof zu erkennen.

Dem 1064 geweihten Salvatorkloster liegt die Bauidee des Kreuzes und
der Jerusalemkirche zugrunde, deren Sakraltopographie sowohl die Spiritualität
des Kreuzes Christi als auch das Ziel der Vergegenwärtigung des erwarteten
neuen himmlischen Jerusalem zum Ausdruck bringt. Die eindrucksvolle
Sakralarchitektur der wie «das Modell eines Kaiserdoms» wirkenden Klosteranlage5'9
erklärt sich zum einen aus ihrer Bedeutung als repräsentatives Hauskloster und

Erbbegräbnisstätte der Grafen von Nellenburg, zum anderen aus der gesteigerten

Religiosität der Reformzeit, dem «religiösen Aufbruch nach 1050»,520 der
auch die Frömmigkeit des Klosterstifters und seiner Ratgeber bestimmt.
Selbstverständlich verfolgten die Nellenburger mit der Klostergründung auch politi-

514 Dazu Schwineköper (vgl. Anm. 48), S. 221: «Schließlich muss nochmals betont werden, dass die

Verehrung Christi und seiner Reliquien sich damals ganz allgemein zu steigern begann. Darin
dürfen wir das Entstehen einer Art der Mentalität erblicken, die sich - natürlich zusammen mit
anderen hier nicht zu behandelnden Ursachen - als geistige Vorbereitung der Kreuzzugszeit
erweist.»

515 Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 399-403.
516 Jaspert (vgl. Anm. 77), S. 82.

517 Auffarth, Christoph: Irdische Wege und himmlischer Lohn. Kreuzzug, Jerusalem und Fege¬
feuer in religionswissenschaftlicher Perspektive (Veröffentlichung des Max-Planck-Instituts
für Geschichte, Bd. 144), Göttingen 2002, S. 119-120.

518 Auffahrth (vgl. Anm. 517), S. 112.

519 Speich/Schläpfer (vgl. Anm. 407).

520 Zotz (vgl. Anm. 32), S. 156-157.

79



sehe und ökonomische Interessen. Doch «Heilssuche und Interessenwahrung»
schlössen einander keineswegs aus.'21 Wie stark die Bauidee des Salvatorklosters

vom Heilsverlangen seines Stifters durchdrungen ist, geht aus dessen Wallfahrt
nach Compostela und anschliessender conversio hervor, die Karl Schmid als

«Zeichen der religiösen Not, vor allem der Gewissensnot und der Bußgesinnung»

bezeichnet hat.522 Nach der Beschreibung des Stifterbuchs «entzog sich

[Eberhard] der Welt und aller seiner Güter und aller weltlichen Ehre. Er ging von
der Freiheit in die Unfreiheit. Wo er Herr gewesen war, wurde er nun Untertan.
Er wurde ein Mönch im Kloster zu Schaffhausen, das er selber gestiftet hatte.

In aller Demut war er seinem Abte Untertan, in aller Strenge verbrachte er sein

Leben. Und wie er Anfang und Ursprung des Klosters in leiblichen Dingen war,
so war er auch ein belehrendes Beispiel und ein Vorbild an geistlichem Leben all

denen, die bei ihm waren.»52' Denselben Weg der Heilssuche haben zur selben

Zeit beziehungsweise etwas später auch andere schwäbische Adelige gewählt.

Markgraf Hermann von Baden zog sich als Laienbruder in das Kloster Cluny
zurück, wo er 1074 verstarb. Liutold von Achalm wurde kurz vor seinem Tod
Mönch in Zwiefalten und Adalbert von Calw trat in das von ihm auf Drängen
Papst Leos IX. neu gegründete Kloster Hirsau ein.524

Eberhard starb am 26. März 1078 oder 1079 im Ordenshabit der Benediktiner,

dem hochheiligen Mönchsgewand,525 dessen «Gnadenwirkungen» in der
Todesstunde «einen ebenso einfachen wie sicheren Weg des Heiles» versprachen.526

Seine sterblichen Überreste wurden «mit großen Ehren» in der Aussen-

krypta527 beigesetzt, deren sowohl auf den Chor und Hauptaltar des Erlösers als

auch auf die Urständskapelle ausgerichtete Lage an der Nahtstelle von Münster
und Kreuzhof die christozentrische Frömmigkeit und das Heilsverlangen des

Klosterstifters widerspiegelt. Nach Hans Rudolf Sennhauser könnte der erst

521 Schreiner, Klaus: Mönchsein in der Adelsgesellschaft, in: Historische Zeitschrift 248, 1989,
S. 557-620, hierS. 566.

522 Schmid (vgl. Anm. 35), S. 300.

523 Gallmann (vgl. Anm. 14), S. 18.

524 Schmid (vgl. Anm. 35), S. 299-300. - Schreiner (vgl. Anm. 521), S. 567. - Wollasch, Joachim:
Markgraf Hermann und Bischof Gebhard III. von Konstanz. Die Zähringer und die Reform der
Kirche, in: Frank, Karl Suso (Hrsg.): Die Zähringer in der Kirche des 11. und 12. Jahrhunderts,
Freiburg, München, Zürich 1987, S. 27-53, hier S. 29-30. - Tremp, Ernst: Laien im Kloster. Das
hochmittelalterliche Reformmönchtum unter dem Ansturm der Adelskonversionen, in: Lutz,
Eckart Conrad/Tremp, Ernst (Hrsg.): Pfaffen und Laien - ein mittelalterlicher Antagonismus?
Freiburger Colloquium 1996 (Scrinium Friburgense, Bd. 10), Freiburg i. Ue. 1999, S. 33-56. -
Lorenz, Sönke: Graf Liutold von Achalm (gest. 1098) - ein Klosterstifter im Zeithorizont des

Investiturstreits, in: Gemeinhardt, Heinz Alfred/Lorenz, Sönke (Hrsg.): Liutold von Achalm
(gest. 1098), Graf und Klostergründer. Reutlinger Symposium zum 900. Todesjahr, Reutlingen

2000, S. n-55, hier S. 52-53. - Kuithan, Rolf: Das Totengedenken für Graf Liutold von
Achalm, in: Heinz/Lorenz, S. 75-111, besonders S. 93-97. - Zotz (vgl. Anm. 32), S. 155-172.

525 Brückner, Wolfgang: Sterben im Mönchsgewand. Zum Funktionswandel einer Totenkleidsitte,
in: Kontakte und Grenzen. Probleme der Volks-, Kultur- und Sozialforschung. Festschrift für
Gerhard Heilfurth zum 60. Geburtstag, Göttingen 1969, S. 259-277.

526 Angenendt, Arnold: Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 4. Auflage, Darmstadt 2009,
S.672-674.

527 Bänteli (vgl. Anm. 4), S. 48. - Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 350-354.

80



nachträglich eingebaute Altar noch im Sterbejahr Eberhards von Erzbischof Udo
von Trier zu Ehren des Erzengels Michael geweiht worden sein.528 Wenn dem so

ist, trifft auch hier die oben erläuterte Bedeutung des Erzengels als «dux anima-

rum», der Eberhard auf dem Weg zum Paradies begleiten soll, zu.
Nach einer bekannten Zitierung Bernolds von St. Blasien treten in Schwaben

als Ausstrahlungszentren der Reformbewegung besonders die Klöster Hirsau,

St. Blasien und das nellenburgische Hauskloster Allerheiligen hervor.52'

Das Kloster schloss sich zwar erst nach dem Tod seines Stifters 1078/1079530 der

Hirsauer Reformrichtung an,5'1 der am Patrozinium und Reliquienkult erkennbare

Einfluss Leos IX., die Klosterpolitik des Papstes532 und die vermutlich aus

Einsiedeln stammenden ersten Mönche533 lassen jedoch darauf schliessen, dass

die Benediktinerabtei Allerheiligen von Anfang an als Reformkloster geplant

war, auch wenn ihr traditioneller rechtlicher Status als Eigenkloster der Grafen

von Nellenburg der monastischen Organisationsform im ottonisch-salischen

Reichskirchensystem und noch nicht der von Cluny ausgehenden monastischen

Konzeption der libertas ecclesiae entsprach.

528 Sennhauser (vgl. Anm. 4), S. 3 54—3 5 5.

529 Die Chronik Bernolds von Konstanz, in: Die Chroniken Bertholds von Reichenau und Ber¬

nolds von Konstanz 1054-1100, hrsg. von Ian S. Robinson (MGH SS rer. Germ. N. S. 14),

Hannover 2003, S. 436-437: «Eo autem tempore in regno Teutonicorum tria monasteria cum
suis cellulis, regularibus disciplinis instituta egregie pollebant: quippe coenobium sancti Blasii
in Nigra Silva, et sancti Aurelii, quod Hirsaugia dicitur, et sancti Salvatoris, quod Scefhusin, id
est navium domus, dicitur.» - Zotz (vgl. Anm. 32), S. 155.

530 Zum Todesdatum Graf Eberhards siehe die Datierung von Gamper (vgl. Anm. 1), S. 133 mit
Anm. 1165.

531 Hils (vgl. Anm. 1), S. 83. -Schudel (vgl. Anm. 2), S. 1491.

532 Hils (vgl. Anm. 1), S. 67-68. - Schmid (vgl. Anm. 35), S. 296-300. - Oberste (vgl. Anm. 29),
S. 428, 432. - Lorenz (vgl. Anm. 214), S. 93-94.

533 Die Herkunft der ersten Schaffhauser Mönche und auch der Name des ersten Abtes sind

wegen der dürftigen Quellenlage nicht bekannt. Hils (vgl. Anm. 1), S. 67-68. Nach allgemeiner
Ansicht könnten sie aus dem Kloster Einsiedeln stammen, da Abt Hermann von Einsiedeln
bei der Aufzählung der bei der Weihe des Münsters anwesenden Abte an erster Stelle genannt
wird. Siehe Henggeier, Rudolf: Woher kamen die ersten Mönche von Allerheiligen, in: SBG 17,

1940, S. 31-38. - Keller (vgl. Anm. 329), S. 134. - Schib (vgl, Anm. 5), S. 23. Dies ist zwar nur
ein schwaches Indiz. Die starke Anteilnahme des Klosters Einsiedeln an der Erneuerung des

monastischen Lebens in Schwaben und die verwandtschaftlichen Beziehungen Papst Leos IX.
zu Abt Hermann von Einsiedeln und Eberhard von Nellenburg berechtigen jedoch zu der
Vermutung, dass die ersten Mönche aus Einsiedeln gekommen sind. Keller (vgl. Anm. 329),
S. 78-80. - Zotz (vgl. Anm. 35), S. 510-571.

81




	Heiligenkult im Zeitalter der Kirchenreform : Untersuchungen zur Bedeutung Papst Leos IX. für das Salvatorkloster in Schaffhausen

