Zeitschrift: Schaffhauser Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 78 (2004)

Artikel: "Mit dem Fir zuo ir richten und si zuo Bulfer verbrennen” : Zauberwahn
und Hexenverfolgungen im spatmittelalterlichen Schaffhausen

Autor: Landolt, Oliver

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-841519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-841519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Mit dem Fiir zuo 1ir richten und si zuo Bulfer verbrennen»

Zauberwahn und Hexenverfolgungen
im spétmittelalterlichen Schaffhausen

OLIVER LANDOLT

Das Thema der Hexerei und der Hexenverfolgung interessiert seit dem 19. Jahr-
hundert die Geschichtswissenschaft. Fachhistoriker wie auch Laien beschiftigten
sich immer wieder mit dieser Thematik und forschten entweder ganz allgemein
oder in lokalem Rahmen. Auch die im Kanton Schaffhausen tdtigen Historiker
waren von dieser Thematik fasziniert, wobei allerdings das bisher bekannte Schaff-
hauser Quellenmaterial verhiltnismissig diirftige Hinweise gab.' So bemerkte
denn auch der bekannte Schaffhauser Lokalhistoriker Albert Steinegger im Jahre
1934, dass sowohl die Stadt Schaffhausen wie auch deren Territorium nicht zu den
Gebieten gehorten, in welchen umfangreiche Zauberei- und Hexenprozesse statt-
gefunden hitten.” In der Folge fand dieses Forschungsergebnis Eingang in all-
gemein zusammenfassende Darstellungen zur Hexenverfolgung im Gebiet der heu-
tigen Schweiz.® Verstirkt wurde dieses Bild durch die Tatsache, dass aus Schaff-
hausen wie auch dessen ndherer Umgebung nur wenige Sagen iiberliefert sind, in
welchen Zauberer oder Hexen eine Rolle spielen. Namenskundlich-topografische
Uberlieferungen sind ebenfalls weit gehend zu vernachlissigen.*

Obwohl also die Stadt wie auch die Landschaft um Schaffhausen keine typische

I In der Chronik der Stadt Schaffhausen, hg. v. Eduard Im Thurn und Hans Wilhelm Harder, 5
Biicher, Schaffhausen 1844, werden einzelne Hexenfille erwiihnt, wobei die Quellenangaben
allerdings nicht unproblematisch und in nicht seltenen Fillen unzuverldssig sind.

2 Albert Steinegger, Die Hexenverfolgungen im Kanton Schaffhausen, in: Schweizerisches Ar-
chiv fiir Volkskunde, 33/1934, S. 204-210, hier S. 204.

3 Guido Bader, Die Hexenprozesse in der Schweiz, Affoltern a. A. 1945. Weit gehend auf Bader
beruht die Darstellung von Franz Rueb, Hexenbrinde. Die Schweizergeschichte des Teufels-
wahns, Ziirich 1995, S. 231.

4 Reinhard Frauenfelder, Sagen und Legenden aus dem Kanton Schaffhausen, Neuaufl., iberarb.
und erg. v. Hans Ulrich Wipf, Schaffhausen 1983, S. 65-69, erwiihnt in seiner Sagensammlung
nur gerade eine Sage mit dem Hexenthema («Der Hexenstein»). Ein «Hexenstock» bei Hemmental
wird als weitere topografische Ortlichkeit erwihnt (Randenschau, 5. September 1959, Nr. 5/6,
S. 22 f.); fiir diesen Hinweis von Dr. Hans Ulrich Wipf bedanke ich mich ganz herzlich.

161



Region gewesen zu sein scheint, in welcher es zu hdufigen Zaubereiprozessen und
Hexenverfolgungen kam,” war Schaffhausen ein Ort, an welchem es zu einigen
sehr frithen und im Hinblick auf die Ausbildung des spéitmittelalterlichen Hexen-
bildes interessanten Entwicklungen kam. Von besonderem Interesse ist dabei, dass
in einzelnen Fillen sich die sozialen Hintergriinde dank einer giinstigen Quellen-
lage rekonstruieren lassen: Vor allem die mikrohistorische Erforschung einzelner
Zauberei- und Hexenprozesse, welche durch die Sammlung sémtlicher prosopo-
grafischer Daten die Biografie von Tétern und Opfern zu rekonstruieren versucht,
brachte die Forschungen zu den spitmittelalterlichen wie frithneuzeitlichen He-
xenverfolgungen in den letzten Jahren in entscheidendem Masse voran. Vor allem
steuerte die medidvistische Forschung innerhalb der modernen Geschichtswissen-
schaft zu den Anfingen der europidischen Hexenverfolgungen einige dusserst
wichtige Arbeiten bei, wobei speziell das Gebiet der heutigen Schweiz wiederholt
im Mittelpunkt des Interesses stand.’

Die Entwicklung der Magie- und Zaubereivorstellungen
von der Antike bis ins Mittelalter

Schon die Bibel forderte den Tod von Zauberern: So heisst eine Stelle bei
Exodus 22, 18 in der Fassung der lateinischen Vulgata: «Maleficos non patieris
vivere.»” Aber nicht nur in der jiidisch-christlichen Uberlieferung wurden Magie

5 Im Gegensatz hierzu gibt es innerhalb der Grenzen der heutigen Schweiz Regionen, in welchen
es besonders hdufig zu Hexenverfolgungen kam, wie beispielsweise das Gebiet des heutigen
Kantons Luzern (Joseph Schacher, Das Hexenwesen im Kanton Luzern nach den Prozessen von
Sursee und Luzern 1400-1675, Luzern 1947; Andreas Blauert, Hexenverfolgung in einer spdtmit-
telalterlichen Gemeinde. Das Beispiel Kriens/Luzern um 1500, in: Geschichte und Gesellschaft,
16/1, 1990, S. 8-25; Stefan Jdggi, Luzerner Verfahren wegen Zauberei und Hexerei bis zur Mitte
des 16. Jahrhunderts, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, 52/2002, S. 143—150).

6 Vor allem die schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts von dem Kolner Stadtarchivar Joseph
Hansen vorgelegte Quellensammlung (Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hexen-
wahns und der Hexenverfolgung im Mittelalter, Bonn 1901) beeinflusste die Forschung zu den
Hexenverfolgungen wihrend langer Zeit. An neueren Forschungen seien genannt: Richard
Kieckhefer, European witch trials. Their foundations in popular and learned culture, 1300-1500,
London 1976; Andreas Blauert, Frithe Hexenverfolgungen, Ketzer-, Zauberei- und Hexenpro-
zesse des 15. Jahrhunderts, Hamburg 1989; Ders., Die Erforschung der Anfiinge der europiii-
schen Hexenverfolgungen, in: Ketzer, Zauberer, Hexen. Die Anfinge der europiischen Hexen-
verfolgungen, hg. v. Andreas Blauert, Frankfurt am Main 1990, S. 11-42; Arno Borst, Anfinge
des Hexenwahns in den Alpen, in: Ders., Barbaren, Ketzer und Artisten. Welten des Mittelalters,
Miinchen, Ziirich 1988, S. 262-286; Oliver Landolt, Zauberwahn und Hexenverfolgungen in der
spatmittelalterlichen Eidgenossenschaft, in: Hubert Herkomer, Rainer C. Schwinges (Hg.),
Engel, Teufel und Didmonen, Basel 2004 (im Druck). Ein Uberblick iiber die neuesten For-
schungsergebnisse zu den Anfingen der Hexenverfolgung im Gebiet der spitmittelalterlichen
Schweiz: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, 52/2002, S. 103-162.

7 Zu Deutsch: «Die Zauberer sollst du nicht am Leben lassen.» In den meisten Bibeliibersetzungen
wird der in der lateinischen Vulgata-Version wiedergegebene Begriff «maleficos» in ménnlicher

162



und Zauberer negativ betrachtet; die heidnisch-romische Antike stellte den
Schadenszauber ebenfalls unter Strafe.® Im Gegensatz hierzu blieb der in guter
Absicht ausgeiibte Zauber straffrei; erst mit der Durchsetzung des Christentums
im romischen Reich wurde dann aber auch diese Magie unter Strafe gestellt.’
Obwohl es vereinzelt zu Todesurteilen gegeniiber Zauberern und Magiern kam,
wurden bis ins 11.Jahrhundert Zaubereidelikte wie im Ubrigen auch andere
Hiretiken mittels relativ milder Kirchenbussen bekdmpft.'? Seit diesem Zeit-
punkt wandelte sich aber die Einstellung der kirchlichen wie weltlichen Obrig-
keiten, und immer hdufiger wurden der Zauberei wie auch der Ketzerei iiberfiihrte
Personen zum Tode auf dem Scheiterhaufen verurteilt. Seit dem Pontifikat von
Innozenz III. (1198-1216) wurden tatsdchliche wie auch vermeintliche Gegner
der Papstkirche immer unbarmherziger bekdmpft, wobei den Bewegungen der Ka-
tharer und Waldenser und anderen héretisierten Gruppen alle moglichen Schand-
taten vorgeworfen wurden, beispielsweise die Anwendung von Zaubermitteln zur
Erreichung ihrer Ziele. Einen ersten Hohepunkt erreichte diese Entwicklung mit
der durch Papst Johannes XXII. (1316—1334) im Jahre 1326 erlassenen Bulle
«Super illius specula», in welcher gefordert wurde, dass liberfiihrte Ketzer und
Zauberer mit dem Feuertod auf dem Scheiterhaufen zu bestrafen seien. Von
entscheidender Bedeutung fiir die Entwicklung des spitmittelalterlichen und friih-
neuzeitlichen Hexenbildes war die in dieser Bulle gedusserte Vorstellung, dass
die Zauberer und Zauberinnen einen Pakt mit der Holle schliessen wiirden («pactum
faciunt cum inferno»)."" Die Vorstellung eines Dimonenpaktes hatte schon
Augustinus (354-430) entwickelt; unter dem Einfluss der scholastischen Theolo-
gie wurde diese Vorstellung durch Thomas von Aquin zu einer systematischen
Damonologie weiterentwickelt. Fiir die Ausbildung der neuzeitlichen Hexenvor-
stellung waren diese Vorstellungen grundlegend."” Auch im weltlichen Bereich

bzw. geschlechtsneutraler Form feminisiert und mit «Zauberin» bzw. «Zauberinnen» wieder-
gegeben. Als Beispiel: Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments, Ziirich 1993
(«Ziircher Bibel»): «Eine Zauberin sollst du nicht am Leben lassen.» Siehe auch: Christa
Tuczay, Magie und Magier im Mittelalter, Miinchen 2003 (iiberarbeitete Neuausgabe), S. 47.
Dabei muss man sich bewusst sein, dass in der Friihzeit der Zauberei- bzw. der Hexenverfolgun-
gen der Anteil der minnlichen Angeklagten deutlich hoher war als derjenige der weiblichen
(FrantiSek Graus, Pest — Geissler — Judenmorde. Das 14. Jahrhundert als Krisenzeit, 2. Aufl.,
Gottingen 1987, S. 150 [Verotfentlichungen des Max-Planck-Instituts fiir Geschichte 86]).

8 Hans Biedermann, Ausbildung der Hexenlehre, in: Helfried Valentinitsch (Hg.), Hexen und
Zauberer. Die grosse Verfolgung — ein europdisches Phidnomen in der Steiermark, Graz, Wien
1987, S. 209-218, hier S. 209.

9 Wolfgang Behringer, Hexen. Glaube — Verfolgung — Vermarktung, Miinchen 1998, S. 23 f.

10 Wolfgang Behringer, «Vom Unkraut unter dem Weizen». Die Stellung der Kirchen zum Hexen-
problem, in: Richard van Diilmen, Hexenwelten. Magie und Imagination vom 16.-20. Jahrhun-
dert, Frankfurt am Main 1987, S. 15-47, hier S. 21; Jean-Claude Schmitt, Heidenspass und
Hollenangst. Aberglaube im Mittelalter, Frankfurt am Main, New York 1993, S. 45-50.

11 Zitiert nach Hansen (wie Anm. 6), S. 5.

12 Wolfgang Schild, Die Maleficia der Hexenleut’, o. O. 1997, S. 63 (Schriftenreihe des Mittel-
alterlichen Kriminalmuseums Rothenburg o. d. T., Nr. 1).

163



wurde Zauberei in Verbindung mit der Teufelsbeschworung zunehmend mit der
Todesstrafe bedroht, wie zum Beispiel der um 1275 entstandene «Schwabenspie-
gel» zeigt: «Ez si wip oder man, di mit zouber oder mit worten den tiuvel zu in
ladent, die sol man brennen oder swelchen tot der rihtaer wil, der noch erger ist
dann brennen [...].»"} Teufels- und Ddmonenvorstellungen spielten im Weltbild
der mittelalterlichen Menschen eine grosse Rolle, wie sich etwa in den Heiligen-
viten und Legenden zeigt, in denen immer wieder Heilige durch Teufel und Da-
monen versucht werden und gegen diese ankdmpfen miissen.'" Manchmal waren
es auch Visionen vom Fegefeuer, welche eine Vorstellung vom Teufel und der
Holle vermitteln konnten: So hatte beispielsweise die vor allem im Schwarzwald
als Lokalheilige verehrte Luitgard von Wittichen laut Bericht ihres Beichtvaters
Berchtold von Bombach in Schaffhausen in der Kirche eine Vision, in welcher sie
arme Seelen im Fegefeuer schmachten sah.”” Auch in der bildenden Kunst waren
die satanischen Michte allgegenwirtig: Teufels- und Didmonendarstellungen auf
Fresken und Plastiken waren in den spitmittelalterlichen Kirchen und Kapellen
vor allem im Zusammenhang mit der in dieser Zeit immer populidrer werdenden
Fegefeuerlehre weit verbreitet. In der Volkskultur spielte die Figur des Teufels
ebenfalls eine grosse Rolle, wie dies auch in den Schaffhauser Quellen sehr
deutlich belegt ist: So wird um das Jahr 1380 im stddtischen Frevelbuch ein
Strafverfahren erwihnt, in welches ein als Teufel verkleideter Fasnachtsnarr ver-
wickelt war. Dies war nicht im Sinne der stddtischen Ratsobrigkeit, welche das
Tragen dieses Fasnachtskostiimes unter Strafe stellte.'® Wie aus Belegen verschie-
dener Stddte hervorgeht, erfreute sich das Tragen von Teufelskostiimen neben
den Tiermasken wihrend der Fasnachtszeit im Laufe des Spidtmittelalters immer
grosserer Beliebtheit.!” Ob es im Mittelalter tatsiichlich Leute gab, welche einen

13 Zitiert nach Wolfgang Behringer (Hg.), Hexen und Hexenprozesse in Deutschland, 2. {iberarb.
Aufl., Miinchen 1993, S. 66, Nr. 41.

14 Peter Dinzelbacher, Die Realitit des Teufels im Mittelalter, in: Peter Segl (Hg.), Der Hexen-
hammer. Entstehung und Umfeld des Malleus maleficarum von 1487, K&ln 1988, S. 151-175,
hier S. 155 (Bayreuther Historische Kolloquien, Bd. 2). Zur Nihe der Stereotypen von Hexen
und Heiligen: Ders., Heilige oder Hexen? Schicksale auffilliger Frauen in Mittelalter und
Frithneuzeit, Reinbek bei Hamburg 1997.

15 Leben der seligen Luitgard, der Stifterin von Wittichen, von Pfarrer Bertholt von Bombach, in:
Franz Josef Mone (Hg.), Quellensammlung der badischen Landesgeschichte, Bd. 3, Karlsruhe
1863 S. 438-467. Eine Ubersetzung ins Neuhochdeutsche findet sich bei Berchtold von Bombach,
Das Leben der heiligen Luitgard von Wittichen. Die Heilige des Mutterschosses (1291-1348),
hg. v. Arnold Guillet, Stein am Rhein 1976, Kap. 63 («In Schaffhausen liess Gott sie einen Blick
tun ins Fegefeuer», S. 102 f.). Allgemein zur Entstehung und Bedeutung der Fegefeuerlehre:
Jacques Le Goff, Die Geburt des Fegefeuers. Vom Wandel des Weltbildes im Mittelalter,
2. Aufl., Miinchen 1991; Himmel — Holle — Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter. Katalog von
Peter Jezler, Ziirich 1994.

16 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,1, fol. 64 r. Zur Teufelskostiimierung im Zusammenhang
mit der Fasnacht im spéatmittelalterlichen Schaffhausen: Oliver Landolt, Wildes Fasnachtstreiben
im alten Schaffhausen, in: Schaffhauser Nachrichten, 15. 2. 2003, S. 17-19.

17 Hans Moser, Stidtische Fasnacht des Mittelalters, in: Ders., Volksbriauche im geschichtlichen

164



eigentlichen Teufelskult praktizierten, oder ob dies ein reines Konstrukt gelehr-
ter Theologie war, welches die Kirche in ihrem Kampf gegen Ketzer und Hexen
propagandistisch nutzte, ist innerhalb der Geschichtswissenschaft umstritten. Im-
merhin deuten erhaltene Zauberbiicher an, in welchen einschléigige Teufels- und
Didmonenbeschworungsformeln iiberliefert sind, dass es im Mittelalter durchaus
zu Fillen von Teufelsanbetung kam.'®

Neben der so genannten «schwarzen» Magie, welche als vom Teufel herkom-
mend durch die Zeitgenossen gedeutet wurde und worunter eigentliche Schadens-
zaubereien verstanden wurden, gab es auch die Vorstellung der «weissen» Magie.
Darunter wurden unter anderem magische Rituale zum Zwecke der Heilung von
Krankheiten, der Zukunftsdeutung oder aber auch der Wiederauffindung von ver-
lorenen oder gestohlenen Gegenstédnden verstanden. Wenn auch die Grenze zwi-
schen «weisser» und «schwarzer» Magie bisweilen nicht klar gezogen werden
kann,"” so blieb die Anwendung von «weisser» Magie bis in die friihe Neuzeit
hinein von der weltlichen Strafverfolgung zumeist unbehelligt, wihrend das Be-
treiben von «schwarzer» Magie immer von der weltlichen Gerichtsbarkeit verfolgt
wurde. Im Gegensatz hierzu bestand in der kirchlichen Rechtsprechung schon
immer die Tendenz, «schwarze» und «weisse» Magie einander gleichzusetzen und
allgemein Zauberei zum Ketzereidelikt zu zihlen.”® Allerdings stellte auch die
weltliche Gerichtsbarkeit die «weisse» Magie zunehmend unter Strafe: 1534 ver-
bot der Schaffhauser Rat beispielsweise einem so genannten «Gaugler» das Wahr-
sagen.”! Noch in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts war die Anwendung
magischer Praktiken zur Wiedergewinnung von gestohlenem Besitz in und um
Schaffhausen so weit verbreitet, dass der Rat sich gezwungen sah, ein Mandat zu
erlassen, um solches zu unterbinden: 1662 verbot er in der Stadt und auf der
Landschaft bei hoher Busse das so genannte «Lachsen», worunter abergldubische
Beschworungen zur Abwendung von Krankheiten bei Mensch und Vieh, zum
Auffinden von Schiitzen wie auch zum Wiedergewinnen gestohlenen Eigentums
zu verstehen ist.”® Weit verbreitet war die Auffassung, dass ein schidigender

Wandel. Ergebnisse aus fiinfzig Jahren volkskundlicher Quellenforschung, o. O. 1985, S. 98
bis 140, hier S. 112 f. (Forschungshefte, hg. v. Bayerischen Nationalmuseum Miinchen 10).

18 Peter Dinzelbacher, Angst im Mittelalter. Teufels-, Todes- und Gotteserfahrung: Mentalitiits-
geschichte und Ikonographie, Paderborn, Miinchen, Wien, Ziirich 1996, S. 126 f. Allgemein zum
Aufkommen eines eigentlichen «Satanismus» im spétmittelalterlichen und frithneuzeitlichen
Abendland: Jean Delumeau, Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver Angste im Europa
des 14. bis 18. Jahrhunderts, 2. Aufl., Reinbek bei Hamburg 1989, S. 358-386.

19 Vgl. hierzu beispielsweise Eva Labouvie, Hexenspuk und Hexenabwehr. Volksmagie und volks-
tiimlicher Hexenglaube, in: Richard van Diilmen (Hg.), Hexenwelten. Magie und Imagination
vom 16.-20. Jahrhundert, Frankfurt am Main 1987, S. 49-93, hier S. 51 f.

20 Wolfgang Behringer, «Erhob sich das ganze Land zu ihrer Ausrottung ...». Hexenprozesse und
Hexenverfolgungen in Europa, in: Richard van Diilmen (Hg.), Hexenwelten. Magie und Ima-
gination vom 16.-20. Jahrhundert, Frankfurt am Main 1987, S. 131-169, hier S. 131 ff.

21 Chronik der Stadt Schaffhausen (wie Anm. 1), 4. Buch, S. 161.

22 W. Wildberger, Die Landschaft im XVI. und XVII. Jahrhundert, in: Geschichte des Kantons

165



Zauber nur mit einem Gegenzauber bekdmpft und so wirkungslos gemacht werden
konne.” Speziell einzelnen Pflanzen und Kriutern schrieben der Volksglaube und
die Volksmedizin dimonenabwehrende Wirkung zu. Um bosen Geistern und Da-
monen den Eintritt in ein Haus zu verwehren, wurden beispielsweise in Giachlingen
Ende des 16. Jahrhunderts in Balken bei Scheunentoren oder {iber Kaminsimsen
kleine Locher gebohrt, so genannte «Hexenpiindtli» hineingesteckt und das Loch
mit einem Holzzapfen, welcher das Zeichen des Kreuzes trug, verschlossen. Bei
diesen «Hexenpiindtli» handelte es sich um Leinwandsdckchen, die mit einer
Schnur zusammengebunden waren. Der Inhalt dieser Sidckchen bestand aus ver-
moderten Pflanzenbestandteilen, Wachs, Korallenstiicklein, Steinsamen® sowie
einem etwa 20 Zentimeter langen und 1 Zentimeter breiten Papierrollchen mit der
Aufschrift: «Im Namen Jesu befiehl ich dir + leitiger Deufel, mach dich + hinweg,
samt dem hellischen Anhang, hex und zauberey +++.»> Ganz allgemein miissen
magische Vorstellungen in der Bewiiltigung des Alltags in der vorindustriellen
Gesellschaft eine wichtige Rolle gespielt haben.” Erst im Laufe des Spitmittel-
alters kam es zur Ausbildung des eigentlichen Sammelbegriffes der «Hexerei».
Dieser eigentlich theologisch-kirchliche Hexenbegriff vereinigt in sich verschie-
dene iltere, zumeist volkstiimliche Zaubereibegriffe sowie andere Formen des
Aberglaubens zusammen mit den Lehren der christlichen Dimonologie und den
Straftatbestiinden der Ketzerinquisition.”” Bis heute uniibertroffen ist die bereits
1898 durch den bekannten Hexenforscher Joseph Hansen vorgelegte Definition
der Hexe: Hexen waren Personen «vornehmlich weiblichen Geschlechts, die einen
Pakt mit dem Teufel geschlossen haben, um mit dessen Hiilfe den Mitmenschen
Schidigungen zuzufiigen, die unter einander eine ketzerische Sekte bilden, die an
dem unter dem Vorsitz des Teufels stattfindenden néchtlichen Hexensabbat

Schaffhausen von den &ltesten Zeiten bis zum Jahre 1848. Festschrift des Kantons Schaffhau-
sen zur Bundesfeier 1901, Schaffhausen 1901, S. 389—-408, hier S. 405. Zum Begriff «lachsne»,
«Lachsner» und «Lachsneri»: Schweizerisches Idiotikon, Bd. 3, bearb. v. Fr. Staub, L. Tobler,
R. Schoch, A. Bachmann, H. Bruppacher, Frauenfeld 1895, Sp. 1044—1046.

23 Allgemein hierzu: Labouvie (wie Anm. 19), S. 49-93.

24 Lateinischer Name: Lithospermum officinale. Dieser Steinsamen wurde weitherum als Zau-
bermittel gegen Didmonen verwendet; bisweilen wurden diese Steinsamen auch in Amuletten
verwendet.

25 Jakob Wipf, Reformationsgeschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen, Ziirich 1929,
S.41.

26 Heide Dienst, Lebensbewiltigung durch Magie. Alltdgliche Zauberei in Innsbruck gegen Ende
des 15. Jahrhunderts, in: Alfred Kohler, Heinrich Lutz (Hg.), Alltag im 16. Jahrhundert.
Studien zu Lebensformen in mittelalterlichen Stédten, Miinchen 1987, S. 80-116. Einzelne
Aspekte der Bedeutung magischer Vorstellungen im frithneuzeitlichen Schaffhausen: Roland
E. Hofer, Individuelle Krisenbewiltigung in der Frithen Neuzeit. Anmerkungen zu Miinz-
meister Werner Zentgraf und seiner zweiten Frau Barbara Wissler, in: Schaffhauser Beitrige
zur Geschichte, 73/1996, S. 207-212.

27 Dieter Harmening, Zauberinnen und Hexen. Yom Wandel des Zaubereibegriffes im spiiten
Mittelalter, in: Ketzer, Zauberer, Hexen. Die Anfinge der europidischen Hexenverfolgungen,
hg. v. Andreas Blauert, Frankfurt am Main 1990, S. 68-90, hier S. 74 f.

166



theilnehmen, die sich zu diesem Sabbat mit teuflischer Hiilfe in schnellem Flug
durch die Liifte hinbegeben, die endlich untereinander und mit dem Teufel ge-
schlechtlich Unzucht veriiben».”® Hexenprozesse gemiiss dieser Definition wur-
den in Mittel- und Westeuropa ungefihr seit den 1430er-Jahren gefiihrt.”” Bei
einer niheren Betrachtung der wenigen in Schaffhausen und Umgebung vor welt-
lichen Gerichten gefiihrten Zauberei- und Hexenprozesse zeigt sich, wie wenig
geprigt das Zauberer- beziehungsweise Hexenbild von solchen ddmonologisch-
theoretischen Vorstellungen in Schaffhausen war.”® Im Wesentlichen beschrink-
ten sich die iiberlieferten Anschuldigungen auf Schadenszauber, worunter
«maleficia» wie Wetterzauber, Liebeszauber, Verursachung von Krankheiten bei
Mensch und Tier und dhnliche Zaubereien zu verstehen sind. Allerdings taucht
auch schon die Anschuldigung des Teufelspaktes in einzelnen Fillen auf.

Die Verfolgung von Zaubereidelikten im Gebiet der heutigen Schweiz
und in Schaffhausen

Uberlieferte Gerichtsquellen aus dem spiten 14. und beginnenden 15. Jahrhundert
belegen in verschiedenen Stidten des schweizerischen Raumes Delikte, welche
unter dem Oberbegriff des Schadenszaubers subsumiert werden kénnen. Unter
Schadenszaubereien versteht man Zaubereivorfille, bei welchen Menschen ent-
weder an ithrem Leib und Leben oder aber an ithrem Eigentum und Vermogen
mittels magisch-ritueller Praktiken geschéadigt werden sollen. Bekannt ist der so
genannte «Hexenschuss», bei welchem mittels magischer Praktiken andere Men-
schen an Leib oder Leben geschidigt werden sollen; hierhin gehort im Ubrigen
auch die Vorstellung vom «bdsen Blick». In der durch Mangel geprédgten spét-
mittelalterlichen Gesellschaft hatten Schadenszaubereien, durch welche Menschen
an ihrem Eigentum geschidigt wurden, eine besondere Bedeutung; wiederholt
werden denn auch solche Beschuldigungen vor den Gerichten verhandelt. So
wurde beispielsweise 1399 eine Frau in Basel fiir fiinf Jahre aus der Stadt verbannt,
weil sie einen Mann durch Zaubermittel «ze armut» gebracht habe und ausser-
dem in den Nichten in Héauser einsteige und Diebstédhle vor den Augen aller
Hausbewohner begehe, ohne dass diese etwas dagegen unternehmen konnten.'

28 Joseph Hansen, Inquisition und Hexenverfolgung im Mittelalter, in: Historische Zeitschrift, 81/
1898, S. 385-432, hier S. 386.

29 Blauert, Erforschung (wie Anm. 6), S. 14.

30 Selbst die in Hexenprozessen relativ erfahrenen Luzerner Richter hatten gemiss Susanna
Burghartz, Hexenverfolgung als Frauenverfolgung? Zur Gleichsetzung von Hexen und Frauen
am Beispiel der Luzerner und Lausanner Hexenprozesse des 15. und 16. Jahrhunderts, in:
3. Schweizerische Historikerinnentagung, hg. v. Lisa Berrisch et al., Ziirich 1986, S. 86-105,
hier S. 91 bis in die Mitte des 16. Jahrhunderts noch recht rudimentéire dimonologische Vorstel-
lungen trotz dem bereits zu Ende des 15. Jahrhunderts erschienenen «Malleus Maleficarum», in
welchem das neue theologisch-gelehrte Hexenbild propagiert wurde.

167



Solche zumeist als Akkusationsprozesse gefiihrten Gerichtsfille, welche auf An-
zeige eines durch die vermeintlichen Zaubereien geschidigten Kldgers vor den
stadtischen Gerichten verhandelt wurden, lassen sich in den Justizakten von Basel,
Luzern wie auch von Schaffhausen in dieser Zeit finden. Zu den klassischen
Schadenszaubereien gehort etwa auch der Milchzauber, bei welchem mittels magi-
scher Praktiken entweder Kiihe verzaubert wurden, damit diese keine Milch mehr
gaben, oder aber mittels zauberischer Praktiken fremden Kiihen die Milch zum
eigenen Vorteil gestohlen wurde. Ein solcher Fall von Milchzauber ist auch fiir
Schaffhausen in den erhaltenen Frevelbiichern belegt: 1377 wurde vor dem Ge-
richt ein Fall behandelt, in dem ein Mann namens Hagspann die Frau von Haini-
man als «hex» beschimpfte und sie zudem beschuldigte, dass sie den Kiihen die
Milch ndhme. In der Folge kam es zu titlichen Ubergriffen des Mannes auf die
Frau, wobei Hagspann der Frau gegen ihre Augen griff und «sazt ir sin timen an
dii ogen».” In der Hauptsache scheint das Gericht die verbalen und brachialen
Gewalttétigkeiten des Mannes gegen die Frau strafrechtlich verfolgt zu haben;
unklar und aus den Quellen nicht ersichtlich ist aber, ob die Richter die angeblich
magischen Praktiken der Frau, welche sie schiadigend eingesetzt haben soll, eben-
falls untersuchten. Im Ubrigen scheint die Frau Hainimans ofters in Handgreif-
lichkeiten verwickelt gewesen zu sein, erscheint doch auf derselben Seite des
Frevelbuchs ein Eintrag, in welchem sie wiederum eine Hauptrolle spielte. Dabei
wurde sie so stark von einer gewissen Millerin, der Frau des Hans am Lewe, mit
einem Bengel geschlagen, dass sie stiirzte.”

In den Quellen werden des 6fteren Fille von Liebeszauber erwidhnt, bei welchen
vor allem Frauen die Liebe ihrer eigenen oder aber fremder Manner mit magischen
Praktiken zu erringen suchten. Die Anwendung von Liebeszauber scheint im
Spitmittelalter eine unter den Frauen recht verbreitete Praxis zur Forderung des
Liebesgliickes gewesen zu sein.** So wurde 1398 in Schaffhausen ein Liebeszau-
berfall verhandelt, in welchem eine Frau namens Gotfridin von einem gewissen
Hainiman Peter und dessen Mutter beschuldigt wurde, dass thn diese Frau verzau-
bert hiitte, «daz er kain wip haben moécht dann si».” Zudem beschuldigten sie
diese Frau, dass sie solchen Liebeszauber zuvor auch mit anderen Leuten getrieben
hitte. Burkli Peter, der Bruder des Hainiman Peter, bestitigte diese Aussagen.
Hainiman Peter beschimpfte die Gotfridin weiter, dass sie ein «bose wip» sei und
dass sie wie auch ihre Mutter seit jeher ein solches Leben gefiihrt hitten und

31 Aug. Burckhardt, Ein Zauberfall von 1399, in: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde, 5/1901,
3. 65.

32 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,1, fol. 49 v.

33 Ebd.

34 Speziell zum Delikt des Liebeszaubers mit dem Beispiel der spitmittelalterlichen Stadt Re-
gensburg: Lothar Kolmer, Gewalttitige Offentlichkeit und Offentliche Gewalt. Zur stidtischen
Kriminalitdt im spidten Mittelalter, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte,
Germanist. Abt. 114, 1997, S. 261-295, hier S. 283.

35 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,2, fol. 32 v.

168



andere Leute oft verzaubert hiitten.’® Uber den weiteren Gang der Ereignisse und
ob der Fall durch den Rat {iberhaupt weitergezogen wurde, ist in den {iberlieferten
Quellen nichts dokumentiert. Ndheres erfahren wir aber iiber die sozialen Hinter-
griinde der beteiligten Personen dank des «Behebbuches» von 1392, in welchem
die Vermogen der Bewohner der Stadt Schaffhausen zur Steuererfassung verzeich-
net worden waren.”” Dabei ist ersichtlich, dass Kliger wie Angeklagte in nichster
Nihe im Gebiet Fischerhduser wohnten, einem in der damaligen Zeit sozialtopo-
grafisch eher drmlichen Quartier. Biirkli Peter versteuerte rund 97 Pfund Heller
(= 77,6 rheinische Gulden) ‘\/ermijgen;,38 wihrend ein Henni Peter, vermutlich der
besagte Hainiman Peter, 44 Pfund Heller (= 35,2 rheinische Gulden) sein Eigen-
tum nennen konnte.” Noch drmer war die angeklagte Gotfridin, welche als allein
stehende Frau mit ihrem vermutlich noch minderjdhrigen Sohn zusammen wohnte
und nur iiber ein bescheidenes Vermdgen von 30 Pfund Heller (= 24 rheinische
Gulden) verfiigte.* Zum Vergleich: 1392 versteuerte der reichste Schaffhauser,
der dem stédtischen Adel angehdrende Wilhelm Imthurn, ein Vermogen von rund
21’000 rheinischen Gulden.”

Dokumentiert sind aber auch immer wieder Schadenszaubereien, in welchen sich
einzelne von ihren Partnern verlassene Personen richen: In Basel fanden zu Be-
ginn des 15. Jahrhunderts verschiedene Prozesse statt, in welche eine ganze Reihe
von Frauen aus vornehmen Stadtbasler Familien verwickelt waren. Diese verlas-
senen Frauen versuchten mittels « Wachsménnleinzaubers», also mit der aus dem
Voodoo-Kult bekannten Traktierung einer figiirlichen Darstellung einer lebenden
Person, sich an ihren ehemaligen Liebhabern zu richen; daneben betrieben Einzel-
ne auch Wetter- und Vergiftungszauber.”* Derselbe Zauber findet sich auch in der
Schaffhauser Sage «Der Hexenstein», wo eine alte Hexe wihrend mehrerer Néchte
ein Wachsbildnis ihres Widersachers iiber einem Haselfeuer®® verbrannte und so

36 Ebd.

37 Zur Vermogenssteuer in Schaffhausen: Karl Schmuki, Steuern und Staatsfinanzen. Die biirger-
liche Vermogenssteuer in Schaffhausen im 16. und 17. Jahrhundert, Ziirich 1988; Oliver Lan-
dolt, Der Finanzhaushalt der Stadt Schaffhausen im Spitmittelalter, Stuttgart 2004 (Vortrige
und Forschungen, Sonderband 48).

38 Stadtarchiv Schaffhausen A I1 06.01, Bd. 1, S. 3.

39 Ebd.

40 Ebd.

41 Hektor Ammann, Schaffhauser Wirtschaft im Mittelalter, Thayngen 1948, S. 346; Stadtarchiv
Schaffhausen A 11 06.01, Bd. 1, S. 13.

42 Karl Buxtorf-Falkeisen, Baslerische Stadt- und Landschaftsgeschichten aus dem sechzehnten
Jahrhundert. Heft: Basler Zauber-Prozesse aus dem 14. und 15. Jahrhundert, Basel 1868; Blauert,
Friihe Hexenverfolgungen (wie Anm. 6), S. 53-55.

43 Zur besonderen Bedeutung des Haselnussstrauches im Volksaberglauben und der Volksmedizin:
Georg Kummer, Schaffhauser Volksbotanik: II. Die Kulturpflanzen (1. Teil) (Neujahrsblatt der
Naturforschenden Gesellschaft Schaffhausen, 6/1954), 2. umgearb. und erw. Aufl., Thayngen,
Schaffhausen 1953, S. 76 ff. Siehe auch: Art. Hasel (Corylus avellana), in: Handworterbuch des
deutschen Aberglaubens, hg. v. Hanns Biichtold-Stiubli unter Mitwirkung von Eduard Hoffmann-
Krayer, Bd. 3, Neuaufl., Berlin, New York 1987, Sp. 1527-1542; Art. Hasel, in: Ditte und Gio-
vanni Bandini, Kleines Lexikon des Hexenwesens, Miinchen 1999, S. 80.

169



ihren Widersacher langsam zu Tode quilte.* Inwieweit diese Sage einem histo-
rischen Ereignis beziehungsweise einem historischen Hexenprozess in Schaff-
hausen entspricht, muss offen bleiben.*

Die geschilderten Fille basieren weit gehend auf traditionellen Zaubereivorstel-
lungen, wobei allerdings in dieser Zeit auch schon Fille verhandelt wurden, in
welchen bereits Elemente des sich allméhlich entwickelnden neuzeitlichen He-
xenglaubens einflossen wie etwa die Vorstellung der Teufelsbuhlschaft. So wurde
in Schaffhausen einer Frau im Jahre 1381 vorgeworfen, dass sie mit dem Teufel
Umgang habe.*® Obwohl der Fall vom Gericht weitergezogen wurde, ist ein Urteil
nicht iiberliefert. Im Allgemeinen endeten Zaubereiprozesse in der Zeit um 1400
nur in den seltensten Fillen mit einem Todesurteil; die in Schaffhausen dokumen-
tierten Fille wurden durch die zustindigen Gerichte nicht anders entschieden.

In zunehmendem Masse kam nun im Raum des Heiligen Romischen Reichs
Deutscher Nation um 1400 auch der neuartige Begriff «Hexerei» auf, wahrschein-
lich ein aus dem deutschsprachigen Raum der Schweiz stammendes Wort. Zuvor
wurden hauptsiachlich die Begriffe «Zauberer» oder «Unhold» beziehungsweise
deren weibliche Formen verwendet. Vor allem im siiddeutschen Sprachraum lédsst
sich der Begriff «Hexe», welcher mit dem seit dem 10. Jahrhundert tiberlieferten
«hagazussa» (= Zaunreiterin) verwandt sein soll, schon friih feststellen: Ende des
13. Jahrhunderts findet sich der Begriff «Hexe» erstmals in einem von Hugo von
Langenstein stammenden Gedicht namens «Martina».*” Wie aus vereinzelten iiber-
lieferten Frevelbiichern hervorgeht, war in Schaffhausen Ende des 14. Jahrhun-
derts das Schimpfwort «Hexe» gebriduchlich.”® Im Gegensatz hierzu lassen sich
Belege fiir die Verwendung des Begriffs in der alltdglichen Gerichtspraxis erst
relativ spit finden: In der Forschungsliteratur ist die Ansicht weit verbreitet, dass

44 Frauenfelder (wie Anm. 4), S. 65-69.

45 Wir diirfen allerdings annehmen, dass die Hexengeschichte weit gehend aller historischen
Grundlagen entbehrte. Erstmals veroffentlicht wurde die Geschichte durch Cajetan Peregrinus
(= Christoph Tschudi), Der Hexenstein, eine doppelte Schaffhauser Volkssage. Nach miind-
lichen Quellen bearbeitet, Schaffhausen 1835. Der Verfasser der Geschichte, Johann Christoph
Tschudi, stammte aus Glarus (19. September 1817-18. April 1877). Er war der Sohn des Glarner
Landesstatthalters Johannes Tschudi (1791-1851). In Schaffhausen besuchte Tschudi die Schule
und studierte in Ziirich und Berlin Rechtswissenschaften. 1842 wurde er Ratsherr und Ge-
meinderat in Glarus; von 1843 bis 1854 war er Kriminalrichter und auch in anderen 6ffentlichen
Amtern fiir den Stand Glarus titig. Daneben war Tschudi auch historisch interessiert und war
Mitbegriinder des Historischen Vereins in Glarus (Nekrolog in: Anzeiger fiir Schweizerische
Geschichte, N. F. 3, 1878-1881, S. 31).

46 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,1, fol. 68 r.

47 Textstelle abgedruckt in: Hexen und Hexenprozesse in Deutschland, hg. v. Wolfgang Behringer,
2. iiberarb. Aufl., Miinchen 1993, S. 26.

48 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,1 (ca. 1368—ca. 1387), fol. 66 1: «Dd jung[er] Judmennin
sprach du alt Judmennin w[ir]e ain hex. Test[es] Clini Hus, Wernh[er] Wisse, Maigerin.» Ebd.,
fol. 66 v: «<Emchen spraech zt Ellinen von Ruedlingen, die im Rueden [...] [unleserlich], si
wlir]e ain hex.» Ebd., fol. 21 v (1372): Eine Frau wirft einer anderen Frau vor, dass sie eine «alti
boesi hagg» sei.

170



der Begriff «Hexerei» erstmals 1419 in Luzern in einem Gerichtsverfahren als
Tatbestand erwidhnt wurde: Damals wurde ein Mann namens Gogler «von etwz
red vmb hexerye» verhaftet. Er wurde gefoltert, wobei aber keine Schuld «uf inn
funden wart».* Forschungen im Staatsarchiv und Stadtarchiv Schaffhausen haben
aber eine weitaus friihere Verwendung dieses Begriffs innerhalb der Strafverfol-
gung ergeben: In den im Stadtarchiv Schaffhausen aufbewahrten Stadtrechnungen
finden sich im Rechnungsband von 1402/03 sogar Ausgaben fiir die Hinrichtung
einer oder mehrerer Hexen. Die Spirlichkeit der Eintrdge im Rechnungsbuch gibt
keine ndhere Auskunft dariiber, ob es sich nur um eine oder um mehrere Hexen
handelte, und wir haben auch keine Hinweise iiber das Geschlecht der verurteilten
Person beziehungsweise Personen. Jedenfalls stammte(n) die durch die stddtischen
Amtsleute verhaftete(n) Person(en) aus dem Dorf Beringen; sie wurde(n) nach
Schaffhausen gebracht. Gefangen gehalten und zum Gesténdnis gezwungen
wurde(n) die Person(en) im stddtischen Rathaus. Dass der Prozess fiir die be-
schuldigte(n) Person(en) negativ ausging, geht aus dem folgendem Eintrag hervor:
5 Schilling «umb tirr holtz zli dem hegsen brand.»” Uber den Inhalt der angeblich
begangenen Straftaten erfahren wir aus den iiberlieferten Rechnungen nichts.
Trotzdem stellen diese Rechnungseintrige die bis anhin friihesten Belege im
deutschsprachigen Raum dar, die bezeugen, dass eine oder mehrere Personen
wegen des Deliktes «Hexerei» von einem weltlichen Gericht zum Tode verurteilt
wurden. Dieser Fall einer Hexenverbrennung in Schaffhausen ist keineswegs iso-
liert in lokaler Hinsicht zu betrachten: Allgemein ldsst sich fiir die Zeit um 1400
eine «auffillige Massierung verschiedener Vor- und Randformen des Hexenpro-
zesses, von Ketzer-, Zauberei- und Judenprozessen» und hier besonders im siid-
westdeutschen und deutschschweizerischen Bereich beobachten.”’ Nicht nur in
Schaffhausen fanden Gerichtsprozesse statt, sondern wie bereits erwihnt gingen
auch in Luzern und Basel die stddtischen Gerichte gegen Zauberei vor und fiihrten
erstmals in grosserer Zahl Prozesse durch. In Bern, Freiburg im Uechtland,
Strassburg wie in Luzern und Basel fanden Untersuchungen gegeniiber Personen
statt, die ketzerischer Umtriebe verdichtigt wurden.”? Fiir Schaffhausen unmittel-
barer und wichtiger war die Judenverfolgung von 1401, die durch einen angeblich

49 Joseph Hansen, Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hexenwahns und der Hexen-
verfolgungen im Mittelalter, Bonn 1901, S. 528. Der bekannte Hexenforscher Wolfgang Behringer,
Hexen. Glaube — Verfolgung — Vermarktung, Miinchen 1998, S. 40, meint Folgendes: «Im
Deutschen wurde der schwyzerdiitsche (sic!) Begriff «hexerye», der erstmals 1419 in Luzern in
einem Verfahren gegen einen Mann namens Gogler auftaucht, auf das neue Schwerverbrechen
iibertragen.» Vorsichtig formuliert Stefan Jiggi, Luzerner Verfahren wegen Zauberei und He-
xerei bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, 52/2002,
S. 143-150, hier S. 144, dass der «Begriff Hexe bzw. Hexerei» erstmals 1419 aufgetaucht sei,
wobei «es sich um den ersten Beleg fiir die <Hexerei> im deutschen Sprachraum handeln» soll.

50 Stadtarchiv Schaffhausen A II 05.01, Bd. 4, S. 26.

51 Blauert, Friihe Hexenverfolgungen (wie Anm. 6), S. 17 f.

52 Ebd., §. 53.

171



von Schaffhauser Juden angestifteten Ritualmord in Diessenhofen am vierjihrigen
Konrad Lori, Sohn eines dort ansédssigen Ratsherrn, ausgeltst worden war. Juden-
prozesse und Judenverbrennungen fanden darauthin in Schaffhausen, Diessenhofen
und Winterthur statt, wihrend in Ziirich die ebenfalls inhaftierten Juden unter
Zahlung eines hohen Losegeldes frei kamen und in Freiburg im Breisgau die Juden
aus der Stadt ausgewiesen wurden.” Im Volksglauben wurden Juden schon immer
als ein Volk von Zauberern betrachtet, die sich magischer Praktiken bedienten, um
damit vor allem schidigenden Zauber auszuiiben.”® Speziell die Titigkeit vieler
Juden als Arzte und Apotheker sowie die jiidischen Gelehrten erregten vielfach
den Verdacht der christlichen Zeitgenossen, obwohl im Hoch- und Spitmittelalter
in der Wissenschaft magische Praktiken und Rituale auch bei Christen und selbst
bei wissenschaftlich interessierten Klerikern hiufig Verwendung fanden.” Die
Juden wurden im Spétmittelalter zunehmend durch die Kirche ddmonisiert und in
die Nihe des Satans geriickt beziehungsweise als Verbiindete des Antichristen
betrachtet, welcher der Christenheit den Untergang bereiten wollte.”® Neben

53 Oliver Landolt, «Wie die juden zuo Diessenhofen ein armen knaben ermurtend, und wie es inen
gieng.» Ritualmordvorwiirfe und die Judenverfolgungen von 1401, in: Schaffhauser Beitrige
zur Geschichte, 73/1996, S. 161-194. Laut Heinrich Murer und seinem Werk Helvetia Sancta
seu paradisus Sanctorum Helvetiae florum; Das ist Ein Heyliger lustiger Blumen-Garten und
Paradeiss der Heyligen; oder Beschreibung aller Heyligen / so von anfang der Christenheit / biss
auff unsere Zeit in Heyligkeit dess Lebens / und mancherley Wunderwercken / nicht allein in
Schweitzerland / sondern auch angridntzenden Orten geleuchtet. Zusammengezogen und be-
schrieben Durch weyland den Ehrwiirdigen und Wolgelehrten / Herren P. F. Henricum Murer /
der Carthauss Ittingen Profess und Procurator / etc / Mit schénen Abbildungen unnd Kupfer-
stiicken geziehret / Lucern, Wien 1648, S. 313, wurde der «unschuldige Konrad» in der Folge in
Diessenhofen und Umgebung als Lokalheiliger bis zur Reformation verehrt. An seinem Grab
sollen sich zahlreiche Wunder abgespielt haben. Allgemein zur Verehrung von angeblich durch
Juden umgebrachten christlichen Ritualmordopfern: FrantiSek Graus, Mittelalterliche Heiligen-
verehrung als sozialgeschichtliches Phinomen, in: Peter Dinzelbacher, Dieter R. Bauer (Hg.),
Heiligenverehrung in Geschichte und Gegenwart, Ostfildern 1990, S. 86—102, hier S. 95. Be-
kannt sind vor allem die als Heilige verehrten angeblichen Ritualmordopfer William of Norwich
(Benedicta Ward, Miracles and the Medieval Mind. Theory, Record and Event 10001215,
Philadelphia 1982, S. 67-76), Werner von Oberwesel (André Vauchez, Gottes vergessenes
Volk. Laien im Mittelalter, Freiburg i. Br., Basel, Wien 1993, S. 111-124) und Simon von Trient
(Ronnie Po-chia Hsia, Trent 1475. Stories of a Ritual Murder Trial, Yale 1992, in deutscher
Ubersetzung: Trient 1475. Geschichte eines Ritualmordprozesses, Frankfurt am Main 1997).
Speziell zu den Ritualmordfabeln vom Mittelalter bis in die heutige Zeit: Susanna Buttaroni,
Stanistaw Musial (Hg.), Ritualmord. Legenden in der europidischen Geschichte, Wien, Kdéln,
Weimar 2003.

54 Allgemein zu den Juden im Volksaberglauben: Art. «Jude, Jiidin», in: Handworterbuch des
deutschen Aberglaubens 1V, Sp. 808-833; Israel Jacob Yuval, Magie und Kabbala unter den
Juden im Deutschland des ausgehenden Mittelalters, in: Judentum im deutschen Sprachraum,
hg. v. Karl E. Grozinger, Frankfurt am Main 1991, S. 173-189; Karl E. Grozinger, Jiidische
Wunderminner in Deutschland, in: Judentum im deutschen Sprachraum, hg. v. Karl E. Grozinger,
Frankfurt am Main 1991, S. 190-221.

55 Zum Zusammenhang von Wissenschaft und Magie siehe vor allem das monumentale Werk von
Lynn Thorndike, The History of Magic and Experimental Science, 8 Bénde, New York 1923-38.

56 Allgemein zu den Juden als angeblichen Teufelsverbiindeten: Joshua Trachtenberg, The Devil

172



Hostienfreveleien und Brunnenvergiftungen wurden den Juden wiederholt Ritual-
morde vor allem an christlichen Knaben vorgeworfen, wobei dem angeblich ab-
gezapften Blut im mittelalterlichen Volksglauben und in der mittelalterlichen
Volksmedizin eine besondere Bedeutung zukam.”’ Auch im Glauben an Hexen
sollte das Menschenblut eine spezielle Rolle spielen. Wie aus den Gestidndnissen
der in Schaffhausen 1401 gefolterten Juden hervorging, sollen sie das Menschen-
blut fiir magische Zwecke verwendet haben. So gab beispielsweise der gefolterte
Jude Hirtz auf die Frage, warum die Juden Christenblut brauchten, zu Protokoll,
«daz st sich alle jar damit bestrichent, und nement daz blut uff die zungen und
schluckend daz ze fristung irs libes und besunder umb das willen, das sii nit
stinckent, wand wenn sii des blutes nit hettent, so wiirdent sii stinken, das niemand
bi inen bliben mochte». Wie er weiter zu Protokoll gab, eigne sich besonders das
Blut von Christenknaben, welche unter 13 Jahren alt seien.”® Darnit ist ein alter
Vorwurf verbunden, nimlich die Vorstellung, dass Juden ein «odor judaicus», ein
besonderer Geruch beziehungsweise Gestank, anhaften wiirde. Gegeniiber Rand-
stindigen und anderen Aussenseitern und speziell auch gegeniiber den der Hexe-
rei beschuldigten Personen wurden Vorwiirfe spezieller Geruchsausdiinstungen
wiederholt vorgebracht. Laut dem Gestdndnis des Juden Aaron hitten die jiidi-
schen Glaubensgenossen das getrocknete Christenblut zu Pulver zerstossen auch
dazu verwendet, um damit die Luft zu vergiften und Leute und Vieh zu téten.” Die
Vorstellung einer jlidischen Verschworung gegeniiber der christlichen Gemein-
schaft spielte im Ubrigen bei der Entwicklung des gelehrt-theologischen Hexen-
bildes eine grosse Rolle und spiegelt sich nicht zuletzt in der verwendeten Termi-
nologie: Gleich wie die Juden versammelten sich die Hexen in ihrer «Synagoge»
und feierten ihren «Hexensabbat».® Ahnlich wie bei den angeblichen jiidischen
Ritualmorden sollte auch bei den Hexenstereotypen das Menschenblut eine sehr
wichtige Rolle spielen.

Die weitere Geschichte der Hexenverfolgung in Schaffhausen fiihrt in der Mitte
des 15. Jahrhunderts nach Luzern. Damals fanden in dieser Stadt verschiedene

and the Jews. The Medieval Conception of the Jew and its Relation to Modern Antisemitism,
New Haven 1943 (2. Aufl.: Philadelphia 1961). Gemiss Delumeau (wie Anm. 18), S. 412-455,
sahen die spdtmittelalterlichen Menschen die Juden zunehmend als eigentliche «Agenten Sa-
tans».

57 Zur Bedeutung des Blutes in der germanischen und christlichen Volkskultur vgl. besonders
Handwdorterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 1, Sp. 1430-1432. Siehe auch Ronnie Po-
chia Hsia, Die Sakralisierung der Gesellschaft: Blutfrommigkeit und Verehrung der Heiligen
Familie vor der Reformation, in: Peter Blickle, Johannes Kunisch (Hg.), Kommunalisierung und
Christianisierung. Voraussetzung und Folgen der Reformation, Berlin 1989, S. 57-75, hier
S. 59-61 (Zeitschrift fiir Historische Forschung, Beiheft 9).

58 Heinrich Schreiber, Urkundenbuch der Stadt Freiburg im Breisgau, Bd. I, Freiburg im Breisgau
1828, Nr. CCCLXI, S. 168 £.

59 Ebd., Nr. CCCLXVIIL, S. 170.

60 FrantiSek Graus, Randgruppen in der stidtischen Gesellschaft im Spitmittelalter, in: Zeitschrift
fiir Historische Forschung, 8/1981, S. 385437, hier S. 399, Anm. 54.

173



Prozesse gegen vermeintliche Hexen statt, zu welchen sich die Verhorprotokolle
erhalten haben. Laut einem um 1450 von den Gerichtsherren in Luzern protokol-
lierten Gestindnis der als Hexe beschuldigten Else von Meersburg erwiihnt diese
neben ihrem eigenen Hexentreiben auch die Tatigkeit ihrer Hexengenossen und
Hexengenossinnen. Die aus dem Bodenseeraum stammende Else berichtet in ih-
rem wahrscheinlich unter Folter zustande gekommenen Gestdndnis mit grosser
geografisch-topografischer Kenntnis iiber ihre angeblich in dieser Region voll-
brachten Hexereien und tber die Tétigkeit verschiedener Hexen in der Boden-
seeregion.®’ Auch Schaffhausen spielt dabei eine gewisse Rolle: Unter anderem
berichtet Else von Meersburg iiber eine «grosse schone frow» in Schaffthausen,
welche als eine «hobtmeisterin», also als Hexenmeisterin, tétig gewesen sein soll.
Weiter nennt Else in ihrem Gestéindnis zwel weitere in Schaffhausen wohnende
Frauen: «Item und die frowenwirtin heisset Els von Mundelheim, die veiste frow
heisset Beata, sitzt am Rindermarckt [...].» ® Immerhin darf auf Grund der Na-
mensihnlichkeit angenommen werden, dass es sich bei der genannten «frowen-
wirtin» Els von Mundelheim eventuell um die relativ prominente Bordellbesitzerin
Els von Mellingen gehandelt haben konnte, welche in Schaffhausen und Ziirich
eine wichtige Rolle im Umfeld von Prostitution spielte.” Dies sind allerdings
reine Vermutungen. Ob die Luzerner beim Schaffhauser Rat Erkundigungen ein-
zogen, um den Fall weiterzuverfolgen, ldsst sich aus den Quellen nicht erschliessen.
So ritselhaft wie die im Verhorprotokoll erwihnten Tatbestinde bleibt auch das
iber Else von Meersburg gefillte Urteil; nichts ist bekannt.

Aus der Mitte des 15. Jahrhunderts sind Hinweise zu Verfolgungen von angeb-
lichen Zauberern und Hexen im Gebiet des heutigen Kantons Schaffhausen tiber-
liefert: Zwischen 1440 und 1450 muss es im Klettgau zu Zauberei- oder Hexen-
verfolgungen gekommen sein. Dies geht aus um 1480 gemachten Zeugenaussagen
hervor, welche anldsslich des Prozesses zwischen dem Bischof von Konstanz und
den Grafen von Sulz um die Hochgerichtsbarkeit aufgenommen wurden. Histo-
rischer Hintergrund waren die territorialpolitischen Bemiihungen der Grafen von
Sulz, aus ihren im Klettgau verstreuten Rechten einen Flidchenstaat zu schaffen,
wobei den Grafen vor allem die Bischofe von Konstanz im Wege standen, welche
hier iiber umfangreichen Territorialbesitz verfiigten. Die Auseinandersetzungen

61 Allgemein zur Quellenproblematik von Gestindnissen iiberregional agierender Delinquenten im
Spitmittelalter: Oliver Landolt, Delinquenz und Mobilitdt im Spétmittelalter. Beispiele aus
Schaffhauser und Ziircher Justizakten, in: Hans-Jorg Gilomen, Anne-Lise Head-Konig, Anne
Radeff (Hg.), Migration in die Stddte. Ausschluss — Assimilierung — Integration — Multikulturalitit.
Migrations vers les villes. Exclusion — assimilation — intégration — multiculturalité, Ziirich 2000,
S. 77-92 (Schweizerische Gesellschaft fiir Wirtschafts- und Sozialgeschichte, Bd. 16).

62 Abgedruckt in Hansen (wie Anm. 6), S. 555. Ausfiihrlichere Edition des Gestidndnisses der Else
von Meersburg in Hoffmann-Krayer, Luzerner Akten zum Hexen- und Zauberwesen, in: Schwei-
zerisches Archiv fiir Volkskunde, 3/1899, S. 22-40, 81-122, 189-224, 291-329, hier S. 28.

63 Zur Person der Frauenwirtin Els von Mellingen erscheint demnéchst eine Studie des Autors in
der Reihe der Ziircher Taschenbiicher.

174



zwischen den beiden Kontrahenten begannen 1445 und endeten erst 1497. Im
Verlaufe der Auseinandersetzungen wurden von den beiden Parteien Zeugen be-
fragt, welche dariiber Auskunft geben mussten, wer die Hochgerichtsbarkeit, also
das Recht iiber Leben und Tod zu entscheiden, in diesem Gebiet in der Vergangen-
heit ausgeiibt hatte. Wihrend der Bischof von Konstanz iiber 200 Kundschaften
von Zeugen aufnehmen liess, boten die Grafen von Sulz insgesamt 54 Zeugen
auf.** Neben anderen Hochgerichtsfillen wird in den Zeugenaussagen auch ein
Hexereifall erwihnt. So nennen verschiedene Zeugen, dass im Namen der Mutter
der Grafen von Sulz eine Frau beim Schmerlat («Schmerleib») in der Nihe des
Stadtchens Neunkirch durch sulzische Amtleute gefangen und gefesselt auf einem
Karren nach Balm, dem Sitz der Grafen von Sulz, gefiihrt worden war. Nachdem
die Frau gestanden hatte, dass sie eine Hexe sei, wurde sie in (Ober)-Lauchringen
(die Quelle nennt nur Lauchringen) schliesslich verbrannt. Die meisten der zu
diesem Ereignis befragten Zeugen gaben dabei zu Protokoll, dass dieses Ereignis
zirka 40 Jahre friiher geschehen sei, also um die Mitte des 15. Jahrhunderts.* Was
fiir Hexereien die Frau begangen haben soll, fiir die sie mit dem Feuertod bestraft
worden war, geht aus den Aussagen der einzelnen Zeugen nicht hervor. Interessant
ist aber die Aussage des 60-jihrigen Hanns Brunnenstein von Balm, wohnhaft zu
Wilchingen, der laut eigenem Zeugnis «ein fryger landrichter in der grafschafft im
Klegkdw» war: Nicht nur war er bei der Gefangennahme der Hexe beim Schmerlat
dabei, sondern er band sie eigenhédndig nach ihrer Festnahme mit einer Kette am
Karren fest, der sie nach Balm fiihren sollte. Aus Rache solle ihn die Hexe krank
gemacht haben, sodass er ein ganzes Jahr und 16 Wochen im Bett habe liegen
miissen. Der 60-jdhrige Fritschi Kifl nahm sogar als Richter bei diesem Hexenprozess
teil, withrend der 80-jdhrige Hans von Rot zu Protokoll gab, dass er dabei und «hab
das helffen tiin», also ebenfalls an der Hexenverfolgung und am Prozess beteiligt
gewesen sei. Der 70-jéhrige Clewy Meyer von Eggingen wusste sogar zu berich-
ten, auf wessen Anzeige hin die Gefangennahme der als Hexe verdichtigten Frau
erfolgte: Es soll Henny Stockly von Gechtlingen (Géchlingen) gewesen sein.
Albrecht Morler, der Vogt zu Rheinau, berichtete, dass ein Pfriindner des Klosters
Rheinau mit Namen Claus Hal3 wiisste, dass im Namen der Grafen von Sulz auch
ein Hirte zu Oberhallau verbrannt worden war. Uber das Delikt, welches dieser
Hirte begangen haben soll, ist allerdings nichts bekannt. Es konnte sich eventuell
um Sodomie, also um Unzucht mit Tieren, oder vielleicht auch um den Umgang
mit gleichgeschlechtlichen Partnern, also um Homosexualitit, gehandelt haben,

64 Karl Schib, Die Entstehung der Landgrafschaft Klettgau und ihre Spiegelung in den Kundschaf-
ten, in: Aus Verfassungs- und Landesgeschichte. Festschrift fiir Theodor Mayer, Bd. II, 1955,
S. 149-160; A. Peter, Die Landgrafschaft, in: Der Klettgau, hg. v. Franz Schmidt, Bretten 1971,
S. 101-110. Die folgenden Quellenbelege basieren auf den Angaben der Zeugeneinvernahmen
in Staatsarchiv Schaffhausen, Herrschaft (Akten und Urkunden betr. Landgratschaft Sulz),
AA 9, la.

65 Einzelne der Befragten gaben an, dass diese Ereignisse vor 30 oder mehr Jahren geschehen
seien.

175



was als genauso ketzerisch wie das Delikt der Hexerei betrachtet wurde.®® Deshalb
erlitten Personen, welche sodomitische Vergehen veriibt haben sollen, genauso
den Feuertod wie iiberfiihrte Ketzer oder gestindige Hexen.®” Auffallend an den
Zeugenaussagen ist, wie viele der befragten Personen zu Protokoll gaben, dass
ihnen der Hexenfall bekannt sei. Viele der élteren Personen hatten die Verbren-
nung der Hexe mit eigenen Augen gesehen; viele gaben auch an, dass sie es zwar
nicht selber gesehen hitten, aber entweder von ihren Eltern (speziell im Falle von
jiingeren Zeugen), anderen Verwandten, Bekannten oder Nachbarn erfahren hét-
ten. Einige gaben auch an, dass der Fall des Hexenbrandes allgemein «land-
kundig» sei.

Die Opfer der spitmittelalterlichen Hexenverfolgungen:
Margreth Stocklin als Beispiel

Die Opfer der spitmittelalterlichen Hexenverfolgungen wurden von den bisheri-
gen Ausfithrungen nur am Rande beriihrt, wobei dies vor allem mit der zum Teil
diirftigen Quellenlage zu tun hat: Vielfach sind Hexenverfolgungen und Hexen-
prozesse nur in kurzen Eintrdgen in Ratsmanualen und Ratsprotokollen iiberliefert,
oder es finden sich in Stadtrechnungen verzeichnete Ausgaben, welche fiir die
Untersuchungshaft, das Verhor und die Hinrichtung von vermeintlichen Hexen
getitigt worden waren; hdufig werden in diesen Eintrdgen nicht einmal die Namen
der hingerichteten Personen verzeichnet. Im Allgemeinen geben diese sehr knapp
gehaltenen Quelleneintridge nur geringe Informationen iiber die Verfolgungen her;
die sozialen Hintergriinde und menschlichen Schicksale lassen sich aus diesen
wenigen Angaben kaum rekonstruieren. Sehr ergiebige Quellen sind hingegen die
in einzelnen Fillen tiberlieferten Verhorprotokolle gestindiger Hexer und Hexen:
In mehr oder weniger ausfiihrlicher Form werden hier die einzelnen Tatbestinde
der gestdndigen Person notiert; bisweilen sind sogar auch noch Zeugenverhore
tiberliefert. Zur Ermittlung sozialgeschichtlicher Hintergriinde reicht allerdings
auch diese Quellengattung nicht aus, denn aus diesen Quellen lassen sich kaum

66 Den Eidgenossen wurde im Spitmittelalter ganz allgemein die «bestialitas» resp. Zoophilie, der
Sexualverkehr mit Tieren, vorgeworfen: Elisabeth Wechsler, Ehre und Politik. Ein Beitrag zur
Erfassung politischer Verhaltensweisen in der Eidgenossenschaft (1440-1500) unter historisch-
anthropologischen Aspekten, Ziirich 1991, S. 173-176; Helmut Maurer, Schweizer und Schwa-
ben. Thre Begegnung und ihr Auseinanderleben am Bodensee im Spitmittelalter, 2. erw. Aufl.,
Konstanz 1991, passim.

67 Allgemein zur Homosexualitit im Mittelalter und zu deren Gleichsetzung mit Ketzertum:
Brigitte Spreitzer, Die stumme Siinde. Homosexualitit im Mittelalter, Goppingen 1988 (Goppinger
Arbeiten zur Germanistik, Nr. 498); John Boswell, Christianity, Social Tolerance, and Ho-
mosexuality. Gay People in Western Europe from the Beginning of the Christian Era to the
Fourteenth Century, Chicago, London 1980. Boswell macht besonders darauf aufmerksam, dass
die Intoleranz gegeniiber Homosexuellen speziell im Spétmittelalter zunahm (ebd., S. 269 ff.).

176



mehr als allgemeine Hexenstereotypen herausfiltern und machen daher alle He-
xenprozesse gleichformig. Man muss aber davon ausgehen, dass «Hexenprozesse
immer eine individuell zu analysierende Ausgangslage besassen»,”® die — wenn die
Quellenlage es zuldsst — einer ndheren Untersuchung unterzogen werden muss.
Vor allem die Vernetzung verschiedenen Quellenmaterials vermag hier zu neuen
Erkenntnissen zu fiihren. Gerade der in den letzten Jahren vorangetriebene Ansatz
der sozial- beziehungsweise mikrogeschichtlichen Analyse einzelner Hexenpro-
zesse vermochte das von der traditionellen Forschung postulierte Bild der so ge-
nannt «typischen» Hexe aufzubrechen und zeigte auf, dass die der Hexerei be-
schuldigten Personen keineswegs immer den Unterschichten angehorten, sondern
sich bisweilen auch sozial besser Gestellte in Hexenprozesse verstrickt sahen. Wie
verschiedene Untersuchungen gezeigt haben, lassen Hexenprozesse jahrelang schwe-
lende Konflikte innerhalb dorflicher und stddtischer Gemeinschaften plotzlich
zum Eklat kommen, und nicht selten handelte es sich um Nachbarschaftskonflikte,
in welchen Hexenprozesse instrumentalisiert wurden. Verschiedentlich lassen sich
auch innerfamilidre Hintergriinde ermitteln. Dies zeigt im Besonderen der aus dem
Jahre 1482 stammende Fall der zum Feuertod verurteilten Margreth Stocklin aus
Schaffhausen. Von besonderem Interesse ist dabei, dass hier auf mikrogeschicht-
licher Ebene die sozialen Hintergriinde der Ereignisse rekonstruiert und auf diese
Weise die nidheren sozialen Umsténde fiir die Verfolgung und Verurteilung ermit-
telt werden konnen. Margreth Stocklin war die Ehefrau des Clewi Stocklin, der als
Angehdriger der Rebleutenzunft im Grossen Rat der Stadt Schaffhausen sass.”
1467 sass Stocklin auch im Gericht.” Die Stocklins verfiigten also innerhalb der
Stadt iiber einen gewissen gesellschaftlichen Einfluss. Aus den iiberlieferten
Quellen geht hervor, dass die Familie aus mindestens fiinf Mitgliedern bestand:
den beiden Elternteilen, zwei Sohnen und einer Tochter.”! Wihrend der Name des
einen Sohnes Hans war, ist der Name des anderen nicht iiberliefert; die Tochter
hiess wie die Mutter Gret. Die erhaltenen Steuerbiicher zeigen auf, dass die
Familie zwar nicht zu den wohlhabenden Familien der Stadt gehorte, aber immer-
hin der unteren Mittelschicht zugezihlt werden konnte. Die Familie verfiigte iiber
Haus- wie auch iliber Grundbesitz: 1468 verkauften die auf der Steig ausserhalb
der Stadtmauern wohnhaften Stocklins zwei Weingirten, welche sie im Erblehens-

68 Blauert, Hexenverfolgung (wie Anm. 5), S. 21.

69 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 1, S. 4, 81 und 139*. Zur Biografie des Clewi Stocklin ist
Folgendes anzumerken: Sein Vater diirfte vermutlich der auf der Steig wohnhafte Clewi Sttcklin
gewesen sein, welcher als «rebman burger ze Schathusen» in einer Urkunde von 1426 erwihnt
wird; dessen Ehefrau Anna wird ebendort erwihnt (Staatsarchiv Schaffhausen, Urk. 1752).
Clewi Stocklin «der jung», wohnhaft auf der Steig, wahrscheinlich unser Clewi, wird erstmals
1431 erwiihnt (Staatsarchiv Schaffhausen, Urk. 1845). 1448 wird Clewi Stocklin «ab Staig» mit
mehreren anderen seiner Zunftgenossen der Rebleutenzunft erwiihnt (Staatsarchiv Schaffhau-
sen, Urk. 2197).

70 Staatsarchiv Schatfhausen, RP 1, S. 5.

71 Staatsarchiv Schafthausen, RP 1, S. 71 und 90; RP 2, S. 89%.

177



recht bebaut hatten.”” Am 20. Juni 1468 wurde das Grossratsmitglied Clewi
Stocklin zu einer Busse von 10 Pfund Heller verurteilt, weil er an seinem Wohnort
auf der Steig, wohl im Zusammenhang mit dem Ausbruch des Waldshuterkriegs,
einen kleinen Aufruhr verursacht hatte.”” 1469 wechselten Clewi und Margreth
Stocklin ithren Wohnsitz: Fiir 55 Pfund kauften sie Haus, Hof und Hofstatt der
Ursul Schichmacherin in der Neustadt.” Um 1470 muss das Familienoberhaupt,
Clew1 Stocklin, gestorben sein, denn die Ehefrau Margreth Stocklin wird in einem
aus dem Jahre 1470 stammenden Dokument als Witwe bezeichnet.” Im Gegensatz
zu ihrem Ehemann taucht Margreth Stocklin viel seltener in den iiberlieferten
Quellen auf, was ein deutliches Zeichen fiir die gesellschaftliche Stellung der Frauen
in dieser Zeit ist.”® 1478 iiberschrieb die Witwe Stdcklin ihrer Tochter Greth und
deren Ehemann Jacob Stapffer ihr Haus; Tochter und Ehemann garantierten der
Mutter im Gegenzug Wohnrecht und Unterhalt auf Lebenszeit, wobei die Mutter
sich vorbehielt, diese Verfiigung jederzeit dndern zu kénnen.” Im spitmittelalter-
lichen Schaffhausen war der Abschluss solcher Leibdingvertrige allgemein iib-
lich; auf diese Weise sicherten sich iltere Personen ihren Lebensabend ab. Mit
dem Leibdingvertrag diirfte Margreth Stocklin aber ihr Todesurteil unterschrieben
haben; denn nur wenige Jahre nach dem Abschluss dieses Vertrages, im Jahre
1482, starb sie vermutlich auf Anklage ihrer eigenen Tochter und ihres Schwieger-
sohnes den Feuertod auf dem Scheiterhaufen. Indizien hierzu finden sich aus dem
iberlieferten Gestdandnisprotokoll von 1482: Vor den Verhorrichtern gestand sie,
dass «si sich dem tiifel ergeben» und «mit des hilff und gespunst, viel argw[on]
und iibels getrieben» habe. Im Besonderen habe sie ihre Tochter gelihmt und auch
wieder geheilt; ebenso soll sie Wetterzaubereien, Hagel und Frost, «mit hilff des
bosen gaist» verursacht haben; daneben soll sie auch Vieh verhext haben.” Noch

72 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 1, S. 12* und 16%*.

73 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 1, S. 90: «Clewi Stogkli Vischer ist gestrauft von des wegen das
er solich vorgemelt uffrir ane der Staige gemacht haut ane wissen und erloben ains r[ats] oder
zunftmaisters, sondern uff horisag umb X lib hir [...].» Zur Unterscheidung von anderen in
Schaffhausen wohnhaften Familien mit Namen Stocklin, wird unsere Familie Stocklin in den
Quellen hiufig mit dem Zusatz «Vischer» bezeichnet (siehe z. B. Staatsarchiv Schaffhausen,
RP 1, S. 81, 139).

74 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 1, S. 49%,

75 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 1, S. 53%,

76 Zur Stellung der Frau im Spitmittelalter und in der Frithen Neuzeit ist eine beinahe uniibersicht-
liche Flut von Darstellungen seit den 1980er-Jahren entstanden: Peter Ketsch, Annette Kuhn
(Hg.), Frauen im Mittelalter, 2 Bénde, Diisseldorf 1983/84; Edith Ennen, Frauen im Mittelalter,
Miinchen 1984; Erika Uitz, Die Frau in der mittelalterlichen Stadt, Freiburg i. Br., Basel, Wien
1992: Heide Wunder, «Er ist die Sonn’, sie ist der Mond». Frauen in der Frithen Neuzeit,
Miinchen 1992; Margaret L. King, Frauen in der Renaissance, Miinchen 1993; Olwen Hufton,
Frauenleben. Eine europidische Geschichte 1500-1800, Frankfurt a. M. 2002. Eine Uberblicks-
darstellung zur Geschichte der Frauen in der Schweiz fehlt bis anhin, wie im Ubrigen auch eine
solche der Ménner bisher nicht erschienen ist.

77 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 2, S. 89*,

78 Staatsarchiv Schaffhausen, Urk. 5553.

178



aufschlussreicher ist ein erhaltenes Beiblatt zu diesem Gestdndnis, welches in
fliichtiger Schrift ausfiihrlichere Angaben zu diesem Fall dokumentiert; vermut-
lich stellt dieses Beiblatt das unmittelbar beim Verhor aufgeschriebene Gestiandnis
der Frau dar. Hier erfahren wir, dass sich Margreth bereits acht Jahre friiher, also
um das Jahr 1474, mit dem Teufel verbunden habe, wobei sich dieser gegeniiber
der Frau bezeichnenderweise als «Lésterli» ausgegeben haben solle. Weiter gab
sie zu Protokoll, dass der Teufel «Lésterli» in der Nacht zu ihr gekommen sei,
nachdem ihre Tochter und ihr Schwiegersohn ihr ihren Besitz weggenommen
hatten. Listerli soll sie darauthin gefragt haben, ob er, um sie zu riichen, ihren
Schwiegersohn toten solle, worauf Margreth dies aber verneinte. Daraufhin soll
der Teufel sie die Fihigkeit gelehrt haben, mittels Schadenszaubers Menschen zu
lahmen und auch wieder zu heilen, was sie dann an ihrer Tochter — wie bereits
erwihnt — auch ausprobiert haben soll.” Wie aus den Ratsprotokollen hervor-
geht, waren mit der Untersuchung des Falles in offiziellem stddtischem Auftrag
Rudger Imthurn, Heinrich Schalgk und Uli Schmid betraut.*® Mit der direkten
Untersuchung wie auch der Vollstreckung des Urteils wurde der Henker von Zii-
rich betraut.®'

Hinweise iiber eine Verteidigung der Margreth Stocklin gegeniiber diesen Vor-
wiirfen gibt es nicht. Am 23. Juli 1482 wurde sie dem Nachrichter tibergeben, der
sie laut dem Urteilspruch «zuo sinen handen nemen und sy binden und versorgen
und sy ul} fiiren» solle an die Gerichtsstitte, wo er sie «alda mit dem fiir zuo ir
richten und si zuo bulfer verbrenn[en]» solle.** Laut den in den Stadtrechnungen
tiberlieferten Ausgaben ist dieses Urteil auf diese Weise auch vollzogen worden:
Wihrend der Henker von Ziirich fiir die Verbrennung als Lohn rund 6 Gulden
erhielt, wurde ein gewisser Scheller mit 2 Schilling «von ir eschan ze v[er]graben»
abgespeist.* Unklar ist die Rolle eines «briider Hain[rich] Hengsten», welcher
ebenfalls in den Fall involviert war und 2 Gulden als Lohn fiir seine Bemiihungen
erhielt.** Aber nicht nur auf der Ausgabenseite taucht der Name der Stocklin auf,

79 Staatsarchiv Schaffhausen, Urk. 5553.

80 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 2, S. 375. Gemiss der seit dem Ende des 15. Jahrhunderts
regelmiissig verzeichneten Rubrik «ordnung zii den gevangnen» innerhalb der Ratsprotokolle
wurden jeweils die einzelnen Angehorigen des Blutgerichts in einem bestimmten Turnus zur
Ubersicht iiber die in Untersuchungshaft im Gefingnis einsitzenden Gefangenen aufgeboten.
Sehr wahrscheinlich waren diese Personen jeweils bei den Verhoren anwesend, welche nicht
selten unter der Anwendung von Folter erzwungen wurden. Rudger Imthurn (Herrengesell-
schaft), Heinrich Schalgk (Schmiedenzuntt) und Uli Schmid (Gerberzunft) waren Mitglieder des
Kleinen Rates (ebd., S. 335 f.).

81 Stadtarchiv Schaffhausen, AIl 05.01, Bd. 142, S. 125.

82 Staatsarchiv Schaffhausen, Urk. 5553.

83 Stadtarchiv Schaffhausen, AIT 05.01, Bd. 142, S. 125. Schaffhausen verfiigte in dieser Zeit iiber
keinen eigenen Henker, sondern nahm im 15. Jahrhundert entweder die Dienste des Henkers von
Konstanz oder von Ziirich in Anspruch (Landolt [wie Anm. 37], S. 297-301).

84 Stadtarchiv Schaffhausen, AIl 05.01, Bd. 142, S. 125. Eine nidhere Identifikation aus den
Schatfhauser Quellen ist nicht moglich. Ein Mann namens Hengst wird im beriihmt-bertichtigten

179



auch auf der Einnahmenseite erscheint ihr Name: Denn gewohnlich zog die Stadt
von hingerichteten Delinquenten ihren Besitz oder zumindest einen Teil desselben
zu Gunsten der Stadtkasse ein.” Die Schaffhauser Stadtrechner konnten jeden-
falls 15 Pfund 1 Schilling und 10 Heller als Einnahme «von der Stoeklinan gutt»
verbuchen.*

Dieser Hexenprozess, der in Schaffhausen stattfand, darf keineswegs isoliert be-
trachtet werden; denn das Gebiet der Eidgenossenschaft wie auch des siiddeut-
schen Raumes erlebte in der ersten Hélfte der 1480er-Jahre eine bisher nie zuvor
erreichte Welle von Hexenverfolgungen. In der Forschung wurden diese Jahre
sogar schon als eigentlicher Hohepunkt der Hexenprozesse im 15. Jahrhundert
bezeichnet.*’” Einerseits l4sst sich dies mit der Ernennung des Dominikaners Hein-
rich Kramer (Institoris) zum Inquisitor Oberdeutschlands im Jahre 1478 erkléren.
In dieser Amtsfunktion fithrte Kramer in den Ditzesen Basel, Strassburg, Kon-
stanz und Brixen systematisch-flichendeckende Hexenverfolgungen durch. Nach
eigenen Angaben liess er im Bistum Konstanz, zu welchem massgebliche Teile der
damaligen Eidgenossenschaft gehorten, rund 48 Personen vorwiegend weiblichen
Geschlechtes als Hexen zum Feuertod auf dem Scheiterhaufen verurteilen.*® An-

Malleus Maleficarum des Heinrich Institoris erwihnt, welcher als Heiler von Verhexten auftrat
und gemiss dem Bericht von Institoris einen Zulauf hatte dhnlich wie die Wallfahrtsstiitten in
Aachen oder Einsiedeln (Heinrich Kramer [Institoris], Der Hexenhammer. Malleus Maleficarum.
Neu aus dem Lateinischen iibertragen v. Wolfgang Behringer, Giinter Jerouschek und Werner
Tschacher, hg. und eingel. v. Giinter Jerouschek und Wolfgang Behringer, 3. rev. Aufl., Miin-
chen 2003, S. 521 f.). Ob der in den Schaffhauser Stadtrechnungen erwihnte Heinrich Hengst
mit dem im Malleus Maleficarum genannten Hengst identisch ist, entzieht sich unseren Kennt-
nissen und miisste mittels genauerer Forschungen niher erkundet werden. Jedenfalls muss die
im Malleus Maleficarum genannte Ortschaft «Eningen», in welcher der genannte Hengst beson-
ders tiitig gewesen sein soll, niher untersucht werden, gibt es im stiddeutschen Raum doch
verschiedene Ortschaften mit gleichem oder dhnlichem Namen und an unterschiedlichen
geografischen Standorten. Zudem muss davon ausgegangen werden, dass aus den Formulierun-
gen von Institoris nicht eindeutig hervorgeht, ob der genannte Hengst in «Eningen» auch tat-
sdchlich anséssig gewesen war oder in mobiler Weise — wie so viele Berufsspezialisten in dieser
Zeit — seine Dienste anbot.

85 Landolt (wie Anm. 37), S. 231 f.

86 Stadtarchiv Schaffhausen, AIl 05.01, Bd. 140, S. 3.

87 Blauert, Frithe Hexenverfolgungen (wie Anm. 6), S. 75; Sonke Lorenz, Hexen und Hexenpro-
zesse im deutschen Stidwesten — eine Einfiihrung, in: Andreas Schmauder (Hg.), Frithe Hexen-
verfolgung in Ravensburg und am Bodensee, Konstanz 2001, S. 7-28, hier S. 12-15 (Historische
Stadt Ravensburg, Bd. 2).

88 Zur Titigkeit Heinrich Kramers bzw. Institoris: Karl Otto Miiller, Heinrich Institoris, der
Verfasser des Hexenhammers und seine Tétigkeit als Hexeninquisitor in Ravensburg im Herbst
1484, in: Wiirttembergische Vierteljahrshefte fiir Landesgeschichte, N. F. 19, 1910, S. 397-417;
Wolfgang Behringer, Heinrich Kramers «Hexenhammer»: Text und Kontext, in: Schmauder
(wie Anm. 87), S. 83-14; Sonke Lorenz, Der Inquisitor Heinrich Institoris und der Johanniter-
Komtur Rudolf von Baden: zwei Hexenjdger am Oberrhein, in: Spitmittelalter am Oberrhein.
Grosse Landesausstellung Baden-Wiirttemberg 29. September 2001-3. Februar 2002. Teil 2:
Alltag, Handwerk und Handel 1350-1525, Aufsatzband, hg. v. Sénke Lorenz und Thomas Zotz,
Stuttgart 2001, S. 593-596.

180



dererseits gelten die beginnenden 1480er-Jahre als klimatisch dusserst schlecht mit
grossen Ernteausféllen, welche besonders im schweizerisch-siiddeutschen Raum
massive wirtschaftliche und soziale Auswirkungen hatten: Teuerungen, Hungers-
not und Seuchen waren die Folgen.*” Der Zusammenhang von Hexenverfolgungen
und allgemeinen Krisenjahren mit Seuchen, Missernten und Teuerungen wurde
nicht nur fiir die grossen Hexenprozesse in weiten Teilen Mitteleuropas im spéten
16. und 17. Jahrhundert nachgewiesen,” sondern gilt auch fiir das 15. und das
frithe 16. Jahrhundert. Wetterzauber wurde dabei als ein besonders schwerwiegen-
des Schadenszaubereidelikt betrachtet; denn im Gegensatz zu anderen Schadens-
zaubereien, wie beispielsweise dem Liebeszauber, wurde nicht ein einzelnes In-
dividuum geschidigt, sondern die ganze Gemeinschaft bedroht.”’ Brachen Kata-
strophen wie Seuchen oder verheerende Unwetter iiber die Umgebung herein,
welche sich der einfache Mann nicht erklidren konnte, suchte die Bevolkerung
schon bald nach Schuldigen und Siindenbdcken, die fiir dieses Ungliick verantwort-
lich gemacht werden konnten.

Das Jahr 1482 stellt einen eigentlichen Hohepunkt der Hexenjagd innerhalb des
Gebietes der Eidgenossenschaft dar, in welchem besonders viele Hexenprozesse in
den verschiedensten Regionen durchgefiihrt wurden: Neben Schaffhausen fanden
Untersuchungen gegen vermeintliche Hexen in Luzern,”” Bern,” Appenzell,”* in
der Diozese Lausanne,” in Murten,”® Solothurn?” und Liestal® statt, und es
wurden einzelne Personen wegen dieses Deliktes auch hingerichtet oder auf ewig
aus dem Gebiet der Eidgenossenschaft verbannt. Am 20. Mai 1482 beschiftigte

89 Horst Buszello, «Wohlfeile» und «Teuerung» am Oberrhein 1340-1525 im Spiegel zeitgenos-
sischer erzdhlender Quellen, in: Peter Blickle (Hg.), Bauer, Reich und Reformation. Festschrift
fiir Giinther Franz zum 80. Geburtstag am 23. Mai 1982, Stuttgart 1982, S. 18-124. Auch in
Schaffhausen lassen sich die direkten Auswirkungen der klimatisch negativen Jahre anhand des
so genannten «Martinischlags» feststellen, mit welchem der Schaffhauser Rat alljdhrlich um
Martini (11. November) Richtpreise fiir den Weinpreis veranschlagte (W. Wildberger, Schaff-
hauser Martinischlag, Schaffhausen 1896; Karl Schib, Geschichte der Stadt und Landschaft
Schaffhausen, Schaffhausen 1972, S. 355).

90 Wolfgang Behringer, Weather, Hunger and Fear: Origins of the European Witch-Hunts in
Climate, Society and Mentality, in: German History, 13/1/1995, S. 1-27.

91 Charles Zika, Magie — Zauberei — Hexerei. Bildmedien und kultureller Wandel, in: Bernhard Jus-
sen, Craig Koslofsky (Hg.), Kulturelle Reformation. Sinnformationen im Umbruch 1400-1600,
Gottingen 1999, S. 317-386, hier S. 346 (Veroffentlichungen des Max-Planck-Instituts fiir
Geschichte 145).

92 Hoffmann-Krayer (wie Anm. 62), S. 24 (Nr. 6, 7), S. 40 (Nr. 14a), S. 86 (Nr. 17), S. 87 (Nr. 18).

93 G. Tobler, Zum Hexenwesen in Bern, in: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde, 4/1900,
S.236-238, hier S. 237 f.

94 Emil Schiess, Die Hexenprozesse und das Gerichtswesen im Lande Appenzell im 15.-17. Jahr-
hundert, Trogen 1919, S. 94 £.

95 Maxime Reymond, La sorcellerie au pays de Vaud au XVe siecle, in: Schweizerisches Archiv
fiir Volkskunde 12, 1908, S. 1-14, hier S. 4.

96 Die Berner-Chronik des Valerius Anshelm, Bd. 1, Bern 1884, S. 224,

97 Hoffmann-Krayer (wie Anm. 62), S. 86 (Nr. 17).

98 Hansen (wie Anm. 6), S. 429,

181



sich sogar die eidgendssische Tagsatzung in Luzern mit der angeblichen «Hexen-
plage»: Der Luzerner Rat hatte verschiedene Hexenprozesse durchfiihren und auch
einzelne Personen als angebliche Hexen verbrennen lassen; wie aus den Gestind-
nissen dieser Personen hervorging, sollen diese vor allem Unwetter fabriziert ha-
ben. Ausserdem gestanden sie weiter, dass noch viele «als betler und niderlen-
der» sich ausgebende Hexen im Lande herumgingen. Aus diesem Grunde sollte
die Tagsatzung auf Anraten der Luzerner Gesandten Massnahmen ergreifen.
Ausserdem wurden Beten und Wetterlduten als besonders wirksame Mittel an-
gesehen, um Gott um Gnade zu bitten.” Die Reaktion der einzelnen Orte auf den
Beschluss der Luzerner Tagsatzung ist noch nicht néher untersucht. Immerhin lésst
sich eine gewisse Korrespondenztitigkeit zwischen den einzelnen Orten fest-
stellen: So schrieben etwa die Solothurner Rite an die Luzerner, dass sie eine ge-
wisse Margret von Niiremberg gefangen genommen hitten; diese habe angeblich
mit einer in Luzern verbrannten Hexe in Beziehung gestanden.'” Inwiefern Kom-
munikationswege zwischen den einzelnen Herrschaftstrigern eine Rolle bei den
spatmittelalterlichen und friihneuzeitlichen Hexenverfolgungen gespielt haben,
wie sich dies etwa bei den Judenverfolgungen Mitte des 14. Jahrhunderts im
Vorfeld des schwarzen Todes nachweisen lisst, ist noch wenig erforscht.'”"

Wie daran geglaubt wurde, dass Hexen und Didmonen fiir Unwetter verantwortlich
seien, so griff auch die Kirche auf magisch-abergldubische Vorstellungen zurtick,
indem man meinte, dass mit dem Léuten von Kirchenglocken ein nahendes Unwet-
ter bekdmpft werden konne. Dieser Brauch, der in katholischen Gegenden der
Schweiz, wie beispielsweise in der Gemeinde Schwyz, noch heute geiibt wird,'"
beruht auf der in der Antike aufkommenden Vorstellung, dass durch das Aufein-
anderschlagen von Metallen beziehungsweise durch das Lauten von Glocken Un-
wetter gebannt werden konnten. Ahnlich wie auch andere Stidte kannte Schaff-
hausen ebenfalls das Amt eines Wetterlduters, welcher jeweils gegen nahende Un-
wetter die Kirchenglocken zu lduten hatte; wie aus den erhaltenen Stadtrechnun-
gen hervorgeht, wurde der Wetterlduter aus der Stadtkasse besoldet. Die Unwetter
und Blitze brechende Kraft der Kirchenglocken wurde im Ubrigen in Inschriften
auf Glocken verewigt, wie beispielsweise im Motto der so genannten Schiller-
glocke, welche im Auftrage des Abtes des Klosters Allerheiligen Konrad Detti-
kofer im Jahre 1486 durch Ludwig Peiger von Basel gegossen wurde: «+ vivos
voco mortvos plango fvlgvra frango + miserere domine popvlo qvem redimisti
sangvine tvo anno domini m ccec Ixxxvi.»'® Auch fiir die Pfarrkirche St. Johann

99 Die Eidgendssischen Abschiede aus dem Zeitraume von 1478 bis 1499, bearb. v. Anton Philipp

Segesser, Bd. 3/, Ziirich 1858, Nr. 143d, S. 120; Anshelm (wie Anm. 96), S. 224.

100 Hoffmann-Krayer (wie Anm. 62), S. 86 (Nr. 17).

101 Graus (wie Anm. 7), S. 299 ff.

102 Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz, 3. Aufl., Ziirich, Schwibisch Hall 1984, S. 226.

103 Reinhard Frauenfelder, Die Kunstdenkmiler des Kantons Schaffhausen, Bd. 1: Die Stadt Schaff-
hausen, Basel 1951, S. 87 f. Bekanntlich verwendete Friedrich Schiller dieses Motto in seinem
«Lied von der Glocke».

182



wurde auf Beschluss des Rates 1496 eine spezielle Glocke gegossen, welche die
stddtische Gemeinschaft vor Unwettern beschiitzen sollte: «+ O + rex + glorie +
Xpe + veni + nobis + cum + pace + a fulgure + et + tempestate + libera + nos +
dux».'"™ Zur Verstirkung der Wirkung des Wetterldutens wurde durch Ratsbeschluss
im Jahre 1492 festgesetzt, dass wihrend des Wetterldutens keine Spiele wie auch
keine Tanzbelustigungen erlaubt sein sollen.'” Die Reformatoren des 16. Jahrhun-
derts lehnten diesen Aberglauben ab und versuchten das Wetterlduten abzustel-
len, wobe1 sie sich aber gegen verschiedene Widerstidnde vor allem seitens der
Bevolkerung durchzusetzen hatten.' In sehr deutlicher Weise zeigt sich die
Ablehnung dieses Rituals in den in nachreformatorischer Zeit gegossenen Glo-
cken, auf welchen als eigentliches Gegenmotto die Machtlosigkeit der Glocke
gegen Blitze hervorgehoben wurde, wie beispielsweise in der fiir das Miinster
1604 gegossenen Halbe- oder Taufglocke: «ZELO FVSA BONO CAMPANIS
CONSONO PRISCIS LVX POSTQVAM TENEBRAS EXVPERASSET ATRAS/
FVLGVRA NON FRANGO NEC PLANGO MORTE PEREMPTOS AES EGO
VIVENTES AD PIA SACRA VOCANS.»'"

Auch die Rolle der ansédssigen Bevolkerung bei der Initiierung von Hexenverfol-
gungen darf nicht unterschétzt werden, denn nicht selten versuchte diese gegen
den Widerstand ihrer Obrigkeiten Hexenprozesse zu erzwingen. Ein deutliches
Dokument hierfiir hat sich aus Schafthausen aus dem Jahre 1481 erhalten: Damals
wurde ein gewisser Heinrich Thorer mit der hohen Busse von 80 Pfund Schaff-
hauser Wihrung gestraft, weil er sich dem Verbot des Rats, {iber die «unhold» zu
sprechen, widersetzt hatte.!”® Dabei war der Schaffhauser Rat noch human: Der
Ziircher Rat liess in diesen Jahren den aus Konstanz stammenden Hans Thiirr
sogar zum Tode durch Ertrdnken verurteilen. Dieser hatte vor Jahren verschiedene
Personen im ziircherischen Herrschaftsgebiet als «Unholde» bezeichnet, wurde
aber der Liige tiberfiihrt und musste deswegen Urfehde schworen. Wegen Ur-
fehdebruches wurde er nun zum Tode verurteilt.'” Solche drastischen Mass-
nahmen lassen sich vor allem damit erklédren, dass Hexenverfolgungen @hnlich wie
Judenverfolgungen immer ein Element der Unruhe darstellten und eine Eigen-
dynamik entwickeln konnten, welche unter Umstéinden die Autoritit der obrigkeit-
lichen Herrschaft untergraben oder sogar iiberhaupt in Frage stellen konnte.''

104 Frauenfelder (wie Anm. 103), S. 205.

105 Im Thurn/Harder (wie Anm. 1), S. 93. 1496 verbot der Rat erneut das Spielen wihrend des
Wetterldutens (ebd., S. 98). Zum Wetterlduten in Schaffhausen: Arnold Niischeler-Usteri, Die
Inschriften und Giesser der Glocken im Kanton Schaffhausen, in: Beitrdge zur vaterldndischen
Geschichte, 4/1878, S. 51-127, hier S. 119-121.

106 Albert Hauser, Was fiir ein Leben. Schweizer Alltag vom 15. bis 18. Jahrhundert, 3. Aufl.,
Ziirich 1990, S. 127.

107 Frauenfelder (wie Anm. 103), S. 89.

108 Staatsarchiv Schaffhausen, Ratsprotokoll, Bd. 2, S. 302 (2 post Nicolai 1481).

109 Paul Schweizer, Der Hexenprozess und seine Anwendung in Ziirich, in: Ziircher Taschenbuch
auf das Jahr 1902, S. 1-63, hier S. 27 (nach Richtbuch 236, fol. 231).

110 Zum mdoglichen Unruhepotenzial von Judenverfolgungen: Landolt (wie Anm. 53), S. 182 f.

183



Auch die Rolle der Prediger und ihre Predigttitigkeit darf nicht unterschitzt
werden, denn diese bauten das Thema der Hexen und Zauberer immer wieder in
ihre Predigten mit ein und sorgten so fiir eine Verwurzelung von gelehrt-theolo-
gischen Hexenkonzepten in den Kopfen ihrer Pfarreimitgliedern. So behandelte
etwa der beriihmte, in Schaffhausen geborene und in Strassburg téitige Prediger
Johannes Geiler von Kaysersberg in seinem 1508 erstmals in Strassburg ge-
druckten Predigtzyklus «Die Emeis» das Thema der Hexen und Unholde.'"" Der
bekannte Volksprediger Thomas Murner (1475-1537) forderte den Feuertod der
Hexen, und auch der beriihmte Reformator Martin Luther war von der Existenz der
Hexensekte iiberzeugt, welche mit Stumpf und Stiel ausgerottet werden sollte.'"?
Im Gegensatz hierzu sind vom Ziircher Reformator Ulrich Zwingli keine
Ausserungen zum Hexenthema iiberliefert. Immerhin sind aber auch zu Lebzeiten
Zwinglis einzelne Hexenprozesse in der Stadt und in den ldndlichen Territorien
Ziirichs gefiihrt worden; ob und inwiefern der Reformator in diese Prozesse ein-
gebunden war, entzieht sich unserer Kenntnis.

Ende des 15. Jahrhunderts scheint die Beschimpfung, eine Hexe zu sein, relativ
gefihrlich gewesen zu sein, weshalb die als Hexe bezeichnete Person vor Gericht
diese Beschuldigung oder Beschimpfung hiufig zur Anklage brachte. Denn wenn
jemand erst einmal im Verdacht der Zauberei oder Hexerei stand, so konnte er oder
sie diese Verleumdung kaum mehr loswerden. So klagte beispielsweise 1497/98
die Frau von Cunradt HerliB die Frau von Cunradt Wagner zin gelben Horn an,
dass diese sie schon mehrere Male personlich («unnder ougen») wie auch gegen-
tiber ihren Dienstboten als «ain roten hexen» gescholten habe und ihr auch den
«ritten», also ein Fieber oder Schiittelfrost, gewiinscht habe.'" Ebenso klagte
1501/02 eine Andlin Holderlin gegen Wilhelm Kepeller, der sie beschuldigt hatte,
eine Hexe zu sein.'"*

Schlusswort und Ausblick

Die meisten der in Schaffhausen im Spétmittelalter gefiihrten Zauberer- und He-
xenprozesse beruhen auf traditionellen Schadenszaubervorstellungen; ein gelehrt-
theologisches Hexenbild, welches vor allem im westschweizerischen Raum vor-
herrschend war und auf Grund dessen Prozesse gefiihrt wurden, fehlt im Schaff-

Neuerdings zur Problematik von Unruhen und Hexenverfolgungen: Dorothee Rippmann, He-
xenverfolgungen und soziale Unrast. Der Forschungsstand zum Basler Raum (Nordwestschweiz)
im Spatmittelalter, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, 52/2002, S. 151-156.

111 Behringer (wie Anm. 13), Nr. 71, S. 113 f.

112 Ebd., Nr. 60 und 61, S. 104.

113 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,4, Vogtbuch 1493-1504, fol. 29 v. Zum «Gelben Horn»,
welches in spatmittelalterlicher Zeit ein Gasthaus war: Frauenfelder (wie Anm. 103), S. 406.

114 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,4, Vogtbuch 1493-1504, fol. 46 r.

184



hauser Raum. Bemerkenswert ist, dass in Schaffhausen wegen Zaubervorstellungen
schon sehr frith Todesurteile vollzogen wurden, wobei die Griinde hierfiir aus der
liickenhaften Quelleniiberlieferung nicht weiter erschliessbar sind. Die Ursachen,
welche dazu fiihrten, dass in und um Schaffhausen in der friihen Neuzeit im
Gegensatz zu anderen Regionen nur sehr wenige bis gar keine Verfolgungen von
Hexen stattfanden, miissten einer genaueren Untersuchung unterzogen werden.'"

Dr. Oliver Landolt
Klosterlistrasse 16, CH-6430 Schwyz SZ

115 Fiir die relativ kurzfristig entschiedene Aufnahme dieses Aufsatzes in die Reihe der Schaffhau-
ser Beitrdge zur Geschichte sei den Herren Dres. Peter Scheck und Roland E. Hofer sowie dem
Vorstand des Historischen Vereins ganz herzlich gedankt. Erste Forschungsergebnisse wurden
am 4. Dezember 2003 im Rahmen einer Veranstaltung des Historischen Vereins des Kantons
Schaffhausen einem grosseren Publikum vorgestellt.

185



. . =, = " . - - N ol i on . N
- .
. 1 . '. 1L, T N A o N - .
. N - & s & . N i - .
N . . N
- - -
.
. r . L n ' an l. "L E ..l -
. B ] I: .I.l:l B N . I. .
= = " B - - 1 =
B
- o L - B J.
. an
- I " 1 = |':
. [
. .. - L Ll
- - - ..
N -
LI . N LI B N .
-
. I. - . H - -
. N B 'R B
. N s n N . E]
L - - - B B
.. - B ’ i L . .
- N N N £ n .
. . ." . = N = " "3
. ] .
.
N - s = . .' N "N . - . S
. . [ . . E . == N
- N - &
- B F§ - I =
. .
. 1 s .
. . . . .
- (I -
. == . N
- L .
N .
. i 5
B L‘.l i -
”ll‘m 'l
- . - I . - . B - - -
i N N .
S aM de RS- LKLt - e i . . T
. . . - - B Il.q
. :.l . - - . : :!. s 1 i . am s - l-ll = E‘ 1
B + .
P - " ma - & ot :. .II N = - N
me = il N Pl 1. N
N . .
' ot -
(I 1 1> . N N : FR
- N LR . . N N s %
N N = = a " i . . N . N i s 1 A il
i . N < . :
N :‘_ B - . am * ® . ”. l!. - N I. ..I. :' - - ‘...'--F
. = . . = . = - = - - - . - = = .
- ... - B . . L B -V‘ 4 ",‘.{ L . L

'kr.'-l’a _,v|=-v|n.|.'|4 sy P Rl R Tl L q. ."*;"-E""-"r Aan =t
.-_.-m.: st eghe ' e miE !F_ﬂ 2T AL
Sl TS ..LM;—.—-L -.E.-.Er.m.uh R R
_m_-,..;_.lzl._ﬁt...ggi _ --v:.".?é...-: ."l.z.-’) :5":r' Il.l""".!' = Akt

= . . . .L;. l11 1 # "h-.ﬂ. . .'I B

ol
'.él -

=

ool s s gy p g -

R



	"Mit dem Für zuo ir richten und si zuo Bulfer verbrennen" : Zauberwahn und Hexenverfolgungen im spätmittelalterlichen Schaffhausen

