
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 78 (2004)

Artikel: "Mit dem Für zuo ir richten und si zuo Bulfer verbrennen" : Zauberwahn
und Hexenverfolgungen im spätmittelalterlichen Schaffhausen

Autor: Landolt, Oliver

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Mit dem Für zuo ir richten und si zuo Bulfer verbrennen»

Zauberwahn und Hexenverfolgungen
im spätmittelalterlichen Schaffhausen

Oliver Landolt

Das Thema der Hexerei und der Hexenverfolgung interessiert seit dem 19.
Jahrhundert die Geschichtswissenschaft. Fachhistoriker wie auch Laien beschäftigten
sich immer wieder mit dieser Thematik und forschten entweder ganz allgemein
oder in lokalem Rahmen. Auch die im Kanton Schaffhausen tätigen Historiker
waren von dieser Thematik fasziniert, wobei allerdings das bisher bekannte Schaff-
hauser Quellenmaterial verhältnismässig dürftige Hinweise gab.1 So bemerkte
denn auch der bekannte Schaffhauser Lokalhistoriker Albert Steinegger im Jahre

1934, dass sowohl die Stadt Schaffhausen wie auch deren Territorium nicht zu den
Gebieten gehörten, in welchen umfangreiche Zauberei- und Hexenprozesse
stattgefunden hätten.2 In der Folge fand dieses Forschungsergebnis Eingang in
allgemein zusammenfassende Darstellungen zur Hexenverfolgung im Gebiet der
heutigen Schweiz.3 Verstärkt wurde dieses Bild durch die Tatsache, dass aus Schaffhausen

wie auch dessen näherer Umgebung nur wenige Sagen überliefert sind, in
welchen Zauberer oder Hexen eine Rolle spielen. Namenskundlich-topografische
Überlieferangen sind ebenfalls weit gehend zu vernachlässigen.4
Obwohl also die Stadt wie auch die Landschaft um Schaffhausen keine typische

1 In der Chronik der Stadt Schaffhausen, hg. v. Eduard Im Thum und Hans Wilhelm Harder, 5

Bücher, Schaffhausen 1844, werden einzelne Hexenfälle erwähnt, wobei die Quellenangaben
allerdings nicht unproblematisch und in nicht seltenen Fällen unzuverlässig sind.

2 Albert Steinegger, Die Hexenverfolgungen im Kanton Schaffhausen, in: Schweizerisches
Archiv für Volkskunde, 33/1934, S. 204-210, hier S. 204.

3 Guido Bader, Die Hexenprozesse in der Schweiz, Affoltern a. A. 1945. Weit gehend auf Bader
beruht die Darstellung von Franz Rueb, Hexenbrände. Die Schweizergeschichte des Teufelswahns,

Zürich 1995, S. 231.
4 Reinhard Frauenfelder, Sagen und Legenden aus dem Kanton Schaffhausen, Neuaufl., Überarb.

und erg. v. Hans Ulrich Wipf, Schaffhausen 1983, S. 65-69, erwähnt in seiner Sagensammlung
nur gerade eine Sage mit dem Hexenthema («Der Hexenstein»). Ein «Hexenstock» bei Hemmental
wird als weitere topografische Örtlichkeit erwähnt (Randenschau, 5. September 1959, Nr. 5/6,
S. 22 f.); für diesen Hinweis von Dr. Hans Ulrich Wipf bedanke ich mich ganz herzlich.

161



Region gewesen zu sein scheint, in welcher es zu häufigen Zaubereiprozessen und

Hexenverfolgungen kam,5 war Schaffhausen ein Ort, an welchem es zu einigen
sehr frühen und im Hinblick auf die Ausbildung des spätmittelalterlichen Hexenbildes

interessanten Entwicklungen kam. Von besonderem Interesse ist dabei, dass

in einzelnen Fällen sich die sozialen Hintergründe dank einer günstigen Quellenlage

rekonstruieren lassen: Vor allem die mikrohistorische Erforschung einzelner
Zauberei- und Hexenprozesse, welche durch die Sammlung sämtlicher prosopo-
grafischer Daten die Biografie von Tätern und Opfern zu rekonstruieren versucht,
brachte die Forschungen zu den spätmittelalterlichen wie frühneuzeitlichen
Hexenverfolgungen in den letzten Jahren in entscheidendem Masse voran. Vor allem
steuerte die mediävistische Forschung innerhalb der modernen Geschichtswissenschaft

zu den Anfängen der europäischen Hexenverfolgungen einige äusserst

wichtige Arbeiten bei, wobei speziell das Gebiet der heutigen Schweiz wiederholt
im Mittelpunkt des Interesses stand.6

Die Entwicklung der Magie- und Zaubereivorstellungen
von der Antike bis ins Mittelalter

Schon die Bibel forderte den Tod von Zauberern: So heisst eine Stelle bei
Exodus 22, 18 in der Fassung der lateinischen Vulgata: «Maleficos non patieris
vivere.»7 Aber nicht nur in der jüdisch-christlichen Überlieferung wurden Magie

5 Im Gegensatz hierzu gibt es innerhalb der Grenzen der heutigen Schweiz Regionen, in welchen
es besonders häufig zu Hexenverfolgungen kam, wie beispielsweise das Gebiet des heutigen
Kantons Luzern (Joseph Schacher, Das Hexenwesen im Kanton Luzern nach den Prozessen von
Sursee und Luzern 1400-1675, Luzern 1947; Andreas Blauert, Hexenverfolgung in einer
spätmittelalterlichen Gemeinde. Das Beispiel Kriens/Luzern um 1500, in: Geschichte und Gesellschaft,
16/1, 1990, S. 8-25; Stefan Jäggi, Luzerner Verfahren wegen Zauberei und Hexerei bis zur Mitte
des 16. Jahrhunderts, in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 52/2002, S. 143-150).

6 Vor allem die schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts von dem Kölner Stadtarchivar Joseph
Hansen vorgelegte Quellensammlung (Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hexenwahns

und der Hexenverfolgung im Mittelalter, Bonn 1901) beeinflusste die Forschung zu den

Hexenverfolgungen während langer Zeit. An neueren Forschungen seien genannt: Richard
Kieckhefer, European witch trials. Their foundations in popular and learned culture, 1300-1500,
London 1976; Andreas Blauert, Frühe Hexenverfolgungen, Ketzer-, Zauberei- und Hexenprozesse

des 15. Jahrhunderts, Hamburg 1989; Ders., Die Erforschung der Anfänge der europäischen

Hexenverfolgungen, in; Ketzer, Zauberer, Hexen. Die Anfänge der europäischen
Hexenverfolgungen, hg. v. Andreas Blauert, Frankfurt am Main 1990, S. 11-42; Arno Borst, Anfänge
des Hexenwahns in den Alpen, in: Ders., Barbaren, Ketzer und Artisten. Welten des Mittelalters,
München, Zürich 1988, S. 262-286; Oliver Landolt, Zauberwahn und Hexenverfolgungen in der

spätmittelalterlichen Eidgenossenschaft, in: Hubert Herkomer, Rainer C. Schwinges (Hg.),
Engel, Teufel und Dämonen, Basel 2004 (im Druck). Ein Überblick über die neuesten
Forschungsergebnisse zu den Anfängen der Hexenverfolgung im Gebiet der spätmittelalterlichen
Schweiz: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 52/2002, S. 103-162.

7 Zu Deutsch: «Die Zauberer sollst du nicht am Leben lassen.» In den meisten Bibelübersetzungen
wird der in der lateinischen Vulgata-Version wiedergegebene Begriff «maleficos» in männlicher

162



und Zauberer negativ betrachtet; die heidnisch-römische Antike stellte den
Schadenszauber ebenfalls unter Strafe.8 Im Gegensatz hierzu blieb der in guter
Absicht ausgeübte Zauber straffrei; erst mit der Durchsetzung des Christentums
im römischen Reich wurde dann aber auch diese Magie unter Strafe gestellt.9
Obwohl es vereinzelt zu Todesurteilen gegenüber Zauberern und Magiern kam,
wurden bis ins 11. Jahrhundert Zaubereidelikte wie im Übrigen auch andere

Häretiken mittels relativ milder Kirchenbussen bekämpft.10 Seit diesem
Zeitpunkt wandelte sich aber die Einstellung der kirchlichen wie weltlichen
Obrigkeiten, und immer häufiger wurden der Zauberei wie auch der Ketzerei überführte
Personen zum Tode auf dem Scheiterhaufen verurteilt. Seit dem Pontifikat von
Innozenz III. (1198-1216) wurden tatsächliche wie auch vermeintliche Gegner
der Papstkirche immer unbarmherziger bekämpft, wobei den Bewegungen der Ka-
tharer und Waldenser und anderen häretisierten Gruppen alle möglichen Schandtaten

vorgeworfen wurden, beispielsweise die Anwendung von Zaubermitteln zur
Erreichung ihrer Ziele. Einen ersten Höhepunkt erreichte diese Entwicklung mit
der durch Papst Johannes XXII. (1316-1334) im Jahre 1326 erlassenen Bulle
«Super illius specula», in welcher gefordert wurde, dass überführte Ketzer und
Zauberer mit dem Feuertod auf dem Scheiterhaufen zu bestrafen seien. Von
entscheidender Bedeutung für die Entwicklung des spätmittelalterlichen und
frühneuzeitlichen Hexenbildes war die in dieser Bulle geäusserte Vorstellung, dass

die Zauberer und Zauberinnen einen Pakt mit der Hölle schliessen würden («pactum
faciunt cum inferno»).11 Die Vorstellung eines Dämonenpaktes hatte schon

Augustinus (354-430) entwickelt; unter dem Einfluss der scholastischen Theologie

wurde diese Vorstellung durch Thomas von Aquin zu einer systematischen
Dämonologie weiterentwickelt. Für die Ausbildung der neuzeitlichen Hexenvorstellung

waren diese Vorstellungen grundlegend.12 Auch im weltlichen Bereich

bzw. geschlechtsneutraler Form feminisiert und mit «Zauberin» bzw. «Zauberinnen»
wiedergegeben. Als Beispiel: Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments, Zürich 1993

(«Zürcher Bibel»): «Eine Zauberin sollst du nicht am Leben lassen.» Siehe auch: Christa

Tuczay, Magie und Magier im Mittelalter, München 2003 (überarbeitete Neuausgabe), S. 47.

Dabei muss man sich bewusst sein, dass in der Frühzeit der Zauberei- bzw. der Hexenverfolgungen

der Anteil der männlichen Angeklagten deutlich höher war als derjenige der weiblichen
(Frantisek Graus, Pest - Geissler - Judenmorde. Das 14. Jahrhundert als Krisenzeit, 2. Aufl.,
Göttingen 1987, S. 150 [Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte 86]).

8 Hans Biedermann, Ausbildung der Hexenlehre, in: Helfried Valentinitsch (Hg.), Hexen und
Zauberer. Die grosse Verfolgung - ein europäisches Phänomen in der Steiermark, Graz, Wien
1987, S. 209-218, hier S. 209.

9 Wolfgang Behringer, Hexen. Glaube - Verfolgung - Vermarktung, München 1998, S. 23 f.
10 Wolfgang Behringer, «Vom Unkraut unter dem Weizen». Die Stellung der Kirchen zum Hexen¬

problem, in: Richard van Dülmen, Hexenwelten. Magie und Imagination vom 16.-20. Jahrhundert,

Frankfurt am Main 1987, S. 15-47, hier S. 21; Jean-Claude Schmitt, Heidenspass und

Höllenangst. Aberglaube im Mittelalter, Frankfurt am Main, New York 1993, S. 45-50.
11 Zitiert nach Hansen (wie Anm. 6), S. 5.

12 Wolfgang Schild, Die Maleficia der Hexenleut', o. O. 1997, S. 63 (Schriftenreihe des Mittel¬
alterlichen Kriminalmuseums Rothenburg o. d. T., Nr. 1).

163



wurde Zauberei in Verbindung mit der Teufelsbeschwörung zunehmend mit der
Todesstrafe bedroht, wie zum Beispiel der um 1275 entstandene «Schwabenspiegel»

zeigt: «Ez si wip oder man, di mit zouber oder mit Worten den tiuvel zu in
ladent, die sol man brennen oder swelchen tot der rihtaer wil, der noch erger ist
dann brennen f...].»13 Teufels- und Dämonenvorstellungen spielten im Weltbild
der mittelalterlichen Menschen eine grosse Rolle, wie sich etwa in den Heiligen-
viten und Legenden zeigt, in denen immer wieder Heilige durch Teufel und
Dämonen versucht werden und gegen diese ankämpfen müssen.14 Manchmal waren
es auch Visionen vom Fegefeuer, welche eine Vorstellung vom Teufel und der
Hölle vermitteln konnten: So hatte beispielsweise die vor allem im Schwarzwald
als Lokalheilige verehrte Luitgard von Wittichen laut Bericht ihres Beichtvaters
Berchtold von Bombach in Schaffhausen in der Kirche eine Vision, in welcher sie

arme Seelen im Fegefeuer schmachten sah.15 Auch in der bildenden Kunst waren
die satanischen Mächte allgegenwärtig: Teufels- und Dämonendarstellungen auf
Fresken und Plastiken waren in den spätmittelalterlichen Kirchen und Kapellen
vor allem im Zusammenhang mit der in dieser Zeit immer populärer werdenden
Fegefeuerlehre weit verbreitet. In der Volkskultur spielte die Figur des Teufels
ebenfalls eine grosse Rolle, wie dies auch in den Schaffhauser Quellen sehr
deutlich belegt ist: So wird um das Jahr 1380 im städtischen Frevelbuch ein
Strafverfahren erwähnt, in welches ein als Teufel verkleideter Fasnachtsnarr
verwickelt war. Dies war nicht im Sinne der städtischen Ratsobrigkeit, welche das

Tragen dieses Fasnachtskostümes unter Strafe stellte.16 Wie aus Belegen verschiedener

Städte hervorgeht, erfreute sich das Tragen von Teufelskostümen neben
den Tiermasken während der Fasnachtszeit im Laufe des Spätmittelalters immer
grösserer Beliebtheit.17 Ob es im Mittelalter tatsächlich Leute gab, welche einen

13 Zitiert nach Wolfgang Behringer (Hg.), Hexen und Hexenprozesse in Deutschland, 2. Überarb.

Aufl., München 1993, S. 66, Nr. 41.
14 Peter Dinzelbacher, Die Realität des Teufels im Mittelalter, in: Peter Segl (Hg.), Der Hexen¬

hammer. Entstehung und Umfeld des Malleus maleficarum von 1487, Köln 1988, S. 151-175,
hier S. 155 (Bayreuther Historische Kolloquien, Bd. 2). Zur Nähe der Stereotypen von Hexen
und Heiligen: Ders., Heilige oder Hexen? Schicksale auffälliger Frauen in Mittelalter und
Frühneuzeit, Reinbek bei Hamburg 1997.

15 Leben der seligen Luitgard, der Stifterin von Wittichen, von Pfarrer Bertholt von Bombach, in:
Franz Josef Mone (Hg.), Quellensammlung der badischen Landesgeschichte, Bd. 3, Karlsruhe
1863 S. 438-467. Eine Übersetzung ins Neuhochdeutsche findet sich bei Berchtold von Bombach,
Das Leben der heiligen Luitgard von Wittichen. Die Heilige des Mutterschosses (1291-1348),
hg. v. Arnold Guillet, Stein am Rhein 1976, Kap. 63 («In Schaffhausen Hess Gott sie einen Blick
tun ins Fegefeuer», S. 102 f.). Allgemein zur Entstehung und Bedeutung der Fegefeuerlehre:
Jacques Le Goff, Die Geburt des Fegefeuers. Vom Wandel des Weltbildes im Mittelalter,
2. Aufl., München 1991; Himmel - Hölle - Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter. Katalog von
Peter Jezler, Zürich 1994.

16 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,1, fol. 64 r. Zur Teufelskostümierung im Zusammenhang
mit der Fasnacht im spätmittelalterlichen Schaffhausen: Oliver Landolt, Wildes Fasnachtstreiben
im alten Schaffhausen, in: Schaffhauser Nachrichten, 15. 2. 2003, S. 17-19.

17 Hans Moser, Städtische Fasnacht des Mittelalters, in: Ders., Volksbräuche im geschichtlichen

164



eigentlichen Teufelskult praktizierten, oder ob dies ein reines Konstrukt gelehrter

Theologie war, welches die Kirche in ihrem Kampf gegen Ketzer und Hexen
propagandistisch nutzte, ist innerhalb der Geschichtswissenschaft umstritten.
Immerhin deuten erhaltene Zauberbücher an, in welchen einschlägige Teufels- und
Dämonenbeschwörungsformeln überliefert sind, dass es im Mittelalter durchaus
zu Fällen von Teufelsanbetung kam.18

Neben der so genannten «schwarzen» Magie, welche als vom Teufel herkommend

durch die Zeitgenossen gedeutet wurde und worunter eigentliche
Schadenszaubereien verstanden wurden, gab es auch die Vorstellung der «weissen» Magie.
Darunter wurden unter anderem magische Rituale zum Zwecke der Heilung von
Krankheiten, der Zukunftsdeutung oder aber auch der Wiederauffindung von
verlorenen oder gestohlenen Gegenständen verstanden. Wenn auch die Grenze
zwischen «weisser» und «schwarzer» Magie bisweilen nicht klar gezogen werden
kann,19 so blieb die Anwendung von «weisser» Magie bis in die frühe Neuzeit
hinein von der weltlichen Strafverfolgung zumeist unbehelligt, während das
Betreiben von «schwarzer» Magie immer von der weltlichen Gerichtsbarkeit verfolgt
wurde. Im Gegensatz hierzu bestand in der kirchlichen Rechtsprechung schon
immer die Tendenz, «schwarze» und «weisse» Magie einander gleichzusetzen und

allgemein Zauberei zum Ketzereidelikt zu zählen.20 Allerdings stellte auch die
weltliche Gerichtsbarkeit die «weisse» Magie zunehmend unter Strafe: 1534 verbot

der Schaffhauser Rat beispielsweise einem so genannten «Gaugier» das
Wahrsagen.21 Noch in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts war die Anwendung
magischer Praktiken zur Wiedergewinnung von gestohlenem Besitz in und um
Schaffhausen so weit verbreitet, dass der Rat sich gezwungen sah, ein Mandat zu
erlassen, um solches zu unterbinden: 1662 verbot er in der Stadt und auf der
Landschaft bei hoher Busse das so genannte «Lachsen», worunter abergläubische
Beschwörungen zur Abwendung von Krankheiten bei Mensch und Vieh, zum
Auffinden von Schätzen wie auch zum Wiedergewinnen gestohlenen Eigentums
zu verstehen ist.22 Weit verbreitet war die Auffassung, dass ein schädigender

Wandel. Ergebnisse aus fünfzig Jahren volkskundlicher Quellenforschung, o. O. 1985, S. 98

bis 140, hier S. 112 f. (Forschungshefte, hg. v. Bayerischen Nationalmuseum München 10).
18 Peter Dinzelbacher, Angst im Mittelalter. Teufels-, Todes- und Gotteserfahrung: Mentalitäts¬

geschichte und Ikonographie, Paderborn, München, Wien, Zürich 1996, S. 126 f. Allgemein zum
Aufkommen eines eigentlichen «Satanismus» im spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen
Abendland: Jean Delumeau, Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver Ängste im Europa
des 14. bis 18. Jahrhunderts, 2. Aufl., Reinbek bei Hamburg 1989, S. 358-386.

19 Vgl. hierzu beispielsweise Eva Labouvie, Hexenspuk und Hexenabwehr. Volksmagie und volks¬
tümlicher Hexenglaube, in: Richard van Dülmen (Hg.), Hexenwelten. Magie und Imagination
vom 16.-20. Jahrhundert, Frankfurt am Main 1987, S. 49-93, hier S. 51 f.

20 Wolfgang Behringer, «Erhob sich das ganze Land zu ihrer Ausrottung ...». Hexenprozesse und

Hexenverfolgungen in Europa, in: Richard van Dülmen (Hg.), Hexenwelten. Magie und
Imagination vom 16.-20. Jahrhundert, Frankfurt am Main 1987, S. 131-169, hier S. 131 ff.

21 Chronik der Stadt Schaffhausen (wie Anm. 1), 4. Buch, S. 161.

22 W. Wildberger, Die Landschaft im XVI. und XVII. Jahrhundert, in: Geschichte des Kantons

165



Zauber nur mit einem Gegenzauber bekämpft und so wirkungslos gemacht werden
könne.23 Speziell einzelnen Pflanzen und Kräutern schrieben der Volksglaube und
die Volksmedizin dämonenabwehrende Wirkung zu. Um bösen Geistern und
Dämonen den Eintritt in ein Haus zu verwehren, wurden beispielsweise in Gächlingen
Ende des 16. Jahrhunderts in Balken bei Scheunentoren oder über Kaminsimsen
kleine Löcher gebohrt, so genannte «Hexenpiindtli» hineingesteckt und das Loch
mit einem Holzzapfen, welcher das Zeichen des Kreuzes trug, verschlossen. Bei
diesen «Hexenpündtli» handelte es sich um Leinwandsäckchen, die mit einer
Schnur zusammengebunden waren. Der Inhalt dieser Säckchen bestand aus
vermoderten Pflanzenbestandteilen, Wachs, Korallenstücklein, Steinsamen24 sowie
einem etwa 20 Zentimeter langen und 1 Zentimeter breiten Papierröllchen mit der
Aufschrift: «Im Namen Jesu befiehl ich dir + leitiger Deufel, mach dich + hinweg,
samt dem hellischen Anhang, hex und zauberey +++.»25 Ganz allgemein müssen

magische Vorstellungen in der Bewältigung des Alltags in der vorindustriellen
Gesellschaft eine wichtige Rolle gespielt haben.26 Erst im Laufe des Spätmittelalters

kam es zur Ausbildung des eigentlichen Sammelbegriffes der «Hexerei».
Dieser eigentlich theologisch-kirchliche Hexenbegriff vereinigt in sich verschiedene

ältere, zumeist volkstümliche Zaubereibegriffe sowie andere Formen des

Aberglaubens zusammen mit den Lehren der christlichen Dämonologie und den
Straftatbeständen der Ketzerinquisition.27 Bis heute unübertroffen ist die bereits
1898 durch den bekannten Hexenforscher Joseph Hansen vorgelegte Definition
der Hexe: Hexen waren Personen «vornehmlich weiblichen Geschlechts, die einen
Pakt mit dem Teufel geschlossen haben, um mit dessen Hülfe den Mitmenschen
Schädigungen zuzufügen, die unter einander eine ketzerische Sekte bilden, die an
dem unter dem Vorsitz des Teufels stattfindenden nächtlichen Hexensabbat

Schaffhausen von den ältesten Zeiten bis zum Jahre 1848. Festschrift des Kantons Schaffhausen

zur Bundesfeier 1901, Schaffhausen 1901, S. 389-408, hier S. 405. Zum Begriff «lachsne»,
«Lachsner» und «Lachsneri»: Schweizerisches Idiotikon, Bd. 3, bearb. v. Fr. Staub, L. Tobler,
R. Schoch, A. Bachmann, H. Bruppacher, Frauenfeld 1895, Sp. 1044-1046.

23 Allgemein hierzu: Labouvie (wie Anm. 19), S. 49-93.
24 Lateinischer Name: Lithospermum officinale. Dieser Steinsamen wurde weitherum als Zau¬

bermittel gegen Dämonen verwendet; bisweilen wurden diese Steinsamen auch in Amuletten
verwendet.

25 Jakob Wipf, Reformationsgeschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen, Zürich 1929,
S. 41.

26 Heide Dienst, Lebensbewältigung durch Magie. Alltägliche Zauberei in Innsbruck gegen Ende
des 15. Jahrhunderts, in: Alfred Kohler, Heinrich Lutz (Hg.), Alltag im 16. Jahrhundert.
Studien zu Lebensformen in mittelalterlichen Städten, München 1987, S. 80-116. Einzelne
Aspekte der Bedeutung magischer Vorstellungen im frühneuzeitlichen Schaffhausen: Roland
E. Hofer, Individuelle Krisenbewältigung in der Frühen Neuzeit. Anmerkungen zu
Münzmeister Werner Zentgraf und seiner zweiten Frau Barbara Wissler, in: Schaffhauser Beiträge
zur Geschichte, 73/1996, S. 207-212.

27 Dieter Harmening, Zauberinnen und Hexen. Vom Wandel des Zaubereibegriffes im späten
Mittelalter, in: Ketzer, Zauberer, Hexen. Die Anfänge der europäischen Hexenverfolgungen,
hg. v. Andreas Blauert, Frankfurt am Main 1990, S. 68-90, hier S. 74 f.

166



theilnehmen, die sich zu diesem Sabbat mit teuflischer Hülfe in schnellem Flug
durch die Lüfte hinbegeben, die endlich untereinander und mit dem Teufel
geschlechtlich Unzucht verüben».28 Hexenprozesse gemäss dieser Definition wurden

in Mittel- und Westeuropa ungefähr seit den 1430er-Jahren geführt.29 Bei
einer näheren Betrachtung der wenigen in Schaffhausen und Umgebung vor
weltlichen Gerichten geführten Zauberei- und Hexenprozesse zeigt sich, wie wenig
geprägt das Zauberer- beziehungsweise Hexenbild von solchen dämonologisch-
theoretischen Vorstellungen in Schaffhausen war.30 Im Wesentlichen beschränkten

sich die überlieferten Anschuldigungen auf Schadenszauber, worunter
«maleficia» wie Wetterzauber, Liebeszauber, Verursachung von Krankheiten bei
Mensch und Tier und ähnliche Zaubereien zu verstehen sind. Allerdings taucht
auch schon die Anschuldigung des Teufelspaktes in einzelnen Fällen auf.

Die Verfolgung von Zaubereidelikten im Gebiet der heutigen Schweiz
und in Schaffhausen

Überlieferte Gerichtsquellen aus dem späten 14. und beginnenden 15. Jahrhundert
belegen in verschiedenen Städten des schweizerischen Raumes Delikte, welche
unter dem Oberbegriff des Schadenszaubers subsumiert werden können. Unter
Schadenszaubereien versteht man Zaubereivorfälle, bei welchen Menschen
entweder an ihrem Leib und Leben oder aber an ihrem Eigentum und Vermögen
mittels magisch-ritueller Praktiken geschädigt werden sollen. Bekannt ist der so

genannte «Hexenschuss», bei welchem mittels magischer Praktiken andere
Menschen an Leib oder Leben geschädigt werden sollen; hierhin gehört im Übrigen
auch die Vorstellung vom «bösen Blick». In der durch Mangel geprägten
spätmittelalterlichen Gesellschaft hatten Schadenszaubereien, durch welche Menschen
an ihrem Eigentum geschädigt wurden, eine besondere Bedeutung; wiederholt
werden denn auch solche Beschuldigungen vor den Gerichten verhandelt. So

wurde beispielsweise 1399 eine Frau in Basel für fünf Jahre aus der Stadt verbannt,
weil sie einen Mann durch Zaubermittel «ze armut» gebracht habe und ausserdem

in den Nächten in Häuser einsteige und Diebstähle vor den Augen aller
Hausbewohner begehe, ohne dass diese etwas dagegen unternehmen könnten.31

28 Joseph Hansen, Inquisition und Hexenverfolgung im Mittelalter, in: Historische Zeitschrift, 81/
1898, S. 385-432, hier S. 386.

29 Blauert, Erforschung (wie Anm. 6), S. 14.

30 Selbst die in Hexenprozessen relativ erfahrenen Luzerner Richter hatten gemäss Susanna

Burghartz, Hexenverfolgung als Frauenverfolgung? Zur Gleichsetzung von Hexen und Frauen

am Beispiel der Luzerner und Lausanner Hexenprozesse des 15. und 16. Jahrhunderts, in:
3. Schweizerische Historikerinnentagung, hg. v. Lisa Berrisch et al., Zürich 1986, S. 86-105,
hier S. 91 bis in die Mitte des 16. Jahrhunderts noch recht rudimentäre dämonologische Vorstellungen

trotz dem bereits zu Ende des 15. Jahrhunderts erschienenen «Malleus Maleficarum», in
welchem das neue theologisch-gelehrte Hexenbild propagiert wurde.

167



Solche zumeist als Akkusationsprozesse geführten Gerichtsfälle, welche auf
Anzeige eines durch die vermeintlichen Zaubereien geschädigten Klägers vor den
städtischen Gerichten verhandelt wurden, lassen sich in den Justizakten von Basel,
Luzern wie auch von Schaffhausen in dieser Zeit finden. Zu den klassischen
Schadenszaubereien gehört etwa auch der Milchzauber, bei welchem mittels magischer

Praktiken entweder Kühe verzaubert wurden, damit diese keine Milch mehr
gaben, oder aber mittels zauberischer Praktiken fremden Kühen die Milch zum
eigenen Vorteil gestohlen wurde. Ein solcher Fall von Milchzauber ist auch für
Schaffhausen in den erhaltenen Frevelbüchern belegt: 1377 wurde vor dem
Gericht ein Fall behandelt, in dem ein Mann namens Hagspann die Frau von Haini-
man als «hex» beschimpfte und sie zudem beschuldigte, dass sie den Kühen die
Milch nähme. In der Folge kam es zu tätlichen Übergriffen des Mannes auf die

Frau, wobei Hagspann der Frau gegen ihre Augen griff und «sazt ir sin turnen an
dü ögen».32 In der Hauptsache scheint das Gericht die verbalen und brachialen

Gewalttätigkeiten des Mannes gegen die Frau strafrechtlich verfolgt zu haben;
unklar und aus den Quellen nicht ersichtlich ist aber, ob die Richter die angeblich
magischen Praktiken der Frau, welche sie schädigend eingesetzt haben soll, ebenfalls

untersuchten. Im Übrigen scheint die Frau Hainimans öfters in Handgreiflichkeiten

verwickelt gewesen zu sein, erscheint doch auf derselben Seite des

Frevelbuchs ein Eintrag, in welchem sie wiederum eine Hauptrolle spielte. Dabei
wurde sie so stark von einer gewissen Müllerin, der Frau des Hans am Lewe, mit
einem Bengel geschlagen, dass sie stürzte.33

In den Quellen werden des öfteren Fälle von Liebeszauber erwähnt, bei welchen

vor allem Frauen die Liebe ihrer eigenen oder aber fremder Männer mit magischen
Praktiken zu erringen suchten. Die Anwendung von Liebeszauber scheint im
Spätmittelalter eine unter den Frauen recht verbreitete Praxis zur Förderung des

Liebesglückes gewesen zu sein.34 So wurde 1398 in Schaffhausen ein Liebeszauberfall

verhandelt, in welchem eine Frau namens Gôtfridin von einem gewissen
Hainiman Peter und dessen Mutter beschuldigt wurde, dass ihn diese Frau verzaubert

hätte, «daz er kain wip haben mocht dann si».35 Zudem beschuldigten sie

diese Frau, dass sie solchen Liebeszauber zuvor auch mit anderen Leuten getrieben
hätte. Burkli Peter, der Bruder des Hainiman Peter, bestätigte diese Aussagen.
Hainiman Peter beschimpfte die Gotfridin weiter, dass sie ein «böse wip» sei und
dass sie wie auch ihre Mutter seit jeher ein solches Leben geführt hätten und

31 Aug. Burckhardt, Ein Zauberfall von 1399, in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, 5/1901,
S. 65.

32 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,1, fol. 49 v.
33 Ebd.
34 Speziell zum Delikt des Liebeszaubers mit dem Beispiel der spätmittelalterlichen Stadt Re¬

gensburg: Lothar Kolmer, Gewalttätige Öffentlichkeit und Öffentliche Gewalt. Zur städtischen
Kriminalität im späten Mittelalter, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte,
Germanist. Abt. 114, 1997, S. 261-295, hierS. 283.

35 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,2, fol. 32 v.

168



andere Leute oft verzaubert hätten.36 Über den weiteren Gang der Ereignisse und
ob der Fall durch den Rat überhaupt weitergezogen wurde, ist in den überlieferten
Quellen nichts dokumentiert. Näheres erfahren wir aber über die sozialen Hintergründe

der beteiligten Personen dank des «Behebbuches» von 1392, in welchem
die Vermögen der Bewohner der Stadt Schaffhausen zur Steuererfassung verzeichnet

worden waren.37 Dabei ist ersichtlich, dass Kläger wie Angeklagte in nächster
Nähe im Gebiet Fischerhäuser wohnten, einem in der damaligen Zeit sozialtopo-
grafisch eher ärmlichen Quartier. Burkli Peter versteuerte rund 97 Pfund Heller

77,6 rheinische Gulden) Vermögen,38 während ein Henni Peter, vermutlich der

besagte Hainiman Peter, 44 Pfund Heller 35,2 rheinische Gulden) sein Eigentum

nennen konnte.39 Noch ärmer war die angeklagte Gôtfridin, welche als allein
stehende Frau mit ihrem vermutlich noch minderjährigen Sohn zusammen wohnte
und nur über ein bescheidenes Vermögen von 30 Pfund Heller 24 rheinische
Gulden) verfügte.40 Zum Vergleich: 1392 versteuerte der reichste Schaffhauser,
der dem städtischen Adel angehörende Wilhelm Imthurn, ein Vermögen von rund
21 '000 rheinischen Gulden.41

Dokumentiert sind aber auch immer wieder Schadenszaubereien, in welchen sich
einzelne von ihren Partnern verlassene Personen rächen: In Basel fanden zu
Beginn des 15. Jahrhunderts verschiedene Prozesse statt, in welche eine ganze Reihe

von Frauen aus vornehmen Stadtbasier Familien verwickelt waren. Diese verlassenen

Frauen versuchten mittels «Wachsmännleinzaubers», also mit der aus dem

Voodoo-Kult bekannten Traktierung einer figürlichen Darstellung einer lebenden

Person, sich an ihren ehemaligen Liebhabern zu rächen; daneben betrieben Einzelne

auch Wetter- und Vergiftungszauber.42 Derselbe Zauber findet sich auch in der
Schaffhauser Sage «Der Hexenstein», wo eine alte Hexe während mehrerer Nächte
ein Wachsbildnis ihres Widersachers über einem Haselfeuer43 verbrannte und so

36 Ebd.
37 Zur Vermögenssteuer in Schaffhausen: Karl Schmuki, Steuern und Staatsfinanzen. Die bürger¬

liche Vermögenssteuer in Schaffhausen im 16. und 17. Jahrhundert, Zürich 1988; Oliver Lan-
dolt, Der Finanzhaushalt der Stadt Schaffhausen im Spätmittelalter, Stuttgart 2004 (Vorträge
und Forschungen, Sonderband 48).

38 Stadtarchiv Schaffhausen A II 06.01, Bd. 1, S. 3.

39 Ebd.
40 Ebd.
41 Hektor Ammann, Schaffhauser Wirtschaft im Mittelalter, Thayngen 1948, S. 346; Stadtarchiv

Schaffhausen A II 06.01, Bd. 1, S. 13.

42 Karl Buxtorf-Falkeisen, Baslerische Stadt- und Landschaftsgeschichten aus dem sechzehnten
Jahrhundert. Heft: Basler Zauber-Prozesse aus dem 14. und 15. Jahrhundert, Basel 1868; Blauert,
Frühe Hexenverfolgungen (wie Anm. 6), S. 53-55.

43 Zur besonderen Bedeutung des Haselnussstrauches im Volksaberglauben und der Volksmedizin:
Georg Kummer, Schaffhauser Volksbotanik: II. Die Kulturpflanzen (1. Teil) (Neujahrsblatt der
Naturforschenden Gesellschaft Schaffhausen, 6/1954), 2. umgearb. und erw. Aufl., Thayngen,
Schaffhausen 1953, S. 76 ff. Siehe auch: Art. Hasel (Corylus avellana), in: Handwörterbuch des

deutschen Aberglaubens, hg. v. Hanns Bächtold-Stäubli unter Mitwirkung von Eduard Hoffmann-
Krayer, Bd. 3, Neuaufl., Berlin, New York 1987, Sp. 1527-1542; Art. Hasel, in: Ditte und
Giovanni Bandini, Kleines Lexikon des Hexenwesens, München 1999, S. 80.

169



ihren Widersacher langsam zu Tode quälte.44 Inwieweit diese Sage einem
historischen Ereignis beziehungsweise einem historischen Hexenprozess in Schaffhausen

entspricht, muss offen bleiben.45

Die geschilderten Fälle basieren weit gehend auf traditionellen Zaubereivorstellungen,

wobei allerdings in dieser Zeit auch schon Fälle verhandelt wurden, in
welchen bereits Elemente des sich allmählich entwickelnden neuzeitlichen
Hexenglaubens einflössen wie etwa die Vorstellung der Teufelsbuhlschaft. So wurde
in Schaffhausen einer Frau im Jahre 1381 vorgeworfen, dass sie mit dem Teufel
Umgang habe.46 Obwohl der Fall vom Gericht weitergezogen wurde, ist ein Urteil
nicht überliefert. Im Allgemeinen endeten Zaubereiprozesse in der Zeit um 1400

nur in den seltensten Fällen mit einem Todesurteil; die in Schaffhausen dokumentierten

Fälle wurden durch die zuständigen Gerichte nicht anders entschieden.

In zunehmendem Masse kam nun im Raum des Heiligen Römischen Reichs
Deutscher Nation um 1400 auch der neuartige Begriff «Hexerei» auf, wahrscheinlich

ein aus dem deutschsprachigen Raum der Schweiz stammendes Wort. Zuvor
wurden hauptsächlich die Begriffe «Zauberer» oder «Unhold» beziehungsweise
deren weibliche Formen verwendet. Vor allem im süddeutschen Sprachraum lässt
sich der Begriff «Hexe», welcher mit dem seit dem 10. Jahrhundert überlieferten
«hagazussa» Zaunreiterin) verwandt sein soll, schon früh feststellen: Ende des

13. Jahrhunderts findet sich der Begriff «Hexe» erstmals in einem von Hugo von
Langenstein stammenden Gedicht namens «Martina».47 Wie aus vereinzelten
überlieferten Frevelbüchern hervorgeht, war in Schaffhausen Ende des 14. Jahrhunderts

das Schimpfwort «Hexe» gebräuchlich.48 Im Gegensatz hierzu lassen sich

Belege für die Verwendung des Begriffs in der alltäglichen Gerichtspraxis erst
relativ spät finden: In der Forschungsliteratur ist die Ansicht weit verbreitet, dass

44 Frauenfelder (wie Anm. 4), S. 65-69.
45 Wir dürfen allerdings annehmen, dass die Hexengeschichte weit gehend aller historischen

Grundlagen entbehrte. Erstmals veröffentlicht wurde die Geschichte durch Cajetan Peregrinus
Christoph Tschudi), Der Hexenstein, eine doppelte Schaffhauser Volkssage. Nach mündlichen

Quellen bearbeitet, Schaffhausen 1835. Der Verfasser der Geschichte, Johann Christoph
Tschudi, stammte aus Glarus (19. September 1817-18. April 1877). Er war der Sohn des Glarner
Landesstatthalters Johannes Tschudi (1791-1851). In Schaffhausen besuchte Tschudi die Schule
und studierte in Zürich und Berlin Rechtswissenschaften. 1842 wurde er Ratsherr und
Gemeinderat in Glarus; von 1843 bis 1854 war er Kriminalrichter und auch in anderen öffentlichen
Ämtern für den Stand Glarus tätig. Daneben war Tschudi auch historisch interessiert und war
Mitbegründer des Historischen Vereins in Glarus (Nekrolog in: Anzeiger für Schweizerische
Geschichte, N. F. 3, 1878-1881, S. 31).

46 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,1, fol. 68 r.
47 Textstelle abgedruckt in: Hexen und Hexenprozesse in Deutschland, hg. v. Wolfgang Behringer,

2. Überarb. Aufl., München 1993, S. 26.

48 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,1 (ca. 1368-ca. 1387), fol. 66 r: «Dü jung[er] Judmennin

sprach dü alt Judmennin w[är]e ain hex. Testfes] Cuni Hus, Wernhfer] Wisse, Maigerin.» Ebd.,
fol. 66 v: «Emchen spraech zu Ellinen von Ruedlingen, die im Rueden [...] [unleserlich], si

w[är]e ain hex.» Ebd., fol. 21 v (1372): Eine Frau wirft einer anderen Frau vor, dass sie eine «alti
boesi hagg» sei.

170



der Begriff «Hexerei» erstmals 1419 in Luzern in einem Gerichtsverfahren als

Tatbestand erwähnt wurde: Damals wurde ein Mann namens Gögler «von etwz
red vmb hexerye» verhaftet. Er wurde gefoltert, wobei aber keine Schuld «uf inn
funden wart».49 Forschungen im Staatsarchiv und Stadtarchiv Schaffhausen haben
aber eine weitaus frühere Verwendung dieses Begriffs innerhalb der Strafverfolgung

ergeben: In den im Stadtarchiv Schaffhausen aufbewahrten Stadtrechnungen
finden sich im Rechnungsband von 1402/03 sogar Ausgaben für die Hinrichtung
einer oder mehrerer Hexen. Die Spärlichkeit der Einträge im Rechnungsbuch gibt
keine nähere Auskunft darüber, ob es sich nur um eine oder um mehrere Hexen
handelte, und wir haben auch keine Hinweise über das Geschlecht der verurteilten
Person beziehungsweise Personen. Jedenfalls stammte(n) die durch die städtischen
Amtsleute verhaftete(n) Person(en) aus dem Dorf Beringen; sie wurde(n) nach
Schaffhausen gebracht. Gefangen gehalten und zum Geständnis gezwungen
wurde(n) die Person(en) im städtischen Rathaus. Dass der Prozess für die

beschuldigte/n) Person(en) negativ ausging, geht aus dem folgendem Eintrag hervor:
5 Schilling «umb türr holtz zu dem hegsen brand.»50 Über den Inhalt der angeblich
begangenen Straftaten erfahren wir aus den überlieferten Rechnungen nichts.
Trotzdem stellen diese Rechnungseinträge die bis anhin frühesten Belege im
deutschsprachigen Raum dar, die bezeugen, dass eine oder mehrere Personen

wegen des Deliktes «Hexerei» von einem weltlichen Gericht zum Tode verurteilt
wurden. Dieser Fall einer Hexenverbrennung in Schaffhausen ist keineswegs
isoliert in lokaler Hinsicht zu betrachten: Allgemein lässt sich für die Zeit um 1400

eine «auffällige Massierung verschiedener Vor- und Randformen des Hexenprozesses,

von Ketzer-, Zauberei- und Judenprozessen» und hier besonders im
südwestdeutschen und deutschschweizerischen Bereich beobachten.51 Nicht nur in
Schaffhausen fanden Gerichtsprozesse statt, sondern wie bereits erwähnt gingen
auch in Luzern und Basel die städtischen Gerichte gegen Zauberei vor und führten
erstmals in grösserer Zahl Prozesse durch. In Bern, Freiburg im Uechtland,
Strassburg wie in Luzern und Basel fanden Untersuchungen gegenüber Personen

statt, die ketzerischer Umtriebe verdächtigt wurden.52 Für Schaffhausen unmittelbarer

und wichtiger war die Judenverfolgung von 1401, die durch einen angeblich

49 Joseph Hansen, Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hexenwahns und der Hexen¬

verfolgungen im Mittelalter, Bonn 1901, S. 528. Der bekannte Hexenforscher Wolfgang Behringer,
Hexen. Glaube - Verfolgung - Vermarktung, München 1998, S. 40, meint Folgendes: «Im
Deutschen wurde der schwyzerdütsche (sie!) Begriff «hexerye», der erstmals 1419 in Luzern in
einem Verfahren gegen einen Mann namens Gögler auftaucht, auf das neue Schwerverbrechen

übertragen.» Vorsichtig formuliert Stefan Jäggi, Luzerner Verfahren wegen Zauberei und
Hexerei bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts, in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 52/2002,
S. 143-150, hier S. 144, dass der «Begriff Hexe bzw. Hexerei» erstmals 1419 aufgetaucht sei,

wobei «es sich um den ersten Beleg für die <Hexerei> im deutschen Sprachraum handeln» soll.
50 Stadtarchiv Schaffhausen A II 05.01, Bd. 4, S. 26.
51 Blauert, Frühe Hexenverfolgungen (wie Anm. 6), S. 17 f.
52 Ebd., S. 53.

171



von Schaffhauser Juden angestifteten Ritualmord in Diessenhofen am vierjährigen
Konrad Lori, Sohn eines dort ansässigen Ratsherrn, ausgelöst worden war.
Judenprozesse und Judenverbrennungen fanden daraufhin in Schaffhausen, Diessenhofen
und Winterthur statt, während in Zürich die ebenfalls inhaftierten Juden unter
Zahlung eines hohen Lösegeldes frei kamen und in Freiburg im Breisgau die Juden

aus der Stadt ausgewiesen wurden.53 Im Volksglauben wurden Juden schon immer
als ein Volk von Zauberern betrachtet, die sich magischer Praktiken bedienten, um
damit vor allem schädigenden Zauber auszuüben.54 Speziell die Tätigkeit vieler
Juden als Ärzte und Apotheker sowie die jüdischen Gelehrten erregten vielfach
den Verdacht der christlichen Zeitgenossen, obwohl im Hoch- und Spätmittelalter
in der Wissenschaft magische Praktiken und Rituale auch bei Christen und selbst

bei wissenschaftlich interessierten Klerikern häufig Verwendung fanden.55 Die
Juden wurden im Spätmittelalter zunehmend durch die Kirche dämonisiert und in
die Nähe des Satans gerückt beziehungsweise als Verbündete des Antichristen
betrachtet, welcher der Christenheit den Untergang bereiten wollte.56 Neben

53 Oliver Landolt, «Wie die juden zuo Diessenhofen ein armen knaben ermurtend, und wie es inen

gieng.» Ritualmordvorwürfe und die Judenverfolgungen von 1401, in: Schaffhauser Beiträge
zur Geschichte, 73/1996, S. 161-194. Laut Heinrich Murer und seinem Werk Helvetia Sancta

seu paradisus Sanctorum Helvetiae florum; Das ist Ein Heyliger lustiger Blumen-Garten und
Paradeiss der Heyligen; oder Beschreibung aller Heyligen / so von anfang der Christenheit / biss

auff unsere Zeit in Heyligkeit dess Lebens / und mancherley Wunderwercken / nicht allein in
Schweitzerland / sondern auch angräntzenden Orten geleuchtet. Zusammengezogen und
beschrieben Durch weyland den Ehrwürdigen und Wolgelehrten / Herren P. F. Henricum Murer /
der Carthauss Ittingen Profess und Procurator / etc / Mit schönen Abbildungen unnd Kupferstücken

geziehret / Lucern, Wien 1648, S. 313, wurde der «unschuldige Konrad» in der Folge in
Diessenhofen und Umgebung als Lokalheiliger bis zur Reformation verehrt. An seinem Grab
sollen sich zahlreiche Wunder abgespielt haben. Allgemein zur Verehrung von angeblich durch
Juden umgebrachten christlichen Ritualmordopfern: Frantisek Graus, Mittelalterliche
Heiligenverehrung als sozialgeschichtliches Phänomen, in: Peter Dinzelbacher, Dieter R. Bauer (Hg.),
Heiligenverehrung in Geschichte und Gegenwart, Ostfildern 1990, S. 86-102, hier S. 95.
Bekannt sind vor allem die als Heilige verehrten angeblichen Ritualmordopfer William of Norwich
(Benedicta Ward, Miracles and the Medieval Mind. Theory, Record and Event 1000-1215,
Philadelphia 1982, S. 67-76), Werner von Oberwesel (André Vauchez, Gottes vergessenes
Volk. Laien im Mittelalter, Freiburg i. Br., Basel, Wien 1993, S. 111-124) und Simon von Trient
(Ronnie Po-chia Hsia, Trent 1475. Stories of a Ritual Murder Trial, Yale 1992, in deutscher
Übersetzung: Trient 1475. Geschichte eines Ritualmordprozesses, Frankfurt am Main 1997).

Speziell zu den Ritualmordfabeln vom Mittelalter bis in die heutige Zeit: Susanna Buttaroni,
Stanislaw Musial (Hg.), Ritualmord. Legenden in der europäischen Geschichte, Wien, Köln,
Weimar 2003.

54 Allgemein zu den Juden im Volksaberglauben: Art. «Jude, Jüdin», in: Handwörterbuch des

deutschen Aberglaubens IV, Sp. 808-833; Israel Jacob Yuval, Magie und Kabbala unter den

Juden im Deutschland des ausgehenden Mittelalters, in: Judentum im deutschen Sprachraum,
hg. v. Karl E. Grözinger, Frankfurt am Main 1991, S. 173-189; Karl E. Grözinger, Jüdische
Wundermänner in Deutschland, in: Judentum im deutschen Sprachraum, hg. v. Karl E. Grözinger,
Frankfurt am Main 1991, S. 190-221.

55 Zum Zusammenhang von Wissenschaft und Magie siehe vor allem das monumentale Werk von
Lynn Thorndike, The History of Magic and Experimental Science, 8 Bände, New York 1923-58.

56 Allgemein zu den Juden als angeblichen Teufelsverbündeten: Joshua Trachtenberg, The Devil

172



Hostienfreveleien und Brunnenvergiftungen wurden den Juden wiederholt Ritualmorde

vor allem an christlichen Knaben vorgeworfen, wobei dem angeblich
abgezapften Blut im mittelalterlichen Volksglauben und in der mittelalterlichen
Volksmedizin eine besondere Bedeutung zukam.57 Auch im Glauben an Hexen
sollte das Menschenblut eine spezielle Rolle spielen. Wie aus den Geständnissen
der in Schaffhausen 1401 gefolterten Juden hervorging, sollen sie das Menschenblut

für magische Zwecke verwendet haben. So gab beispielsweise der gefolterte
Jude Hirtz auf die Frage, warum die Juden Christenblut brauchten, zu Protokoll,
«daz sü sich alle jar damit bestrichent, und nement daz blut uff die zungen und
schluckend daz ze fristung irs libes und besunder umb das willen, das sü nit
stinckent, wand wenn sü des blutes nit hettent, so würdent sü stinken, das niemand
bi inen bliben möchte». Wie er weiter zu Protokoll gab, eigne sich besonders das

Blut von Christenknaben, welche unter 13 Jahren alt seien.58 Damit ist ein alter
Vorwurf verbunden, nämlich die Vorstellung, dass Juden ein «odor judaicus», ein
besonderer Geruch beziehungsweise Gestank, anhaften würde. Gegenüber
Randständigen und anderen Aussenseitern und speziell auch gegenüber den der Hexerei

beschuldigten Personen wurden Vorwürfe spezieller Geruchsausdünstungen
wiederholt vorgebracht. Laut dem Geständnis des Juden Aaron hätten die
jüdischen Glaubensgenossen das getrocknete Christenblut zu Pulver zerstossen auch
dazu verwendet, um damit die Luft zu vergiften und Leute und Vieh zu töten.59 Die
Vorstellung einer jüdischen Verschwörung gegenüber der christlichen Gemeinschaft

spielte im Übrigen bei der Entwicklung des gelehrt-theologischen Hexenbildes

eine grosse Rolle und spiegelt sich nicht zuletzt in der verwendeten
Terminologie: Gleich wie die Juden versammelten sich die Hexen in ihrer «Synagoge»
und feierten ihren «Hexensabbat».60 Ähnlich wie bei den angeblichen jüdischen
Ritualmorden sollte auch bei den Hexenstereotypen das Menschenblut eine sehr

wichtige Rolle spielen.
Die weitere Geschichte der Hexenverfolgung in Schaffhausen führt in der Mitte
des 15. Jahrhunderts nach Luzern. Damals fanden in dieser Stadt verschiedene

and the Jews. The Medieval Conception of the Jew and its Relation to Modern Antisemitism,
New Haven 1943 (2. Aufl.: Philadelphia 1961). Gemäss Delumeau (wie Anm. 18), S. 412-455,
sahen die spätmittelalterlichen Menschen die Juden zunehmend als eigentliche «Agenten
Satans».

57 Zur Bedeutung des Blutes in der germanischen und christlichen Volkskultur vgl. besonders
Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 1, Sp. 1430-1432. Siehe auch Ronnie Po-
chia Hsia, Die Sakralisierung der Gesellschaft: Blutfrömmigkeit und Verehrung der Heiligen
Familie vor der Reformation, in: Peter Blickle, Johannes Kunisch (Hg.), Kommunalisierung und
Christianisierung. Voraussetzung und Folgen der Reformation, Berlin 1989, S. 57-75, hier
S. 59-61 (Zeitschrift für Historische Forschung, Beiheft 9).

58 Heinrich Schreiber, Urkundenbuch der Stadt Freiburg im Breisgau, Bd. I, Freiburg im Breisgau
1828, Nr. CCCLXI, S. 168 f.

59 Ebd., Nr. CCCLXV1II, S. 170.

60 Frantisek Graus, Randgruppen in der städtischen Gesellschaft im Spätmittelalter, in: Zeitschrift
für Historische Forschung, 8/1981, S. 385-437, hier S. 399, Anm. 54.

173



Prozesse gegen vermeintliche Hexen statt, zu welchen sich die Verhörprotokolle
erhalten haben. Laut einem um 1450 von den Gerichtsherren in Luzern protokollierten

Geständnis der als Hexe beschuldigten Else von Meersburg erwähnt diese
neben ihrem eigenen Hexentreiben auch die Tätigkeit ihrer Hexengenossen und

Hexengenossinnen. Die aus dem Bodenseeraum stammende Else berichtet in
ihrem wahrscheinlich unter Folter zustande gekommenen Geständnis mit grosser
geografisch-topografischer Kenntnis über ihre angeblich in dieser Region
vollbrachten Hexereien und über die Tätigkeit verschiedener Hexen in der
Bodenseeregion.61 Auch Schaffhausen spielt dabei eine gewisse Rolle: Unter anderem
berichtet Else von Meersburg über eine «grosse schöne frow» in Schaffhausen,
welche als eine «hobtmeisterin», also als Hexenmeisterin, tätig gewesen sein soll.
Weiter nennt Else in ihrem Geständnis zwei weitere in Schaffhausen wohnende
Frauen: «Item und die frowenwirtin heisset Eis von Mundelheim, die veiste frow
heisset Beata, sitzt am Rindermarckt [...].»62 Immerhin darf auf Grund der
Namensähnlichkeit angenommen werden, dass es sich bei der genannten «frowenwirtin»

Eis von Mundelheim eventuell um die relativ prominente Bordellbesitzerin
Eis von Mellingen gehandelt haben könnte, welche in Schaffhausen und Zürich
eine wichtige Rolle im Umfeld von Prostitution spielte.63 Dies sind allerdings
reine Vermutungen. Ob die Luzerner beim Schaffhauser Rat Erkundigungen
einzogen, um den Fall weiterzuverfolgen, lässt sich aus den Quellen nicht erschliessen.
So rätselhaft wie die im Verhörprotokoll erwähnten Tatbestände bleibt auch das

über Else von Meersburg gefällte Urteil; nichts ist bekannt.
Aus der Mitte des 15. Jahrhunderts sind Hinweise zu Verfolgungen von angeblichen

Zauberern und Hexen im Gebiet des heutigen Kantons Schaffhausen
überliefert: Zwischen 1440 und 1450 muss es im Klettgau zu Zauberei- oder
Hexenverfolgungen gekommen sein. Dies geht aus um 1480 gemachten Zeugenaussagen
hervor, welche anlässlich des Prozesses zwischen dem Bischof von Konstanz und
den Grafen von Sulz um die Hochgerichtsbarkeit aufgenommen wurden.
Historischer Hintergrund waren die territorialpolitischen Bemühungen der Grafen von
Sulz, aus ihren im Klettgau verstreuten Rechten einen Flächenstaat zu schaffen,
wobei den Grafen vor allem die Bischöfe von Konstanz im Wege standen, welche
hier über umfangreichen Territorialbesitz verfügten. Die Auseinandersetzungen

61 Allgemein zur Quellenproblematik von Geständnissen überregional agierender Delinquenten im
Spätmittelalter: Oliver Landolt, Delinquenz und Mobilität im Spätmittelalter. Beispiele aus

Schaffhauser und Zürcher Justizakten, in: Hans-Jörg Gilomen, Anne-Lise Head-König, Anne
Radeff (Hg.), Migration in die Städte. Ausschluss - Assimilierung - Integration - Multikulturalität.
Migrations vers les villes. Exclusion - assimilation - intégration - multiculturalité, Zürich 2000,
S. 77-92 (Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte, Bd. 16).

62 Abgedruckt in Hansen (wie Anm. 6), S. 555. Ausführlichere Edition des Geständnisses der Else

von Meersburg in Hoffmann-Krayer, Luzerner Akten zum Hexen- und Zauberwesen, in:
Schweizerisches Archiv für Volkskunde, 3/1899, S. 22-40, 81-122, 189-224, 291-329, hier S. 28.

63 Zur Person der Frauenwirtin Eis von Mellingen erscheint demnächst eine Studie des Autors in
der Reihe der Zürcher Taschenbücher.

174



zwischen den beiden Kontrahenten begannen 1445 und endeten erst 1497. Im
Verlaufe der Auseinandersetzungen wurden von den beiden Parteien Zeugen
befragt, welche darüber Auskunft geben mussten, wer die Hochgerichtsbarkeit, also
das Recht über Leben und Tod zu entscheiden, in diesem Gebiet in der Vergangenheit

ausgeübt hatte. Während der Bischof von Konstanz über 200 Kundschaften
von Zeugen aufnehmen liess, boten die Grafen von Sulz insgesamt 54 Zeugen
auf.64 Neben anderen Hochgerichtsfällen wird in den Zeugenaussagen auch ein
Hexereifall erwähnt. So nennen verschiedene Zeugen, dass im Namen der Mutter
der Grafen von Sulz eine Frau beim Schmerlat («Schmerleib») in der Nähe des

Städtchens Neunkirch durch sulzische Amtleute gefangen und gefesselt auf einem
Karren nach Balm, dem Sitz der Grafen von Sulz, geführt worden war. Nachdem
die Frau gestanden hatte, dass sie eine Hexe sei, wurde sie in (Ober)-Lauchringen
(die Quelle nennt nur Lauchringen) schliesslich verbrannt. Die meisten der zu
diesem Ereignis befragten Zeugen gaben dabei zu Protokoll, dass dieses Ereignis
zirka 40 Jahre früher geschehen sei, also um die Mitte des 15. Jahrhunderts.65 Was
für Hexereien die Frau begangen haben soll, für die sie mit dem Feuertod bestraft
worden war, geht aus den Aussagen der einzelnen Zeugen nicht hervor. Interessant
ist aber die Aussage des 60-jährigen Hanns Brunnenstein von Balm, wohnhaft zu
Wilchingen, der laut eigenem Zeugnis «ein fryger landrichter in der grafschafft im
Klegkôw» war: Nicht nur war er bei der Gefangennahme der Hexe beim Schmerlat
dabei, sondern er band sie eigenhändig nach ihrer Festnahme mit einer Kette am
Karren fest, der sie nach Balm führen sollte. Aus Rache solle ihn die Hexe krank
gemacht haben, sodass er ein ganzes Jahr und 16 Wochen im Bett habe liegen
müssen. Der 60-jährige Fritschi Kiß nahm sogar als Richter bei diesem Hexenprozess
teil, während der 80-jährige Hans von Röt zu Protokoll gab, dass er dabei und «hab
das helffen tun», also ebenfalls an der Hexenverfolgung und am Prozess beteiligt
gewesen sei. Der 70-jährige Clewy Meyer von Eggingen wusste sogar zu berichten,

auf wessen Anzeige hin die Gefangennahme der als Hexe verdächtigten Frau

erfolgte: Es soll Henny Stockly von Gechtlingen (Gächlingen) gewesen sein.
Albrecht Mörler, der Vogt zu Rheinau, berichtete, dass ein Pfründner des Klosters
Rheinau mit Namen Claus Haß wüsste, dass im Namen der Grafen von Sulz auch
ein Hirte zu Oberhallau verbrannt worden war. Über das Delikt, welches dieser
Hirte begangen haben soll, ist allerdings nichts bekannt. Es könnte sich eventuell
um Sodomie, also um Unzucht mit Tieren, oder vielleicht auch um den Umgang
mit gleichgeschlechtlichen Partnern, also um Homosexualität, gehandelt haben,

64 Karl Schib, Die Entstehung der Landgrafschaft Klettgau und ihre Spiegelung in den Kundschaf¬

ten, in: Aus Verfassungs- und Landesgeschichte. Festschrift für Theodor Mayer, Bd. II, 1955,
S. 149-160; A. Peter, Die Landgrafschaft, in: Der Klettgau, hg. v. Franz Schmidt, Bretten 1971,
S. 101-110. Die folgenden Quellenbelege basieren auf den Angaben der Zeugeneinvernahmen
in Staatsarchiv Schaffhausen, Herrschaft (Akten und Urkunden betr. Landgrafschaft Sulz),
AA 9, Ia.

65 Einzelne der Befragten gaben an, dass diese Ereignisse vor 30 oder mehr Jahren geschehen
seien.

175



was als genauso ketzerisch wie das Delikt der Hexerei betrachtet wurde.66 Deshalb
erlitten Personen, welche sodomitische Vergehen verübt haben sollen, genauso
den Feuertod wie überführte Ketzer oder geständige Hexen.67 Auffallend an den

Zeugenaussagen ist, wie viele der befragten Personen zu Protokoll gaben, dass

ihnen der Hexenfall bekannt sei. Viele der älteren Personen hatten die Verbrennung

der Hexe mit eigenen Augen gesehen; viele gaben auch an, dass sie es zwar
nicht selber gesehen hätten, aber entweder von ihren Eltern (speziell im Falle von
jüngeren Zeugen), anderen Verwandten, Bekannten oder Nachbarn erfahren hätten.

Einige gaben auch an, dass der Fall des Hexenbrandes allgemein
«landkundig» sei.

Die Opfer der spätmittelalterlichen HexenVerfolgungen:
Margreth Stöcklin als Beispiel

Die Opfer der spätmittelalterlichen Hexenverfolgungen wurden von den bisherigen

Ausführungen nur am Rande berührt, wobei dies vor allem mit der zum Teil
dürftigen Quellenlage zu tun hat: Vielfach sind Hexenverfolgungen und

Hexenprozesse nur in kurzen Einträgen in Ratsmanualen und Ratsprotokollen überliefert,
oder es finden sich in Stadtrechnungen verzeichnete Ausgaben, welche für die

Untersuchungshaft, das Verhör und die Hinrichtung von vermeintlichen Hexen

getätigt worden waren; häufig werden in diesen Einträgen nicht einmal die Namen
der hingerichteten Personen verzeichnet. Im Allgemeinen geben diese sehr knapp
gehaltenen Quelleneinträge nur geringe Informationen über die Verfolgungen her;
die sozialen Hintergründe und menschlichen Schicksale lassen sich aus diesen

wenigen Angaben kaum rekonstruieren. Sehr ergiebige Quellen sind hingegen die
in einzelnen Fällen überlieferten Verhörprotokolle geständiger Hexer und Hexen:
In mehr oder weniger ausführlicher Form werden hier die einzelnen Tatbestände
der geständigen Person notiert; bisweilen sind sogar auch noch Zeugenverhöre
überliefert. Zur Ermittlung sozialgeschichtlicher Hintergründe reicht allerdings
auch diese Quellengattung nicht aus, denn aus diesen Quellen lassen sich kaum

66 Den Eidgenossen wurde im Spätmittelalter ganz allgemein die «bestialitas» resp. Zoophilie, der
Sexualverkehr mit Tieren, vorgeworfen: Elisabeth Wechsler, Ehre und Politik. Ein Beitrag zur
Erfassung politischer Verhaltensweisen in der Eidgenossenschaft (1440-1500) unter
historischanthropologischen Aspekten, Zürich 1991, S. 173-176; Helmut Maurer, Schweizer und Schwaben.

Ihre Begegnung und ihr Auseinanderleben am Bodensee im Spätmittelalter, 2. erw. Aufl.,
Konstanz 1991, passim.

67 Allgemein zur Homosexualität im Mittelalter und zu deren Gleichsetzung mit Ketzertum:

Brigitte Spreitzer, Die stumme Sünde. Homosexualität im Mittelalter, Göppingen 1988 (Göppinger
Arbeiten zur Germanistik, Nr. 498); John Boswell, Christianity, Social Tolerance, and

Homosexuality. Gay People in Western Europe from the Beginning of the Christian Era to the

Fourteenth Century, Chicago, London 1980. Boswell macht besonders darauf aufmerksam, dass

die Intoleranz gegenüber Homosexuellen speziell im Spätmittelalter zunahm (ebd., S. 269 ff.).

176



mehr als allgemeine Hexenstereotypen herausfiltern und machen daher alle

Hexenprozesse gleichförmig. Man muss aber davon ausgehen, dass «Hexenprozesse
immer eine individuell zu analysierende Ausgangslage besassen»,68 die - wenn die

Quellenlage es zulässt - einer näheren Untersuchung unterzogen werden muss.
Vor allem die Vernetzung verschiedenen Quellenmaterials vermag hier zu neuen
Erkenntnissen zu führen. Gerade der in den letzten Jahren vorangetriebene Ansatz
der sozial- beziehungsweise mikrogeschichtlichen Analyse einzelner Hexenprozesse

vermochte das von der traditionellen Forschung postulierte Bild der so
genannt «typischen» Hexe aufzubrechen und zeigte auf, dass die der Hexerei
beschuldigten Personen keineswegs immer den Unterschichten angehörten, sondern
sich bisweilen auch sozial besser Gestellte in Hexenprozesse verstrickt sahen. Wie
verschiedene Untersuchungen gezeigt haben, lassen Hexenprozesse jahrelang schwelende

Konflikte innerhalb dörflicher und städtischer Gemeinschaften plötzlich
zum Eklat kommen, und nicht selten handelte es sich um Nachbarschaftskonflikte,
in welchen Hexenprozesse instrumentalisiert wurden. Verschiedentlich lassen sich
auch innerfamiliäre Hintergründe ermitteln. Dies zeigt im Besonderen der aus dem
Jahre 1482 stammende Fall der zum Feuertod verurteilten Margreth Stöcklin aus
Schaffhausen. Von besonderem Interesse ist dabei, dass hier auf mikrogeschichtlicher

Ebene die sozialen Hintergründe der Ereignisse rekonstruiert und auf diese

Weise die näheren sozialen Umstände für die Verfolgung und Verurteilung ermittelt

werden können. Margreth Stöcklin war die Ehefrau des Clewi Stöcklin, der als

Angehöriger der Rebleutenzunft im Grossen Rat der Stadt Schaffhausen sass.69

1467 sass Stöcklin auch im Gericht.70 Die Stöcklins verfügten also innerhalb der
Stadt über einen gewissen gesellschaftlichen Einfluss. Aus den überlieferten
Quellen geht hervor, dass die Familie aus mindestens fünf Mitgliedern bestand:
den beiden Elternteilen, zwei Söhnen und einer Tochter.71 Während der Name des

einen Sohnes Hans war, ist der Name des anderen nicht überliefert; die Tochter
hiess wie die Mutter Gret. Die erhaltenen Steuerbücher zeigen auf, dass die
Familie zwar nicht zu den wohlhabenden Familien der Stadt gehörte, aber immerhin

der unteren Mittelschicht zugezählt werden konnte. Die Familie verfügte über
Haus- wie auch über Grundbesitz: 1468 verkauften die auf der Steig ausserhalb

der Stadtmauern wohnhaften Stöcklins zwei Weingärten, welche sie im Erblehens-

68 Blauert, Hexenverfolgung (wie Anm. 5), S. 21.
69 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 1, S. 4, 81 und 139*. Zur Biografie des Clewi Stöcklin ist

Folgendes anzumerken: Sein Vater dürfte vermutlich der auf der Steig wohnhafte Clewi Stöcklin

gewesen sein, welcher als «rebman burger ze Schafhusen» in einer Urkunde von 1426 erwähnt

wird; dessen Ehefrau Anna wird ebendort erwähnt (Staatsarchiv Schaffhausen, Urk. 1752).
Clewi Stöcklin «der jung», wohnhaft auf der Steig, wahrscheinlich unser Clewi, wird erstmals
1431 erwähnt (Staatsarchiv Schaffhausen, Urk. 1845). 1448 wird Clewi Stöcklin «ab Staig» mit
mehreren anderen seiner Zunftgenossen der Rebleutenzunft erwähnt (Staatsarchiv Schaffhausen,

Urk. 2197).
70 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 1, S. 5.

71 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 1, S. 71 und 90; RP 2, S. 89*.

177



recht bebaut hatten.72 Am 20. Juni 1468 wurde das Grossratsmitglied Clewi
Stöcklin zu einer Busse von 10 Pfund Heller verurteilt, weil er an seinem Wohnort
auf der Steig, wohl im Zusammenhang mit dem Ausbruch des Waldshuterkriegs,
einen kleinen Aufruhr verursacht hatte.73 1469 wechselten Clewi und Margreth
Stöcklin ihren Wohnsitz: Für 55 Pfund kauften sie Haus, Hof und Hofstatt der
Ursul Schuchmacherin in der Neustadt.74 Um 1470 muss das Familienoberhaupt,
Clewi Stöcklin, gestorben sein, denn die Ehefrau Margreth Stöcklin wird in einem

aus dem Jahre 1470 stammenden Dokument als Witwe bezeichnet.75 Im Gegensatz

zu ihrem Ehemann taucht Margreth Stöcklin viel seltener in den überlieferten
Quellen auf, was ein deutliches Zeichen für die gesellschaftliche Stellung der Frauen

in dieser Zeit ist.76 1478 überschrieb die Witwe Stöcklin ihrer Tochter Greth und
deren Ehemann Jacob Stapffer ihr Haus; Tochter und Ehemann garantierten der

Mutter im Gegenzug Wohnrecht und Unterhalt auf Lebenszeit, wobei die Mutter
sich vorbehielt, diese Verfügung jederzeit ändern zu können.77 Im spätmittelalterlichen

Schaffhausen war der Abschluss solcher Leibdingverträge allgemein
üblich; auf diese Weise sicherten sich ältere Personen ihren Lebensabend ab. Mit
dem Leibdingvertrag dürfte Margreth Stöcklin aber ihr Todesurteil unterschrieben
haben; denn nur wenige Jahre nach dem Abschluss dieses Vertrages, im Jahre

1482, starb sie vermutlich auf Anklage ihrer eigenen Tochter und ihres Schwiegersohnes

den Feuertod auf dem Scheiterhaufen. Indizien hierzu finden sich aus dem

überlieferten Geständnisprotokoll von 1482: Vor den Verhörrichtern gestand sie,
dass «si sich dem tüfel ergeben» und «mit des hilff und gespunst, viel argwfon]
und Übels getrieben» habe. Im Besonderen habe sie ihre Tochter gelähmt und auch

wieder geheilt; ebenso soll sie Wetterzaubereien, Hagel und Frost, «mit hilff des

bösen gaist» verursacht haben; daneben soll sie auch Vieh verhext haben.78 Noch

72 Staatsarchiv Schaffhausen, RP I, S. 12* und 16*.

73 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 1, S. 90: «Clewi Stogkli Vischer ist gestrauft von des wegen das

er solich vorgemelt uffrur ane der Staige gemacht haut ane wissen und erloben ains rfats] oder

zunftmaisters, sondern uff hôrisag umb X lib hlr [...].» Zur Unterscheidung von anderen in
Schaffhausen wohnhaften Familien mit Namen Stöcklin, wird unsere Familie Stöcklin in den

Quellen häufig mit dem Zusatz «Vischer» bezeichnet (siehe z. B. Staatsarchiv Schaffhausen,
RP 1,S. 81, 139).

74 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 1, S. 49*.
75 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 1, S. 53*.
76 Zur Stellung der Frau im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit ist eine beinahe unübersicht¬

liche Flut von Darstellungen seit den 1980er-Jahren entstanden: Peter Ketsch, Annette Kuhn

(Hg.), Frauen im Mittelalter, 2 Bände, Düsseldorf 1983/84; Edith Ennen, Frauen im Mittelalter,
München 1984; Erika Uitz, Die Frau in der mittelalterlichen Stadt, Freiburg i. Br., Basel, Wien
1992; Heide Wunder, «Er ist die Sonn', sie ist der Mond». Frauen in der Frühen Neuzeit,
München 1992; Margaret L. King, Frauen in der Renaissance, München 1993; Olwen Hufton,
Frauenleben. Eine europäische Geschichte 1500-1800, Frankfurt a. M. 2002. Eine Überblicksdarstellung

zur Geschichte der Frauen in der Schweiz fehlt bis anhin, wie im Übrigen auch eine

solche der Männer bisher nicht erschienen ist.
77 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 2, S. 89*.
78 Staatsarchiv Schaffhausen, Urk. 5553.

178



aufschlussreicher ist ein erhaltenes Beiblatt zu diesem Geständnis, welches in
flüchtiger Schrift ausführlichere Angaben zu diesem Fall dokumentiert; vermutlich

stellt dieses Beiblatt das unmittelbar beim Verhör aufgeschriebene Geständnis
der Frau dar. Hier erfahren wir, dass sich Margreth bereits acht Jahre früher, also

um das Jahr 1474, mit dem Teufel verbunden habe, wobei sich dieser gegenüber
der Frau bezeichnenderweise als «Lästerli» ausgegeben haben solle. Weiter gab
sie zu Protokoll, dass der Teufel «Lästerli» in der Nacht zu ihr gekommen sei,
nachdem ihre Tochter und ihr Schwiegersohn ihr ihren Besitz weggenommen
hatten. Lästerli soll sie daraufhin gefragt haben, ob er, um sie zu rächen, ihren
Schwiegersohn töten solle, worauf Margreth dies aber verneinte. Daraufhin soll
der Teufel sie die Fähigkeit gelehrt haben, mittels Schadenszaubers Menschen zu
lähmen und auch wieder zu heilen, was sie dann an ihrer Tochter - wie bereits
erwähnt - auch ausprobiert haben soll.79 Wie aus den Ratsprotokollen hervorgeht,

waren mit der Untersuchung des Falles in offiziellem städtischem Auftrag
Rudger Imthurn, Heinrich Schalgk und Uli Schmid betraut.80 Mit der direkten
Untersuchung wie auch der Vollstreckung des Urteils wurde der Henker von
Zürich betraut.81

Hinweise über eine Verteidigung der Margreth Stöcklin gegenüber diesen
Vorwürfen gibt es nicht. Am 23. Juli 1482 wurde sie dem Nachrichter übergeben, der
sie laut dem Urteilspruch «zuo sinen handen nemen und sy binden und versorgen
und sy uß füren» solle an die Gerichtsstätte, wo er sie «aida mit dem für zuo ir
richten und si zuo bulfer verbrenn[en]» solle.82 Laut den in den Stadtrechnungen
überlieferten Ausgaben ist dieses Urteil auf diese Weise auch vollzogen worden:
Während der Henker von Zürich für die Verbrennung als Lohn rund 6 Gulden
erhielt, wurde ein gewisser Scheller mit 2 Schilling «von ir eschan ze v[er]graben»
abgespeist.83 Unklar ist die Rolle eines «brader Hain[rich] Hengsten», welcher
ebenfalls in den Fall involviert war und 2 Gulden als Lohn für seine Bemühungen
erhielt.84 Aber nicht nur auf der Ausgabenseite taucht der Name der Stöcklin auf,

79 Staatsarchiv Schaffhausen, Urk. 5553.
80 Staatsarchiv Schaffhausen, RP 2, S. 375. Gemäss der seit dem Ende des 15. Jahrhunderts

regelmässig verzeichneten Rubrik «Ordnung zu den gevangnen» innerhalb der Ratsprotokolle
wurden jeweils die einzelnen Angehörigen des Blutgerichts in einem bestimmten Turnus zur
Übersicht über die in Untersuchungshaft im Gefängnis einsitzenden Gefangenen aufgeboten.
Sehr wahrscheinlich waren diese Personen jeweils bei den Verhören anwesend, welche nicht
selten unter der Anwendung von Folter erzwungen wurden. Rudger Imthurn (Herrengesellschaft),

Heinrich Schalgk (Schmiedenzunft) und Uli Schmid (Gerberzunft) waren Mitglieder des

Kleinen Rates (ebd., S. 335 f.).
81 Stadtarchiv Schaffhausen, All 05.01, Bd. 142, S. 125.

82 Staatsarchiv Schaffhausen, Urk. 5553.
83 Stadtarchiv Schaffhausen, All 05.01, Bd. 142, S. 125. Schaffhausen verfügte in dieser Zeit über

keinen eigenen Henker, sondern nahm im 15. Jahrhundert entweder die Dienste des Henkers von
Konstanz oder von Zürich in Anspruch (Landolt [wie Anm. 37], S. 297-301).

84 Stadtarchiv Schaffhausen, All 05.01, Bd. 142, S. 125. Eine nähere Identifikation aus den
Schaffhauser Quellen ist nicht möglich. Ein Mann namens Hengst wird im berühmt-berüchtigten

179



auch auf der Einnahmenseite erscheint ihr Name: Denn gewöhnlich zog die Stadt

von hingerichteten Delinquenten ihren Besitz oder zumindest einen Teil desselben

zu Gunsten der Stadtkasse ein.85 Die Schaffhauser Stadtrechner konnten jedenfalls

15 Pfund 1 Schilling und 10 Heller als Einnahme «von der Stoeklinan gutt»
verbuchen.86

Dieser Hexenprozess, der in Schaffhausen stattfand, darf keineswegs isoliert
betrachtet werden; denn das Gebiet der Eidgenossenschaft wie auch des süddeutschen

Raumes erlebte in der ersten Hälfte der 1480er-Jahre eine bisher nie zuvor
erreichte Welle von Hexenverfolgungen. In der Forschung wurden diese Jahre

sogar schon als eigentlicher Höhepunkt der Hexenprozesse im 15. Jahrhundert
bezeichnet.87 Einerseits lässt sich dies mit der Ernennung des Dominikaners Heinrich

Kramer (Institoris) zum Inquisitor Oberdeutschlands im Jahre 1478 erklären.
In dieser Amtsfunktion führte Kramer in den Diözesen Basel, Strassburg,
Konstanz und Brixen systematisch-flächendeckende Hexenverfolgungen durch. Nach
eigenen Angaben liess er im Bistum Konstanz, zu welchem massgebliche Teile der
damaligen Eidgenossenschaft gehörten, rund 48 Personen vorwiegend weiblichen
Geschlechtes als Hexen zum Feuertod auf dem Scheiterhaufen verurteilen.88 An-

Malleus Maleficarum des Heinrich Institoris erwähnt, welcher als Heiler von Verhexten auftrat
und gemäss dem Bericht von Institoris einen Zulauf hatte ähnlich wie die Wallfahrtsstätten in
Aachen oder Einsiedeln (Heinrich Kramer [Institoris], Der Hexenhammer. Malleus Maleficarum.
Neu aus dem Lateinischen übertragen v. Wolfgang Behringer, Günter Jerouschek und Werner
Tschacher, hg. und eingel. v. Günter Jerouschek und Wolfgang Behringer, 3. rev. Aufl., München

2003. S. 521 f.). Ob der in den Schaffhauser Stadtrechnungen erwähnte Heinrich Hengst
mit dem im Malleus Maleficarum genannten Hengst identisch ist, entzieht sich unseren Kenntnissen

und müsste mittels genauerer Forschungen näher erkundet werden. Jedenfalls muss die
im Malleus Maleficarum genannte Ortschaft «Eningen», in welcher der genannte Hengst besonders

tätig gewesen sein soll, näher untersucht werden, gibt es im süddeutschen Raum doch
verschiedene Ortschaften mit gleichem oder ähnlichem Namen und an unterschiedlichen
geografischen Standorten. Zudem muss davon ausgegangen werden, dass aus den Formulierungen

von Institoris nicht eindeutig hervorgeht, ob der genannte Hengst in «Eningen» auch
tatsächlich ansässig gewesen war oder in mobiler Weise - wie so viele Berufsspezialisten in dieser
Zeit - seine Dienste anbot.

85 Landolt (wie Anm. 37), S. 231 f.
86 Stadtarchiv Schaffhausen, All 05.01, Bd. 140, S. 3.

87 Blauert, Frühe Hexenverfolgungen (wie Anm. 6), S. 75; Sönke Lorenz, Hexen und Hexenpro¬
zesse im deutschen Südwesten - eine Einführung, in: Andreas Schmauder (Hg.), Frühe
Hexenverfolgung in Ravensburg und am Bodensee, Konstanz 2001, S. 7-28, hier S. 12-15 (Historische
Stadt Ravensburg, Bd. 2).

88 Zur Tätigkeit Heinrich Kramers bzw. Institoris: Karl Otto Müller, Heinrich Institoris, der
Verfasser des Hexenhammers und seine Tätigkeit als Hexeninquisitor in Ravensburg im Herbst
1484, in: Württembergische Vierteljahrshefte für Landesgeschichte, N. F. 19, 1910, S. 397-417;
Wolfgang Behringer, Heinrich Kramers «Hexenhammer»: Text und Kontext, in: Schmauder
(wie Anm. 87), S. 83-14; Sönke Lorenz, Der Inquisitor Heinrich Institoris und der Johanniter-
Komtur Rudolf von Baden: zwei Hexenjäger am Oberrhein, in: Spätmittelalter am Oberrhein.
Grosse Landesausstellung Baden-Württemberg 29. September 2001-3. Februar 2002. Teil 2:

Alltag, Handwerk und Handel 1350-1525, Aufsatzband, hg. v. Sönke Lorenz und Thomas Zotz,
Stuttgart 2001, S. 593-596.

180



dererseits gelten die beginnenden 1480er-Jahre als klimatisch äusserst schlecht mit
grossen Ernteausfällen, welche besonders im schweizerisch-süddeutschen Raum
massive wirtschaftliche und soziale Auswirkungen hatten: Teuerungen, Hungersnot

und Seuchen waren die Folgen.89 Der Zusammenhang von Hexenverfolgungen
und allgemeinen Krisenjahren mit Seuchen, Missernten und Teuerungen wurde
nicht nur für die grossen Hexenprozesse in weiten Teilen Mitteleuropas im späten
16. und 17. Jahrhundert nachgewiesen,90 sondern gilt auch für das 15. und das

frühe 16. Jahrhundert. Wetterzauber wurde dabei als ein besonders schwerwiegendes

Schadenszaubereidelikt betrachtet; denn im Gegensatz zu anderen
Schadenszaubereien, wie beispielsweise dem Liebeszauber, wurde nicht ein einzelnes
Individuum geschädigt, sondern die ganze Gemeinschaft bedroht.91 Brachen
Katastrophen wie Seuchen oder verheerende Unwetter über die Umgebung herein,
welche sich der einfache Mann nicht erklären konnte, suchte die Bevölkerung
schon bald nach Schuldigen und Sündenböcken, die für dieses Unglück verantwortlich

gemacht werden konnten.
Das Jahr 1482 stellt einen eigentlichen Höhepunkt der Hexenjagd innerhalb des

Gebietes der Eidgenossenschaft dar, in welchem besonders viele Hexenprozesse in
den verschiedensten Regionen durchgeführt wurden: Neben Schaffhausen fanden

Untersuchungen gegen vermeintliche Hexen in Luzern,92 Bern,93 Appenzell,94 in
der Diözese Lausanne,95 in Murten,96 Solothurn97 und Liestal98 statt, und es

wurden einzelne Personen wegen dieses Deliktes auch hingerichtet oder auf ewig
aus dem Gebiet der Eidgenossenschaft verbannt. Am 20. Mai 1482 beschäftigte

89 Horst Buszello, «Wohlfeile» und «Teuerung» am Oberrhein 1340-1525 im Spiegel zeitgenös¬
sischer erzählender Quellen, in: Peter Blickle (Hg.), Bauer, Reich und Reformation. Festschrift
für Günther Franz zum 80. Geburtstag am 23. Mai 1982, Stuttgart 1982, S. 18-124. Auch in
Schaffhausen lassen sich die direkten Auswirkungen der klimatisch negativen Jahre anhand des

so genannten «Martinischlags» feststellen, mit welchem der Schaffhauser Rat alljährlich um
Martini (11. November) Richtpreise für den Weinpreis veranschlagte (W. Wildberger, Schaffhauser

Martinischlag, Schaffhausen 1896; Karl Schib, Geschichte der Stadt und Landschaft
Schaffhausen, Schaffhausen 1972, S. 355).

90 Wolfgang Behringer, Weather, Hunger and Fear: Origins of the European Witch-Hunts in
Climate, Society and Mentality, in: German History, 13/1/1995, S. 1-27.

91 Charles Zika, Magie - Zauberei - Hexerei. Bildmedien und kultureller Wandel, in: Bernhard Jus-

sen, Craig Koslofsky (Hg.), Kulturelle Reformation. Sinnformationen im Umbruch 1400-1600,
Göttingen 1999, S. 317-386, hier S. 346 (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für
Geschichte 145).

92 Hoffmann-Krayer (wie Anm. 62), S. 24 (Nr. 6, 7), S. 40 (Nr. 14a), S. 86 (Nr. 17), S. 87 (Nr. 18).

93 G. Tobler, Zum Hexenwesen in Bern, in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, 4/1900,
S. 236-238, hier S. 237 f.

94 Emil Schiess, Die Hexenprozesse und das Gerichtswesen im Lande Appenzell im 15.-17. Jahr¬

hundert, Trogen 1919, S. 94 f.
95 Maxime Reymond, La sorcellerie au pays de Vaud au XVe siècle, in: Schweizerisches Archiv

für Volkskunde 12, 1908, S. 1-14, hier S. 4.

96 Die Berner-Chronik des Valerius Anshelm, Bd. 1, Bern 1884, S. 224.
97 Hoffmann-Krayer (wie Anm. 62), S. 86 (Nr. 17).

98 Hansen (wie Anm. 6), S. 429.

181



sich sogar die eidgenössische Tagsatzung in Luzern mit der angeblichen «Hexenplage»:

Der Luzerner Rat hatte verschiedene Hexenprozesse durchführen und auch

einzelne Personen als angebliche Hexen verbrennen lassen; wie aus den Geständnissen

dieser Personen hervorging, sollen diese vor allem Unwetter fabriziert
haben. Ausserdem gestanden sie weiter, dass noch viele «als betler und niderlen-
der» sich ausgebende Hexen im Lande herumgingen. Aus diesem Grunde sollte
die Tagsatzung auf Anraten der Luzerner Gesandten Massnahmen ergreifen.
Ausserdem wurden Beten und Wetterläuten als besonders wirksame Mittel
angesehen, um Gott um Gnade zu bitten." Die Reaktion der einzelnen Orte auf den

Beschluss der Luzerner Tagsatzung ist noch nicht näher untersucht. Immerhin lässt
sich eine gewisse Korrespondenztätigkeit zwischen den einzelnen Orten
feststellen: So schrieben etwa die Solothurner Räte an die Luzerner, dass sie eine
gewisse Margret von Nuremberg gefangen genommen hätten; diese habe angeblich
mit einer in Luzern verbrannten Hexe in Beziehung gestanden.100 Inwiefern
Kommunikationswege zwischen den einzelnen Herrschaftsträgern eine Rolle bei den

spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen Hexenverfolgungen gespielt haben,
wie sich dies etwa bei den Judenverfolgungen Mitte des 14. Jahrhunderts im
Vorfeld des schwarzen Todes nachweisen lässt, ist noch wenig erforscht.101

Wie daran geglaubt wurde, dass Hexen und Dämonen für Unwetter verantwortlich
seien, so griff auch die Kirche auf magisch-abergläubische Vorstellungen zurück,
indem man meinte, dass mit dem Läuten von Kirchenglocken ein nahendes Unwetter

bekämpft werden könne. Dieser Brauch, der in katholischen Gegenden der

Schweiz, wie beispielsweise in der Gemeinde Schwyz, noch heute geübt wird,102

beruht auf der in der Antike aufkommenden Vorstellung, dass durch das Aufein-
anderschlagen von Metallen beziehungsweise durch das Läuten von Glocken
Unwetter gebannt werden könnten. Ähnlich wie auch andere Städte kannte Schaffhausen

ebenfalls das Amt eines Wetterläuters, welcher jeweils gegen nahende

Unwetter die Kirchenglocken zu läuten hatte; wie aus den erhaltenen Stadtrechnungen

hervorgeht, wurde der Wetterläuter aus der Stadtkasse besoldet. Die Unwetter
und Blitze brechende Kraft der Kirchenglocken wurde im Übrigen in Inschriften
auf Glocken verewigt, wie beispielsweise im Motto der so genannten Schillerglocke,

welche im Auftrage des Abtes des Klosters Allerheiligen Konrad Detti-
kofer im Jahre 1486 durch Ludwig Peiger von Basel gegossen wurde: «+ vivos
voco mortvos plango fvlgvra frango + miserere domine popvlo qvem redimisti
sangvine tvo anno domini m cccc lxxxvi.»103 Auch für die Pfarrkirche St. Johann

99 Die Eidgenössischen Abschiede aus dem Zeiträume von 1478 bis 1499, bearb. v. Anton Philipp
Segesser, Bd. 3/1, Zürich 1858, Nr. 143d, S. 120; Anshelm (wie Anm. 96), S. 224.

100 Hoffmann-Krayer (wie Anm. 62), S. 86 (Nr. 17).
101 Graus (wie Anm. 7), S. 299 ff.
102 Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz, 3. Aufl., Zürich, Schwäbisch Hall 1984, S. 226.
103 Reinhard Frauenfelder, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schaffhausen, Bd. 1 : Die Stadt Schaff¬

hausen, Basel 1951, S. 87 f. Bekanntlich verwendete Friedrich Schiller dieses Motto in seinem

«Lied von der Glocke».

182



wurde auf Beschluss des Rates 1496 eine spezielle Glocke gegossen, welche die
städtische Gemeinschaft vor Unwettern beschützen sollte: «+ O + rex + glorie +

xpe + veni + nobis + cum + pace + a fulgure + et + tempestate + libera + nos +
dux».104 Zur Verstärkung der Wirkung des Wetterläutens wurde durch Ratsbeschluss
im Jahre 1492 festgesetzt, dass während des Wetterläutens keine Spiele wie auch
keine Tanzbelustigungen erlaubt sein sollen.105 Die Reformatoren des 16. Jahrhunderts

lehnten diesen Aberglauben ab und versuchten das Wetterläuten abzustellen,

wobei sie sich aber gegen verschiedene Widerstände vor allem seitens der

Bevölkerung durchzusetzen hatten.106 In sehr deutlicher Weise zeigt sich die
Ablehnung dieses Rituals in den in nachreformatorischer Zeit gegossenen
Glocken, auf welchen als eigentliches Gegenmotto die Machtlosigkeit der Glocke

gegen Blitze hervorgehoben wurde, wie beispielsweise in der für das Münster
1604 gegossenen Halbe- oder Taufglocke: «ZELO FVSA BONO CAMPANIS
CONSONO PRISCIS LVX POSTQVAM TENEBRAS EXVPERASSET ATRAS/
FVLGVRA NON FRANCO NEC PLANGO MORTE PEREMPTOS AES EGO
VIVENTES AD PIA SACRA VOCANS.»107

Auch die Rolle der ansässigen Bevölkerung bei der Initiierung von Hexenverfolgungen

darf nicht unterschätzt werden, denn nicht selten versuchte diese gegen
den Widerstand ihrer Obrigkeiten Hexenprozesse zu erzwingen. Ein deutliches
Dokument hierfür hat sich aus Schaffhausen aus dem Jahre 1481 erhalten: Damals
wurde ein gewisser Heinrich Thorer mit der hohen Busse von 80 Pfund Schaff-
hauser Währung gestraft, weil er sich dem Verbot des Rats, über die «unhold» zu
sprechen, widersetzt hatte.108 Dabei war der Schaffhauser Rat noch human: Der
Zürcher Rat liess in diesen Jahren den aus Konstanz stammenden Hans Thürr
sogar zum Tode durch Ertränken verurteilen. Dieser hatte vor Jahren verschiedene
Personen im zürcherischen Herrschaftsgebiet als «Unholde» bezeichnet, wurde
aber der Lüge überführt und musste deswegen Urfehde schwören. Wegen
Urfehdebruches wurde er nun zum Tode verurteilt.109 Solche drastischen
Massnahmen lassen sich vor allem damit erklären, dass Hexenverfolgungen ähnlich wie
Judenverfolgungen immer ein Element der Unruhe darstellten und eine
Eigendynamik entwickeln konnten, welche unter Umständen die Autorität der obrigkeitlichen

Herrschaft untergraben oder sogar überhaupt in Frage stellen konnte.110

104 Frauenfelder (wie Anm. 103), S. 205.
105 Im Thurn/Harder (wie Anm. 1), S. 93. 1496 verbot der Rat erneut das Spielen während des

Wetterläutens (ebd., S. 98). Zum Wetterläuten in Schaffhausen: Arnold Ntischeler-Usteri, Die
Inschriften und Giesser der Glocken im Kanton Schaffhausen, in: Beiträge zur vaterländischen
Geschichte, 4/1878, S. 51-127, hier S. 119-121.

106 Albert Hauser, Was für ein Leben. Schweizer Alltag vom 15. bis 18. Jahrhundert, 3. Aufl.,
Zürich 1990, S. 127.

107 Frauenfelder (wie Anm. 103), S. 89.

108 Staatsarchiv Schaffhausen, Ratsprotokoll, Bd. 2, S. 302 (2 post Nicolai 1481).
109 Paul Schweizer, Der Hexenprozess und seine Anwendung in Zürich, in: Zürcher Taschenbuch

auf das Jahr 1902, S. 1-63, hier S. 27 (nach Richtbuch 236, fol. 231).
110 Zum möglichen Unruhepotenzial von Judenverfolgungen: Landolt (wie Anm. 53), S. 182 f.

183



Auch die Rolle der Prediger und ihre Predigttätigkeit darf nicht unterschätzt
werden, denn diese bauten das Thema der Hexen und Zauberer immer wieder in
ihre Predigten mit ein und sorgten so für eine Verwurzelung von gelehrt-theologischen

Hexenkonzepten in den Köpfen ihrer Pfarreimitgliedern. So behandelte

etwa der berühmte, in Schaffhausen geborene und in Strassburg tätige Prediger
Johannes Geiler von Kaysersberg in seinem 1508 erstmals in Strassburg
gedruckten Predigtzyklus «Die Emeis» das Thema der Hexen und Unholde.1" Der
bekannte Volksprediger Thomas Murner (1475-1537) forderte den Feuertod der

Hexen, und auch der berühmte Reformator Martin Luther war von der Existenz der
Hexensekte überzeugt, welche mit Stumpf und Stiel ausgerottet werden sollte.112

Im Gegensatz hierzu sind vom Zürcher Reformator Ulrich Zwingli keine
Äusserungen zum Hexenthema überliefert. Immerhin sind aber auch zu Lebzeiten

Zwingiis einzelne Hexenprozesse in der Stadt und in den ländlichen Territorien
Zürichs geführt worden; ob und inwiefern der Reformator in diese Prozesse

eingebunden war, entzieht sich unserer Kenntnis.
Ende des 15. Jahrhunderts scheint die Beschimpfung, eine Hexe zu sein, relativ
gefährlich gewesen zu sein, weshalb die als Hexe bezeichnete Person vor Gericht
diese Beschuldigung oder Beschimpfung häufig zur Anklage brachte. Denn wenn
jemand erst einmal im Verdacht der Zauberei oder Hexerei stand, so konnte er oder
sie diese Verleumdung kaum mehr loswerden. So klagte beispielsweise 1497/98
die Frau von Cunradt Herliß die Frau von Cunradt Wagner zun gelben Horn an,
dass diese sie schon mehrere Male persönlich («unnder ougen») wie auch gegenüber

ihren Dienstboten als «ain roten hexen» gescholten habe und ihr auch den

«ritten», also ein Fieber oder Schüttelfrost, gewünscht habe.113 Ebenso klagte
1501/02 eine Andlin Hölderlin gegen Wilhelm Kepeller, der sie beschuldigt hatte,
eine Hexe zu sein.114

Schlusswort und Ausblick

Die meisten der in Schaffhausen im Spätmittelalter geführten Zauberer- und

Hexenprozesse beruhen auf traditionellen Schadenszaubervorstellungen; ein
gelehrttheologisches Hexenbild, welches vor allem im westschweizerischen Raum
vorherrschend war und auf Grund dessen Prozesse geführt wurden, fehlt im Schaff-

Neuerdings zur Problematik von Unruhen und Hexenverfolgungen: Dorothee Rippmann,
Hexenverfolgungen und soziale Unrast. Der Forschungsstand zum Basler Raum (Nordwestschweiz)
im Spätmittelalter, in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 52/2002, S. 151-156.

111 Behringer (wie Anm. 13), Nr. 71, S. 113 f.
112 Ebd., Nr. 60 und 61, S. 104.
113 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,4, Vogtbuch 1493-1504, fol. 29 v. Zum «Gelben Horn»,

welches in spätmittelalterlicher Zeit ein Gasthaus war: Frauenfelder (wie Anm. 103), S. 406.
114 Staatsarchiv Schaffhausen, Justiz C 1,4, Vogtbuch 1493-1504, fol. 46 r.

184



hauser Raum. Bemerkenswert ist, dass in Schaffhausen wegen Zaubervorstellungen
schon sehr früh Todesurteile vollzogen wurden, wobei die Gründe hierfür aus der
lückenhaften Quellenüberlieferung nicht weiter erschliessbar sind. Die Ursachen,
welche dazu führten, dass in und um Schaffhausen in der frühen Neuzeit im
Gegensatz zu anderen Regionen nur sehr wenige bis gar keine Verfolgungen von
Hexen stattfanden, müssten einer genaueren Untersuchung unterzogen werden."5

Dr. Oliver Landolt

Klösterlistrasse 16, CH-6430 Schwyz SZ

115 Für die relativ kurzfristig entschiedene Aufnahme dieses Aufsatzes in die Reihe der Schaffhau-
ser Beiträge zur Geschichte sei den Herren Dres. Peter Scheck und Roland E. Hofer sowie dem
Vorstand des Historischen Vereins ganz herzlich gedankt. Erste Forschungsergebnisse wurden
am 4. Dezember 2003 im Rahmen einer Veranstaltung des Historischen Vereins des Kantons
Schaffhausen einem grösseren Publikum vorgestellt.

185




	"Mit dem Für zuo ir richten und si zuo Bulfer verbrennen" : Zauberwahn und Hexenverfolgungen im spätmittelalterlichen Schaffhausen

