Zeitschrift: Schaffhauser Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen
Band: 72 (1995)

Artikel: "Nun leben wir in der gefahrlichsten Zyth" : Prolegomena zu einer
Geschichte Schaffhausens im konfessionellen Zeitalter

Autor: Hofer, Roland E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841641

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-841641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Nun leben wir in der gefahrlichsten Zyth»

Prolegomena zu einer Geschichte Schaffhausens
im konfessionellen Zeitalter

RoLaND E. HOFER

Einleitung und Problemstellung

Die neuere Forschung zur Geschichte der Frithen Neuzeit beschéftigt sich inten-
siv mit der Frage der Konfessionalisierung,! die fiir das konfessionelle Zeitalter zu
einer der bestimmenden Grossen gehort.2 Der Begriff der Konfessionalisierung
hat inzwischen in der Forschung den élteren der Konfessionsbildung teilweise ab-
gelost.? Es handelt sich um einen komplexen und weiterhin kontrovers diskutier-

1 Vgl. den allgemeinen Forschungsiiberblick: Winfried Schulze, «Von den grossen Anfingen
des neuen Welttheaters», Entwicklung, neuere Ansitze und Aufgaben der Frithneuzeitfor-
schung, in: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht (GWU) 43, 1993, 3—18. Neuerdings
die Literaturiibersicht: Ronnie Po-chia Hsia, The German Seventeenth Century, in: The Jour-
nal of Modern History 66, 1994, 726-736.

Ferner der spezifischere Literaturbericht zur ganzen Problematik: Heinz Schilling, «Konfes-
sionsbildung» und «Konfessionalisierung», in: GWU 42, 1991, 447—463 und 779-794.

2 Der vorliegende Aufsatz bemiiht sich, die traditionellen Eckdaten 1555/60 (Abschluss des
Augsburger Religionsfriedens 1555 und Abschluss des Tridentinums 1563) und 1650 (Frie-
densschluss von Miinster und Osnabriick 1648) zu beriicksichtigen.

Uber die Periodisierung der Konfessionalisierung selber besteht keine einheitliche Meinung.
Die verschiedenen Ansichten diskutiert: Heinrich Richard Schmidt, Konfessionalisierung im
16. Jahrhundert, Miinchen 1992, 110-115.

3 Zur Konfessionsbildung vor allem Ernst Walter Zeeden, Die Entstehung der Konfessionen,

Grundlagen und Formen der Konfessionsbildung, Miinchen 1965. Ders., Konfessionsbildung,
Studien zur Reformation, Gegenreformation und katholischen Reform, Stuttgart 1985.
Zur Konfessionalisierung die grundlegenden Aufsidtze: Wolfgang Reinhard, Gegenreforma-
tion als Modernisierung? Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen Zeitalters, in: Ar-
chiv fiir Reformationsgeschichte (ARG) 68, 1977, 226-252. Ders., Zwang zur Konfessiona-
lisierung? Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen Zeitalters, in: Zeitschrift fiir hi-
storische Forschung (ZHF) 10, 1983, 257-277. Ders., Reformation, Counter-Reformation,
and the Early Modern State: A Reassessment, in: The Catholic Historical Review 75, 1989,
383-404. Heinz Schilling, Die Konfessionalisierung im Reich, Religioser und gesellschaftli-
cher Wandel in Deutschland zwischen 1555-1620, in: Historische Zeitschrift (HZ) 246, 1988,
1-45.

23



ten Prozess,* der zum Verstidndnis zentraler Vorgédnge in der Frithen Neuzeit Ent-
scheidendes beitrédgt. Freilich besitzt der Ausdruck eine nicht ungefihrliche histo-
rische Unschiirfe, da unter Konfessionalisierung ein Konglomerat ganz ver-
schiedener Entwicklungen verstanden werden kann und verstanden wird. So
schliesst der Begriff in sich verschiedene Grundcharakteristiken der Entwicklung
der Friihen Neuzeit, wie die innere Konfessionsbildung, die zu Dogmatisierung
und kirchlicher Orthodoxie fiihrt. Diese geht mit der Aus- und Abgrenzung an-
derskonfessioneller Gruppen einher, was im Versuch der konfessionellen Homo-
genisierung des eigenen Staatsgebietes gipfelt. Ferner gehort die Sozialdiszipli-
nierung dazu, der Anspruch also, mittels obrigkeitlich initiierter und gesteuerter
Massnahmen bessere, das heisst gott- und obrigkeitsgefilligere Untertanen her-
anzubilden, was auch die Ausbildung eines Beamtenapparates bedingt.5 Als Folge
zeigt sich das konfessionell und politisch motivierte Entstehen verschiedener Kul-
turen im Zeichen forcierter obrigkeitlicher Stabilisierungsbemiihungen.¢ Das
Konzept der Konfessionalisierung behauptet ein Primat der Konfession iiber die
Politik. Letztlich wird in der konsequenten Zuspitzung die Konfession zur alle
staatlichen Strukturen und sozialen Lebensbereiche durchdringenden Grosse. Zu-
dem impliziert das Konzept der Konfessionalisierung eine stark an normativen
Vorgaben orientierte Bewegung von oben nach unten.”

4 Einen kurzen Uberblick iiber die Entwicklung der Forschung bietet: Ronnie Po-chia Hsia,
Social Discipline in the Reformation, Central Europe 1550-1750, London 1989, 1-9. (Trotz
des Titels handelt das Buch von der Konfessionalisierung.)

So ist zum Beispiel die Gleichzeitigkeit der Vorginge auf reformierter und auf katholischer
Seite umstritten. Dazu: Peter Hersche, Intendierte Riickstindigkeit. Zur Charakteristik des
geistlichen Staates im Alten Reich, in: Georg Schmidt (Hg.), Stinde und Gesellschaft im
Alten Reich, Stuttgart 1989, 133-149.

Zur Kontroverse gehort auch die sogenannte «Zweite Reformation», ein Begriff, der in der
historischen Forschung noch nicht allgemein akzeptiert ist. Heinz Schilling, Die «Zweite
Reformation» als Kategorie der Geschichtswissenschaft, in: Ders. (Hg.), Die reformierte Kon-
fessionalisierung in Deutschland — Das Problem der «Zweiten Reformation», Giitersloh 1986,
387-437. Vgl. dazu die ausfiihrliche Rezension von Heinrich Richard Schmidt, in: Zwing-
liana 18, 1989-1991, 280-286.

5 Dies sind nur die fiir den Schreibenden im Zusammenhang mit diesem Artikel wichtigsten
Aspekte. Ein anderer wire zum Beispiel das Verhiltnis von nationaler Identitit und Konfes-
sion. Vgl. dazu: Heinz Schilling, Nationale Identitit und Konfession in der europidischen Neu-
zeit, in: Bernhard Giesen (Hg.), Nationale und kulturelle Identitit, Studien zur Entwicklung
des kollektiven Bewusstseins in der Neuzeit, Frankfurt am Main 1991, 192-252.

6 So zum Beispiel: Heinz Schilling, Autbruch und Krise, Deutschland 1517-1648 (Das Reich
und die Deutschen 4), Berlin 1988. Vgl. dazu auch die Rezension von Winfried Schulze, Be-
schleunigter Wandel oder Restabilisierung?, in: ZHF 20, 1993, 97-101.

7 Diese Sicht darf aber den Blick auf einen moglichen Gegensatz zwischen coffizieller> und «po-
pulirer> Konfession nicht verstellen. Dazu zum Beispiel: Peter Thaddidus Lang, Konfessions-
bildung als Forschungsgegenstand, in: Historisches Jahrbuch 100, 1980, 480—-493. Neuer:
Martin Scharfe, Legales Christentum, Eine Revision von Thesen zur Volksreligiositit, in:
Westfilische Forschungen 42, 1992, 26—-62. Marc R. Forster, The Elite and Popular Founda-
tions of German Catholicism in the Age of Confessionalism: The Reichskirche, in: Central Eu-
ropean History 26, 1993, 311-325. Ferner der informative Sammelband: Hansgeorg Molitor
und Heribert Smolinsky (Hg.), Volksfrommigkeit in der Frithen Neuzeit, Miinster 1994.

24



Besonders virulent wird dieser umfassende Prozess der Konfessionalisierung im
Zuge der katholischen Gegenreformation, die als weitreichender Versuch zur
Erneuerung und Modernisierung der katholischen Kirche im Anschluss an das
Tridentinum von 1563 zu sehen ist.8 Mit dem Tridentinum gewinnt eine neue Ge-
neration von Entscheidungstrigern innerhalb der katholischen Kirche an Selbst-
bewusstsein, was in der Umsetzung der Politik gegeniiber der protestantischen
Seite zum Ausdruck kommt. Als Reaktion findet auf der protestantischen Seite
eine Straffung der Lehre statt. Im Zuge dieser Entwicklung werden die religidsen
Bereiche zwischen den verschiedenen Konfessionen theologisch-dogmatisch ab-
gesteckt, was sich in der Folge auf die Politik der Obrigkeiten auswirken muss.
Konfession und Politik sind nicht nur einfach miteinander verbunden, sondern,
mehr noch, letztlich so untrennbar ineinanderverwoben, dass die eine Seite ohne
die andere weder fiir die Zeitgenossen vorstellbar noch eigentlich funktionsféhig
ist. Die Konfession liefert die religios-transzendentale Legitimation fiir reichs-
stiddtische und landesfiirstliche Territorial- und Disziplinierungspolitik, wihrend
die Politik in ihrem Herrschaftsgebiet der jeweiligen Konfession das Alleinver-
tretungsrecht sichert und dieses wenn nétig mit Hilfe staatlicher Massnahmen
durchzusetzen versucht.?

Gerade fiir den reformierten Stadtstaat Schaffhausen muss sich diese Frage nach
dem Ausmass der Konfessionalisierung lohnen, grenzt das Schaffhauser Territo-
rium doch an Territorien katholischer Obrigkeiten. Mehr noch, die komplizierten,
sich vielfiltig {iberschneidenden Rechtsverhiltnisse, die sich mit der Einfiihrung
der Reformation nicht dndern, bringen es mit sich, dass katholische Obrigkeiten
auf dem reformierten Territorium Schaffhausens Rechtstitel besitzen.!? Es handelt
sich um eine bis heute in der Schaffhauser Geschichtschreibung noch wenig dis-
kutierte Frage.!! Zu ihrer Beantwortung sollen auch die vielfiltigen Interdepen-
denzen zwischen Konfession und Politik betrachtet werden. Es ist das Ziel dieses

8 Wie erfolgreich diese Bemiihungen im einzelnen sind, ist weiterhin Gegenstand umfangrei-
cher und aufschlussreicher Untersuchungen. Vgl. zum Beispiel: Thomas Paul Becker, Kon-
fessionalisierung in Kurkéln, Untersuchungen zur Durchsetzung der katholischen Reform in
den Dekanaten Ahrgau und Bonn anhand von Visitationsprotokollen 1583—-1761, Diss. Frei-
burg i. Br., Bonn 1989. Marc R. Forster, The Counter-Reformation in the Villages: Religion
and Reform in the Bishopric of Speyer 1560—1720, Ithaca-London 1992.

9 Diese Sicht der untrennbaren Verzahnung der beiden Bereiche Konfession und Politik, die
dem Konzept der Konfessionalisierung inhidrent ist, ist nicht ganz unproblematisch, tendiert
sie doch dazu, eine mogliche (Teil-)Autonomie und Eigendynamik einer der beiden Bereiche
zu vernachlissigen, und suggeriert einen Gleichschritt und eine Interdependenz, was in der
historischen Realitit nicht zwingend gegeben sein muss.

10 Zur Geschichte der Patronate: Theodor Pestalozzi, Kulturgeschichte des Kantons Schaffhau-
sen und seiner Nachbargebiete 2, Aarau 1929, 107, Anm. 269. Auch Schaffhausen besitzt
Patronatsrechte auf katholischer Seite, so zum Beispiel in Gailingen. Dazu unten.

11 Vgl. Karl Schib, Geschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen, Schaffhausen 1972. Dort
Kap. G: Das konfessionelle Zeitalter, 276—323. Schib behandelt die Frage vornehmlich unter
dem Aspekt der politischen Geschichte und der reformierten Konfessionsbildung. Ferner:
Pestalozzi, Kulturgeschichte 2, 119-164.

25



Beitrages, einige Aspekte der Problematik aufzuzeigen und weiterfiihrende For-
schungsmoglichkeiten zu skizzieren. Keinesfalls kann dieser Beitrag eine voll-
stindige Behandlung des Themas sein.

Zunichst stellt sich die Frage nach der inneren Konfessionalisierung und dem
konfessionellen Umfeld, also allgemein die Frage der konfessionspolitischen
Situation, in der sich die Entwicklung Schaffhausens seit etwa 1560 abspielt.
Welche Kriifte betreiben die Konfessionalisierung? Wie interaktiv sind die beiden
Bereiche Konfession und Politik bei den Entscheidungen des Rates von Schaff-
hausen? Oder anders gefragt: Wie gross ist der <konfessionsfreie> Spielraum, den
der Rat von Schaffhausen bei seinen Entscheidungen besitzt? Es stellt sich also
die Frage nach dem Erfolg der inneren Konfessionalisierung.

Als zweites sollen die Auswirkungen der Konfessionalisierung auf die Beziehun-
gen zu den verschiedenkonfessionellen Nachbarn betrachtet werden. Als Beispiel
dienen Schaffhausen und das Bistum Konstanz, vertreten durch den Bischof
und das Domkapitel von Konstanz. Dieses besitzt auf Schaffhauser Territorium
Rechtstitel, die auch nach der Reformation und damit der Loslosung Schaffhau-
sens vom Bistum Konstanz rechtswirksam sind.!2 Hierbei lassen sich drei Ebenen
unterscheiden.

Zur ersten Ebene gehoren sicher die traditionellen rein politisch-diplomatischen
und wirtschaftlichen Beziehungen zwischen Schaffhausen und dem Bistum Kon-
stanz. Damit soll ganz bewusst auf die politische Geschichte rekurriert werden,
die keineswegs tiberholt ist, selbst wenn sie als nicht mehr modern gegolten ha-
ben mag. Diese Einschiitzung beginnt sich allerdings zu dndern.!3 Diese Ebene
muss im Rahmen dieser Arbeit aus Platzgriinden indessen vernachlédssigt werden.
Es geniigt festzuhalten, dass die Beziehungen zwischen Schaffhausen und dem
Bistum Konstanz gesamthaft gesehen als gut zu bezeichnen sind. Durch die Re-
formation in Schaffhausen verstirkt sich dieses gegenseitige Einvernehmen eher
noch, da sich Schaffhausen auch formell vom Bistum Konstanz 16st, trotzdem
aber bleiben gerade auf rechtlichem und diplomatischem Gebiet vielerlei Beriih-
rungspunkte, die zu intensivem Kontakt zwischen Schaffhausen und dem Bistum
Konstanz fiihren.

Die neuere Geschichtsforschung ist sich klargeworden, dass die politische Ge-
schichte allein nicht den Zugriff auf die ganze Breite der historischen Entwick-
lungen und Verflechtungen bieten kann, der zum tieferen Verstdndnis komplexer

12 Zu Konstanz das umfassende zweibindige Werk: Die Bischofe von Konstanz, Friedrichsha-
fen 1988. Hier besonders: Werner Kundert, Herrschaften und Besitz in der Eidgenossenschaft
1, 301-321. Ferner: Stefanie Uhler, Die Bedeutung des Schweizer Besitzes fiir das Konstan-
zer Hochstift, in: Itinera 16, 1994, 100-110.
Der Bischof von Konstanz residiert seit der Reformation in Meersburg und kehrt auch mit der
Rekatholisierung der Stadt Konstanz nicht wieder dorthin zuriick. Das Domkapitel zieht 1551
wieder nach Konstanz zurtick.

13 Vgl. den programmatischen Aufsatz von Gregor Schollgen, Herausforderung, Die Prioritéten
historischer Forschung in Deutschland und die neue Lage, in: Neue Hefte fiir Philosophie 34,
1993, 66—84.

- 26



historischer Vorginge notig ist. Deshalb gehoren zwei weitere Ebenen zur Unter-
suchung, die fiir unseren Zweck aufschlussreicher zu sein versprechen.

Die zweite Ebene behandelt die praktische Politik der Entscheidungstriger. Ge-
rade dort, wo zwei verschiedene Konfessionen einander benachbart sind, kénnen
sich konfessionelle Reibungsflichen ergeben, ohne dass es zu kriegerischen Aus-
einandersetzungen kommen muss. Treffend ldsst sich dieser Zustand als <kalter
Konfessionskrieg> beschreiben, der sich entlang den Grenzen der einzelnen Kon-
fessionen abspielt. Dies soll am Beispiel des Dorfes Thayngen veranschaulicht
werden. Es liegt an der Grenze zum habsburgischen — also katholischen — Vor-
derosterreich.!4 Zudem besitzt das Domkapitel von Konstanz das Patronatsrecht
fur die Kirche Thayngens. Das heisst, die Bestitigung und die Einsetzung des
reformierten Pfarrers in Thayngen stehen der katholischen Seite zu.!5

Auf der dritten Ebene schliesslich gehen wir der Frage nach, wie sich die Men-
schen im Dorf Thayngen ihren anderskonfessionellen Nachbarn gegeniiber ver-
halten. So liegen die katholischen Dorfer Bietingen und Schlatt am Randen in un-
mittelbarer Nachbarschaft zu Thayngen. Letztlich stellt sich in diesem Zusam-
menhang die Frage nach dem Stellenwert der Konfession fiir die Menschen in
ihrem tdglichen Umgang miteinander. Wie tief reicht die Konfessionalisierung
wirklich, und wie effizient sind die konfessionell bestimmten Abgrenzungs-
bemiihungen? Gerade in diesem Zusammenhang lédsst sich nicht nur die Frage
nach dem trennenden Charakter einer Konfessionsgrenze stellen, sondern auch
nach grenziiberschreitenden Kontakten und konfessionell motivierten Konflikten
auf lokaler Ebene.!¢ Wiihrend die dltere Forschung noch wesentlich davon aus-
ging, dass einmal gezogene Konfessionsgrenzen eine klare Trennung der Konfes-
sionen und der in ihrem jeweiligen Einflussbereich lebenden Menschen bedeuten,

14 Dazu grundlegend der Sammelband: Hans Meier und Volker Press (Hg.), Vordertsterreich in
der friihen Neuzeit, Sigmaringen 1989. Dieter Stievermann, Osterreichische Vorlande, in: An-
ton Schindling und Walter Ziegler (Hg.), Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Refor-
mation und Konfessionalisierung 5, Miinster 1993, 256-277.

15 Zum Domkapitel: Konstantin Meier, Das Konstanzer Domkapitel, in: Die Bischéfe von Kon-
stanz 1, 249-262.

16 Gerade die Erforschung der Verhiltnisse und des Zusammenlebens auf lokaler Ebene mit
ihren Konfessionskonflikten und der Bedeutung konfessioneller Grenzen hat in der jiingeren
Vergangenheit zu beachtlichen Resultaten gefiihrt. Es seien beispielhaft angegeben: Paul
Warmbrunn, Zwei Konfessionen in einer Stadt. Das Zusammenleben von Katholiken und Pro-
testanten in den parititischen Reichsstidten Augsburg, Biberach, Ravensburg und Dinkels-
biihl von 1548 bis 1648, Wiesbaden 1983. Ders., Der Weg zur Paritit in den gemischtkonfes-
sionellen Reichsstiddten Augsburg, Biberach, Ravensburg und Dinkelsbiihl 15481648, in:
Rottenburger Jahrbuch fiir Kirchengeschichte 13, 1994, 79-100. Peter Zschunke, Konfession
und Alltag in Oppenheim, Beitrdge zur Geschichte von Bevolkerung und Gesellschaft einer
gemischtkonfessionellen Kleinstadt in der Frithen Neuzeit, Wiesbaden 1984. Etienne
Frangois, Die unsichtbare Grenze, Protestanten und Katholiken in Augsburg 1648-1806, Sig-
maringen 1991. Stefan Ehrenpreis, «Wir sind mit blutigen Kopfen davongelaufen ...», Lokale
Konfessionskonflikte im Herzogtum Berg 1550-1700, Bochum 1993.

Fiir das Gebiet der Eidgenossenschaft bleibt einstweilen ein Forschungsdesiderat, das erst all-
mihlich zu schliessen sein wird.

27



neigt die neuere Forschung zur Annahme, dass sich eindeutige Konfessionsgren-
zen wohl normativ und territoriumsbezogen ziehen lassen — insoweit bleibt der
staatsrechtliche Grundsatz cuius regio eius religio bestimmend —, dass sich damit
aber die Frage nach dem konkreten Verhalten der Menschen in der Praxis nur un-
zureichend beantworten lésst.

Die innere Konfessionalisierung

Die geographische Lage als nordlicher, jenseits des Rheins gelegener Vorposten
der Eidgenossenschaft macht den Stadtstaat Schaffhausen zum Briickenkopf
nach den Territorien des Heiligen Romischen Reiches. Mit der Reformation, der
sich Schaffhausen nach einigem Zdgern und Lavieren 1529 anschliesst, wird die
Situation noch zusitzlich konfessionell kompliziert. Wohl ist der Stadtstaat
Ziirich Schaffhausen 1525 in der Reformation vorangegangen, doch bleiben die
benachbarten deutschen Territorien, mit denen Schaffhausen eine viel lingere ge-
meinsame Grenze als mit dem reformierten Ziirich besitzt und historisch ge-
wachsene vielfiltige Beziehungen pflegt, dem alten Glauben treu. Dies bringt
Schaffhausen im Zuge der Konfessionalisierung unweigerlich in eine konfessio-
nelle Frontstellung. Dabei geht Schaffhausen mit der Umsetzung der Reforma-
tion behutsam vor. In den ersten Synodalmemorialia der 1530er und 1540er
Jahre zeigt sich, wie stark der katholische Glaube noch praktiziert wird.!7 Dies
scheint zumindest fiir einzelne Dorfer auf der Landschaft zu gelten, wo es den
reformatorischen Neuerungen nur langsam gelingt, sich durchzusetzen, da sie
auf das Beharrungsvermogen oder gar den gewollten Widerstand der Geistlichen
und der Dorfbevoélkerung treffen.!8 Dass die Reformation nicht schlagartig zu ei-
ner volligen Anderung in der religiosen Praxis fiihrt, wie dies noch die #ltere
Reformationsforschung meinte annehmen zu diirfen, ist mittlerweile klar belegt.
Dies muss auch nicht erstaunen, fehlen doch in der ersten reformatorischen
Phase ganz einfach die Geistlichen und damit die Infrastruktur zur Durchfiihrung
der Reformation auf der Landschaft. Doch spitestens nach 1550 stehen reforma-
torisch ausgebildete Geistliche zur Verfiigung, und im Zuge der katholischen
Gegenreformation finden auch eine entsprechende Straffung und eine grossere
Dogmatisierung der protestantischen Position statt, mit dem Ziel der Schaffung
eines konfessionell homogenen Staatsgebildes. Bedeutsamster Ausdruck dieser

17 Eine gute Ubersicht {iber Zustinde der Friihzeit bieten: Hans Lieb und Karl Schib, Beschwer-
den und Sorgen der Schaffhauser Geistlichkeit um 1540, in: Schaffhauser Beitrige 48, 1971,
135-170.

18 Dies heisst nicht, dass nicht auch die gegenteilige Entwicklung méglich ist. Dazu: Peter Bier-
brauer, Die Reformation in den Schaffhauser Gemeinden Hallau und Thayngen, in: Peter
Blickle (Hg.), Zugiinge zur biuerlichen Reformation, Ziirich 1987, 21-53.

28



Bestrebung fiir Schaffhausen ist die Einfithrung eines Katechismus 156919 und
einer Kirchenordnung 1592.20

Die Zeichen fiir die zunehmende Verschirfung der konfessionellen Auseinander-
setzung und die damit einhergehenden Abgrenzungs- und Ausgrenzungsbemiihun-
gen, verbunden mit dem virulente Formen annehmenden Konkurrenzkampf
zwischen den Konfessionen, sind indes uniibersehbar. Es ist einleuchtend, dass sich
besonders die Geistlichkeit diesem Kampf stellt. So meint sie in ihrem Synodal-
memorial von 1570, gegen den reformierten Glauben wiirden auch jene Personen
arbeiten, «welche zwahr die pepstliche Abgotterey und Gotzendienst nit billichen,
aber doch zu der Pfaffen, Miinch und Nonnen hochzeitlicher und verfluchter Ein-
weihung hellffen und darbey Gefress halten, oder umb schendtlichs Gewins und
Gelts willen, durch Schreiner, Zimmerleiit, Steinmetzen, Bildschnitzer, Maler,
Schneider, Seidensticker, Goldschmid und irsgleichen Kunst und Arbeit des Papsts
und Antichrists offentlicher Abgotterey ergerlich und wider ir Bekanntnus und Ge-
wilen hellffen fiirderen, zieren und erhalten».2! Und 1577 lesen wir die ironische
Bemerkung an die Adresse des Rates: «Hefftig hat man den Burgern gewehrt, das
sie den Miinchen und Pfaffen keine Bilder, Fahnen und anders zum Gotzendienst
machind und sie in irem Wesen nit sterckind und fromme Christen nit ergerind.»22
Die Forderung der Geistlichkeit ist hierbei unmissverstidndlich: Die wirtschaft-
lichen und kulturellen Beziehungen zwischen der reformierten Seite und dem
katholischen Gegner sollen abgebrochen werden. Wer sich nicht daran hilt, macht
sich in den Augen der Geistlichkeit zum Handlanger der katholischen Gegenrefor-
mation, wird — zumindest implizit — zum Feind der eigenen reformierten Sache.
Kein Fussbreit Boden darf der gegnerischen Seite in der konfessionellen Ausein-
andersetzung gelassen werden. Das konfessionelle Umfeld ist extrem gespannt,
und jede Bewegung der Gegenseite wird sofort unter konfessionspolitischen Ge-
sichtspunkten interpretiert, als grosse Bedrohung aufgefasst und mit eigenen Ang-
sten angereichert. In diesem Klima der Angst und Unsicherheit erstaunt die Forde-
rung der Geistlichkeit von 1580 an den Rat kaum, es sei den Domherren von Kon-
stanz zu verbieten, ihr Wappen als Kollatoren der Kirche von Neunkirch am dorti-
gen Pfarrhof anzubringen. Denn das Wappen wird nicht primér als Herrschafts-
zeichen interpretiert, sondern als «papistische[s] Gétzenzeichen» betrachtet, das
«fiir einen Trutz unserer Widerpart angesehen und allen Pfarrkindern ergerlich, den
umbligenden Papisten aber eine Ursach, unsere wahre Religion dardurch zu
schmehen».23 Die durch die exponierte Grenzlage Schaffhausens noch verstiirkte

19 Jakob Wipf, Reformationsgeschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen, Ziirich 1929,
355-357. Dieser Katechismus bleibt bis zur Einfithrung des Heidelberger Katechismus 1642
in Kraft.

20 Kirche AT 1 Kirchenordnung von 1592.

Alle in der Arbeit benutzen Quellen, mit Ausnahme der in Anmerkung 68 und 195 genannten,
liegen im Staatsarchiv Schaffhausen.

21 Kirche D VIII 3 Synodalmemorial vom 2. November 1570.

22 Kirche D VIII 3 Synodalmemorial vom 2. Mai 1577.

23 Kirche D VIII 4 Synodalmemorial vom 3. November 1580.

29



Wagenburgmentalitit wird offenbar. Umgeben und bedroht vom wiedererstarkten
Katholizismus gilt es, den einzig wahren Glauben zu verteidigen. Denn die Dom-
herren von Konstanz versuchen, so die Meinung der Geistlichen, mit diesem Vor-
haben «one Zwyfel auch zu einem grossern Frefel ... andere G6tzenzeichen mit der
Zyt in den Chor zu setzen ...»24 Hier wird die Angst, Schritt fiir Schritt von der
Gegenseite aufgerollt zu werden, greifbar. Der erstarkte katholische Gegner und
damit die konfessionspolitische Situation erscheint als dusserst bedrohlich. Inwie-
weit freilich die gesamte Geistlichkeit diese dramatische Einschédtzung der Lage in
allen Punkten teilt, kann nicht gesagt werden. Sicher aber kann die Sicht, wie sie
sich in diesen Synodalmemorialia dussert, als Meinung aller Schaffhauser Geist-
lichen gelten, die sich in den Dienst der Konfessionalisierung stellen, wenn sie etwa
meinen, ihr Amt liege darin, «mit Gottes Wort und christelicher Straff und Verma-
nung, die Verirreten und Abtriinnigen zu berichten, und von irem Irrtumb abzuma-
nen und inen zeitliche und ewige Straff zu trowen».25 Unter den Geistlichen ragt,
was die Schérfe und die Bestimmtheit der Argumentation anlangt, Dekan Johann
Conrad Ulmer hervor, der die Richtung der geistlichen Forderungen sicher stark
mitbestimmt.26 So pflegt er gute Beziehungen zu anderen Exponenten der refor-
mierten Seite, wie Heinrich Bullinger in Ziirich. Ulmer ist es, der die meisten Syn-
odalmemorialia der 1570er und 1580er Jahre eigenhindig abfasst. Wie stark seine
Rolle im konfessionellen Kampf ist, zeigt auch das Faktum, dass er 1586 die pro-
testantische Propagandaschrift «New Jesuwitspiegel» ins Deutsche iibersetzt.2’
Dazu kommen seine Bemiithungen um die innere dogmatische Geschlossenheit der
Schaffhauser Kirche, die in einem von ihm verfassten Katechismus gipfeln.28
Ulmer kann somit wohl als eigentlicher Wortfiihrer im konfessionellen Kampf
angesehen werden. Schaffhausen besitzt in ihm in diesen ersten Jahrzehnten der
konfessionellen Auseinandersetzung einen iiber die Grenzen hinaus bekannten und
wirksamen Mann an der Spitze der Geistlichkeit.??

24 Kirche D VIII 4 Synodalmemorial vom 3. November 1580.

Ein weiterer Punkt in der Argumentation lautet: «Wir geschygend, das sie mit irer Pfrund von
wegen der Zehenden, die sie von der Gemeind empfahend, der Pfarrhoffes schuldige Diener
und nit Herren sind: und darumb auch ire Zeichen nit als der Pfarrhoffs und der Kirchen Her-
ren daran zu machen Recht und Macht habend.» Zur Bedeutung von Zeichen vgl. unten.

25 Brief Johann Conrad Ulmers an den Rat: Kirche V I 2 (6. Februar 1573).

26 Zur Person Ulmers: Endre Zsindely, Johann Conrad Ulmer (1519-1600), in: Schaffhauser
Beitrige 58, 1981, 358—-369. Ferner: Wipf, Reformationsgeschichte, 348—362. Ulmer ist von
1574 an bis zu seinem Tod Dekan der Schaffhauser Kirche.

27 Dies ist nur eine der Propagandaschriften aus der Feder Ulmers. Zsindely, Johann Conrad Ul-
mer, 367f.

28 Es kann hier nicht um die genauen Abldufe der inneren Auseinandersetzungen der reformier-
ten Schaffhauser Kirche bei der Herausbildung einer Dogmatik und beim Entstehen der Or-
thodoxie gehen, die eine gesonderte Untersuchung verdienten. Einstweilen bleibt (wenn auch
teilweise veraltet): Wipf, Reformationsgeschichte, 303-362. Gesamtschweizerisch: Lukas Vi-
scher, Lukas Schenker und Rudolf Dellsperger (Hg.), Okumenische Kirchengeschichte der
Schweiz, Freiburg i. Ue. 1994, 148—181.

29 Diese konfessionspolitische Grundhaltung teilt auch der andere beriihmte Schaffhauser Geist-
liche der Zeit, Johann Jakob Riieger, der bekannte Historiker Schaffhausens. Karl Schib,

30



Angesichts dieser Maximalforderungen der reformierten Geistlichkeit, die alle
auf konfessionelle Homogenitidt im Abwehrkampf gegen die katholische Bedro-
hung ausgerichtet sind, mag es zunéchst erstaunen, dass uns die Quellen ein dif-
ferenzierteres Bild der tatsdchlichen Zustinde vermitteln. So klagt der Synodus
1564, bis vor einiger Zeit hiitten sich mehrere Mitglieder des Kleinen Rates, also
des obersten Fiihrungsorgans des Stadtstaates, geweigert, am Abendmabhl teilzu-
nehmen, jetzt sei es noch ein Mitglied, das ausbleibe. Unter den Mitgliedern des
Grossen Rates gebe es einige, «die ouch der bapsthischen Maf} nachluffend und
by inen (als zeglouben ist) empfahend».30 15663! und 156732 werden dieselben
Klagen wiederholt. 1570 redet die Geistlichkeit den Gnadigen Herren ins Gewis-
sen, es sei ihre Pflicht vor Gott, die Sekten, das heisst die Taufer, und die «Ab-
gotterey» abzuschaffen. «Dann ist unser Glaub und Regiment recht und von Gott,
warumb duldet man dann dieienigen, die sich offentlich darwider setzen.»33 Wird
hier auch nicht mehr explizit davon gesprochen, es befdnden sich noch immer An-
hinger des gegnerischen Glaubens, also Katholiken, unter den Mitgliedern des
Rates, so ist zumindest diese Moglichkeit anhand der Formulierung nicht auszu-
schliessen. Und 1577 fragt der Synodus hohnisch: «Wieviel wissentlicher Pépst-
ler und Wuffer34 hat man fur Rhat beschickt und mit inen nach dem Mandat pro-
cedirt?»35 Noch gut eine Generation nach Einfiihrung der Reformation scheint es
einzelne Katholiken oder zumindest Kryptokatholiken unter der Bevélkerung der
Stadt Schaffhausen zu geben.

Dieser Eindruck mangelnder konfessioneller Homogenitit ldsst sich nicht nur
beim Blick auf die oberste Fiihrung des Stadtstaates gewinnen. Denn 1573 erfah-
ren wir, es gebe Biirger, «welche eintweders bey den pepstlichen abgottischen

Johann Jakob Riieger (1548-1606), in: Schaffhauser Beitrige 58, 1981, 246-251. Carl
August Bichtold, Einleitung zur Chronik Riiegers 1, Schaffhausen 1884, 1-115. Freilich
scheint er in seinem Charakter nicht so polemisch und vor allem polarisierend, wenn auch in
der Sache ebenso bestimmt. Dafiir sorgen sicher seine historisch-antiquarischen Interessen. Er
kann auch als Vertreter des durch die Konfessionalisierung zwischen den Fronten aufgeriebe-
nen Spathumanismus gelten, der jenseits der konfessionellen Auseinandersetzung den Kontakt
zu Andersgldubigen sucht. So steht Riieger wéhrend Jahren in intensivem Briefwechsel mit
Junker Hans von Schellenberg, der im Schaffhausen benachbarten Randegg residiert. Schel-
lenberg ist ein dezidierter Vertreter der katholischen Seite. Trotzdem finden die beiden Prota-
gonisten das Gesprich iiber historische und numismatische Themen, doch auch die Konfessi-
onsauseinandersetzungen, Tagesaktualititen und politische Informationen finden in den
Briefen — neben ganz personlichen Sorgen — Platz.
Die Briefe Schellenbergs an Riieger sind uns erhalten. Von den Briefen Riiegers an Schellen-
berg ist nur gerade ein Exemplar auf uns gekommen. Olga Waldvogel bereitet in Zusammen-
arbeit mit Hans Lieb und dem Schreibenden eine Edition der Briefe Schellenbergs vor.

30 Kirche D VIII 2 Synodalmemorial vom 4. Mai 1564.

31 Kirche D VIII 2 Synodalmemorial vom 3. Mai 1566.

32 Kirche D VIII 2 Synodalmemorial vom 1. Mai 1567.

33 Kirche D VIII 2 Synodalmemorial vom 2. November 1570.

34 Grimm 14, 2, 1735f. «Wuf» meint Ruf, Schrei, Jammergeschrei.

35 Kirche D VIII 3 Synodalmemorial vom 2. Mai 1577.

31



Cerimonien Kinder hebend, oder bey unserm Tauff gottlose und unserer wahren
Religion widerwertige Liit zu Gevatteren bittend» .36 Ganz offensichtlich werden
mitunter Taufpaten nicht nach konfessionellen Kriterien ausgesucht, sondern nach
familidren und sozialen, was den Bemiihungen um konfessionelle Abgrenzung
zuwiderlduft. Die zunehmende Konkurrenz gegeniiber der katholischen Seite
kommt auch 1584 zum Ausdruck, als die Geistlichkeit den Rat bittet, niemandem
zu gestatten, «seine Kinder in papistische und jesuwitische Schulen oder Closter
zu thun, mit Verderben irer Seelen und vieler Christen Ergernus...»37 Die gegen-
reformatorisch inspirierten Schulen drohen in den Augen der Schaffhauser Geist-
lichkeit zu einer Gefahr zu werden, was insofern nicht {iberrascht, als doch gerade
die von den Jesuiten gefiihrten Schulen in ihrem Curriculum und ihren
Unterrichtsmethoden als modern und damit — zumindest potentiell — als attraktiv
gelten.3® Es erstaunt daher auch nicht sonderlich, wenn der Synodus 1588 mit re-
signiertem Unterton feststellt, weder den Papisten noch den T#ufern werde ihre
Ungehorsamkeit gewehrt, im Gegenteil, sie werde «frey gestattet».3° Auch hier-
aus kann geschlossen werden, dass trotz der immer wieder von der Geistlichkeit
angemahnten Massnahmen 1m Zuge der Konfessionalisierung keine konfessio-
nelle Homogenitét erreicht ist, es also zumindest eine unbekannte Zahl von Kryp-
tokatholiken im Stadtstaat Schaffhausen gibt.40 Ab 1590 werden die Synodal-
memorialia spirlich und setzen erst wieder in den 1630er Jahren regelmissiger
ein. Doch auch dann noch finden sich Hinweise auf nichtkonformes Verhalten,
wenn etwa 1641 von der Geistlichkeit geriigt wird, der Wirt zum Schiff4! habe
sich am Ostertag ins nahegelegene Kloster Paradies begeben «und einer Nonnen
Hochzeit*2 mit Ergernus viler Leliten zugesehen».43 Ein ganz dhnliches Bild zeigt
sich 1644, als der Synodus empdort feststellt, «dall an den Sontag, da der Wein-

36 Kirche D VIII 3 Synodalmemorial vom 5. November 1573.

37 Kirche D VIII 4 Synodalmemorial vom 5. November 1584.

38 Wie viele Schaffhauser tatsichlich an katholischen Schulen ausgebildet werden, lidsst sich
nicht sagen, doch diirfte ihre Zahl sehr klein gewesen sein. Immerhin zeigt der Fall des
Schaffhauser Biirgers Heinrich Oschwald, der 1590 von der Grifin Amalia zu Fiirstenberg ein
Darlehen von 1000 Gulden erhilt, um seinen Sohn an den Jesuitengymnasien von Miinchen
und Ingolstadt ausbilden zu lassen, dass die geistlichen Befiirchtungen nicht ganz unbegriin-
det sind. Schib, Geschichte, 369.

39 Kirche D VIII 4 Synodalmemorial vom 2. Mai 1588.

Uberhaupt klingt in den Synodalmemorialia immer wieder der Vorwurf an den Rat an, dieser
sei in seiner Konfessionspolitik zuwenig konsequent. So zum Beispiel im Synodalmemorial
vom 2. Mai 1577 (Kirche D VIII 3), da die Gnidigen Herren «Unordnung und Siinden nur vor
und nach den hohen Festen wollend verbotten haben: daraus kan man wol spiiren, wie ernst
euch zu einer christelichen Zucht ist, und stinckt das zumal iibel nach des Papst Kuchin.»

40 Es wiire eine eigene Untersuchung wert, der Frage nach den Kryptokatholiken im konfessio-
nellen Zeitalter nachzugehen.

41 So der Name eines der Schaffhauser Gasthiuser.

42 Damit ist die feierliche Aufnahme einer Novizin in den Orden gemeint.

Freilich zeigt sich hier auch das Ausmass der gegenseitigen Sozialkontrolle innerhalb der
Stadt, die abweichendes Verhalten registriert.
43 Kirche D VIII 6 Synodalmemorial vom 10. Mai 1641.

32



stokh groflen Schaden gelitten,*4 viel Burger und Burgerin, die man mit den Biitt-
biicheren in ithren Kdmmerlin gesucht, hinauff nach Perdyf geloffen und der gott-
lesterlichen Predigt des Pfaffen zugehort mit grofler Ergernuf3 viler frommen
Hertzen».45 Bei diesen Beispielen handelt es sich um eindeutiges Uberschreiten
der Konfessionsgrenzen, um das Verlassen des eigenen Konfessionsraumes und
das Eindringen in einen anderen, in unserem Falle den katholischen. Ob bei die-
sem Verhalten religiose Uberzeugung ausschlaggebend ist, darf bezweifelt, wenn
auch nicht ausgeschlossen werden. Vielmehr kann sich im Besuch einer katho-
lischen Feier oder der Messe auch die Freude am «Spektakel> und Schauspiel aus-
driicken, die der katholische Ritus fiir reformierte Augen bietet, was freilich nach
der Meinung der Schaffhauser Geistlichen gerade seine Gefihrlichkeit ausmacht.
Die bisherigen Ausfithrungen bezogen sich, wenn sie nicht pauschalisierend die
Situation 1m ganzen Stadtstaat schildern, auf diejenige in der Stadt Schaffhausen.
Lasst sich schon hier im politischen wie religiésen Zentrum des Stadtstaates keine
vollstindige konfessionelle Homogenitét erreichen, dies unter konfessionspoli-
tisch giinstigen Bedingungen, so erstaunt es nicht, dass auf der Landschaft, in den
Dorfern, die nicht direkter Kontrolle ausgesetzt sind, die Erfolgsaussichten noch
schlechter stehen. Ein Anhaltspunkt fiir diese Einschitzung findet sich in der
Visitationsordnung aus dem Jahre 1594. Dort ndmlich miissen die Dorfgeistlichen
auch die Frage beantworten: «Ob sy [die Einwohner des Dorfes] noch pepstliche
Abgotterey trybind?»46 Das Misstrauen gegeniiber moglichen katholischen Prak-
tiken unter den Untertanen kommt bei dieser Frage klar zum Ausdruck. Doch
auch die Gemeinde ihrerseits muss eine diesbeziigliche Frage zu ihrem Dorfpfar-
rer beantworten: «Ob er noch pebstliche abergldubische Cerimonien in der Kir-
chen habe?» Also auch auf der kirchlichen Seite herrscht Misstrauen vor, ein Pfar-
rer konne von der dogmatisch festgelegten Linie abweichen. Ganz offenbar ist
sich die Leitung der reformierten Staatskirche Schaffhausens sowohl der Linien-
treue der eigenen Geistlichen wie auch der Konfessionstreue der Untertanen nicht
sicher. Angst und Ungewissheit vor moglichen katholischen Abweichlern bestim-
men in der konfessionellen Auseinandersetzung die Lage. Und dies scheint sich
in der Folge nicht grundsitzlich zu dndern, denn anlédsslich der Visitation von
1622 tauchen ganz dhnliche Fragen erneut auf. «Ob er keine neiie Lehr, so unse-
rer Confession zuwider, einfiihre, oder neiie Braiich, so unserer Kirchenordnung
nicht geméB, anstelle?» heisst die diesbeziigliche Frage zum Dorfgeistlichen und
«Ob jemand zur abgottischen Méfl gange, oder das Sacrament bei den Papisten
empfange, oder sonst fremder Lehr anhange?»47 die entsprechende an den Dorf-

44 Damit ist wohl der Weinstock des Herrn gemeint, das heisst, die Gemeinschaft der Gldubigen,
die durch dieses Verhalten geschidigt wird.

45 Kirche D VIII 7 Synodalmemorial vom 2. Mai 1644.

46 Kirche L IIT 2 Visitationsordnung vom 23. Mai 1594.
Bericht zur Visitation: Schulherrenprotokolle 2, 53r—55v, Sitzung vom 2. November 1594.

47 Kirche L1II 2 Visitationsordnung von 1622. Die Visitationsordnung wird vom damaligen Anti-
stes und Dekan Melchior Koch ausgearbeitet. Mit der «fremden Lehr» sind die Tédufer gemeint.

33



pfarrer. Die Klagen der Geistlichen zu den Verhiltnissen auf der Landschaft sind
also vor diesem Hintergrund durchaus ernst zu nehmen.

So berichtet Lohningen anlésslich einer Visitation 1647, die Bevolkerung sei bis
vor kurzem «in grofler Anzahl an papistische Ordt den Segneren nachgeloffen»,
dies habe zwar jetzt nachgelassen, «allein miieBe man zusehen, das solches nicht
wider einreise».*8 Im selben Jahr lesen wir im Synodalmemorial, der Pfarrer von
Merishausen klage, «dal} Papisten sich under ihnen auffhalten, welche an papisti-
sche Orth zur Kirchen gehen, laen sich daselbsten einsegnen und ihre Kinder
tauffen».4® Und 1664 heisst es von der Situation in Beggingen, «das die Pfarkin-
der nit aus dem Papstumb zu bringen seien, also das sie verfiiert und es vielfaltige
Exempel gebe der Verlelignung und Abfals».3% Besonders erschwerend wirkt sich
dabei auf der Landschaft die Arbeitsmarktsituation und die dadurch bedingte
Migration zwischen den Konfessionen aus. Immer wieder ertonen daher Klagen
der Geistlichen, wie sie 1664 besonders ausfiihrlich zu lesen sind: «Es kombt
auch aufs new mit grossem Bedauren fiir, das nichts remedirt ist worden, belan-
gende den schidlichen RiB3, so der Wolff an unsern armen Herden vor unsern Au-
gen thut, namlich an den unschuldigen Kindern, die ins Papstumb zu dienen ver-
strelit werden, also das viel unschuldige junge Herzen (welches einer Oberkeit zu
verantworten steth) der wahren Religion, darinn sie erbohren, und umb derowil-
len das sie darinnen auferzogen werden, mit so grossen Eifer, Miieh und Kosten
das Schulwesen bestelt wird, verliiestig und zur Abgoétterei verfiirt werden, oder
wans wol gehet an Zucht und Ehren geschandet, zulest viel Veraths mit sich heim-
bringen. Wie dessen alle Kirchen unser Landschafft viel und kldgliche Exempel
zu verzehlen wissen.»3! Hier tauchen noch einmal die konfessionellen Ab-
grenzungsbemiihungen auf, die mit vielfiltigen Angsten gekoppelt sind und in
den angeblich verriterischen Absichten der konfessionellen Gegner gipfeln. Ganz
abgesehen vom utilitaristischen Argument, das mitschwingt, die Kinder seien mit

In Schaffhausen sind die Visitationsakten nur sehr spirlich erhalten. Es scheint, als habe es
tiberhaupt nur wenige das ganze Staatsgebiet umfassende Visitationen gegeben. Von einer
grossen Regelmissigkeit bei den Visitationen kann nach meinem Eindruck nicht gesprochen
werden. In dieser Hinsicht erweist sich die reformierte Schaffhauser Geistlichkeit und ihre po-
litische Fiihrung als weit weniger effizient und zielgerichtet als ihre katholischen Rivalen.
Dies gibt aber den Visitationen auf Schaffhauser Seite einen erhohten Aktualitdatsbezug, da die
Ordnungen zur Visitation jeweils ganz besonders formuliert werden und die gerade zu jenem
Zeitpunkt aktuellen Probleme reflektieren.

48 Kirche L III 3 Visitation 1647—1649, Visitation von Lohningen vom 14. November 1647. Die
Visitationsakten sind nicht vollstidndig, verschiedene Gemeinden fehlen. Doch bestitigt Lohn,
wo am 25. Februar 1649 die Visitation stattfindet, im wesentlichen die Aussage von Lohnin-
gen.

49 Kirche D VIII 7 Synodalmemorial vom 20. Mai 1647.

50 Kirche D VIII 7 Synodalmemorial vom 5. Mai 1664.

Dass die lokale Situation genau vermerkt wird, zeigt im selben Synodalmemorial die Klage
des Geistlichen im Grenzdorf Schleitheim, der «klagt ab der Ungelegenheit, so des Sontags
die in papistische Ort ausgehende Weinfuhren verursachen».

51 Kirche D VIII 7 Synodalmemorial vom 5. Mai 1664.

- 34



grossen Kosten im Schulwesen letztlich vergebens erzogen worden. In jedem Fall
ist fiir die Geistlichkeit die Verantwortung klar. Die politische Fiihrung versage in
ihrer Aufgabe. Dieser Vorwurf freilich ist so nicht gerechtfertigt, zumindest wenn
wir die zahlreichen Mandate ansehen, die Verbote enthalten, sich an katholische
Orte in den Dienst zu begeben.52 So finden sich diesbeziigliche Mandate in den
Jahren 1654,53 1659,54 1663,55 1664,56 1672,57 1681,58 1683.59 Die grosse Zahl der
in ihrem Wortlaut jeweils beinahe identischen Mandate, die gebetsmiihlenhaft
wiederholt werden, zeigt, dass alle obrigkeitlichen Versuche, die konfessionelle
Abgrenzung durchzusetzen, keinen wirklichen Erfolg bringen. Fiir viele Un-
tertanen auf der Landschaft ist nicht die Konfession entscheidend, sondern die
Frage, wo sich Arbeit und Verdienst finden. Konfessionsgrenzen spielen hierbei
keine Rolle und stellen kein Hindernis dar. Uberhaupt kann von eigentlichen
Konfessionsgrenzen nur sehr bedingt und in einem eher staatsrechtlichen Sinne
gesprochen werden. Fiir die Untertanen scheinen diese Konfessionsgrenzen
jedentfalls sehr durchldssig gewesen zu sein. So klagt der Obervogt von Neun-
kirch, Hans Friedrich im Thurn, in einem Schreiben an den Rat vom 16. Februar
1638, der Kaplan von Erzingen halte sich mit einigen anderen seiner Pfarrgenos-
sigen der Kriegswirren wegen in Wilchingen auf. Dieser habe «die Gutthat def3
vergonstigten Underschlouffs mit einer frevelen Frechheit beschmeif3et und ver-
giltet, indeme er albereit daselbsten in Conradt Kiillings Haus, ... bey welchem er
herberget, drey durch pépstliche auch dahin geflohene Weiber junggeborne Kin-
der getaufft».60 Der Kaplan habe sich gestern noch in Wilchingen aufgehalten,
«reise aber mithin auf Rheinaw zu und komme déglich wider dahin. ...» Indem
sich der Kaplan nach Rheinau in das dortige Kloster begibt, entzieht er sich
schaffhausischer Obrigkeit, kann aber jederzeit erneut zur Betreuung seiner
katholischen Dorfgendssigen wieder auf das Hoheitsgebiet Schaffhausens nach
Wilchingen zuriickkehren. Dies tut er offenbar auch.6!

52 Die Migration geschieht freilich nicht nur in einer Richtung. Auch katholische Dienstboten
finden sich auf der Landschaft Schaffhausens. So lesen wir im Synodalmemorial von 1647
von Merishausen: «... daB under ihnen viel papistische Dienstknecht und Migt, die henkhen
sich an die Einheimischen, die werden von ihnen verfiihret ...» Kirche D VIII 7 Synodalme-
morial vom 20. Mai 1647.

53 Mandate A 7, 264f. (24. Februar 1654). Betrifft die Dorfer Riidlingen und Buchberg.

54 Mandate A 9, 168f. (5. August 1659).

55 Mandate A 8, 453f. (21. Juni 1663).

56 Mandate A 9, 281f. (20. Januar 1664).

57 Mandate A 10, 148 (20. Juli 1672).

58 In diesem Jahr sind es sogar zwei Verfiigungen: Mandate A 10, 323324 (23. Mirz 1681) und
Mandate A 11, 36—40 (12. Juni 1681).

59 Mandate A 12, 31-33 (19. November 1683).

60 Korrespondenzen 1638 Nr. 79.

61 Der Obervogt fiihrt weiter aus, der Kaplan habe seine Biicher, die er bei seiner Flucht aus Er-
zingen nach Wilchingen gebracht habe, an einen Schaffhauser Biirger verkauft. Auch hier
scheint diesbeziigliches Interesse vorhanden.

35



Vor diesem Hintergrund scheinen die Versuche der Obrigkeit, also des Rates,
konfessionelle Homogenitit, wie sie von der Geistlichkeit gefordert wird, auf dem
Territorium Schaffhausens durchzusetzen, nur bedingt erfolgreich. Zwar nimmt
der Rat die Klagen und Forderungen der Geistlichkeit zur Kenntnis, doch sind
seine Mittel, diese umzusetzen, beschriinkt. Was beim Fehlen staatlicher Struktu-
ren zur Durchsetzung konfessioneller Homogenitidt im Abwehrkampf gegen den
Katholizismus oft genug bleibt, ist die Mandatisierungsflut, die zwar eine obrig-
keitliche Omnipridsenz und Schlagkraft suggeriert, sich aber in Wahrheit im stdn-
digen Wiederholen der Verbote bereits weitgehend erschopft. Zudem stellt sich
mitunter der Verdacht ein, der Rat ziehe sich in seiner Argumentation auf formal-
juristische Bedenken zuriick und lasse tatsichlich den nétigen konfessionellen
Eifer vermissen. So meint der Rat in der konfessionell so angespannten Lage
1570 auf die Vorhaltungen der Geistlichkeit zum angeblichen Besuch der Messe
und der Anhéngerschaft der Téduferei, die Geistlichen hétten in ihrem Synodalme-
morial von 156962 die Namen der daran beteiligten Personen nicht genannt. «Dar-
mit mein Herren in selbiger Sachen die Gepiire ouch fiirzenemmen wiissen, so ist
ir Begeren, das bemelte Herrn Predicanten inen dieselben Personen diitlich mit
iren Namen benennen und vermelden sollen.»%3 Es trifft zu, dass Namen sehr sel-
ten genannt werden, doch diirften diese wohl bei entsprechendem Nachfragen des
Rates leicht herauszufinden gewesen sein, falls der Wille, die Namen wirklich zu
wissen, gegeben ist. Dies aber wiirde entsprechende Zwangsmassnahmen des Ra-
tes gegeniiber den inkriminierten Mitbiirgern nach sich ziehen, Massnahmen, die
sich der Rat vielleicht lieber erspart. Dabei ist klar, dass auch der Rat dem herr-
schenden Klima der kollektiven Angstpsychose ausgesetzt ist. Das Gefiihl der
Unsicherheit in einer auseinanderbrechenden Welt, in der alle Gewissheiten
permanent von dunklen Kriften bedroht sind, ist allgegenwiértig. So heisst es in
einem Schreiben des Rates an die Landgeistlichen als Reaktion auf die 1594 vor-
genommene Visitation: «Nun leben wir uff den hiittigen Tag in der gefahrlichsten
Zyth, so nit bald gewesen. Wal3 da gewyssagt, ist mehrthils erfiillt und erfiillt sich
teglich. Krieg, Thiiwre, Pestilentz, falsche Leer, Rotten und Secten, die schweben
unf} vor den Augen, insonderheitt die abgottische der Toiiffer, die Ubiquisten und
nit ein kleine Zahl der Epicurern. So nahet sich auch der Tiirgk mit seiner Kriegs-
macht und Alcoran dermaassen,® das zu besorgen, es mochte unf3 ergohn uf pil-
licher Raach Gottes wie es vor Zyth durch syne Vorfaren den morgenlendischen
und griechischen Kilchen ergangen.»®3

62 Kirche D VIII 2 Synodalmemorial vom 3. November 1569.

63 Kirche B I 1 (30. Januar 1570), vgl. dazu: Ratsprotokolle (RP) 29, 81r (27. Januar 1570).
Am 7. Februar 1571 mahnt der Rat die Geistlichen ebenfalls an, die Personen namhaft zu
machen. Kirche B I 1, vgl. dazu: RP 30, 114v (7. Februar 1571).

64 Diese Aussage nimmt Bezug auf den grossen Tiirkenkrieg, der 1593 beginnt und bis 1615
dauert.

Vgl. dazu auch: Winfried Schulze, Reich und Tiirkengefahr: Studien zu den politischen und
gesellschaftlichen Auswirkungen einer dusseren Bedrohung, Miinchen 1979.
65 Kirche L III 2.

36



Trotzdem ldsst sich der Eindruck gewinnen, der Rat sei in seiner konkreten
Konfessionspolitik zuriickhaltender, beddchtiger und abgewogener, als die Geist-
lichen dies wiinschen, wenn er sicherlich auch seinen dezidierten Teil zur Kon-
fessionalisierung beitrdgt, indem er staatliche Macht- und Zwangsmittel einzuset-
zen versucht, um konfessionelle Homogenitit zu erreichen.®¢ So wird der politi-
sche Spielraum des Rates zwar durch die Forderungen der Geistlichen und die
allenthalben um sich greifende Konfessionalisierung stark eingeschriankt, doch —
zumindest in einigen Fillen — nicht génzlich verschlossen.

Dies soll nun nidher erldutert werden. Am 25. Juli 1597 beschliesst der Rat im
Zuge der Renovation der Miinsterkirche, «das die Orgel im Miinster (die nit hin-
weg gehdren werde sondern an seinem Ort verplyben solle) gesiibert und ange-
strichen werde, die Pfyffen, so daraus genommen, widerumb darinn thun, diesel-
bigen ordenlich beschryben und jerlich ain Pfleger darumb Rechnung, wie ouch
der BlaBbelgen halber, zu geben schuldig sein solle».6” Die Reaktion der Geist-
lichkeit auf den Beschluss des Rates folgt unmittelbar bereits am folgenden Tag,
dem 26. Juli 1597.68 Dort finden sich alle Argumente der konfessionellen Ausein-
andersetzung wie im Lehrbuch aufgelistet. Die Orgel sei «des Teufels Trommeten
und Lockvogel zum romischen antichristlichen Gottsdienst», die erneute Wieder-
herstellung® «del3 Teufels Sackpfeiffen» miisse unbedingt verhindert werden.
Denn, und hier werden die Angste einmal mehr vollends greifbar, «was werden
einfeltige Leut und unser Nachbarschaft umb uns her gedencken, wann man des
Papsts Sackpfeiffen wider anrichtet, die unsere frommen Vorfahren 16blich abge-
than haben? Ja, was werdend die phariseischen Laurer und LoBler,’ Jesuiten,
Capuciner, Miinchen und Nonnen und Pfaffen anders davon sagen, als wir heben
fein gemachlich an wieder zu dem Papstthumb und dem Gotzendienst defl Teufels

66 Eines dieser Mittel ist das Ehegericht, das 1529 geschaffen wird zur Durchsetzung der refor-
matorischen Eheforderungen und als Ausdruck des obrigkeitlichen Bemiihens, das Verhalten
der Untertanen zu kontrollieren. Dieses Gericht wird daher bald zu einem herausragenden
Mittel der Sozialdisziplinierung. Dazu gehort ferner der Kampf gegen die nichtkonforme
Gruppe der Tédufer, die sich besonders auf der Landschaft lange halten kann. Vgl. dazu: Ro-
land E. Hofer, «Uppiges, unziichtiges Lebwesen», Schaffhauser Ehegerichtsbarkeit von der
Reformation bis zum Ende des Ancien Régime, Diss. Ziirich, Bern 1993. Ders., Tdufer im 17.
Jahrhundert, Herrschaftsdurchdringung und untertiniger Widerstand in der Friihen Neuzeit,
in: Schaffhauser Beitrige 71, 1994, 97-118.

67 RP 57, 1071.

Es ist sicher merkwiirdig, dass die vorreformatorische Orgel in einer der beiden Hauptkirchen
der Stadt Schaffhausen, der ehemaligen Klosterkirche, bis zur Wende zum 17. Jahrhundert
nicht etwa entfernt worden ist. Dies spricht dafiir, wie behutsam die reformatorischen Forde-
rungen umgesetzt werden.

68 Die Note, nach der zitiert wird, ist abgedruckt in: Pestalozzi 2, 106, Anm. 266.

Von der Empérung der Schaffhauser Geistlichkeit iiber den Ratsbeschluss zur Erneuerung der
Miinsterorgel berichtet auch Riiegers Brief an Hans Wilhelm Stucki vom 27. Juli 1597 (Staats-
archiv Ziirich E II 358 A, 646r).

69 Es handelt sich um eine Wiederherstellung, denn die Orgel sei «an ihrem Kroose und Einge-
weid gantz verderbt, und nur der tode Corpel noch da [an der Kirchenwand] klebert».

70 Losler = Horcher, Lauscher, Spiher, vgl. Idiotikon 3, 1449.

3



zu tretten?»71 Die Lage scheint in der Augen der Geistlichen mehr als bedrohlich.
Eine Wiederherstellung der Orgel wiirde die katholische Seite als Signal interpre-
tieren, Schaffhausen befinde sich auf dem Wege einer langsamen, schleichenden
Rekatholisierung. Der Rat nimmt denn auch seinen Beschluss wieder zuriick und
ordnet an, die Orgel sei aus der Miinsterkirche zu entfernen.”? Der Entscheid des
Rates, die nicht mehr spielbare Orgel wieder instand zu setzen, ist insofern be-
merkenswert, zeigt er doch, dass der Rat die konfessionelle Situation nicht rich-
tig einschitzt und sich bei seinem Beschluss nicht primdr von konfessionellen
Motiven leiten ldsst. Dabei ist es unerheblich, ob die Orgel wieder gespielt wer-
den soll oder nicht, ob der Rat also versucht, die Musik wieder in den Gottesdienst
einzufiihren. Was zihlt, sind der Symbolgehalt des Beschlusses und der Wert der
Orgel als Zeichen konfessioneller Identitédt.”3 Deshalb ist die Einschéitzung der
Episode, wie sie Theodor Pestalozzi vornimmt, nicht treffend.’ Es handelt sich
bei der Frage der Wiederherstellung der Orgel eben gerade nicht um eine banale
Sache. Dies mag uns in der weitgehend sdkularisierten Welt von heute so er-
scheinen, aber in einer konfessionell aufgeladenen Atmosphire, in der die Aus-
einandersetzung zwischen den Konfessionen eine solche Dimension erreicht hat,
muss jeder Versuch, Zeichen des konfessionellen Gegners, wie es die Orgel in
reformierten Augen darstellt, wiederherzustellen, zu massiver Verunsicherung
fihren und die ohnehin schon durch den Konkurrenzkampf zwischen den Kon-
fessionen geweckten Angste noch weiter schiiren. Ganz offenbar iiberschiitzt der
Rat mit diesem Beschluss seinen politischen Spielraum im konfessionell aufge-
heizten Klima und wird durch den Verdacht, er wolle so den konfessionellen Geg-
nern in die Hinde arbeiten, gezwungen, seine Politik zu dndern.

Es gibt einen weiteren Bereich, an dem sich die Pragmatik des Rates ablesen 1dsst,
ndmlich denjenigen der territorialen Arrondierung des Staatsgebietes. Am 13. Mirz
1593 schreibt Truchsess Christoph von Waldburg zu Scheer an den Rat von Schaff-

71 Die Orgel in der Miinsterkirche solle wie diejenige aus der Sankt-Johann-Kirche «dem Ofen
Vulcani» iibergeben werden. In den Metaphern taucht die reformatorische Rhetorik dem kon-
fessionellen Gegner gegeniiber auf.

72 Dazu freilich ldsst sich ein formeller Beschluss in den Ratsprotokollen nicht finden. Immer-

hin vermerkt der Zeitgenosse Hans Im Thurn in seiner Chronik zum Jahre 1597: «Dafl Miin-
ster alhie ward dif} Friieling inwendig renoviert, niiwe Kyrchenstiiel darin gemachet, und die
Orgeln hinweg gethon.» Chronik B 5, 46. Seine Reaktion lédsst einiges von der konfessionel-
len Aufgeregtheit vermissen.
Imthurn-Harders Beschreibung der Reaktion des Rates auf diesen Protest (Eduard Imthurn
und Hans Wilhelm Harder, Chronik der Stadt Schaffhausen 4, Schaffhausen 1844, 265) ist
libertreibende eigene Zutat. Die Geschichte vom Umguss der Orgelpfeifen zu Weinkannen ist
eine Wandersage vermutlich katholischen Ursprungs. Fiir Schaffhausen ist sie erstmals 1744
durch Laurenz von Waldkirch bezeugt (Chronik B 35, 15), freilich zum Jahre 1523. Diesen
Hinweis verdankt der Autor Hans Lieb.

73 Zur Bedeutung von Symbolen vgl. unten.

74 Pestalozzi 2, 106. «An Tatkraft und Uberzeugungsmut hat es dem Schaffhauser Ministerium
bis tief ins 17. Jahrhundert hinein nicht gefehlt, doch verlor sich die fromme Leidenschaft
nicht selten an banale Dinge.»

38



hausen, mit der Bitte, angeblich aus einer Kirche in Ennetach entwendetes Silber-
geriit, das sich in Schaffhausen befinden soll, herauszugeben. In diesem Brief bie-
tet der Truchsess Schaffhausen eher beildufig das katholische Dorf Schlatt am Ran-
den zum Kauf an.” Im Rat wird dieses Kaufangebot anscheinend nicht behandelt,
zumindest findet sich kein Eintrag in den Ratsprotokollen. Immerhin erfolgt am
11. Mirz 1593 alten Kalenders trotzdem eine Antwort Schaffhausens. Der gefor-
derte Kaufpreis sei zu hoch, da «unf3 wegen gegenwertiger Zeit unablédBlicher
grosser Beschwirlichkeit teglich je lenger je mehr hohe unvermeydenliche
Nothurfft und UBgaaben uff den Hall3 wachsen, seyen wir wal} kidufflichs uff dif3
Mabhl zu handlen nit gesinnet».’6 Die Frage der Konfessionsverschiedenheit spielt
bei der Beurteilung des Kaufangebotes offenbar keine Rolle. Das vorgeschlagene
Geschiift schlift ein, um 1618 am Vorabend des Ausbruchs des Dreissigjéihrigen
Krieges wieder aktuell zu werden. Damals entsendet Truchsess Wilhelm Heinrich
von Waldburg zu Scheer gar zwei Gesandte nach Schaffhausen, um tiber den Kauf
des Dorfes Schlatt am Randen zu verhandeln.”” Die Verhandlungen finden tatsich-
lich in Schaffhausen statt, und zwar laut Ratsprotokoll am 6. Mai 1618.78 Der Rat
lehnt das Kaufangebot aus verschiedenen Griinden erneut ab.”® Worunter freilich
die Frage der Konfession einmal mehr gar nicht auftaucht, dies obschon eine
Forderung der Gesandten lautet, dass «auch den Underthonen die Religion frey
gelallen werden solte». Das heisst, die Untertanen von Schlatt am Randen hitten
katholisch bleiben diirfen. Dies wire aber ein klarer Verstoss gegen das Cuius-re-
gio-eius-religio-Prinzip, da sich Schaffhausen katholische Untertanen in das
eigene Staatsgebiet eingegliedert hitte, was faktisch auf eine Duldung der katho-
lischen Konfession hinausgelaufen wire. Offenbar aber scheint sich der Rat mit
dieser Frage nicht eingehend beschiftigt zu haben.

Noch deutlicher zeigt sich diese Problematik bei einem anderen Kaufprojekt, das
allerdings von grosseren Dimensionen ist. Um 1635 wird Schaffhausen die ka-
tholische Herrschaft Randegg mit den Dorfern Randegg und Gailingen zum Kauf
angeboten.80 Der Rat entscheidet sich grundsitzlich am 10. Mai 1636 zum

75 Korrespondenzen 1593 Nr. 22.

Der Streit um das Silbergerit dauert bereits ldnger an. So ist der Brief des Truchsessen eine
Antwort auf eine am 26. Februar 1593 (Missiven 29r—29v) von Schaffhausen erfolgte
Stellungnahme, in der der Rat den Truchsessen auffordert, Abgesandte zur Identifikation der
Silberstiicke nach Schaffhausen zu senden. Vgl. auch Missiven vom 5. Januar 1593 (45v).

76 Missiven 1593 (30v und 31r).

77 Vgl. Korrespondenzen 1618 Nr. 28 (5. Mai 1618). Dort findet sich auch eine detaillierte Auf-
listung des gesamten Anschlags, also des geschitzten Wertes des Dorfes, von 15750 Gulden,
22 Kreuzern und 4 Hellern.

78 RP 77, 633f. Dort auch das folgende Zitat.

79 «1. daB der Ahnschlag zuo hoch, 2. daB man die Abforderungen vorm nellenburgischen Landt-
gericht verschienen und verjahren laBen und der Remission nit begert worden 4.[!] daB sie nit
wiissen mogen, ob sollicher Fleckhen zuovor anderwerdts versetzt oder nit.»

80 Uber die Geschichte des Kaufprojektes und die Verhandlungen ausfiihrlich: Albert Steinegger,
Wie Schaffhausen Randegg und Gailingen kaufen wollte, in: Hegau 6, 1961, 28-34. Uns in-
teressiert hier nur die konfessionspolitische Frage.

39



Kauf.8! Doch anders als bei Schlatt am Randen beginnt die Frage der Konfes-
sionszugehorigkeit der zukiinftigen Untertanen aus der Herrschaft Randegg zu-
nehmend eine Rolle zu spielen. Denn Anfang April trifft beim Rat ein Revers-
brief der Verkéufer, der Briider Junker Hans Philipp und Junker Hans Spith von
Zwiefalten, ein, in dem die katholischen Maximalforderungen zur Konfession
enthalten sind.$2 Schaffhausen muss geloben, alle neuen Untertanen «zue allen
und ewigen Zeitten» bei ihrem katholischen Glauben zu belassen, ihnen freie
Ausiibung ihres Glaubens zu garantieren. Die Untertanen diirfen an gebotenen
Fasttagen nicht zum Essen von Fleisch gezwungen werden. Die Pfarrei Gailin-
gen und die Kaplanei Randegg diirfen nur durch vom Bischof von Konstanz
approbierte Geistliche besetzt werden. Die Priester diirfen in keiner Weise an der
Austibung ihres Amtes gehindert, ebenso die Bettage und Kreuzgédnge nicht be-
hindert werden. Besuchen die neuen Untertanen die Stadt Schaffhausen, so diir-
fen sie nicht zum Besuch der reformierten Predigt gezwungen werden. Die
Pfriinden diirfen keine Schmilerung erfahren. Heiratet ein reformierter Mann
eine katholische Frau und will sich in der Herrschaft Randegg niederlassen, so
muss er zum katholischen Glauben konvertieren, und seine Kinder miissen ka-
tholisch erzogen werden. Selbst der reformierte Obervogt darf sich keinen refor-
mierten Geistlichen auf Schloss Randegg halten, «sonder vilmehr die Winkhel-
predigen in gemeltem SchloB so sehr ime abgestrickt sein, da3 weder er Ambt-
mann sich deren bediene noch die Unterthanen darzue laiten oder anreitzen soll».
Geschehe dies trotzdem, so habe die nellenburgische Obrigkeit, das heisst die ka-
tholische Seite, das Recht, Prediger und Zuhorer zu strafen. «... sollen auch die
Dorfvogt und Geschworne, wan sie die etwan zue gebottnen Fisttdgen zu sich
ins Schlof3 zue Gast beruefen wolten, nit mit Fleisch sonder andern ihnen unver-
botnen SpeiBlen tractieren, auch die geringste Anlaf3, zue Ubertrettung difl Gebots
der christlichen Kirchen kheinem andern ebensowenig geben.» Soweit die
katholischen Maximalforderungen, die freilich auch gegen den Strich gelesen
werden konnen, ndmlich als Dokument der Strategie der Konfessionsausbrei-
tung. So ldsst sich die eigene Konfession ausbreiten tiber gezielte Schmélerung
der gegnerischen Pfrund, die Einsetzung nicht approbierter Geistlicher, offene
und versteckte Behinderungen in der Religionsausiibung, den erzwungenen
Bruch der Fastengebote, durch Mischehen, deren Kinder dann im eigenen Glau-
ben erzogen werden, was wiederum die Notwendigkeit, einen eigenen Seelsorger
zu bestellen, mit sich bringt. Auf diese Weise wird bei einer gezielten Missions-
politik die gegnerische Konfession langsam, aber sicher ausgetrocknet, indem ihr
langfristig die Grundlagen entzogen werden.

In der Folge zeigt es sich aber, dass diese Maximalforderungen nicht aufrechter-
halten werden konnen, denn die Verkidufer sind so sehr in finanziellen Noten, dass

81 RP 95, 479.
82 Korrespondenzen 1637 Nr. 63.

40



sie zu Konzessionen bereit sind.83 Bei den weiteren Verhandlungen bleibt aber die
Konfessionsfrage zentral. So lautet die Antwort auf eine diesbeziigliche Frage, es
«soll die catholische Religion in der ganzen Herrschaft Randegg ... in aeternum
ganz ohnangefochten verbleiben und kein andere Religion wie dieselbig immer
Namen haben mochte ... eingefiiehrt werden».84 Das Schliisselwort ist «in aeter-
num», welches Schaffhausen ablehnt, wiirde es doch eine konfessionelle Umkehr
der Verhiltnisse in der Herrschaft Randegg ausschliessen. In diesem Sinne lautet
auch das Gutachten, das der Rat bei den drei obersten Geistlichen in Auftrag gibt,
«sintemahln dieser Puncten das Gewissen und die Religion wie gemelt, imme-
diate betreffen thiie».85 Am nichsten Tag bereits liegt das von Dekan Johann Kon-
rad Koch verfasste Gutachten vor. Dort werden insgesamt zwolf Punkte auf-
gefiihrt, worunter die konfessionspolitischen: «2. Servi Antichristi et pontificiae
iddolatriae tutores et propagatores, ... 6. Operam dabunt iniquissimi pontificii, Je-
suitae, Cappucini, ne locum nunc cum pace possideamus ... 10. Pontificii clan-
destino laborant odio erga nos et nostram doctrinam, ita ut malim unum habere
subditum evangelicum, quam centum pontificios. 11. Mirabuntur et rident nos
confessionis nostrae socii, quod tanta pecunia emamus pontificios subditos.»86
Hier sind noch einmal die klassischen Argumente der konfessionellen Auseinan-
dersetzung versammelt. Trotzdem erfolgt vom Rat aus das klare Angebot an die
katholische Seite, im Interesse des territorialen Ausbaus des Stadtstaates Schaff-
hausen auf das Prinzip des cuius regio eius religio zu verzichten. Der Rat erklart
sich ndmlich zum Kompromiss bereit, den katholischen Glauben in der Herrschaft
Randegg «iez und inskiinfftig ungehindert sonder[lich] riiewig und sicher sein
und verbleiben» zu lassen. Ein Angebot, dem, wie das Protokoll des Geheimen
Rates berichtet, auch die beiden Geistlichen in der Kommission zustimmen.87 Die
Verkidufer sind mit der Kompromissformel einverstanden, worauf am 9. Januar
1638 im Geheimen Rat der Kauf beschlossen wird,®® dies, nachdem schon am
11. Dezember 1637 das um Rat gefragte Ziirich zum Kauf der katholischen Herr-
schaft geraten hat.8% So erfolgt am 12. Januar 1638 der formelle Kaufbeschluss
vor versammeltem Rat,°0 und die Huldigung der neuen Untertanen wird wenig

83 So berichtet das Geheimratsprotokoll (GRP) vom 26. April 1637 (150r), die Verkaufer seien
bereit, «sich zu einem Vergleich einzulassen und denienigen Revers die Religion belangend
genzlichen zu cassieren begeren.» Schaffhausen beschliesst darauthin, die Sache weitere zwei
Monate ruhen zu lassen, um die Verkdufer weiter unter Druck zu setzen.

84 GRP 2, 178v—-179r (19. Dezember 1637).

85 GRP 2, 180r—180v (21. Dezember 1637).

86 Korrespondenzen 1637 Nr. 66 (22. Dezember 1637).

Es finden sich unter den zwolf Punkten auch staatsrechtliche, wie der erste Punkt: «1. Subditi
erimus Caesaris et tributarii,» oder innenpolitische wie der letzte Punkt: «12. Plures habebi-
mus pauperes, qui eleemosynam a nobis petent.»

87 GRP 2, 181r-181v (22. Dezember 1637).

88 GRP 2, 194r (9. Januar 1638).

89 Korrespondenzen 1637 Nr. 65 (11. Dezember 1637).

90 RP 97, 251-253.

41



spiter auf Montag, den 19. Februar 1638, angesetzt.9! Doch scheitert letztlich der
bereits beschlossene Kauf am Veto aus Innsbruck, der Zentrale fiir die Verwaltung
des habsburgischen Vorderosterreich, zu dem die Herrschaft Randegg gehort. Bei
dieser Entscheidung spielt die Konfessionsfrage neben staatsrechtlichen Erwi-
gungen eine zentrale Rolle. So schreibt der Oberamtmann Raymund Blum aus
dem habsburgischen Stockach bereits am 18. Januar 1638, es sei den Verkaufern
mehrere Male untersagt worden, an Schaffhausen zu verkaufen, «und das inson-
derheitt auch die Religion hoherer Ordten hefftig mochte angezogen werden, so
thrage man auch die Beysorg, es mochte die Statt Schaffhausen als ein eydtgnos-
sischer Ordt noch weitter hinaus uff den Reichsboden ihre Jurisdiction zu exten-
dieren bedacht sein».92

Festzuhalten bleibt, dass trotz der konfessionellen Auseinandersetzung und Pola-
risierung im Zuge des Dreissigjihrigen Krieges sich die Konfessionalisierung und
damit das Prinzip der konfessionellen Homogenitit nicht gegen den Versuch ei-
ner territorialen Konsolidierung und Abrundung des Herrschaftsgebietes durch-
setzen kann. In beiden Fillen, in Schlatt am Randen und besonders bei der Herr-
schaft Randegg, verfiigt der Rat von Schaffhausen iiber einen politischen Spiel-
raum jenseits reiner konfessionsbezogener Gesichtspunkte. Konfessionelle
Erwédgungen sind flir den Rat zumindest nicht alles entscheidend. Die Moglich-
keit, das eigene Staatsgebiet auszubauen, erweist sich letztlich als wichtiger, be-
sonders auch in diesem Fall, da Schaffhausen bereits Patronatsherr der Kirche von
Gailingen ist. Doch darf aus diesen beiden Kaufprojekten nicht geschlossen wer-
den, die konfessionelle Auseinandersetzung verliere an Virulenz. Dass die kon-
fessionelle Frage nach wie vor von zentraler Bedeutung ist, beweisen die Ausein-
andersetzungen um den Priester in Gailingen.

Am 13. Februar 1664 geht in Schaffhausen ein Schreiben aus Ziirich ein, worin
gemeldet wird, der Priester in Gailingen, Johann Maus, sei vor einigen Tagen mit
dem Dorfvogt von Dorflingen?3 in einen Streit geraten und habe sich dabei gegen
die reformierte Religion ausgelassen. Ziirich fragt nun an, «wal} dier Begegnul3
halben wider disen Pfaffen mochte vorgenommen werden, insonderheit weilen ihr
underschidenliche Grentzorth habend an die Ostrychische Regierung, ob iich
keine derglygen Exempel fiirgefallen und wie ihr tich darinnen verhalten» .94
Ziirich wendet sich mit dieser Bitte nach eigenem Bekunden an die Experten in
Sachen grenziiberschreitende Auseinandersetzungen. Schaffhausen zogert denn
auch nicht, Ziirich Rat zu erteilen. Bereits vier Tage spiter, am 17. Februar 1664,

91 RP 97, 299-301 (16. Februar 1638).

92 GRP 2, 196r (18. Januar 1638).
Wepfer meint in seiner Chronik B 6 II, 50: «Ist alles wider zuruk gangen und zunichten
worden.»

93 Die Ziircher Herrschaft Andelfingen besitzt die niederen Gerichte in Dorflingen. Dies ist der
Grund, weshalb der Fall Ziirich iiberhaupt betrifft.

94 Korrespondenzen 1664 Nr. 20 (13. Februar 1664).

42



geht das entsprechende Schreiben nach Ziirich ab, das in seiner Sprache klar den
konfessionellen Standpunkt vertritt. Schaffhausen empfiehlt Ziirich, den Priester
nach Andelfingen vor Gericht zu laden. Da dieser «ohnzweifenlich» ausbleiben
werde, solle Ziirich ihn beim Bischof von Konstanz verklagen. Schaffhausen aber
habe — als Inhaber des Kollaturrechtes — beschlossen, dem Priester seine Pfrund
abzuschlagen und die Herrschaft Randegg zu bitten, einen neuen Priester zu no-
minieren, «damit er aber wille, wie weit und hochstrifflich seine Lésterung sich
auch an denen, welche ... [ihn] eine geraume Zeit nit nur zu iiberfliissigem unver-
dientem Speil und Tranck samt aller Nohtwendigkeit bestellet, vergriffen».95
Wie im Schreiben nach Ziirich angekiindigt, hat der Rat bereits am 15. Februar
1664 befohlen, «dem unruhigen Priester und Pfaffen von Gailingen wegen der
wider unsere seligmachende Religion und heilige goéttliche Schrifft uBgestoflene
Blasphemiam von amtswegen an seiner Competents nichts mehr uflfolgen laen,
sondern solchen seinen Rukstand im Arrest bifl uf fehrnere Verfiigung behal-
ten».9¢ Und am 19. Februar 1664 schreibt Schaffhausen an Anna Maria von
Rheinach, die Herrin der Herrschaft Randegg, zu der Gailingen gehort, mit der
Bitte, einen neuen Priester zu nominieren, da Johann Maus «bif3 daher ein iiber-
aul} gering exemplarisch Leben verfiihret». Schaffhausen sei deshalb entschlos-
sen, die Pfriinde «mit einem anderen mehr tugensamen und bescheidenen Sub-
jecto zu bestellen».97 Da Schaffhausen die Kollaturrechte von Gailingen besitzt,
kann es die Einstellung der Pfrundzahlungen an den Priester verfiigen, was dem
Versuch einer Absetzung gleichkommt.?® Was aber ist in Gailingen geschehen?
Dazu besitzen wir einen Zeugenbericht, den Ziirich seiner Meldung beilegt. Der
Streit entspinnt sich im Hause des Vogtes in Dorflingen, nachdem der Priester
ziemlich angetrunken gewesen sei: «... da sagt der Pfaff, Gott habe niemahlen mit
dem Mosi geredt, da sagt der Vogt, Gott habe mit Mosi geredt wie in underschi-
denlichen Capitlen in den Bucheren Mosis geschriben stande. Da sagt der Pfaff,
wellicher sage, dal Gott jemahlen mit einem Menschen geredt habe, der sige ein
Schelm und ein Dieb. Da sagt der Vogt und alle Bysefen, er solle dort die Bibel
nemmen und solle es selber lesen, er schelte uns da, und stande doch in der heili-
gen gottlichen Geschrifft. Da sagt der Pfaff, daB ist kein gottliche Geschrifft, ich
wolte euch (reverenter) druf schyBen, und stofit unf3 die Bibel nebent sich und
sagt, was wolts mit der hundertjehrigen Bibel syn, eB ist faltsche Ketzers Lehr und
der sagt, dall Gott mit einem Menschen geredt habe, der ist auch ein Kétzer.»%

95 Missiven 1664, 45f. (17. Februar 1664).

96 RP 123, 209.

97 Missiven 1664, 47f. (19. Februar 1664).
Am 25. Mirz 1664, Missiven 1664, 69, gelangt Schaffhausen erneut mit dieser Bitte an Anna
Maria von Rheinach.

98 Es ist freilich umstritten, ob Schaffhausen tiberhaupt das Recht besitzt, den Priester abzuset-
zen. Vgl. Anm. 101.

99 Korrespondenzen 1664 Nr. 20 (13. Februar 1664), Beilage.

43



Soweit zum Sachverhalt, den der inkriminierte Priester am 15. Mirz 1664 in
einem eigenhiindigen Brief an Schaffhausen bestreitet.100

In der Folge bemiihen sich mehrere Seiten darum, Schaffhausen zu einer Aufhe-
bung des Zahlungsstopps an den Priester von Gailingen zu bewegen. So schreibt
am 28. Mirz 1664 Anna Maria von Rheinach,!°! am 2. April 1664 sind es die Pri-
orin und der Konvent des Klosters Sankt Katharinental,!02 am 8. Oktober 1664 die
Oberamtleute in Stockach, dem vorderdsterreichischen Verwaltungszentrum.!03
Die Reaktion der katholischen Seite entspricht also einem konfessionell moti-
vierten Solidarisierungseffekt. Doch auch die dadurch von katholischer Seite aus-
geloste Propagandainitiative bewirkt nicht, dass sich Schaffhausen kompromiss-
bereit zeigt. So bekriftigt der Rat am 24. Juni 1664 seinen Entscheid, dem Prie-
ster sei «die Pfrund fehrners abgeschlagen, auch solle nit ihme, sondern seinem
Successori der gefallende Zehenden zudienen, was er, Maul3, aber dif} Jahrs
selbsten eignes Kostens angebliiemt, moge er wohl schneiden».194 Am 2. Sep-
tember 1664 horen wir, Priester Maus solle seine Pfarrei abtreten.!95 Noch am
19. September 1664 teilt Schaffhausen dem Stadtschreiber von Diessenhofen,
Johann Melchior Forster, der zugleich Obervogt von Randegg und Gailingen ist,
mit, zwar hitte eine Delegation der fiinf katholischen Orte letzthin fiir Johann
Maus Fiirsprache gehalten, da «aber sein, des Mausen, Delictum allzu grof3 und
in kein Weill noch Weg zuverantworten stehet, ja seines Pfarrlehens ihne mehr
dann fillig und untiichtig gemacht, so haben wir unsere vorige und erste Erkant-
nus billicher Weil3e confirmirt und wollen, dass er, Maul3, seiner muthwillig ver-
wiirckten Pfarr zu Gailingen entsetzet sein» solle.!96 Schaffhausen beharrt auf
seiner konfessionellen Linie und ldsst sich auch nicht durch katholische Inter-
vention davon abbringen. Erst gegen Ende des Jahres bahnt sich eine Losung des
Problems an, als Frauenfeld Schaffhausen ein Gegengeschift vorschlidgt. Ulrich
Huber, Vogt von Niederwil im Thurgau, sei von seinen katholischen Herren
wegen angeblich gemachter Ausserungen gegen die katholische Religion gestraft
worden. Der Vorschlag lautet, dass Schaffhausen den Priester von Gailingen und
die katholische Seite im Gegenzug den Gerichtsvogt von Niederwil begnadige.!07

100 Korrespondenzen 1664 Nr. 28 (15. Mirz 1664 neuer Kalender) «... so bezelige ich, daf} die
Anhkldger die Unwahrheitt flirbringen».

101 Korrespondenzen 1664 Nr. 44 (28. Miirz 1664). Dabei macht Anna Maria von Rheinach klar,
dass nur der Bischof von Konstanz das Recht besitze, «die Pfarrherren und Gaistlichen ca-
tholischer Religion, bevorab in osterreichischem Territorio, von ihren Beneficiis oder Pfrun-
den abzusezen».

102 Korrespondenzen 1664 Nr. 46 (2. April 1664).

103 Korrespondenzen 1664 Nr. 135 (8. Oktober 1664).

104 RP 124, 28 (24. Juni 1664).

105 RP 124, 93 (2. September 1664).

106 Missiven 1664, 155f. (19. September 1664).

107 Korrespondenzen 1664 Nr. 148 (1. Dezember 1664).

Bereits am 23. November 1664 klingt Entgegenkommen Schaffhausens in einem Brief an
Frauenfeld an. Missiven 1664, 183f. (23. November 1664).

44



Im Laufe des Januars erreichen beide Seiten eine entsprechende Ubereinkunft,
wobei Schaffhausen die Bedingungen des Gegengeschiiftes klarmacht. Der Prie-
ster von Gailingen werde begnadigt, wenn «besagter Undervogt in integrum
restituiert, das ist zu gut telitsch ihme nicht nur sein Wehr sondern auch die
mehrschetzbare Ehr widerumb gegeben, die Geltbufl nachgesehen», und das alles
in einem Schreiben des Landvogtes vom Thurgau bestétigt sei, «ausfiihrlicher
absque ulla exceptione».!08 So lautet das Schreiben an Stadtschreiber Johann Mel-
chior Forster in Diessenhofen. Ein Ende findet diese konfessionell motivierte
Auseinandersetzung am 10. Februar 1665, als der Rat von Schaffhausen be-
schliesst: «Johann Maus, Pfarrer zu Gailingen, ist uf Restitution Ulrich Hubers
des Vogts zu Niderwil im Turgdow uf sein Wohlhalten hin wider begnadet und in
seinem Pfarrdienst confirmirt.»!09

Dieses Beispiel zeigt, wie verhirtet die konfessionellen Fronten nach wie vor
sind. Die konfessionelle Auseinandersetzung hat von ihrer Bedeutung wenig ver-
loren. Deshalb kann eine verbale Entgleisung als Beleidigung der eigenen Kon-
fession nicht einfach hingenommen werden. Im Gegenteil, dies ist Anlass zu ei-
ner grossen, hartndckig gefiihrten Auseinandersetzung zwischen den konfessio-
nellen Gegnern, eine Auseinandersetzung, aus der es kaum einen Ausweg gibt, da
keine der beiden Seiten durch Kompromissbereitschaft das Gesicht verlieren und
damit dem konfessionellen Widerpart den Sieg zugestehen will. Dass sich Schaff-
hausen bei dieser Auseinandersetzung am Ende als Sieger fiihlt, mag die nachge-
schobene Verfiigung des Rates zeigen. Dieser bestimmt ndmlich, dass der begna-
digte Priester Maus «vor den Herren Oberpflegern des Closters seiner ul3-
gestoBenen Calumnien halber deprecire».!10

Trotzdem kiindigt sich eine vorsichtige Entspannung der konfessionellen Front-
stellung an. Denn die Konfession, die zwar Ausloser der Auseinandersetzung ist,
kann zugleich instrumentalisiert und damit ihres verbissen religiosen Gehalts ent-
kleidet werden. Beide Seiten benutzen letztlich die Konfession als politische
Manovriermasse auf dem diplomatischen Parkett, mit deren Hilfe sich politische
Erfolge erzielen lassen. Schaffhausen weigert sich zwar vorerst, gut konfessionell
motiviert, nachzugeben, doch kann die katholische Seite mit einem Gegengeschiéft
aufwarten. Auf dieser Basis kommt es schliesslich im Zeichen einer konfessionel-
len Solidarisierung zur Einigung zwischen den Parteien. Was sich in diesem Fall in
der Konfliktlosung abzuzeichnen beginnt, setzt sich in der Folge fort. Die konfes-
sionelle Auseinandersetzung verliert an Schérfe und Virulenz, die Frage des Kamp-
fes gegen anderskonfessionelle Parteien biisst an Bedeutung ein.!!!

108 Missiven 1665, 16 (14. Januar 1665).

109 RP 124, 227 (10. Februar 1665).

110 Ebd.
Dies unterstreicht ohne Zweifel die Wahl des Wortes «deprecieren», das dem lateinischen De-
ponens «deprecari» nachgebildet ist, was soviel wie instindig, flehentlich bitten heisst.

111 Womit Kriifte frei werden, den Kampf gegen innerkonfessionelle Gruppen zu verstirken. Zu
denken ist hierbei zum Beispiel an die Pietisten.

45



Die Beziehungen zu den katholischen Nachbarn

Am 8. Dezember 1596 gelangt Schaffhausen an das Domkapitel von Konstanz
mit der Mitteilung, der gegenwirtige Pfarrer von Thayngen, Hans Roth, konne
seinen Dienst nicht ldnger versehen «obligenden Alters und Leibsunverméglich-
kait halber».!12 Deshalb habe Schaffhausen an seiner Stelle «ain andren geschickt
und tuglichen Mann dahin zum Pfarer und Praedicanten erwdlt und verordnet».
Schaffhausen bittet das Domkapitel als Inhaber des Patronatsrechts um Bestiiti-
gung dieser Wahl, damit der neue Pfarrer, Hans Konrad Stor, dessen Name im
Brief freilich nicht erwihnt wird, in Thayngen aufgefiihrt und prisentiert, das
heisst in einem feierlichen Akt vor der Gemeinde investiert werden kann.!!3 Das
Domkapitel antwortet am 23. Dezember 1596.114 Es hilt zuerst fest, Pfarrer Roth
hitte beim Domkapitel «als seinen ordenlichen Patronen und Collatoribus» um
Entlassung aus seinem Pfarrdienst nachsuchen miissen. «Das er aber solches un-
derlalen, raicht uns zu sonderm Befrombden, wie ebenmessig, das die Herren
Meldung thundt, was gestalt sie an gemeltens Herr HanBBen Rotten stads einen an-
dern dahin zu einem Predicanten erwelt und verordnet, ohngeacht den Herren
selbsten bekant, das wir gedachter Pfarr Theyingen rechte Collatores seyn.» Denn
das Dombkapitel besitze das Jus patronatus, den Pfarrer zu nominieren, zu wihlen,
zu bestitigen und ihn zu prisentieren. «Dann unf3 allderselben Pfarrecht und
Gerichtigkeit allein und sonst niemandts andern zustendig ist und zustehen solle.»
Das Domkapitel leitet aus seinem Patronatsrecht den Anspruch ab, einen neuen
Pfarrer von Thayngen allein zu bestimmen, zu wihlen und zu investieren. Folge-
richtig lehnt das Domkapitel den von Schaffhausen bestimmten Pfarrer von
Thayngen ab, «sonder erpieten wier unf3 ... einen tugenlichen und der Gemeind
fiirstendigen Praedicanten zu verordnen». Mit diesem Brief an Schaffhausen sind
die Hauptpunkte der nun beginnenden zidhen Auseinandersetzung zwischen
Schaffhausen und dem Domkapitel bei der Besetzung der Pfarrstelle in Thayngen
abgesteckt. Das Domkapitel wird jeweilen das Recht fiir sich beanspruchen, als
katholische Obrigkeit den protestantischen Pfarrer von Thayngen nicht nur ein-
fach zu bestitigen, wie es Schaffhausen jeweils als Formsache wiinscht, sondern

112 Thayngen CA 8 (eine Kopie findet sich: Korrespondenzen 1597 Nr. 10).
Hans Roth ist seit 1561 Pfarrer in Thayngen.
Schaffhausen folgt wie die gesamte protestantische Welt der Einfiihrung des Gregorianischen
Kalenders nicht, da es eine Neuerung der konfessionellen Gegenseite ist. Der daraus resultie-
rende Unterschied in der Datierung der Akten wird beibehalten, selbst wenn sich dadurch
chronologische Uberschneidungen ergeben. Das Domkapitel rechnet nach dem neuen Grego-
rianischen Kalender, wiithrend Schaffhausen nach alter Art zédhlt. So ist auf dem oben zitierten
Schriftstiick angefiigt: «18 Decembris anno 96 novi calendris».
Vgl. dazu: Hellmut Gutzwiller, Die Einfiihrung des Gregorianischen Kalenders in der Eidge-
nossenschaft in konfessioneller, volkskundlicher, staatsrechtlicher und wirtschaftlicher Schau,
in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 72, 1978, 54-73.

113 Zur Bedeutung diesen Aktes vgl. weiter unten.

114 Thayngen CA 10 (das Original findet sich: Korrespondenzen 1597 Nr. 10).

46



in eigener Verantwortung auszuwihlen und einzusetzen. Eine Forderung, der
Schaffhausen nicht zustimmen kann, entspricht es doch nicht dem Selbstver-
stindnis, dass der konfessionelle Widerpart in einer so wichtigen Frage das allei-
nige Entscheidungsrecht besitzt.

Wie stark diese Auseinandersetzung gegenreformatorisch inspiriert ist, zeigt sich
beim Blick auf die Verhiltnisse innerhalb des Domkapitels.!!5 Die im Geiste des
konfessionellen Kampfes geschulten Krifte gewinnen innerhalb des Domkapitels
immer stédrker an Gewicht. Diese Mitglieder sind in der Regel an den Hochburgen
gegenreformatorischer Schulung wie Dillingen und Ingolstadt, einzelne sogar am
Germanicum in Rom ausgebildet worden. Unter ihrem Einfluss beginnt das Dom-
kapitel gegen Ende des 16. Jahrhunderts, auf alten Rechten zu beharren und diese
in einer Politik der Nadelstiche Schaffhausen gegeniiber einzufordern. Es ist dies
der Versuch, im konfessionell verdnderten Umfeld nach dem Tridentinum die ei-
gene Position zu stirken. Die eigenen Rechtsanspriiche werden bewusst beachtet
und zur Geltung gebracht.!1¢ Gerade das Beispiel Jakob Fuggers ist hierzu auf-
schlussreich. Er wird 1593 Probst des Domkapitels, nachdem er schon seit 1589
Koadjutor seines Vorgingers Johann Matthdus Hundbiss von Waltrams gewesen
1st. Also spitestens seit 1593, wahrscheinlich aber schon friiher, bestimmt Jakob
Fugger als Probst des Domkapitels wesentlich dessen Politik. Mit Jakob Fugger
aber gelangt ein dezidierter Vertreter der Gegenreformation zu einer einfluss-
reichen Position innerhalb des Domkapitels. So wird Jakob Fugger unter anderem
an den gegenreformatorisch inspirierten, von Jesuiten gefiihrten Schulen von
Dillingen und Ingolstadt ausgebildet.!!” Unter seinen Nachfolgern finden sich
Abkommlinge katholischer Familien, die geradezu zu Hauptprotagonisten der
Gegenreformation zu zihlen sind. So amtiert Leopold von Osterreich von 1620
bis 1625 als Propst, Maximilian Heinrich von Bayern 1626 bis 1653 und Albrecht
Sigismund von Bayern 1653 bis 1681.118 Bayern und Osterreich, die gegenrefor-
matorischen Vororte des Reiches, sind unter den Propsten vertreten. Freilich lédsst
sich ohne Einblick in die Protokolle des Domkapitels nicht sagen, wer die jeweils
treibenden Krifte sind.!!? Sicher aber zeigen nur schon diese Besetzungen, dass

115 Es kann hier nur um eine grobe Einschétzung gehen. Eine feinere Analyse miisste auch die

Protokolle des Domkapitels auswerten, die im Generallandesarchiv in Karlsruhe liegen, aber
aus Zeitgriinden fiir diesen Aufsatz nicht herangezogen werden konnten.
Die Stadt Konstanz selber wird zunehmend rekatholisiert. Dazu: Wolfgang Zimmermann,
Rekatholisierung, Konfessionalisierung und Ratsregiment, Der Prozess des politischen und re-
ligiosen Wandels in der osterreichischen Stadt Konstanz 1548-1637, Diss. Tiibingen, Sigma-
ringen 1994.

116 Wie virulent die im Folgenden beschriebene Auseinandersetzung ist, zeigt auch das Faktum,
dass von den 80 unter der Signatur Thayngen CA abgelegten Aktenstiicken deren 60 auf diese
Auseinandersetzung im Zeitraum von 1596 bis 1666 entfallen.

117 Zur Person Fuggers: Helvetia Sacra 1/2, 421-426.

Jakob Fugger wird 1604 Bischof von Konstanz, ein Amt, das er bis zu seinem Tode 1626
versieht.

118 Zu ihren Personen: Helvetia Sacra I/2, 811f.

119 Zur internen Entwicklung: Giinter Christ, Selbstverstindnis und Rolle der Domkapitel in den

47



die konfessionelle Position nicht unberticksichtigt bleibt. Deshalb ist es auch nicht
wirklich erstaunlich, wenn das Domkapitel bei der Pfarrvakanz 1596, also kurz
nach Amtsantritt Jakob Fuggers als Propst, die Auseinandersetzung mit Schaff-
hausen um die Besetzung der Pfarrei in Thayngen aufnimmt.

Schaffhausen seinerseits ist von der Reaktion des Domkapitels {iberrascht. Im
Antwortschreiben vom 22. Dezember 1596 lisst sich diese Verwunderung grei-
fen, meint doch Schaffhausen, es sei «sogar niemals ainicher Eintrag [Einspruch]
beschehen, das auch Herr Hans Roth der letst abgehende Pfarer allein uff unf3
schriftliche Nomination ohne ferner personliche Praesentation zu disem Beneficio
angenommen, instituiert und bestitigt worden».120 Schaffhausen jedenfalls bean-
sprucht als Vogt- und Gerichtsherr iiber Thayngen fiir sich das Recht, den Pfarrer
zu wihlen und dem Domkapitel zur Bestitigung vorzuschlagen.!2! Das Dom-
kapitel besitzt nach dieser Lesart lediglich das Recht, den neuen Pfarrer im Dorf
aufzufiihren und zu investieren. Und am 21. Januar 1597 doppelt Schaffhausen
nach. Das Domkapitel solle den neuen Pfarrer bestédtigen, da «der alte Pfarer dar-
von alberaith abgezogen und die Kirch und Gemaind Thayngen sowol alter
kranckner Personen halben alf3 del Kinderthouffs wegen, aines Pfarers lenger nit
entwesen soll, kan noch mag».122 Das Domkapitel solle einen Tag zur Prisenta-
tion des Pfarrers benennen. Und nun wird Schaffhausen deutlich. Selbst wenn das
Domkapitel damit nicht einverstanden sei, «wir nichtsdestoweniger obangedeiiten
niiwen Pfarer uff Sontag den 30. Januarii (nach altem Calender) schieristkiinfftig
... auffiieren und der Gemaind daselbst alter guter Gewonhait und Gebrauch nach,
fiirstellen und praesentieren zu lassen endtlich gewillt und endtschlossen seyen».
Schaffhausen ist gewillt, den vom Rat gewihlten Pfarrer einzusetzen, mit oder
ohne Zustimmung des Domkapitels. Beinahe héhnisch mag es da in den Ohren
des Domkapitels klingen, wenn Schaffhausen beifiigt, dies sei nicht als Versuch
zu sehen, die Patronatsrechte des Domkapitels zu schmilern, im Gegenteil,
Schaffhausen erklirt sich bereit, diese Rechte «nach pest unsers Vermogens zu
schirmen und handtzuhaben». Am 7. Februar 1597 antwortet das Domkapitel. Es
gibt in seiner Forderung nach und erklart sich bereit, «auff diBmahl auch zur
Friindtschafftpflanzung und Erhaltung guoter Nachparschafft» den neuen Pfarrer
anzunehmen.!23 An den konstanzischen Amtmann in Thayngen ergehe daher der

geistlichen Territorien des alten Deutschen Reiches in der Frithneuzeit, in: ZHF 16, 1989,
257-328.

120 Thayngen CA 9 (das Original findet sich: Thayngen CA 16). Es ist die Antwort Schaffhausens
auf Thayngen CA 10.

121 Bei dieser Argumentation handelt es sich um die zentrale Aussage Schaffhausens. Dies zeigt
sich auch im fiir zukiinftige Auseinandersetzungen angelegten Bericht: Thayngen CA 12. Dort
heisst es unmissverstiandlich: «So gehore doch meinen Herren von habender oberkaidtlicher
Gerichtsherlichkait, Vogtey und Schirmbsgerechtigkeit wegen das Jus nominandi, das ist die
Gerechtigkait, ain niiwen tugenlichen Predicandten an def3 abgangnen Stath zu erwellen, zu
ernambsen und fiirzuschlahen.»

122 Thayngen CA 11 (eine Kopie findet sich: Korrespondenzen 1597 Nr. 10).

123 Thayngen CA 13.

48



Befehl, den Pfarrer vor Ort einzusetzen.124 Die Zustimmung zum von Schaffhau-
sen gewdhlten Pfarrer geschehe allerdings unter «auftruckhenlichen Protestation
und Vorbehalt», dass dies nicht als Prédjudiz fiir die Zukunft ausgelegt werden
konne. Denn an der Berechtigung seiner Rechtsanspriiche ldsst das Domkapitel
keinerlei Zweifel aufkommen.

Dies diirfte der Grund sein, dass Schaffhausen vorsorglich und in Erwartung
neuer Auseinandersetzungen bei einer zukiinftigen Pfarrvakanz in Thayngen ei-
nen internen Bericht zur Nomination und Amtseinsetzung des Pfarrers anlegen
lasst, wie es explizit heisst: «Welches alles umb der Sachen kiinfftiger Nottdurfft
und Gedichtnuf3 willen dergestalten zuverzaichnen ... erkendt und befholen wor-
den.»125 Und hier zeigt sich an einer Marginalie der konfessionelle Hintergrund
der ganzen Auseinandersetzung. Das Beharren Schaffhausens, den neuen Pfarrer
zu wihlen und dem Domkapitel lediglich zur formellen Bestitigung und Einset-
zung vorzuschlagen, geschehe «ohne Zweifel usser Anlaf3 der Ungleichheit der
Religion und weil im [dem Domkapitel] nit gepiiren wellen, einen unser Religion
zu examinieren wie es dan die Notturfft.» Dies muss auch dem Domkapitel be-
kannt sein, weshalb seine Argumentation, das Patronatsrecht beinhalte auch das
Vorschlags- und das Wahlrecht, nicht nur das blosse Bestédtigungsrecht, wohl for-
maljuristisch sogar einiges fiir sich haben mag,!2¢ aber ganz klar die konfessio-
nellen Realitéten, wie sie durch die Reformation und ihre Folgen geschaffen wor-
den sind, im Zeichen der Konfessionalisierung bewusst ausser acht lésst.

Bei aller vordergriindigen Nachgiebigkeit bereitet sich das Domkapitel ebenfalls
auf die néchste Auseinandersetzung vor. Dies zeigt sein Brief vom 18. April 1597,
in dem es von Schaffhausen verlangt, dass «alle Sachen, alB3 Brief, Documenta,
Urbar, Register, so zue bertierter Pfarr gehorig von dem abzeichenden Predican-
ten unf3 widerumb zuegestelt und iibergeben sollen werden».127 Und die Fortset-
zung der Auseinandersetzung ldsst nicht lange auf sich warten, denn bereits am
7. Mirz 1600, nach nur drei Amtsjahren in Thayngen, stirbt Pfarrer Hans Konrad
Stor «an einer Apostema».!28 Daher gelangt Schaffhausen am 16. April 1600 an
das Domkapitel mit der Bitte, den neuen Pfarrer Samuel Ochs zu bestitigen und
ein Datum zur Auffithrung und Prisentation in Thayngen festzusetzen. Die Ent-
scheidung leide keinen Aufschub, da es sich bei Thayngen um eine grosse Ge-

124 Thayngen CA 12. Die Amtseinsetzung erfolgt tatsdchlich am von Schaffhausen bestimmten
Datum, dem 30. Januar 1597, «in Beywesen Conradt Buchters, der Thumbherren Amtsman zu
Thayngen». Vgl. dazu auch: Thayngen CA 29, Prisentation von Hans Konrad Stor durch Hans
im Thurn. (Das Schriftstiick ist falsch datiert. Diese Prisentation findet nicht 1600, sondern
1597 statt, da Hans Konrad Stor 1600 stirbt.)

125 Thayngen CA 12. Dort sind alle Briefe zwischen dem Domkapitel und Schaffhausen in der
Auseinandersetzung um die Nomination von Pfarrer Hans Konrad Stér zusammengefasst.
(Eine zweite Fassung findet sich: Korrespondenzen 1597 Nr. 10.) Thayngen CA 14: Ab-
schriftensammlung der gewechselten Briefe.

126 Die rein juristische Frage kann hier nicht entschieden werden.

127 Thayngen CA 15.

128 Chronik B 5, 45 (1597). Apostema = Abszess.

49



meinde handle, die nicht lange ohne Pfarrer auskommen konne.!2® Wie zu er-
warten, lehnt das Domkapitel in seiner Antwort vom 28. April 1600 den von
Schaffhausen gewihlten Pfarrer ab. «In dero Hoffnung wier dann die Pfarr allBo
bestellen wellen, das ihr khain Millfallen der Persohn halber haben noch tragen
sollen, wie wier dann albereith einen dahin vertrest und selbigen nitt wol mehr ab-
weillen megen.» 130 Das Domkapitel versucht mit seiner raschen Entscheidung, ei-
nen eigenen Pfarrer nach Thayngen zu bestellen, vollendete Tatsachen zu schatf-
fen. Wiirde es sich durchsetzen, so hitte die katholische Seite ganz allein be-
stimmt, wer im reformierten Thayngen Pfarrer wird. Dieser Versuch wird in
einem zweiten Schreiben an Schaffhausen noch einmal wiederholt, wenn das
Domkapitel am 5. Mai 1600 meint, es werde «entlich und gewil3 iner 8 oder
10 Tagen einen taugellichen und hoffendlich annehmlichen Praedicanten der Ge-
meindt Thaingen fiirstellen und einsetzen».!3! Darauf reagiert Schaffhausen mit
Entschlossenheit am 28. April 1600, indem es betont, Pfarrer Samuel Ochs am
kommenden Auffahrtstag der Gemeinde prisentieren zu wollen.!32 Die Sache
leide keine weitere Verzogerung. Die Drohung an die Adresse des Domkapitels ist
uniiberhorbar. «Weil sollichs by der Paursame zuo Thayngen ... ein besorgliche
Unruow erwecken mochte.»!33 Da das Domkapitel als Patronatsherr auch Zehnt-
einkiinfte aus dem Dorf Thayngen einzuziehen berechtigt ist, konnte eine Unruhe
unter den dortigen reformierten Untertanen zu unliebsamen Zehntverweigerungen
fiihren. Darauf spielt Schaffhausen unverhohlen an. Damit bleibt dem Domkapi-
tel nur noch, gegen die bereits geschehene Einsetzung des von Schaffhausen ge-
wihlten Pfarrers zu protestieren.!34

Erneut legt Schaffhausen einen Bericht zur Nomination und zur Wahl des neuen
Pfarrers Samuel Ochs an.!35 Dort konnen wir zusitzliche Informationen erhalten.
So heisst es da, Schaffhausen habe nach dem Tode von Hans Konrad Stor «in
gloubwiirdige Erfarung gepracht, dall ein Thumbcapitul zue Costantz selbst einen
dahin zur ordnen vorhabens, wie sy dan den Helffer zue Steckhboren albereit al-
her, die Gelegenheit der Pfahr zue besichtigen, abgefertigt, und so ihme dieselbig
geliebe, ine deren zu investieren versprochen.» Das Domkapitel versucht dem-
nach, den Helfer von Steckborn als neuen Pfarrer nach Thayngen zu bringen.
Auch in Steckborn besitzt das Domkapitel das Patronatsrecht. Doch lassen sich
die dortigen konfessionellen Verhiltnisse trotzdem nicht mit denen in Thayngen
vergleichen, ist doch die Kirche in Steckborn offiziell paritéitisch, das heisst, in ihr

129 Thayngen CA 17.

130 Thayngen CA 20.

131 Thayngen CA 22. Es handelt sich um die Antwort auf Thayngen CA 19.

132 Samuel Ochs wird am Auffahrtstag, dem 7. Mai 1600, «durch die verordneten Herren nach al-
tem Geprauch ufgefiirt und der Gmeindt daselbsten zu Thayngen mit den gewohnlichen So-
lemniteten praesentiert». Thayngen CA 30.

133 Thayngen CA 18. (Bei Thayngen CA 21 handelt es sich um eine Kopie von CA 18.)

134 Thayngen CA 24 (12. Mai 1600). Recepisse von Thayngen CA 18: Thayngen CA 23 (9. Mai
1600).

135 Thayngen CA 30 (2. Februar 1601).

50



wird sowohl katholischer als auch protestantischer Gottesdienst gefeiert.!36 Der
protestantische Geistliche in Steckborn ist somit wahrscheinlich der katholischen
Seite weniger unangenehm, zudem er nicht nur formal, sondern auch tatséchlich
von ihr in Thayngen eingesetzt worden wire. Damit wire das Domkapitel also
nach innen wie nach aussen seine Obrigkeit gewesen. Ganz abgesehen davon,
dass ein solcher Pfarrer in Schaffhausen nicht bekannt ist.

Indes findet die Auseinandersetzung damit keinen Abschluss. Bereits 1602 legt
das Domkapitel einen ausfiihrlichen Bericht mit seinen Klagen vor, der die be-
kannten Positionen wiederholt. Dem Domkapitel als Inhaber des Patronatsrechts
stehe nicht nur die Bestéitigung und Investitur des Pfarrers von Thayngen zu, son-
dern auch die Wahl.!37 Schaffhausen nimmt dazu in einem weiteren Schreiben
Stellung,!38 beharrt auf seinem Standpunkt, dass dem Domkapitel lediglich das
Recht auf Bestitigung und Investitur, nicht aber auf Wahl des Pfarrers von Thayn-
gen zustehe. Dies sei der Fall «sonder Zweifel u3 Anla3 der Ungleichheit in der
Religion». Die Wahl des Pfarrers konne darum niemandem zustehen «all} denen
so der Religion zugethon und verwant sind». Fiir Schaffhausen spielt die Frage
der Konfession in der Tat eine Rolle, denn es fiigt bei: «Séllichs bekrefftigen ouch
die Reichsabschied, das namlich menigklich der Religion halben einandern
oh[n]versucht und ohnbetriipt lassen solle.» Am 26. August 1603 schliesslich
stellt Schaffhausen an das Domkapitel einen Reversbrief mit den Forderungen zur
Nomination und Présentation des Pfarrers von Thayngen aus.!3 So zieht sich die
Auseinandersetzung hin, bis sich 1610 eine neuerliche Vakanz der Pfarrei von
Thayngen ergibt. Schaffhausen unterrichtet am 6. Februar 1610 das Domkapitel,
dass Johann Martin Birin zum neuen Pfarrer von Thayngen bestellt sei.!40 Schaff-
hausen tritt forscher auf, indem angekiindigt wird, der Tag der Auffiihrung und
Prisentation werde noch bestimmt, da «anjetzo aber ein solliches wegen ungele-
gener Winterszeit nit ges[cheh]en kan». Es ist nicht mehr die Rede davon, das
Domkapitel solle einen Tag zur Investitur bekanntgeben, immerhin findet sich
noch die Einladung an das Domkapitel, «auff das dieselbige zur irem gnedigen
und giinstigen Belieben und Gefallen durch ire hierzue Abgeordnete selbiger
Praesentation und Auffiierung altem Gebrauch nach auch beywohnen kdnnen».
Man beachte das sicherlich gewollte «auch». Es tont nicht mehr so, als miissten

136 Konrad Kuhn, Thurgovia Sacra, Geschichte der katholischen Pfarrgemeinden des Kantons
Thurgau 1, Frauenfeld 1869, 296—305.

137 Thayngen CA 31 (2 Exemplare).
Die Stellungnahme der Gemeinde Thayngen darauf findet sich: Konstanzer Amter ED 1
(18. Juli 1603).
Der Bericht des Domkapitels beinhaltet noch weitere Klagen, so vor allem wegen der Zehnt-
einkiinfte und der Messe in Bietingen. Vgl. dazu unten.

138 Thayngen CA 33 (Konzept und Ausfertigung), 1603(?).

139 Thayngen CA 35.
Thayngen CA 36: Begleitbrief zum Reversschreiben vom 1. Oktober 1603. Stadtschreiber
Johann Konrad Peyer war krank, deshalb die Verzogerung seit dem 26. August 1603.

140 Thayngen CA 38 (Kopie: Thayngen CA 39).

51



die Vertreter des Domkapitels an der Auffiihrung teilnehmen. Trotzdem schenkt
Schaffhausen dieser Frage weiterhin seine Aufmerksambkeit.!4! Daneben verweist
Schaffhausen auf den Reversbrief von 1603.

Das Domkapitel ldsst sich mit einer Antwort Zeit bis zum 5. Mirz 1610.142 Darin
betont es, es habe den Revers von 1603 nicht angenommen, und verlangt ge-
naueren Bericht, weshalb die Pfarrei von Thayngen neu bestellt werde. Im Ant-
wortschreiben an das Domkapitel vom 14. Mirz 1610 legt Schaffhausen dar, dass
es sich bei der Neubestellung des Pfarrers von Thayngen um eine interne Rochade
handle. Daneben setzt Schaffhausen das Datum der Investitur des neuen Pfarrers
von Thayngen auf den 25. Mirz 1610 fest, da die Gemeinde gross sei «undt
wegen alter betagter kranckh undt uhnvermdéglicher Persohnen auch des Kinder-
touffs bevohrab bey dilerm vohrstehenden osterlichen Fest des Pfarhern nit wol
lenger entweBen sollen, kbhnnden oder mogen».!43 Schaffhausen fiihrt den neuen
Pfarrer zum festgesetzten Datum auf, dies obschon sich das Domkapitel einmal
mehr weigert, diesen zu bestitigen.!#* Dieses Vorgehen Schaffhausens wird in der
Folge wiederholt. Bei der niichsten Vakanz, 1628, informiert Schaffhausen das
Dombkapitel iiber den neuen Pfarrer Johann Konrad Ulmer und teilt auch gleich
das Datum der Auffiihrung und Priisentation mit. Es sei der 11. Mai 1628, «alten
Kallenders», wie der Schreiber leicht maliziés an die Adresse der katholischen
Seite beifiigt.!45 Immerhin wird das Domkapitel eingeladen, der Auffiihrung mit
einer Vertretung beizuwohnen. Johann Konrad Ulmer bleibt bis zu seinem Tode
1665 im Amt. Dass die Auseinandersetzung aber keineswegs unwichtig wird,
zeigt die Ubereinkunft zwischen Schaffhausen und dem Domkapitel von 1641.
Bereits am 3. August 1640 bringen Vertreter des Domkapitels auf dem Rathaus zu
Schaffhausen unter anderem vor, die Pfarrer wiirden sich nicht personlich in Kon-
stanz beim Domkapitel priasentieren. Dies sei nicht richtig, denn «also brauchen
es die Heren von Ziirich in ihrer Landtschafft und auBm Thurgéw der ihrigen hal-
ber auch, de3gleichen der Hertzog von Wiirtenberg».14¢ Beide Seiten einigen sich
darauf, dass die Priasentation der neuen Pfarrer von Thayngen «bey Occasion der
Zehendtverleihungen bey einem Thumbheren sich stellen und praesentieren, auch
etwan ein Handgeliibd thun solten».!47 Mit dem Tod von Johann Konrad Ulmer
1665 zeigt sich die ganze Problematik noch einmal. Schaffhausen teilt am

141 Vgl. dazu unten.

142 Thayngen CA 40: Der Syndicus des Domkapitels, Michael Hager, sendet eine Recepisse
20. Februar 1610.

143 Thayngen CA 43.
Gleichzeitig sendet Schaffhausen einen abgeinderten Reversbrief, der auch die Pfarrei von
Neunkirch einschliesst, an das Domkapitel: Thayngen CA 42 (14. Mérz 1610).

144 Thayngen CA 48 (18. April 1610).

145 Thayngen CA 51.

146 Thayngen CA 52: Aktensammlung zur Kollatur von Thayngen.

147 Diese Ubereinkunft wird am 10. April 1641 vor Geheimem Rat erreicht.
Zu den Verhandlungen: GRP 8. April 1641 (49r—50v), 9. April 1641 (51r—53r), 10. April 1641
(54v—5T7r).

92



5. August 1665 dem Domkapitel mit, zum neuen Pfarrer in Thayngen sei der Sohn
des Verstorbenen, Johann Ulmer, bestimmt worden. Die Auffithrung und Priisen-
tation finde am 13./23. August 1665 statt.!48 Eine Entkrampfung der Frontstellung
scheint sich zunéchst in der Tatsache zu manifestieren, dass Schaffhausen zum er-
sten Mal sowohl das Datum nach dem alten als auch nach dem neuen Kalender
einriickt. Doch das Domkapitel zeigt sich zu keiner Konzession bereit. In seiner
Antwort vom 17. August 1665 lehnt es den bestimmten Pfarrer ab.!4 Und am
31. August 1665 doppelt das Domkapitel nach, indem es Schaffhausen wissen
ldsst, es habe vernommen, am letzten Sonntag sei der neue Pfarrer aufgefiihrt und
prasentiert worden. «Als wolen wir nit allein hiemit solche That sondern auch
wal} hieraul noch ferners fiir Ungemach, da dile Sach an sein gehoriges hohes
Ort wirt berichtet werden (wie ohnfehlbar geschehen und heiir mit starkem Bei-
stand umb Hilff rechten anruffen werden) entstehen mochte ... zu Erhaltung
unBerer Gerechtsame nochmahlen respective contradicirt und darwider solennis-
sime protestirt haben.»!50 Das Domkapitel weicht also von seiner Position nicht
ab, im Gegenteil, es hofft sogar auf Hilfe von aussen, um seine Anspriiche durch-
zusetzen.!3! Schaffhausen aber scheint der Auseinandersetzung miide. Dies jeden-
falls geht aus dem Antwortschreiben an das Domkapitel vom 26. August 1665
hervor. Darin betont Schaffhausen einmal mehr, es wolle die Rechte des Domka-
pitels nicht schmilern und «nicht glauben wollen, dal die bederseitliche Ruhe aul3
nicht habendem Anlaf3, sie zu underbrechen und unfB einiche Ungemach zu-
zufligen gemeint sein werden».!52 Hier zeigt sich deutlich, dass die konfessionelle
Schirfe gemildert ist.!53 Aus der Konfrontation und dem Wettstreit der Konfes-
sionen ist ein mehr oder weniger einvernehmliches Nebeneinander, ein gewollter
Pragmatismus geworden, wozu sicher auch die bitteren Erfahrungen des Dreissig-
jahrigen Krieges beigetragen haben. Beide Konfessionen bemiihen sich um ge-
genseitige Achtung, zumindest so weit, dass keine Seite der anderen in ihren Be-

148 Thayngen CA 56.

149 Thayngen CA 57.

150 Thayngen CA 59 (Original: Korrespondenzen 1665 Nr. 81).

Vermerk auf dem Umschlag: «NB: Mit erforderlichem Widerhall beantwortet den 26. Augu-
sti 1665» (= Thayngen CA 58).

151 In der Tat versucht das Domkapitel weitere Unterstiitzung zu gewinnen. So schaltet es zum
Beispiel den Vorort der katholischen Eidgenossenschaft, Luzern, in die Auseinandersetzung
ein. Luzern schreibt am 18. Januar 1666 (Thayngen CA 60; Original: Korrespondenzen 1666
Nr. 6) an Schaffhausen, da das Domkapitel der Stadt Luzern verburgert ist. In seiner Antwort
(Thayngen CA 61) stellt Schaffhausen fest, es habe in allen Dingen rechtens gehandelt.
Auch die vordertsterreichischen Behorden in Stockach sollen zugunsten des Domkapitels in-
tervenieren. Siehe dazu die Antwort Schaffhausens von 1666 (Thayngen CA 63: 16. Juni?).

152 Thayngen CA 58.

153 Diese pragmatische und teilweise auf Effizienz bedachte utilitaristische Haltung zeigt sich
auch in einem Protokolleintrag, wo es von der Position Schaffhausens heisst: «so wolle der
Religionsunderschid es nicht anderst gestatten, und miilen eben die nominiren und fiirschla-
een, welche die Persohnen in ihren Stipendiis underhalten, aufferzogen, examinirt, von dero
Erfahrnheit, Lehr und Leben das beste Wissen haben.» Thayngen CA 62 (16. Juni 1666).

53



reich hineinreden mag. In der Folge zeigt sich dann auch, dass sich der Wider-
stand des Domkapitels hier 1665 zum letzten Mal manifestiert. Sowohl Johann
Ulmers Nachfolger Johann Konrad Geltzer wird vom Domkapitel formell und
offiziell am 15. Oktober 1700 auf Ankiindigung aus Schaffhausen bestitigt!5# als
auch Johann Jakob Stockar, der 1748 auf Laurenz von Waldkirch als Pfarrer von
Thayngen folgt.!55 Damit hat die zeitweise heftig gefiihrte Auseinandersetzung
zwischen dem Domkapitel von Konstanz und der Stadt Schaffhausen um die
Besetzung der Pfarrstelle in Thayngen im Zeichen einer konfessionellen Neu-
orientierung im Zuge der beginnenden Aufkldarung ihr Ende gefunden.

Es gibt freilich noch einen Aspekt in der ganzen Auseinandersetzung, den zu be-
trachten es sich lohnt, ndmlich den der Symbolik und Reprisentanz einer Hand-
lung. Gerade die jiingere Geschichtsforschung hat sich — im deutschen
Sprachraum mit einer (charakteristischen) Rezeptionsverzogerung — unter dem
Einfluss der Soziologie und der Ethnologie vermehrt mit diesen Fragen ausein-
andergesetzt und in den letzten Jahren eine eigentlich neue Richtung der Ge-
schichtswissenschaft herausgebildet, die Historische Anthropologie.!56

In unserem Fall lassen sich die Symbolik und ihre Bedeutung ebenfalls aufzeigen,
wenn wir den Akt der Priasentation des neuen Pfarrers von Thayngen betrachten.
In diesem manifestiert sich eine tiefe Symbolik, dient die Pridsentation doch nicht
nur dazu, der Gemeinde ihren neuen Pfarrer vorzustellen. Der Akt verleiht viel-
mehr dem neuen Pfarrer die notwendige Legitimation zur Amtsausiibung im
Namen seiner Obrigkeit. Die Gesellschaft des Ancien Régime ist wesentlich eine
Gesellschaft der Reprisentation und des visuell Erfahr- und Erlebbaren. Es ist
eine Gesellschaft, die zu ihrer Kodierung in grossem Masse Zeichen verwen-
det.!57 So ist es fiir den hier behandelten Zeitraum eben nicht gleichgiiltig, wer

154 Thayngen CA 65.

155 Thayngen CA 68. Das Domkapitel bestétigt Johann Jakob Stockar am 16. Februar 1748, nach-
dem Schaffhausen am 12. Februar dessen Nomination zum Pfarrer von Thayngen dem Dom-
kapitel angezeigt hat. Thayngen CA 67.

156 Eine anschauliche und auch amiisante Einfiihrung bietet: Valentin Groebner, Der betrunkene
Konig im Reich der Zeichen, Historische Anthropologie und die Reprisentation der Macht, in:
Neue Ziircher Zeitung, 26. Juni 1993, 64.

Die eigentliche Literatur zur Historischen Anthropologie ist mittlerweile bereits uniibersehbar
geworden. Es sei auf den Sammelband verwiesen: Rebekka Habermas und Niels Minkmar
(Hg.), Das Schwein des Hauptlings, Beitrige zur Historischen Anthropologie, Berlin 1992,
und Isaac Rhys, Geschichte und Anthropologie — oder: Macht und (Be-)Deutung, in: Histo-
rische Anthropologie 2, 1994, 107-130.

Immerhin sei aber auch erwihnt, dass Thomas Nipperdey bereits 1973 auf die anthropologische
Dimension der Geschichtswissenschaft hinweist. Thomas Nipperdey, Die anthropologische
Dimension der Geschichtswissenschaft, in: Gerhard Schulz (Hg.), Geschichte heute, Gottingen
1973, 225-255. Wiederabgedruckt in: Thomas Nipperdey, Gesellschaft, Kultur, Theorie, Ge-
sammelte Aufsitze zur neueren Geschichte (Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft 18),
Gottingen 1976, 33-58.

157 Dies tut jede Gesellschaft in unterschiedlichem Masse. Gerade unsere eigene, die sich primér
iiber die von den Massenmedien gelieferten Bilder ausdriickt, ist ein sehr gutes Beispiel fiir
Symbolik und Reprisentanz im visuellen Bereich.

54



wann welche Kleidung tragen darf. Dies wird in eigens dafiir verfassten Kleider-
mandaten geregelt. Auch die Prisentation des neuen Pfarrers ist ein Akt, der herr-
schaftlicher Reprisentation dient und diese Reprisentation mit Hilfe von Zeichen
erreicht, die wiederum zur Legitimation dienen.

Betrachten wir also die Rolle des Domkapitels bei der Priasentation eines neuen
Pfarrers von Thayngen. Ein Vertreter des Domkapitels, das Inhaber der Patro-
natsrechte ist, muss bei der Priisentation in Thayngen anwesend sein. Einmal
bringt das Domkapitel damit seinen Rechtsanspruch vor allen sichtbar zum Aus-
druck, dann aber erhilt erst mit der Anwesenheit einer Vertretung des Domkapi-
tels der Akt tiberhaupt den vollen bindenden Charakter. 1597, als das Domkapitel
zwar gegen das Vorgehen Schaffhausens bei der Neubesetzung der Pfarrstelle von
Thayngen protestiert, sich schliesslich aber der guten Nachbarschaft wegen damit
einverstanden erklirt, ergeht vom Domkapitel der Auftrag an seinen Amtmann in
Thayngen, der Prisentation beizuwohnen, was dieser auch tut.!58 Es ist auffallend,
dass Schaffhausen stets darauf achtet, das Domkapitel ausdriicklich zur Abord-
nung einer Vertretung zur Pridsentation eines neuen Pfarrers von Thayngen
einzuladen.!>® Schaffhausen ist sich der Symbolik wohl bewusst und macht dies
auch 1666 im Antwortschreiben an Luzern deutlich, wenn zur Prisentation des
Pfarrers gesagt wird, das Domkapitel habe «dann etwan jemanden in dessen Nah-
men, als den Amtmann zu Thédingen, dieserm gewohnlichen Actui beizuwohnen
geordnet».190 Damit soll gezeigt werden, dass an der Présentation alle symboli-
schen Elemente anwesend waren, die Préasentation also rechtskréftig ist. Nur in ei-
nem Fall, auf dem Hohepunkt der Auseinandersetzung zwischen Schaffhausen
und dem Domkapitel, scheint kein Vertreter an der Pridsentation teilzunehmen. So
heisst es im Bericht zur Nomination und zur Prédsentation von Samuel Ochs am
Auffahrtstag 1600, er sei nach altem Brauch der Gemeinde prisentiert worden,
«aber von Costantz noch von def3 Thumbcapitels wegen niemandts erschinen».16!
Wenn aber bei dieser Gelegenheit kein Vertreter des Domkapitels, nicht einmal
der lokale Amtmann, an der Zeremonie teilnimmt, dann ist dies nicht einfach als
Nachlissigkeit oder gar mangelndes Interesse zu werten, im Gegenteil, das Inter-
esse an der Sache ist sehr gross, gerade deshalb entsendet das Domkapitel keinen
Vertreter. Es handelt sich vielmehr um einen zentralen Punkt, um eine bewusste
Provokation und Verachtungshaltung gegeniiber Schaffhausen, eine Haltung, die
auf der reformierten Seite wohl auch so verstanden wird. Damit die Zeremonie

158 Thayngen CA 13 (7. Februar 1597) und Thayngen CA 12 (21. Januar 1597).

159 So: Thayngen CA 38 (6. Februar 1610); CA 51 (30. April 1628); CA 56 (5. August 1665).

160 Thayngen CA 63.
Das Bewusstsein iiber die Bedeutung von Zeichen ldsst sich auch am oben angefiihrten
Wunsch des Domkapitels ablesen, sein Wappen als Patronatsherr im Pfarrhof von Neunkirch
anzubringen. Die Schaffhauser Geistlichkeit ist sich der symbolischen Kraft eines solchen
Zeichens sehr wohl bewusst, was seine heftige Reaktion und seine vehemente Ablehnung des
Vorhabens erklirt. Das gleiche gilt selbstverstdndlich auch fiir die oben behandelte Frage der
Wiederherstellung der Orgel in der Miinsterkirche.

161 Thayngen CA 30.

53



thre Wirkkraft entfalten kann, miissen ndamlich alle vorgeschriebenen Teile vor-
handen sein. Fehlt der Vertreter des Domkapitels, so fehlt ein Stiick in der Zere-
monie der Préasentation, die Repréisentation ist nicht vollstindig, das heisst aber
auch, die Legitimation des neuen Pfarrers ist nicht vollumfinglich gegeben. Und
genau dies bezweckt das Domkapitel mit seinem Verhalten.!62

Schliesslich ldsst sich auch fragen, wie die Offentlichkeit!63 auf diese Aus-
einandersetzung reagiert. Zur Beantwortung dienen uns beinahe ausschliesslich
Tagebiicher von Zeitgenossen. Hans Im Thurn (1579-1648), der in den Jahren
1632 bis 1648 Biirgermeister der Stadt Schaffhausen und zudem Vogtherr in
Thayngen ist,!64 fiihrt seit 1590 Tagebuch.!65 Er ist also als politisch sicherlich auf-
geschlossener Vertreter Schaffhausens anzusehen, der auch mit dem Dorf Thayn-
gen eng verbunden ist. In seinem Tagebuch werden zwar die Prisentationen der
neuen Pfarrer erwiihnt,!%¢ von der Auseinandersetzung verlautet aber nichts. Auch
sein Zeitgenosse, der politisch nicht minder aktive Tagebuchautor Georg Michael
Wepfer (1591-1659), der 1638 Ratsschreiber wird, erwédhnt die Auseinanderset-
zung mit keinem Wort.167 Dies, obschon er durchaus konfessionspolitisch sensibel
ist. So erzdhlter zum 12. Dezember 1631 siiffisant eine Geschichte, die sich zu Wa-
genhausen zugetragen habe, als «ein MeBpfaff durch de3 Herrn Propst Tripels Gar-
ten gehen und alf3 daselbst ein Fuchsgrub und mit Eyf3 und Schnee {iberdeckt war,
fiel der Pfaff ohngethar darin, also das er schier darinnen ersoff, dann sy halb vollen
Waller war. Ist also ein bo3 Omen, wann die Predicanten die Pfaffen in FuchBgru-
ben fangen.»163 Offensichtlich spielt fiir die politisch aktiven Biirger die Ausein-
andersetzung, wie konfessionell sie auch immer motiviert ist, in ithrem personli-

162 Damit ist freilich nichts gesagt liber den konkreten Anteil, den der Vertreter des Domkapitels
an der Handlung der Prisentation besitzt. Es scheint, als habe sich dieser mit dem blossen
Zuschauen begniigt, wie es Laurenz von Waldkirch in einem Brief zu seiner Présentation als
Pfarrer von Thayngen 1732 vom 5. April 1745 schildert: «Es wohnete demnach meiner
Inauguration Herr Oberpfleger Schiitz nomine eines hochw. Domcapitels bej, der aber nur
modo representandi in der Kirch hinden im Chor sasse, an dessen Functionen aber keinen
Antheil nahm» (Thayngen CA 66). Diese Frage ist letztlich auch gar nicht so wichtig. Ent-
scheidend ist die Teilnahme einer Vertretung des Domkapitels am Akt der Prisentation. Zu-
dem kann es auch sein, dass mit zunehmender Dauer der Auseinandersetzung Schaffhausen
den tatsichlichen Anteil der Vertretung des Domkapitels an der Pridsentation immer mehr be-
schneidet.

163 Mit dem Begriff der Offentlichkeit im Ancien Régime lisst sich im 16. und im 17. Jahrhundert
aufgrund fehlender Quellen primér wohl nur die politisch bestimmende Schicht der Gesell-
schaft fassen, doch miisste eigentlich, so ist zu erwarten, gerade dort die Auseinandersetzung
einen Niederschlag finden.

164 Der Familie Im Thurn gehort bis zum Ende der Alten Eidgenossenschaft ein Drittel der Vog-
tei iiber das Dorf Thayngen. Zu seiner Person: HBLS 6, 781.

165 Chronik B 5.

166 Chronik B 5, 45; 78; 186.

167 Chronik B 6 I, 117. Prisentation von Hans Konrad Ulmer.

Zur Person Wepfers: Karl Schmuki, Georg Michael Wepfer, in: Schaffhauser Beitriige 68,
1991, 225-235.
168 Chronik B 6 1, 194.

56



chen Leben keine Rolle, sie findet in ihren Tagebiichern, die ja privaten oder zu-
mindest semi-privaten Charakter tragen, keinen Niederschlag.

Ganz diesem Bild entspricht auch das vertrauliche Verhiltnis, das die jeweiligen
Berater untereinander pflegen. Am 30. August 1605 gelangt der Schaffhauser
Stadtschreiber Johann Konrad Peyer an den Syndicus des Domkapitels, Michael
Hager, mit der Bitte, in der Frage der anstehenden Streitigkeiten um die Zehnten
seinen Einfluss beim Domkapitel geltend zu machen, «weiln ich weil}, das der
Herr als ein fridliebender zuo der Ratification nit wenig Fiirschub und Befiirde-
rung thon kan».169 Zeigt sich schon hier eine Vertrautheit, so wird sie vollends
sichtbar, wenn wir den Beizettel betrachten, der freilich wohl kaum zum Aufbe-
wahren gedacht war. Dort namlich teilt Johann Konrad Peyer dem Syndicus
Michael Hager zu seinen Motiven mit: «Es mochte der Herr vermeinen, ich thete
diB3 uB Antrib oder Geheill meiner Gniadigen Herren und Obern, so zeuge ichs mit
Got, das es proprio motu und ohne Vorwiilen allein zu Gutem und Abhelffung di-
ser verdrossen Sachen beschicht. Inmassen ich verhoffen, der Herr biBher mein
gute Affection und mogliche Promotion diser Sachen im Werkh gnugsam verspiirt
habe. Vale iterum et me te amantem redamare ne desinas quaeso.» Hier wird ein-
driicklich sichtbar, wie fiir die Berater die Auseinandersetzung zum Geschiéft
gehort, das ihre persdnliche Bekanntschaft, ja gar Freundschaft nicht triiben kann.
Auch mit dem Nachfolger von Johann Konrad Peyer, dem Stadtschreiber Johann
Martin Oschwald, steht der Syndicus Michael Hager in vertrautem Kontakt, weit
jenseits der tdglichen Geschifte. Einem Brief vom 17. Miirz 1610 fiigt Hager die
ganz personliche Note bei: «Wie sich seithero mit dem Herren das Bad angelaB3en,
mochte ich woll willen, mich betreffen, ware mir am nuzlichsten, wan ich nechst-
kiinftigen Sumer widerum dahin [Bad Pfifers] zeichen kindte, verhofte ich, wurde
mir zu sonderer Gesundtheit raichen, wird aber mieen Gedult tragen, bif3 von
dannen ubers Jahr, wan mir der almechtige Gott das Leben verleicht, mochte vir-
sehen, das ich alsdan den Herren widerum zu ainem Badgsellen kéndte haben,
Gott geben sein Gnad hierzu.»!70 Und Oschwald nimmt in seinem Antwortbrief
vom 20. Mirz 1610 diesen vertraulichen Ton auf, indem er zur gemeinsamen Kur
meint, «ist mier dieselbige meines Erachtens zue meinem Ahnligen nit sonders
dienstlich gewesen, in MaafBen ich mich dann die Zeit her auch anderen beque-
mern Mitlen gebraucht und dieselbigen auch besser befunden, darzue gleichwol
gedachtes Bad auch das seinige thuen haben mochte. Ich seye aber ein soliches
mehr zuegebrauchen und an diserm ungelegenen und sorglichen Ortt also mit Ver-
lust mein Gelt zu verzeeren nit bedacht und mochte villichtert den vorstehenden
Sommer, geliebts Gott, den GrieSbachischen Saurbronnen, deen ich mich ande-
rer Mahl eben woll befunden, besuchen.»!7! Im Antwortbrief Hagers an Oschwald

169 Konstanzer Amter ED 1/35. Zur Person Peyers: Elisabeth Breiter, Die Schaffhauser Stadt-
schreiber, Das Amt und seine Tridger von den Anfingen bis 1798, Diss. Ziirich, Winterthur
1962, 104—110. Zur Person Hagers: Helvetia Sacra 1/2, 628f.

170 Thayngen CA 44.

171 Thayngen CA 45.

57



bestellt dieser auch Griisse seines Vetters Johann Christoph Hager, auch er in der
Hierarchie des Domkapitels ein nicht unbedeutender Mann,!72 der mit ihnen im
vorigen Jahr in Bad Pfifers gewesen sei. Er «lalet dem Herren ebenmefig seine
willige Dienst vermelden, seyen dell Herren inter conversandum offtermaln zum
Besten eingedenck, er lobt das Pfeffers Bad mehr dan der Herr und ich, hat Lust,
sich baldt widerum dahin zubegeben».!73 Die Bidder dienen als interkonfessionelle
Begegnungszentren, die zum Gedankenaustausch zwischen den sich sonst feind-
lich gesinnten Kriften einladen.!74 Und die Berater scheinen diese Moglichkeiten
auch weidlich zu niitzen und ganz jenseits konfessioneller Auseinandersetzung
miteinander in vertraulichem Verhiltnis zu stehen. So wichtig die konfessionelle
Auseinandersetzung fiir die Spitzen der jeweiligen Seite ist, so geschiaftsméssig
wird sie nur schon auf der nichstgeordneten Verwaltungsebene angegangen. Dort
ist von konfessioneller Verkrampfung jedenfalls in diesen Briefen nichts zu
sptren.

Wenden wir uns nun der dritten Ebene zu. Wie gestaltet sich das Verhiltnis zwi-
schen den Dorfbewohnern von Thayngen und ihren katholischen Nachbarn in
Schlatt am Randen und in Bietingen? Zunichst lassen sich in Thayngen keine
grundsitzlich verschiedenen Zustidnde feststellen, was die Auswirkungen der
Konfessionalisierung anlangt, als wir dies schon allgemeiner weiter oben getan
haben. Auch fiir Thayngen sind die Mandate, die zum regelméssigen Predigtbe-
such auffordern, zahlreich. 1637 etwa sind es sogar zwei Mandate, die den
schlechten Predigtbesuch der Untertanen beklagen.!75 1641,176 1645,177 1648178
und 166517 finden sich weitere diesbeziigliche Mandate. Nur schon diese Reihe
mag zeigen, dass die Konfessionalisierung die Untertanen in Thayngen nur un-
vollstdndig erfasst. Sicher manifestiert sich im mangelnden Predigtbesuch und im
Nichteinhalten von Arbeitsverboten wihrend der Predigt eine bewusste Ver-
weigerungshaltung der Untertanen gegeniiber den Versuchen der Obrigkeit, ihre
Vorstellungen von konfessioneller Einheit durchzusetzen.!80 Auch was den Ritus

172 Vgl. Helvetia Sacra 1/2, 749f. Johann Christoph Hager ist Konstanzer Kanoniker und Bi-
schofszeller Probst. Bischofszell ist ein Oberamt des Hochstifts von Konstanz.

173 Thayngen CA 46 (26. Mirz 1610).

174 Es wire lohnend, die Bedeutung der verschiedenen Biader unter diesem spezifischen Aspekt
zu betrachten.

175 Mandate A 4, 88v—89r (3. April 1637) und A 4, 97r-97v (4. August 1637).

176 Mandate A 7, 101v-102r (10. Mai 1641).

177 Mandate A 8, 46—48 (28. Juli 1645). Hierbei werden die Ermahnungen ganz anschaulich:
«... das kein Paur mit seinem Pflug ufl dem Dorff nit fahren solle, bi} das die Wochenpredigt
gehalten ist. Def3gleichen sol auch niemands in die Reben oder sonsten in das Veld hinauf} ge-
hen, bi} nach volendeter Predig. Man sol auch zwiischen der Predig kein Wosch weder bey
dem Brunnen noch bey dem Bach auBBwischen noch ander Weibergeschifft verrichten.»

178 Mandate A 7, 190r—191r (10. Mirz 1648) und A 5, 41 (9. Juni 1648).

179 Mandate A 10, 2 (10. Mai 1665).

180 Solche bewussten Verweigerungen sind auch beziiglich des Abendmahls bekannt, das zu be-
suchen sich immer wieder Untertanen weigern. Fiir Schaffhausen einige Hinweise: Hofer,
«Uppiges, unziichtiges Lebwesen», 232-234.

58



selbst anbelangt, scheint es Unklarheiten zu geben. Anlésslich der Visitation von
1647 ndamlich wird festgestellt, dass die Thaynger bei der Taufe niederknien, was
nicht erlaubt ist.!8! Und schon bald darauf erfolgt die obrigkeitliche Reaktion in
einer Ermahnung an die Adresse Thayngens: «Endlich sollen nach verrichtem hei-
ligen Tauff Mann und Weibspersohnen, S6hne und Tdéchteren hinfiiro vor dem
Tauffstein nit mehr niderknien, sonder ein sollichs underlaen werden, und ein je-
des in die nechsten Stiil darbei sich verfiigen.» 182

Fiir die Thaynger Untertanen ist es selbstverstéindlich, dass sie Felder im Nach-
bardorf Bietingen auf katholischer Gemarkung bebauen.!83 Daraus lassen sich
durchaus Vorteile ziehen. Am 18. Juli 1643 gelangt der Kommandant der Festung
Hohentwiel, Konrad Widerholt, an Schaffhausen mit der Klage, er habe von sei-
nen Untertanen in Bietingen vernommen, die Bauern von Thayngen, «welche uff
dem biettingischen also per consequens Reichf8grund und Boden sehr vihl Giiet-
ter angebautt», wiirden sich weigern, das Salva-Guardia-Geld zu bezahlen.!34 Die
Thaynger bebauen zwar Felder auf katholischem Reichsboden, weigern sich aber
als Eidgenossen — und damit als Neutrale —, die Kriegssteuer fiir die im Lande ste-
hende Armee zu entrichten, was wiederum bei den Bietingern Unmut auslost,
miissen diese doch die Abgabe leisten. Die Reaktion der Thaynger ist ent-
sprechend massiv, wie Widerholt in einem weiteren Brief vom 31. Juli 1643 an
Schaffhausen meldet. Es weigerten sich einige Bauern von Thayngen, die Abgabe
zu entrichten. Zudem hitten sie seine Person «mit leichtfertigen Wortten abge-
speiB3t, maBen mir referiert worden, daf} sie mich ein Kriegsgurgel und wal} der-
gleichen gehaiflen».185 Gerade die Kriegswirren fithren noch zu einer Intensivie-
rung der ohnehin schon engen Kontakte. Am 5. November 1643 schreibt der Herr
von Schlatt am Randen, Wilhelm Heinrich Truchsess von Waldburg zu Scheer,
dass die Untertanen von Schlatt am Randen ihren Hausrat, Wein, Getreide, Geld,

Allgemeiner: David Sabean, Das zweischneidige Schwert, Herrschaft und Widerspruch im
Wiirttemberg der frilhen Neuzeit, Frankfurt am Main 1990, 51-76. Inwieweit es sich bei
diesen Verweigerungshaltungen bereits um Anzeichen der Sékularisierung handelt, bliebe zu
untersuchen.

181 Kirche L III 2 Visitation 1647-1649, Thayngen, 29. August 1647:

«Nach verrichtem Tauff sind Mann- und Weibspersohnen, S6hn und Do6chteren vor dem
Tauffstein nidergekneiiret, kondte woll abgeschaffet und underlassen werden.»

182 Thayngen C 2 (15. September 1647). Noch in der ersten von Johann Conrad Ulmer geschaf-
fenen Kirchenordnung von 1592 wird das Niederknien bei der Taufe beim Schlussgebet ge-
fordert (vgl. Kirche A1 1). In der iiberarbeiteten Fassung von 1596 fillt diese Forderung weg.

183 GRP 17. Juni 1641, 60. Besitz von Thayngern in Bietingen und Riedheim.

Konstanzer Amter ED 1/95 (12. November 1644). «... daB zwaren die von Thidyngen im Bie-
tinger und hingegen die von Bietingen im Thiynger Bahn Reben haben.»

184 Korrespondenzen 1643 Nr. 51.

185 Korrespondenzen 1643 Nr. 51, Beilage.

Schaffhausen seinerseits meldet, es habe die fehlbaren Thaynger vor den Rat zitiert, diese aber
leugneten alles. Missiven 1643, 145v (1. August 1643).

Vgl. Casimir Bumiller, Hohentwiel, Die Geschichte einer Burg zwischen Festungsalltag und
grosser Politik, Konstanz 1990, 139-164. Zur Person Widerholts: 145-149.

59



Pferde und Vieh, also wohl beinahe alles, was irgendeinen grosseren Wert dar-
stellt, in das Nachbardorf Thayngen oder teilweise sogar in die Stadt Schaffhau-
sen gebracht hitten, selbstverstindlich um sie dem herrschaftlichen Zugriff zu
entziehen.!8¢ Und ein Jahr spéter meldet der Truchsess, seine Untertanen in
Schlatt am Randen seien mit der Abgabenzahlung sehr im Riickstand, «das sie,
Schlatemer, zur Zeith des Wiimmets oder Weinleesens die Trauben in Ziiber zue-
sammen richten, alsdan in eure Jurisdiction und PottméBigkheitt nach Tayhingen,
auch an anderer Orten, zwar under dem Schein der Unsiicherheitt zue Schlatt, in
effectu aber in fraudem unser, als ires Herrens, verfieren und selbiger Enden al3-
den erst trukhen und die FeBer fallen sollen, haben wiir solchem Argliist und Be-
trug zue begegnen».!87 Durch diese Massnahme konnen die Untertanen von
Schlatt am Randen ihrem Herrn, dem Truchsess, eine unbekannte Menge vom
Weinzehnten vorenthalten. Das aber wirklich aufschlussreiche Element in diesen
beiden Beispielen liegt in der Dorfsolidaritit, die sich darin zeigt. Obschon die
Untertanen in Schlatt am Randen katholisch sind, ist dies fiir ihr Verhalten
augenscheinlich unerheblich. Der konfessionelle Gegensatz zwischen den Unter-
tanen von Schlatt am Randen und denjenigen von Thayngen ist keine Grenze, die
verhindern wiirde, dass die katholischen Bauern von Schlatt am Randen ihre Habe
und die Trauben bei ihren reformierten Nachbarn in Sicherheit bringen. Die Soli-
daritdt unter den Einwohnern beider benachbarter Dorfer ist ungleich wichtiger
als der konfessionelle Gegensatz. Auf eine verkiirzte Formel gebracht: Die
Untertanensolidaritit — oder das Selbstbewusstsein der Untertanen, wie der eigene
Vorteil zu wahren ist und dem Vogtherrn mit List Abgaben entzogen werden kon-
nen — erweist sich als entscheidender als die obrigkeitlich geforderte Abgren-
zungspolitik zwischen den einzelnen Konfessionen.

Im Lichte dieser Politik aber sind die Klagen der Geistlichkeit iiber die Zustinde
in Thayngen zu sehen, die 1641 moniert, «dass die Papisten, die sich bey ihnen
auffhalten, under den Predigten auff den Galen sitzind, daB} sie auff ihre heilige
Zeit gedantzet».!88 Und 1650 vernehmen wir, «daz die Frembden, so aull papisti-
schen Orten sich bei ihnen auffhalten, am Sonntag nach Biitingen lauffen und da-
selbsten ihren Gotzendienst verrichten, damit sie groe Ergernul3 geben, solten
abgeschaffet werden».!89 Ob das angebliche Argernis freilich nicht eher Wunsch-
denken des jeweiligen Pfarrers ist, ldsst sich vor dem Hintergrund des bisher Ge-
sagten mit Fug und Recht fragen.

Denn es kommt noch ein anderes Faktum hinzu. Auf dem Hohepunkt der gegen-
seitigen Auseinandersetzung zwischen dem Domkapitel und Schaffhausen um die
Besetzung der Pfarrei von Thayngen im Jahre 1600 gelangt dieses, nachdem Pfar-

186 Korrespondenzen 1643 Nr. 122.

187 Korrespondenzen 1644 Nr. 104 (10. September 1644).
Auf beide Schreiben findet sich weder in den Ratsprotokollen noch in den Missiven eine Re-
aktion Schaffhausens.

188 Kirche D VIII 6 Synodalmemorial vom 6. Mai 1641.

189 Kirche D VIII 7 Synodalmemorial vom 2. Mai 1650.

60



rer Samuel Ochs gegen seinen Willen eingesetzt worden ist, am 1. August 1600
mit der Bitte an Schaffhausen, die Filialkirche Bietingen, bei der es sich nur um
eine Kapelle handelt,!° von der Mutterkirche Thayngen abzutrennen.!°! Bis zu
diesem Zeitpunkt ndmlich besuchen die katholischen Bietinger die reformierte
Thaynger Kirche. Der Pfarrer von Thayngen muss aus seinem Einkommen einen
Priester fiir die Frithmesse bezahlen.!92 Schaffhausen antwortet am 13. August
1600, indem es zunichst ausfiihrt, es habe dieses Ansinnen den Untertanen in
Thayngen vorgelegt, da es sie und ihre Kirche am meisten betreffe, «die sich ab
diser unversehnen vorhabenden Niiwerung mechtig verwundt und héchlichen ent-
setzt».193 Die Thaynger seien gegen eine Abtrennung der Filiale von Bietingen,
«sonder die von Biietingen ire Kirchgnossen, jederzeit zuo irer guoten Gelegen-
hait zuo inen gen Thidyngen zur Kirchen kommen, Gots Wort angehort, ire Kind
daselbst mit dem Sacrament des heiligen Thauffs der christenlichen Kirchen in-
verleiben lassen und sy einandern ohne ainichen Widerdriel3 woll dulden und lei-
den mogen». Die reformierten Thaynger Untertanen betrachten also ihre katho-
lischen Nachbarn als ihre Kirchgenossen, mit denen sie seit je gut ausgekommen
seien. Dieser Eindruck wird auch durch das Ehe- und Taufregister der Pfarrei
Thayngen gestiitzt, dessen erster Band leider erst 1600 beginnt.!®* Am 9. Novem-
ber 1600 ist die Heirat eines Mannes aus Bietingen mit einer Frau aus Gottma-
dingen und am 7. Februar 1602 eine solche zwischen einem Mann aus Bietingen
und einer Frau aus Riedheim verzeichnet.!®> Hierbei handelt es sich um katholi-
sche Orte, was die Vermutung nahelegt, dass auch die Brautleute selber katholisch
sind, aber, da die Ménner aus Bietingen stammen, ins benachbarte, reformierte
Thayngen zur Trauung gehen, wo der reformierte Pfarrer auch den jeweiligen
Eintrag ins Eheregister macht. Ob er zudem die eigentliche Trauung der Katho-
liken vornimmit, ldsst sich freilich nicht sagen. Nach der endgiiltigen Abtrennung
Bietingens von Thayngen 1603 sind aber folgerichtig keine Trauungen zwischen
Katholiken mehr im Eheregister eingetragen. Doch gemischtkonfessionelle Trau-

190 Vgl. dazu: Nachlass Frauenfelder: Bietingen. Und: Ottmar Bigler, Bietingen, Geschichte
eines Hegaudorfes (Hegau-Bibliothek 78), Singen 1992, 46f. Die alte Kapelle wird 1601 ab-
getragen und durch eine Kirche ersetzt. 1603 erfolgt die formelle Loslosung Bietingens von
Thayngen und 1604 die Errichtung der Pfarrei Bietingen.

191 Thayngen CA 26.

Schaffhausen betrachtet das Ansinnen des Domkapitels ganz entsprechend: «Also ist dise
Sach def3 Pfahrers verpleiben, untz sy ein neiiwen Lyst erdacht.» Thayngen CA 30.

192 Der Pfarrer von Thayngen besitzt einen Kaplan als Helfer. Das Domkapitel wirft Schafthau-
sen vor, das fiir die Bezahlung des Kaplans bestimmte Geld werde zweckentfremdet und dem
Schulmeister von Thayngen gegeben. Thayngen CA 31. Vgl. auch: Konstanzer Amter ED 1
(18. Juli 1603) und EG 11.

193 Thayngen CA 27.

194 Die Ehe- und Taufregister der Pfarrei Thayngen liegen im Gemeindearchiv Thayngen. An die-
ser Stelle sei dem Gemeindeschreiber von Thayngen, Herrn Erwin Schottli, bestens fiir seine
Hilfsbereitschaft gedankt.

195 Gemeindearchiv Thayngen: Ehe- und Taufregister 1, 1600—1677, unpaginiert. Die folgenden
Angaben beruhen darauf.

61



ungen finden nach wie vor statt, wobei in der Regel der Mann aus Thayngen
stammt, die Frau aus der katholischen Nachbarschaft. Auch dies zeigt, dass der
Kontakt iiber die konfessionelle Grenze hinweg eng sein muss. 1603 sind es von
insgesamt zwolf Ehen deren drei, die gemischtkonfessionelle Eheleute eingehen,
1604 von dreizehn deren drei, 1605 von acht deren zwei. 1607, 1611 und 1614 ist
es je eine gemischtkonfessionelle Trauung. In den Jahren 1606, 1608, 1609, 1610,
1612 und 1614 fehlen entsprechende Eintrige. Allerdings ldsst sich ab 1614 fest-
stellen, dass Trauungen zwischen gemischtkonfessionellen Eheleuten beinahe
vollstindig zum Erliegen kommen.!9¢ Und auch Taufen von Kindern, deren Eltern
aus Bietingen stammen, finden sich im Taufregister verzeichnet. 1600 sind es von
26 Taufen immerhin deren sechs, 1601 von 35 deren sieben. 1602 sind noch zwei
Taufen aufgefiihrt, bei welchen die Eltern aus Bietingen stammen. Danach bre-
chen diese Eintrige mit der Abtrennung Bietingens von Thayngen ab.!97 Es zeigt
sich also, dass eine nicht unbedeutende Anzahl von katholischen Einwohnern Bie-
tingens ihre Kinder zur Taufe in die reformierte Kirche des benachbarten Thayn-
gen bringt. Und auch die Taufnamen, die diesen Kindern gegeben werden, lassen
nicht auf eine betont gegenreformatorische Gesinnung der katholischen Eltern
schliessen. So fehlt bei den Midchen von katholischen Eltern bis 1602 zum Bei-
spiel der klar gegenreformatorische Name Maria. Dafiir finden sich allgemein
geldufige Namen wie Hans, Andreas, Anna, Ursula, Adam, Kaspar, Johannes,
Konrad, Martin.!® Der Name Maria taucht zwar im Taufregister gelegentlich
auf, so 1607, 1608, 1612, 1615, 1616 und 1617, doch handelt es sich bei den ein-
getragenen Eltern entweder um Einwohner von Thayngen oder um Fremde, wohl
auf der Durchreise befindliche Personen, die aus katholischen Gegenden stam-
men.!%? Im Falle der Einwohner aus Thayngen mag dies andeuten, dass die kon-
fessionelle Abgrenzung selbst im Bereich der Taufnamengebung nicht vollstéindig
gelingt, selbst wenn solche eindeutig vom konfessionellen Gegner beanspruchte
Taufnamen gesamthaft gesehen selten im Ehe- und Taufregister auftauchen.200

196 Ob dies ein Ergebnis der konfessionellen Abgrenzung ist, miisste genauer untersucht werden.

197 Wer die Taufen in Thayngen vornimmt, ldsst sich nicht sagen. Immerhin trigt der reformierte
Pfarrer die Taufen der katholischen Kinder in das Taufregister ein.

198 Zur Taufnamengebung und zu ihrer Erforschung: Hans Krawarik, Neue Methoden zur Erfor-
schung konfessioneller Strukturen der Frithen Neuzeit, in: ARG 70, 1988, 375-410.
Grundsiitzlich scheint bei der Untersuchung der Taufnamengebung die Frage der genuinen
Entscheidungsfreiheit der Eltern nur schwer beantwortbar. Wieweit beeinflusst der Pfarrer, der
mehr oder weniger dem konfessionellen Erfordernis gehorcht, die Wahl des Taufnamens?
Dazu konnen auch noch familidre oder lokale Konventionen und Traditionen kommen, die bei
der Wahl des Taufnamens von den Eltern beriicksichtigt werden. Diese Problematik schrinkt
die Aussagekraft der Analyse von Taufnamen ein. Dies gilt, selbst wenn sich sicherlich die
konfessionelle Trennung im Gebrauch der Taufnamen niederschligt. Vgl. dazu zum Beispiel:
Francois, Unsichtbare Grenze, 167-179.

199 So am 9. Februar 1612: Die Eltern stammen aus dem Salzburgerland. Am 16. Februar 1617
stammen sie aus der Nihe von Kempten.

200 Diese Aussage miisste durch weitergehende Forschungen, die iiber den Rahmen dieser Unter-
suchung hinausgefiihrt hitten, tiberpriift werden.

62



Am Beispiel des Kirchbesuchs von Katholiken im reformierten Thayngen zeigt
sich, wie eng die nachbarschaftlichen Beziehungen iiber die Konfessionsgrenzen
hinweg sind. Sowohl fiir die reformierten Thaynger als auch fiir die katholischen
Bietinger besitzt die Frage der Konfession keine grosse Bedeutung. Thre Gesell-
schaften sind traditionell aufgebaut. Das heisst, das Handlungsmuster ist nicht
konfessionsbezogen oder gar konfessionsdefiniert, sondern folgt der traditionel-
len Uberlieferung. Die Bietinger sind schon vor der Reformation nach Thayngen
zur Kirche gegangen, also sollen sie dies auch weiterhin tun. So jedenfalls die
Meinung der Thaynger, wie sie in der Antwort Schaffhausens an das Domkapitel
erscheint.20! Und wenig spiiter betont Schaffhausen noch einmal, eine Abtrennung
der Filialkirche von Bietingen wire eine «unleidenliche» Neuerung. «Das die von
Biittingen lebendig und tod jederzeiten gen Thidyngen gehort, inmassen sy nun
lange Jahr, ja iiber Menschengedinkhen ohne einichs Theils Beschwirnuf3, Clag
oder bewisenen Truzens ire Kirchen besucht, Gotts Wort angehort, ire Kinder mit
dem christenlichen Touff der Kirchen daselbst inverleben lassen, und sy also ein-
andern ohne Verdriel3 gern dulden und leiden mdgen.»292 Dies lédsst in der Tat auf
ein trotz Konfessionalisierung sehr unbelastetes Verhiltnis schliessen. Ja mehr
noch, im gleichen Schreiben steht zu lesen, «seye gleichwol das Salve Regina
sampt einem Collect uff gwiisse Zeit zu Thiyngen und mitnichten zu Biittingen
zu halten gestifft, aber von den Thiayngern und nit den Biittingern». Nicht nur fin-
det in der reformierten Kirche von Thayngen katholischer Gottesdienst statt, ohne
— wie es scheint — besonderen Anstoss zu erregen, sondern auch eindeutig katho-
lische Liturgieformen, wie das Salve Regina, werden gemiss vorreformatorischer
Stiftung in Thayngen durchgefiihrt und von den Thayngern beansprucht. Die kon-
fessionelle Vermischung konnte wohl kaum grosser sein, der interkonfessionelle
Kontakt zwischen den Nachbardorfern darf demnach als sehr eng bezeichnet wer-
den. Diese Einschitzung findet auch in der Frage des Besuchs der Kirchweihen
ihre Bestédtigung.

Die reformierten Obrigkeiten — kriftig unterstiitzt von der Geistlichkeit — versu-
chen auf ihrem eigenen Territorium die Kirchweihen génzlich zu verbieten.203 Da-
her entspricht es dieser Politik, wenn die eigenen Untertanen die Kirchweihen in
benachbarten katholischen Orten nicht besuchen diirfen. So heisst es denn auch in
der obrigkeitlichen Reaktion auf die Visitation von 1647 an die Adresse Thayn-
gens: «Sibendens sollen die Kirchweihen an anderen Orten weder von Jungen
noch Alten nit besucht, weniger leichtfertige Tédntze darbei geiibt noch gebraucht

201 Quellenkritisch ist dies nicht ganz unwichtig, denn immerhin ist es Schaffhausen, das die Mei-
nung der Thaynger aufzeichnet. Wieweit es sich tatséchlich um die Meinung der Gemeinde
handelt, entzieht sich unserer Kenntnis.

202 Thayngen CA 33 (2 Schreiben, wahrscheinlich 1603). Im Konzept finden sich diese Aus-
fiihrungen.

203 Dies fiihrt bekanntlich nicht zum Erfolg. Aus den vorreformatorischen Kirchweihen zu Ehren
des Kirchenpatrons werden nachreformatorisch die Kilbenen, die ein stetes Argernis sowohl
fiir die Geistlichkeit als auch fiir die Gnédigen Herren sind.

63



werden.»2% Nur schon diese Stelle mag den Verdacht nahelegen, dass sich langst
nicht alle Thaynger an das Verbot halten. Wie hdufig und regelmissig allerdings
Thaynger die Kirchweihen ihrer katholischen Nachbarn in Bietingen und Schlatt
am Randen besuchen, ldsst sich aufgrund fehlender Quellen nicht sagen.205 Im-
merhin darf vermutet werden, dass die wenigen diesbeziiglichen Eintrige in die
Bussenbiicher nur die Spitze des Eisberges darstellen, wahrscheinlich wird ndm-
lich nur gestraft, wenn sich der Besuch an einer der Kirchweihen durch einen
unvorhergesehenen Zwischenfall nicht mehr vor der Obrigkeit verbergen ldsst.206
Genau dies geschieht am Sonntag, dem 31. Juli 1616, an der Kirchweih in Schlatt
am Randen. «Also dal} nit allain von Marte Kleckhen von Tayingen ain junger
Gesell oder RoBbuob von Rieten?07 an freyem Danz, und allain umb diser Ursach
willen, dal} er ihme vorgedanzt, dergestalt frefenlich, fiirsezlich und muotwillig
ins Haubt verwundt, daf} derselb seidher Todts verfahren, sonder auch ettlich an-
dere mehr uber alles Fridpieten verwundt und dem Dorffvogt, so Frid gepotten,
Truz, Schmach und Schimpf erwil3en worden, darbey es auch nit verbliben, son-
der nachdem die von Tayingen von irer Rebellion ettwas abgehalten, dieselben
naher besagtem Tayingen geloffen. Und da sie, wie wiir bericht, nit davon abge-
halten worden weren, den Sturmstraich29® veruhrsacht heten. Jedoch dieselben
von Mann- und Weibspersohnen auf die 100, mit MuBgetten, brindenden Lunden
und anderen Wehren widerum bey lauterer Nacht nacher Schlatt fiir defl Vogt da-
selbst BehauBung khomen, denselben mit grolem Fluochen und Gottslesteren
auBgefordert, ime die Fenster mit ohngefahr 30 Stainwiirffen eingeworffen, also
dal3 er in seiner aignen BehauBung Leibs und Lebens nit sicher gewesen, sonder
auf den Obersten2%? sich salvieren miessen.»210 Soweit der ausfiihrliche Bericht
der Beamten der 6sterreichischen Landgrafschaft Nellenburg. Auffallend ist, dass
sich die Auseinandersetzung in geradezu klassischen Formen abspielt. Der Rauf-
handel entsteht aus dem angeblichen oder vermeintlichen Nichtbeachten von For-
men beim Tanz2?!! und setzt sich entsprechend fort, indem die Thaynger nachts
noch einmal ihr Nachbardorf Schlatt mit Musketen iiberfallen, vor dem Haus des
Dorfvogtes randalieren und Scheiben einschlagen. Dieses Vorgehen trigt starke
Ziige einer Katzenmusik. Von einem konfessionellen Element vernehmen wir im

204 Thayngen C 2 (15. September 1647).

205 Fiir Thayngen besitzen wir nur gerade das Fragment eines Bussenbuches, das die Jahre
1615-1617 abdeckt. Thayngen AB 4.

206 So heisst es von den Sohnen Franz Buchters: «Item sy baide sindt anno 1614 wider allef3 Ver-
pott nebent andern ihren Gesellen gehn Biiettingen uff die Kilbi zogen, da sich dann damaln
daselbsten etwall Unhail und Freffel3 verloffen.» Thayngen AB 4 (Fragment des Bussen-
buches, 1615-1617, Anteil Im Thurn), 323.

207 Riedheim.

208 Schwiibisch fiir Sturmleuten. Grimm 10, 4, 669.

209 Dachstock?

210 Herrschaft (Nellenburgica 3). Amtleute der Landgrafschaft Nellenburg an Schaffhausen,
5. August 1616.

211 Zum Vortanzen: Grimm 12, 2, 1720-1722, und Idiotikon 13, 900f.

64



Bericht der nellenburgischen Beamten nichts. Dies zeigt, dass ein solcher Rauf-
handel zwischen Angehorigen konfessionsverschiedener Dorfer nicht nur vor
dem Hintergrund der Konfessionalisierung gesehen werden darf. Rauthindel an
Kirchweihen finden sich bereits in der vorreformatorischen Zeit. Traditionelle
Dorfrivalititen in Verbindung mit reichlich Alkoholkonsum kdnnen auch ohne
konfessionelle Motivation zu solchen Auseinandersetzungen fiihren. Ebenso
wichtig ist, dass Grenzen fiir die Thaynger eine andere Bedeutung besitzen als fiir
die Geistlichkeit. So ist die Vorstellung von der Grenze, wie sie die Bevolkerung
von Thayngen zum Ausdruck bringt, nicht konfessionsgebunden, sondern sie
folgt traditionellen, vorreformatorischen Werten. Nicht der Besuch der Kirchweih
bei den anderskonfessionellen Nachbarn wird von den Thayngern als Grenziiber-
schreitung angesehen, sondern die Verletzung von traditionellen Werten wie hier
der tradierten Formen beim Tanz. Dies stellt in den Augen der Beteiligten eine
Grenziiberschreitung dar, die Siihne verlangt, die nicht nur mit dem Raufhandel
allein geleistet ist, sondern noch den nichtlichen Uberfall provoziert. Freilich
ldsst sich an diesem Fall auch festmachen, dass der gegenseitige Kontakt iiber die
Grenze hinweg nicht fiir alle Dorfbewohner in gleichem Masse gegeben ist und
nicht von allen mit der gleichen Intensitiit erlebt wird. Dem Schreiben der nellen-
burgischen Amtleute liegt ndmlich eine Liste mit 31 Namen von Ménnern bei, die
an der Auseinandersetzung beteiligt gewesen seien, mit der Bitte an Schaffhausen,
diese vor das Gericht in Stockach zu schicken. Am Ende der Liste lesen wir:
«Item so begert man auch die Madlin, deren Namen unbewuf3t, welche den Kna-
ben sein Zutragen haben, zur Stellung.» Die Namen der Frauen aus Thayngen, die
an der Kirchweih teilgenommen haben, sind den Dorfbewohnern von Schlatt am
Randen, denn nur daher kann die Information der nellenburgischen Beamten
stammen, unbekannt. In einem zweiten Schreiben vom 9. April 1617 findet sich
eine modifizierte Liste der Beteiligten, die 19 Namen aus Thayngen, einen aus Bi-
bern, zwei aus Opfertshofen und zwei aus Hofen auffiihrt. Wiederum handelt es
sich nur um Minner.2!2 Schaffhausen seinerseits weigert sich, die Beteiligten an
die nellenburgischen Beamten auszuliefern, indem es am 2. April 1617 meldet,
die Schuldigen seien bereits bestraft worden.2!3 Dies geht auch aus dem Fragment
eines Bussenbuches hervor, das die wegen der Vorginge in Schlatt am Randen
1616 gebiissten Einwohner von Thayngen auffiihrt. Und hier stehen auch die Na-
men der beteiligten Frauen.2!4 In Thayngen selber sind die Namen der Frauen sehr
wohl bekannt, weshalb sie einzeln gebiisst werden koénnen. Im benachbarten

212 Herrschaft (Nellenburgica 3), Schreiben des Landschreibers Dornsperger an Schaffhausen.
Die Zusammensetzung der auf Thaynger Seite an der Auseinandersetzung beteiligten Ménner
zeigt, dass die Kirchweih auch von Bewohnern anderer benachbarter Dorfer auf Schaffhauser
Territorium besucht worden ist, die sich im Zuge der Auseinandersetzung mit den Thayngern
solidarisieren. Ob dies auch konfessionell motiviert ist, lidsst sich nicht sagen, ist aber nicht
auszuschliessen.

213 Missiven 1617, 47v.

214 Thayngen AB 4 (Fragment des Bussenbuches, 1615-1617, Anteil Im Thurn).

Die Eintrige finden sich: 336—337 fiir die Ménner und 338-339 fiir die Frauen.

65



Schlatt am Randen fehlt diese Kenntnis, wie wir gesehen haben. Dies zeigt wohl
deutlich, dass die Ménner bei ihrer Arbeit viel mehr grenziiberschreitende Kon-
takte pflegen — indem sie etwa Felder auf der konfessionsverschiedenen Seite be-
bauen —, als dies die Frauen von Thayngen tun. Sie sind eher auf die Welt im Dorf
selber beschrinkt und kommen lediglich in Ausnahmesituationen, wie beim Be-
such einer Kirchweih, in Kontakt mit den Nachbarn.

Das Beispiel der Kirchweih in Schlatt am Randen zeigt, dass es nachbarschaftli-
che Streitereien gibt. Soweit uns die Quellen einen Einblick gestatten, sind aber
auch diese Streitereien nicht konfessionell motiviert, sondern haben umstrittene
Landanspriiche oder familidre Konflikte zum Inhalt.2!5 Gerade Rechtshéndel um
Landanspriiche zum Beispiel zeigen, wie eng die konfessionsverschiedenen Dor-
fer in ihrem tiglichen Leben verbunden sind. So wird Jerglin Miiller, ein Ein-
wohner Thayngens, von den Untervogten verzeigt, «daz er in Biietinger WyBen
ein Markstain aigens Gewaltts ullgraben habe, defwegen umb 10 1b anzelangen
seye».216 Hierbel handelt es sich um ein geradezu typisches Vergehen in Fillen
von Landstreitigkeiten, wie es auch sonst allenthalben zu finden ist und das mit
der Konfessionalisierung nichts zu tun hat. Die Beziehungen unter den Dorfern
sind so eng, dass Streitereien gar nicht mehr konfessionell motiviert sein miissen,
weil diese Frage im tdglichen Umgang miteinander fiir die Einwohner keine sehr
bedeutende Rolle spielt.

Fazit und Ausblick

Schaffhausen wird von der Konfessionalisierung — wie das ganze Reich — spite-
stens in den 1570er Jahren uniibersehbar erfasst. Dabei stellt die Geistlichkeit die
Haupttriebfeder fiir den Prozess der inneren Konfessionalisierung dar. Sie ist es,
die unermiidlich sowohl die Herausbildung der inneren Orthodoxie betreibt als
auch auf den Rat von Schaffhausen einen stiindigen Druck ausiibt, die geforder-
ten Massnahmen zur konfessionellen Vereinheitlichung und Homogenisierung
des Schaffhauser Territoriums umzusetzen. Gerade in dieser Frage aber zeigt sich
beim Blick auf die Quellen, dass es nicht gelingt, eine wirkliche konfessionelle
Homogenitit zu erreichen und die gegenseitigen Kontakte zu unterbinden, dies

215 Dies gilt selbst dann, wenn konfessionelle Momente an der Auseinandersetzung beteiligt sein
konnen. So werden am 22. Mirz 1651 Hans Wolgemuot, ein Miillerknecht, und Jacob Mes-
mer, genannt Dolchen, aus Schlatt am Randen, die in der Miihle von Thayngen miteinander
in Streit geraten sind, verurteilt: Hans Wolgemuot, weil er Jacob Mesmer «ein Stuck von dem
lincken Ohr mit dem MeBer hinweg gehauen», Jacob Mesmer, weil er «den Miillerknecht
einen Ketzer gescholten». Der Vorwurf der Ketzerei kann ein konfessionelles Moment im
Streit anzeigen, doch ist der Vorwurf allein schon sehr viel dlter und entsprechend Gemeingut
im Fundus der Verbalinjurien. Obervogtei K 9 (unpaginiert: 22. Mérz 1651).

Zu Formen von dorfinternen Konflikten: Rainer Walz, Agonale Kommunikation im Dorf der
Frithen Neuzeit, in: Westfilische Forschungen 42, 1992, 215-251.
216 Thayngen AB 4 (Fragment des Bussenbuches, 1615-1617, Anteil Im Thurn), 328.

66



unter den vergleichsweise giinstigen Bedingungen, die sich aus der Frontstellung
gegeniiber den gegenreformatorischen Kriften ergeben. Selbst eine geradezu
hysterisch anmutende Stimmung, welche die Geistlichkeit manchmal in ihren
Synodalmemorialia zu erzeugen versucht, kann an dieser Tatsache nichts @ndern.
Dazu trigt wesentlich auch der Rat von Schaffhausen selber bei, der in seiner kon-
kreten Politik flexibel ist und diese nicht vollstindig den konfessionellen Erfor-
dernissen unterordnen will. Fiir den Rat ldsst sich nicht jede Entscheidung nur vor
dem Hintergrund der Konfessionsfrage fillen, da spielen nicht konfessionsgebun-
dene Uberlegungen auch eine Rolle — sowie Pragmatismus und Augenmass. Der
Rat zeigt in seiner Politik eine bemerkenswert zuriickhaltende Einschétzung sei-
ner realen Moglichkeiten, denn die Konfessionalisierung stdsst an Grenzen, wie
es auch die Herrschaftsdurchdringung tut, an Grenzen, die von den strukturellen
und systemimmanenten Schwiichen der Herrschaftspraxis in der Frithen Neuzeit
herriihren.2!7 Ganz grundsitzlich stellen wir Perzeptionsdivergenzen zwischen
dem Rat und der Geistlichkeit fest. Diese interpretiert nicht immer alles in der
gleichen Weise, wie es jener tut (wenn es auch besonderer Zuriickhaltung bedarf,
so von Kollektiven als monolithischem Block zu sprechen). Es ist also eine
Sache, konfessionelle Homogenitit zu fordern, eine andere, diese auch in der
Praxis umzusetzen.

Zudem kollidieren die Konfessionalisierung und die Territorialentwicklung, zwei
der Hauptcharakteristiken der historischen Entwicklung der Friihen Neuzeit. Ge-
rade bei Schaffhausen zeigt das Beispiel des moglichen Ankaufs von Schlatt am
Randen und der Herrschaft Randegg, wie sich der Versuch der Konsolidierung und
des Ausbaus der territorialen Herrschaft gegen das Prinzip der konfessionellen Ho-
mogenitit durchsetzt. Hierbei niitzt der Rat von Schaffhausen seinen politischen
Spielraum aus und ist bereit, auch katholische Untertanen in sein Herrschaftsgebiet
aufzunehmen. Es ist also in der Tat so, dass die Konfession die Politik nicht voll-
stindig zu durchdringen oder gar zu instrumentalisieren vermag. Die beiden Be-
reiche Politik und Konfession verfiigen durchaus iiber ein Eigenleben.

Auch wenn wir den Ablauf der Auseinandersetzung zwischen dem Domkapitel und
Schaffhausen um die Besetzung der Pfarrei Thayngen betrachten, kénnen wir zwar
von einem <kalten Konfessionskrieg> sprechen, dessen Merkmal es aber ist, dass
beide Seiten versuchen, den Streit in rechtlichen und nicht primér konfessionellen
Kategorien zu fassen. Dies zeigt die Bedeutung der zunehmenden Verrecht-
lichung.2!8 Dabei bleibt die Tatsache bestehen, dass die Auseinandersetzung letzt-
lich konfessionell motiviert ist, sich jedoch des Rechts als Waffe bedient.2!®

217 Dazu gehort ganz zentral das Fehlen eines wirklichen Beamtenapparates.

218 Bereits Winfried Schulze hat auf die Bedeutung der Verrechtlichung zur Konfliktlésung hin-
gewiesen. Winfried Schulze, Die verdnderte Bedeutung sozialer Konflikte im 16. und 17.
Jahrhundert, in: Hans-Ulrich Wehler (Hg.), Der Deutsche Bauernkrieg 15241526, Géttingen
1975, 277-302. Eine Diskussion dazu bietet: Peter Blickle, Unruhen in der stidndischen Ge-
sellschaft 1300-1800, Miinchen 1988, 78—-109.

219 Damit ist auch die Wertung, die Johannes Winzeler in seiner Thaynger Geschichte vornimmt,

67



Vollends sichtbar wird die Vielschichtigkeit der Konfessionalisierung beim Blick
auf das Verhalten der Biirger und Untertanen selber. So ist es fiir Schaffhauser
Biirger keineswegs uniiblich, die Messe in benachbarten Klostern zu besuchen,
wie es auch zum traditionellen Element auf dem Cursus honorum einer Schaff-
hauser Karriere gehort, zum Beispiel Amtmann des Bischofs von Konstanz zu
sein.220 Ganz offensichtlich spielt fiir die jeweiligen Amtsbewerber die Konfes-
sion bei dieser Frage keine wichtige Rolle, und zwar fiir beide Seiten nicht.22! In
diesen Zusammenhang gehoren auch die Schaffhauser Arzte, die jeweilen die um-
liegenden Kloster versorgen.?22 Doch auch auf der Landschaft zeigt sich dieses
Bild konfessioneller Grenziiberschreitungen. Reformierte Dorfbewohner treten
hiaufig als Knechte und Migde an katholischen Orten in den Dienst. Auch in
dieser Hinsicht scheint das trennende Moment der Konfession nicht so stark wie
wirtschaftliche Uberlegungen und sonstige familiiir-freundschaftliche Bindungen
tiber die Konfessionsgrenzen hinweg. Dies ein Eindruck, der auf beiden Seiten
gilt. Denn auch auf katholischer Seite muss die Bereitschaft gegeben sein,
Anderskonfessionelle in Dienst zu stellen. Doch auch die Beziehungen zwischen
den konfessionsverschiedenen Bewohnern von Thayngen, Bietingen und Schlatt
am Randen sind vielfiltiger Natur und so eng, dass die katholischen Bewohner
von Schlatt am Randen ihre Habe bei den reformierten Nachbarn besser gesichert
glauben als von threm katholischen Herrn. In der Optik der Untertanen stellt sich
offenbar nicht so sehr die Frage nach der Konfession, sondern die Frage nach dem
addquaten Schutz der Habe. Die Konfession scheint hinter den materiellen Inter-
essen zuriickzutreten. Es bildet sich somit eine gemeinuntertinige gemischtkon-
fessionelle Basis heraus, vorreformatorische Kontakte werden weiterhin gepflegt.
Es ist uniibersehbar, dass fiir verschiedene Gruppen der Gesellschaft «Grenze»
Verschiedenes bedeutet. Die Grenzerfahrungen lassen sich nicht generalisieren. In
diesem Zusammenhang stellt sich auch die Frage nach der konfessionellen Iden-
titdt. Vor dem Hintergrund der bisher gemachten Ausfiihrungen scheint es sehr
fraglich, ob die reformierten Untertanen von Thayngen und ihre katholischen
Nachbarn wirklich eine konfessionelle Identitit im Sinne der Konfessionalisie-

iiberholt. Johannes Winzeler, Geschichte von Thayngen, Thayngen 1963, 501-504. «Das
Domkapitel liefs sich nie belehren und setzte mit sturem Eigensinn den Streit fort, bis die Re-
volution von 1798 diesen Zank beendigte, indem sie das Bistum Konstanz und damit auch sein
Domstift einfach aufhob. Und das hat es wirklich verdient. Es klingt ja unglaublich, wenn ein
kirchliches Institut, wie es das Domstift war, dessen Mitglieder geweihte Pfarrer und Priester
waren, sich damit abgibt, in langen Jahren einen Zank und Streit um Rechte zu fiihren, auf die
es niemals Anspruch erheben durfte.»

220 Vgl. dazu: Roland E. Hofer, Johann Jakob Stokar, in: Schaffhauser Beitriige 68, 1991,
180—189, hier: 183. Der nachmalige Siickelmeister der Stadt Schaffhausen bewirbt sich am
26. April 1649 personlich in Konstanz beim Fiirstbischof um das Amt eines bischoflichen
Amtmannes in Schaffhausen.

221 Schaffhausen verbietet freilich Katholiken, solche Amter in Schaffhausen zu versehen. Die
Amtsinhaber miissen nidmlich in der Stadt residieren, was die Duldung eines katholischen
Ritus zumindest erforderlich machen wiirde, wogegen sich der Rat wendet.

222 Chronik B 6 II, 344.

68



rung ausbilden. Unser Eindruck geht eher ins Gegenteil, was aber sicher auch mit
dem problematischen Begriff der <Identitidt> zusammenhiingt.223 Fiir die histori-
sche Erkenntnis scheint er eher ungeeignet. Die Untertanen von Thayngen verfii-
gen nicht iiber eine konfessionelle Identitit — in dieser Hinsicht scheitert die Kon-
fessionalisierung —, sicherlich aber iliber ein bduerliches Selbstverstindnis als
Dorfbewohner, wovon die Konfession ein Teil ist und sicher nicht immer der
bedeutendste. Die Identifikation lduft nicht iiber die Konfession allein, sondern
orientiert sich an den tradierten Ritualen und Briauchen, welche die dorfliche Le-
benswelt ausmachen. In diesem Sinne kann wohl von zwei verschiedenen Kultu-
ren gesprochen werden, einer reformierten und einer katholischen, die sich im
Laufe der Konfessionalisierung herausbilden, doch sind dies damit eben nicht
zwei getrennte Kulturen. Es gibt vielfiltige Beziehungen auf jeder Ebene, wenn
wir die Geistlichen ausser acht lassen. Nur schon die Kirchweih als ge-
meinkultureller Anlass der dorflichen Welt legt davon Zeugnis ab. Das Gemein-
same iiberwiegt in vielen Fillen vor dem Trennenden, Konfessionsgrenzen sind
bei weitem durchlissiger, als uns das Konzept der zwei getrennten Kulturen glau-
ben macht. Auch wenn wir von einer gespaltenen Kultur sprechen, bleibt die
Frage, wie tief die Spaltung wirklich reicht.

Dies fiihrt uns zum Ausblick.224 Fiir die Geschichte Schaffhausens im konfessio-
nellen Zeitalter bleibt vieles an Detailuntersuchungen zu den Verhiltnissen in an-
deren Dorfern zu tun. Immerhin haben wir mit Thayngen nur eines von mehreren
Dorfern, die an das katholische Umland grenzen, herausgegriffen.?2> Zudem haben
wir weitere Konfliktpunkte zwischen dem Domkapitel und Schaffhausen ausge-
klammert. Zu denken ist hierbei vor allem an die Auseinandersetzungen des Dom-
kapitels mit den Einwohnern von Thayngen um den Weinzehnten. So wirft das
Domkapitel durchgéngig der Bevolkerung von Thayngen vor, nicht den gesamten
Weinzehnten abzuliefern.226 Aber auch der Unterhalt des Pfarrhauses in Thayngen,
fiir den das Domkapitel zustiindig ist, gibt immer wieder zu Konflikten Anlass.??7
Was die Rechtsanspriiche und die Rechtslage anbelangt, finden sich andere katho-
lische Institutionen, zum Beispiel der Fiirstabt von Sankt Blasien im Schwarzwald,
die tiber Rechtstitel auf Schaffhauser Territorien verfiigen. Unsere Ergebnisse miis-
sen flichendeckender verifiziert oder allenfalls falsifiziert werden. Dazu gehort

223 Auf amiisante und nachdenkliche Weise fiihren dies vor: Lothar Baier, Luftmatratze Identitit,
in: Klaus Bittermann (Hg.), Identitdt und Wahn, Uber einen nationalen Minderwertigkeits-
komplex, Berlin 1994, 84—89. Michael Ringel, Die Geburt einer neuen Identitét, Ein Kon-
gress-Bericht, in: ebd., 140-146.

224 Vgl. dazu auch: Schmidt, Konfessionalisierung, 116-122.

225 Dass auch Quellen der katholischen Seite ausgiebiger benutzt werden miissen, ist Klar.

226 Dazu: Winzeler, Thayngen, 393-400.

227 So erklirt sich das Domkapitel zwar 1642 bereit, eine Erweiterung des Pfarrhauses in Thayn-
gen zu bezahlen, verfiigt aber, dass die Arbeit zwischen einem Maurermeister aus Thayngen
und einem aus Geisingen zu teilen sei, womit auch ein Katholik am Bau des reformierten
Pfarrhauses mitbeteiligt ist. Thayngen CB 3 (6. August 1642), ferner: Thayngen CB 1
(12. Februar 1641), CB 2 (19. Februar 1642) und CB 4 (17. Juni 1642).

69



sicher auch eine genauere Betrachtung der inneren Entwicklung der Schaffhauser
Geistlichkeit und der konfessionspolitischen Massnahmen des Rates, wie auch des
Verhiltnisses zwischen den benachbarten katholischen Institutionen und Schaff-
hausen auf diplomatisch-politischer und auf wirtschaftlicher Ebene.228

Als Fazit aber bleibt: Das Konzept der Konfessionalisierung muss differenziert
auf die jeweiligen Bedingungen angewandt werden. Es muss die systemimma-
nenten Schwichen der Herrschaftsausiibung und -durchsetzung in der politischen
Praxis in Rechnung stellen, wobei dies besonders fiir die Situation in den Stadt-
staaten der Eidgenossenschaft gilt, die im Vergleich zu anderen Territorialstaaten
des Deutschen Reiches etwa gerade wihrend des konfessionellen Zeitalters tiber
keine wirklich ausgebauten Beamtenapparate verfiigen. Der Grad der Biirokrati-
sierung bleibt vergleichsweise bescheiden, was sich aber unmittelbar auf die Ef-
fizienz der konfessionspolitischen Massnahmen auswirkt. Dazu kommen sich
vielfach tiberschneidende Rechtstitel. Nicht nur die Gerichtsbarkeiten einzelner
Dorfer konnen unter verschiedenen Konfessionen aufgeteilt sein, dies gilt auch
fir Kollaturrechte. In diesem Wirrwarr sich iiberschneidender Rechtsanspriiche
muss jeder Versuch, eine konsequente konfessionelle Politik durchzusetzen,
zwangslidufig auf systemimmanente Hindernisse stossen. Das von der Geistlich-
keit geforderte Maximalprogramm an konfessioneller Ab- und Ausgrenzungspo-
litik kann so gar nicht umgesetzt werden. Die historisch fassbare Wirklichkeit ist
ungleich komplexer und facettenreicher, als die Theorie es meint, und es bleibt
trostlich, dass sicher nicht alle Zeitgenossen die Ansicht geteilt haben, in der «ge-
fahrlichsten Zyth» zu leben.?2?

Dr. Roland E. Hofer
Staatsarchiv Schaffhausen, Rathausbogen 4, CH-8200 Schaffhausen

Und am 7. Juni 1643 gelangt Schaffhausen an das Domkapitel mit der Mitteilung, der Pfarrer
zu Thayngen habe geklagt, das Pfarrhaus sei zwar erweitert worden, doch «das insonderheit
in seiner Studierstuben und andern Gemachen das Fenster und GlaBwerk, Ofen und Schrei-
nerarbeit nit vordtgesetzt oder zu Werk gerichtet werde, welches ihm nit wenig beschwerlich
und unkommlich». Schaffhausen bittet das Domkapitel, das begonnene Werk zu Ende zu
fithren (Missiven 1643, 91r—91v.) Dass bei der schleppenden Ausfiihrung des Bauvorhabens
auch Absicht auf seiten des Domkapitels mit im Spiel sein kann, den konfessionellen Gegner
damit zu irgern, scheint zumindest nicht ausgeschlossen. Vgl. auch: Konstanzer Amter ED
1/88 (10. Oktober 1643), ED 1/89 (28. Oktober 1643), ED 1/90 (30. Oktober 1643) und ED
1/96 (17. Mirz 1645).

228 So lisst sich im 18. Jahrhundert feststellen, dass der Ministerialfonds sowohl an den Fiirst-
bischof von Konstanz als auch an den Fiirstabt von Sankt Gallen Darlehen von je 1000 Gul-
den zu 4 % Jahreszins vergibt. Kirche P I 4: Zinsbuch des Ministerialfonds 1726—1786, 138r
und 139r. Leider setzten die Aufzeichnungen des Ministerialfonds erst Ende des 17. Jahrhun-
derts ein, aber vielleicht lassen sich solche Geldgeschiifte auf der Seite der Stadt Schaffhau-
sen auch frither nachweisen.

229 Fiir die Durchsicht des Manuskripts danke ich Kaspar von Greyerz (Ziirich/Hermatswil), Hans
Lieb (Schaffhausen), Erika Seeger (Schaffhausen) und René Specht (Schaffhausen).

70



	"Nun leben wir in der gefahrlichsten Zyth" : Prolegomena zu einer Geschichte Schaffhausens im konfessionellen Zeitalter

