
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 72 (1995)

Artikel: "Nun leben wir in der gefahrlichsten Zyth" : Prolegomena zu einer
Geschichte Schaffhausens im konfessionellen Zeitalter

Autor: Hofer, Roland E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Nun leben wir in der gefahrlichsten Zyth»

Prolegomena zu einer Geschichte Schaffhausens
im konfessionellen Zeitalter

Roland E. Hofer

Einleitung und Problemstellung

Die neuere Forschung zur Geschichte der Frühen Neuzeit beschäftigt sich intensiv

mit der Frage der Konfessionalisierung,1 die für das konfessionelle Zeitalter zu
einer der bestimmenden Grössen gehört.2 Der Begriff der Konfessionalisierung
hat inzwischen in der Forschung den älteren der Konfessionsbildung teilweise
abgelöst.3 Es handelt sich um einen komplexen und weiterhin kontrovers diskutier-

1 Vgl. den allgemeinen Forschungsüberblick: Winfried Schulze, «Von den grossen Anfängen
des neuen Welttheaters», Entwicklung, neuere Ansätze und Aufgaben der Frühneuzeitforschung,

in: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht (GWU) 43, 1993, 3-18. Neuerdings
die Literaturübersicht: Ronnie Po-chia Hsia, The German Seventeenth Century, in: The Journal

of Modern History 66, 1994, 726-736.
Ferner der spezifischere Literaturbericht zur ganzen Problematik: Heinz Schilling,
«Konfessionsbildung» und «Konfessionalisierung», in: GWU 42, 1991, 447-463 und 779-794.

2 Der vorliegende Aufsatz bemüht sich, die traditionellen Eckdaten 1555/60 (Abschluss des

Augsburger Religionsfriedens 1555 und Abschluss des Tridentinums 1563) und 1650 (Frie-
densschluss von Münster und Osnabrück 1648) zu berücksichtigen.
Über die Periodisierung der Konfessionalisierung selber besteht keine einheitliche Meinung.
Die verschiedenen Ansichten diskutiert: Heinrich Richard Schmidt, Konfessionalisierung im
16. Jahrhundert, München 1992, 110-115.

3 Zur Konfessionsbildung vor allem Ernst Walter Zeeden, Die Entstehung der Konfessionen,
Grundlagen und Formen der Konfessionsbildung, München 1965. Ders., Konfessionsbildung,
Studien zur Reformation, Gegenreformation und katholischen Reform, Stuttgart 1985.
Zur Konfessionalisierung die grundlegenden Aufsätze: Wolfgang Reinhard, Gegenreformation

als Modernisierung? Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen Zeitalters, in:
Archiv für Reformationsgeschichte (ARG) 68, 1977, 226-252. Ders., Zwang zur Konfessionalisierung?

Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen Zeitalters, in: Zeitschrift für
historische Forschung (ZHF) 10, 1983, 257-277. Ders., Reformation, Counter-Reformation,
and the Early Modern State: A Reassessment, in: The Catholic Historical Review 75, 1989,
383-404. Heinz Schilling, Die Konfessionalisierung im Reich, Religiöser und gesellschaftlicher

Wandel in Deutschland zwischen 1555-1620, in: Historische Zeitschrift (HZ) 246, 1988,
1-45.

23



ten Prozess,4 der zum Verständnis zentraler Vorgänge in der Frühen Neuzeit
Entscheidendes beiträgt. Freilich besitzt der Ausdruck eine nicht ungefährliche
historische Unscharfe, da unter Konfessionalisierung ein Konglomerat ganz
verschiedener Entwicklungen verstanden werden kann und verstanden wird. So

schliesst der Begriff in sich verschiedene Grundcharakteristiken der Entwicklung
der Frühen Neuzeit, wie die innere Konfessionsbildung, die zu Dogmatisierung
und kirchlicher Orthodoxie führt. Diese geht mit der Aus- und Abgrenzung
anderskonfessioneller Gruppen einher, was im Versuch der konfessionellen
Homogenisierang des eigenen Staatsgebietes gipfelt. Ferner gehört die Sozialdiszipli-
nierung dazu, der Anspruch also, mittels obrigkeitlich initiierter und gesteuerter
Massnahmen bessere, das heisst gott- und obrigkeitsgefälligere Untertanen
heranzubilden, was auch die Ausbildung eines Beamtenapparates bedingt.5 Als Folge
zeigt sich das konfessionell und politisch motivierte Entstehen verschiedener
Kulturen im Zeichen forcierter obrigkeitlicher Stabilisierungsbemühungen.6 Das

Konzept der Konfessionalisierung behauptet ein Primat der Konfession über die
Politik. Letztlich wird in der konsequenten Zuspitzung die Konfession zur alle
staatlichen Strukturen und sozialen Lebensbereiche durchdringenden Grösse.
Zudem impliziert das Konzept der Konfessionalisierung eine stark an normativen
Vorgaben orientierte Bewegung von oben nach unten.7

4 Einen kurzen Überblick über die Entwicklung der Forschung bietet: Ronnie Po-chia Hsia,
Social Discipline in the Reformation, Central Europe 1550-1750, London 1989, 1-9. (Trotz
des Titels handelt das Buch von der Konfessionalisierung.)
So ist zum Beispiel die Gleichzeitigkeit der Vorgänge auf reformierter und auf katholischer
Seite umstritten. Dazu: Peter Hersche, Intendierte Rückständigkeit. Zur Charakteristik des

geistlichen Staates im Alten Reich, in: Georg Schmidt (Hg.), Stände und Gesellschaft im
Alten Reich, Stuttgart 1989, 133-149.
Zur Kontroverse gehört auch die sogenannte «Zweite Reformation», ein Begriff, der in der
historischen Forschung noch nicht allgemein akzeptiert ist. Heinz Schilling, Die «Zweite
Reformation» als Kategorie der Geschichtswissenschaft, in: Ders. (Hg.), Die reformierte
Konfessionalisierung in Deutschland - Das Problem der «Zweiten Reformation», Gütersloh 1986,
387-437. Vgl. dazu die ausführliche Rezension von Heinrich Richard Schmidt, in: Zwing-
liana 18, 1989-1991, 280-286.

5 Dies sind nur die für den Schreibenden im Zusammenhang mit diesem Artikel wichtigsten
Aspekte. Ein anderer wäre zum Beispiel das Verhältnis von nationaler Identität und Konfession.

Vgl. dazu: Heinz Schilling, Nationale Identität und Konfession in der europäischen Neuzeit,

in: Bernhard Giesen (Hg.), Nationale und kulturelle Identität, Studien zur Entwicklung
des kollektiven Bewusstseins in der Neuzeit, Frankfurt am Main 1991, 192-252.

6 So zum Beispiel: Heinz Schilling, Aufbruch und Krise, Deutschland 1517-1648 (Das Reich
und die Deutschen 4), Berlin 1988. Vgl. dazu auch die Rezension von Winfried Schulze,
Beschleunigter Wandel oder Restabilisierung?, in: ZHF 20, 1993, 97-101.

7 Diese Sicht darf aber den Blick auf einen möglichen Gegensatz zwischen (offizieller» und
«populärer» Konfession nicht verstellen. Dazu zum Beispiel: Peter Thaddäus Lang, Konfessionsbildung

als Forschungsgegenstand, in: Historisches Jahrbuch 100, 1980, 480—493. Neuer:
Martin Scharfe, Legales Christentum, Eine Revision von Thesen zur Volksreligiosität, in:
Westfälische Forschungen 42, 1992, 26-62. Marc R. Forster, The Elite and Popular Foundations

of German Catholicism in the Age of Confessionalism: The Reichskirche, in: Central

European History 26, 1993, 311-325. Ferner der informative Sammelband: Hansgeorg Molitor
und Heribert Smolinsky (Hg.), Volksfrömmigkeit in der Frühen Neuzeit, Münster 1994.

24



Besonders virulent wird dieser umfassende Prozess der Konfessionalisierung im
Zuge der katholischen Gegenreformation, die als weitreichender Versuch zur
Erneuerung und Modernisierung der katholischen Kirche im Anschluss an das

Tridentinum von 1563 zu sehen ist.8 Mit dem Tridentinum gewinnt eine neue
Generation von Entscheidungsträgern innerhalb der katholischen Kirche an Selbst-
bewusstsein, was in der Umsetzung der Politik gegenüber der protestantischen
Seite zum Ausdruck kommt. Als Reaktion findet auf der protestantischen Seite
eine Straffung der Lehre statt. Im Zuge dieser Entwicklung werden die religiösen
Bereiche zwischen den verschiedenen Konfessionen theologisch-dogmatisch
abgesteckt, was sich in der Folge auf die Politik der Obrigkeiten auswirken muss.
Konfession und Politik sind nicht nur einfach miteinander verbunden, sondern,
mehr noch, letztlich so untrennbar ineinanderverwoben, dass die eine Seite ohne
die andere weder für die Zeitgenossen vorstellbar noch eigentlich funktionsfähig
ist. Die Konfession liefert die religiös-transzendentale Legitimation für
reichsstädtische und landesfürstliche Territorial- und Disziplinierungspolitik, während
die Politik in ihrem Herrschaftsgebiet der jeweiligen Konfession das

Alleinvertretungsrecht sichert und dieses wenn nötig mit Hilfe staatlicher Massnahmen
durchzusetzen versucht.9
Gerade für den reformierten Stadtstaat Schaffhausen muss sich .diese Frage nach
dem Ausmass der Konfessionalisierung lohnen, grenzt das Schaffhauser Territorium

doch an Territorien katholischer Obrigkeiten. Mehr noch, die komplizierten,
sich vielfältig überschneidenden Rechtsverhältnisse, die sich mit der Einführung
der Reformation nicht ändern, bringen es mit sich, dass katholische Obrigkeiten
auf dem reformierten Territorium Schaffhausens Rechtstitel besitzen.10 Es handelt
sich um eine bis heute in der Schaffhauser Geschichtschreibung noch wenig
diskutierte Frage.11 Zu ihrer Beantwortung sollen auch die vielfältigen Interdepen-
denzen zwischen Konfession und Politik betrachtet werden. Es ist das Ziel dieses

8 Wie erfolgreich diese Bemühungen im einzelnen sind, ist weiterhin Gegenstand umfangreicher

und aufschlussreicher Untersuchungen. Vgl. zum Beispiel: Thomas Paul Becker,
Konfessionalisierung in Kurköln, Untersuchungen zur Durchsetzung der katholischen Reform in
den Dekanaten Ahrgau und Bonn anhand von Visitationsprotokollen 1583-1761, Diss. Freiburg

i. Br., Bonn 1989. Marc R. Forster, The Counter-Reformation in the Villages: Religion
and Reform in the Bishopric of Speyer 1560-1720, Ithaca-London 1992.

9 Diese Sicht der untrennbaren Verzahnung der beiden Bereiche Konfession und Politik, die
dem Konzept der Konfessionalisierung inhärent ist, ist nicht ganz unproblematisch, tendiert
sie doch dazu, eine mögliche (Teil-)Autonomie und Eigendynamik einer der beiden Bereiche
zu vernachlässigen, und suggeriert einen Gleichschritt und eine Interdependenz, was in der
historischen Realität nicht zwingend gegeben sein muss.

10 Zur Geschichte der Patronate: Theodor Pestalozzi, Kulturgeschichte des Kantons Schaffhau¬

sen und seiner Nachbargebiete 2, Aarau 1929, 107, Anm. 269. Auch Schaffhausen besitzt
Patronatsrechte auf katholischer Seite, so zum Beispiel in Gailingen. Dazu unten.

11 Vgl. Karl Schib, Geschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen, Schaffhausen 1972. Dort
Kap. G: Das konfessionelle Zeitalter, 276-323. Schib behandelt die Frage vornehmlich unter
dem Aspekt der politischen Geschichte und der reformierten Konfessionsbildung. Ferner:

Pestalozzi, Kulturgeschichte 2, 119-164.

25



Beitrages, einige Aspekte der Problematik aufzuzeigen und weiterführende
Forschungsmöglichkeiten zu skizzieren. Keinesfalls kann dieser Beitrag eine
vollständige Behandlung des Themas sein.
Zunächst stellt sich die Frage nach der inneren Konfessionalisierung und dem
konfessionellen Umfeld, also allgemein die Frage der konfessionspolitischen
Situation, in der sich die Entwicklung Schaffhausens seit etwa 1560 abspielt.
Welche Kräfte betreiben die Konfessionalisierung? Wie interaktiv sind die beiden
Bereiche Konfession und Politik bei den Entscheidungen des Rates von
Schaffhausen? Oder anders gefragt: Wie gross ist der <konfessionsfreie> Spielraum, den
der Rat von Schaffhausen bei seinen Entscheidungen besitzt? Es stellt sich also
die Frage nach dem Erfolg der inneren Konfessionalisierung.
Als zweites sollen die Auswirkungen der Konfessionalisierung auf die Beziehungen

zu den verschiedenkonfessionellen Nachbarn betrachtet werden. Als Beispiel
dienen Schaffhausen und das Bistum Konstanz, vertreten durch den Bischof
und das Domkapitel von Konstanz. Dieses besitzt auf Schaffhauser Territorium
Rechtstitel, die auch nach der Reformation und damit der Loslösung Schaffhausens

vom Bistum Konstanz rechtswirksam sind.12 Hierbei lassen sich drei Ebenen
unterscheiden.
Zur ersten Ebene gehören sicher die traditionellen rein politisch-diplomatischen
und wirtschaftlichen Beziehungen zwischen Schaffhausen und dem Bistum
Konstanz. Damit soll ganz bewusst auf die politische Geschichte rekurriert werden,
die keineswegs überholt ist, selbst wenn sie als nicht mehr modern gegolten
haben mag. Diese Einschätzung beginnt sich allerdings zu ändern.13 Diese Ebene

muss im Rahmen dieser Arbeit aus Platzgründen indessen vernachlässigt werden.
Es genügt festzuhalten, dass die Beziehungen zwischen Schaffhausen und dem
Bistum Konstanz gesamthaft gesehen als gut zu bezeichnen sind. Durch die
Reformation in Schaffhausen verstärkt sich dieses gegenseitige Einvernehmen eher

noch, da sich Schaffhausen auch formell vom Bistum Konstanz löst, trotzdem
aber bleiben gerade auf rechtlichem und diplomatischem Gebiet vielerlei
Berührungspunkte, die zu intensivem Kontakt zwischen Schaffhausen und dem Bistum
Konstanz führen.
Die neuere Geschichtsforschung ist sich klargeworden, dass die politische
Geschichte allein nicht den Zugriff auf die ganze Breite der historischen Entwicklungen

und Verflechtungen bieten kann, der zum tieferen Verständnis komplexer

12 Zu Konstanz das umfassende zweibändige Werk: Die Bischöfe von Konstanz, Friedrichsha¬
fen 1988. Hier besonders: Werner Kundert, Herrschaften und Besitz in der Eidgenossenschaft
1, 301-321. Ferner: Stefanie Uhler, Die Bedeutung des Schweizer Besitzes für das Konstanzer

Hochstift, in: Itinera 16, 1994, 100-110.
Der Bischof von Konstanz residiert seit der Reformation in Meersburg und kehrt auch mit der

Rekatholisierung der Stadt Konstanz nicht wieder dorthin zurück. Das Domkapitel zieht 1551

wieder nach Konstanz zurück.
13 Vgl. den programmatischen Aufsatz von Gregor Schöllgen, Herausforderung, Die Prioritäten

historischer Forschung in Deutschland und die neue Lage, in: Neue Hefte für Philosophie 34,

1993, 66-84.

26



historischer Vorgänge nötig ist. Deshalb gehören zwei weitere Ebenen zur
Untersuchung, die für unseren Zweck aufschlussreicher zu sein versprechen.
Die zweite Ebene behandelt die praktische Politik der Entscheidungsträger.
Gerade dort, wo zwei verschiedene Konfessionen einander benachbart sind, können
sich konfessionelle Reibungsflächen ergeben, ohne dass es zu kriegerischen
Auseinandersetzungen kommen muss. Treffend lässt sich dieser Zustand als <kalter

Konfessionskrieg> beschreiben, der sich entlang den Grenzen der einzelnen
Konfessionen abspielt. Dies soll am Beispiel des Dorfes Thayngen veranschaulicht
werden. Es liegt an der Grenze zum habsburgischen - also katholischen -
Vorderösterreich.14 Zudem besitzt das Domkapitel von Konstanz das Patronatsrecht
für die Kirche Thayngens. Das heisst, die Bestätigung und die Einsetzung des

reformierten Pfarrers in Thayngen stehen der katholischen Seite zu.15

Auf der dritten Ebene schliesslich gehen wir der Frage nach, wie sich die
Menschen im Dorf Thayngen ihren anderskonfessionellen Nachbarn gegenüber
verhalten. So liegen die katholischen Dörfer Bietingen und Schlatt am Randen in
unmittelbarer Nachbarschaft zu Thayngen. Letztlich stellt sich in diesem
Zusammenhang die Frage nach dem Stellenwert der Konfession für die Menschen in
ihrem täglichen Umgang miteinander. Wie tief reicht die Konfessionalisierung
wirklich, und wie effizient sind die konfessionell bestimmten Abgrenzungsbemühungen?

Gerade in diesem Zusammenhang lässt sich nicht nur die Frage
nach dem trennenden Charakter einer Konfessionsgrenze stellen, sondern auch
nach grenzüberschreitenden Kontakten und konfessionell motivierten Konflikten
auf lokaler Ebene.16 Während die ältere Forschung noch wesentlich davon
ausging, dass einmal gezogene Konfessionsgrenzen eine klare Trennung der Konfessionen

und der in ihrem jeweiligen Einflussbereich lebenden Menschen bedeuten,

14 Dazu grundlegend der Sammelband: Hans Meier und Volker Press (Hg.), Vorderösterreich in
der frühen Neuzeit, Sigmaringen 1989. Dieter Stievermann, Österreichische Vorlande, in: Anton

Schindling und Walter Ziegler (Hg.), Die Territorien des Reichs im Zeitalter der
Reformation und Konfessionalisierung 5, Münster 1993, 256-277.

15 Zum Domkapitel: Konstantin Meier, Das Konstanzer Domkapitel, in: Die Bischöfe von
Konstanz 1, 249—262.

16 Gerade die Erforschung der Verhältnisse und des Zusammenlebens auf lokaler Ebene mit
ihren Konfessionskonflikten und der Bedeutung konfessioneller Grenzen hat in der jüngeren
Vergangenheit zu beachtlichen Resultaten geführt. Es seien beispielhaft angegeben: Paul
Warmbrunn, Zwei Konfessionen in einer Stadt. Das Zusammenleben von Katholiken und
Protestanten in den paritätischen Reichsstädten Augsburg, Biberach, Ravensburg und Dinkelsbühl

von 1548 bis 1648, Wiesbaden 1983. Ders., Der Weg zur Parität in den gemischtkonfessionellen

Reichsstädten Augsburg, Biberach, Ravensburg und Dinkelsbühl 1548-1648, in:
Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte 13, 1994, 79-100. Peter Zschunke, Konfession
und Alltag in Oppenheim, Beiträge zur Geschichte von Bevölkerung und Gesellschaft einer
gemischtkonfessionellen Kleinstadt in der Frühen Neuzeit, Wiesbaden 1984. Etienne
François, Die unsichtbare Grenze, Protestanten und Katholiken in Augsburg 1648-1806,
Sigmaringen 1991. Stefan Ehrenpreis, «Wir sind mit blutigen Köpfen davongelaufen ...», Lokale
Konfessionskonflikte im Herzogtum Berg 1550-1700, Bochum 1993.
Für das Gebiet der Eidgenossenschaft bleibt einstweilen ein Forschungsdesiderat, das erst
allmählich zu schliessen sein wird.

27



neigt die neuere Forschung zur Annahme, dass sich eindeutige Konfessionsgrenzen
wohl normativ und territoriumsbezogen ziehen lassen - insoweit bleibt der

staatsrechtliche Grundsatz cuius regio eius religio bestimmend -, dass sich damit
aber die Frage nach dem konkreten Verhalten der Menschen in der Praxis nur
unzureichend beantworten lässt.

Die innere Konfessionalisierung

Die geographische Lage als nördlicher, jenseits des Rheins gelegener Vorposten
der Eidgenossenschaft macht den Stadtstaat Schaffhausen zum Brückenkopf
nach den Territorien des Fleiligen Römischen Reiches. Mit der Reformation, der
sich Schaffhausen nach einigem Zögern und Lavieren 1529 anschliesst, wird die
Situation noch zusätzlich konfessionell kompliziert. Wohl ist der Stadtstaat
Zürich Schaffhausen 1525 in der Reformation vorangegangen, doch bleiben die
benachbarten deutschen Territorien, mit denen Schaffhausen eine viel längere
gemeinsame Grenze als mit dem reformierten Zürich besitzt und historisch
gewachsene vielfältige Beziehungen pflegt, dem alten Glauben treu. Dies bringt
Schaffhausen im Zuge der Konfessionalisierung unweigerlich in eine konfessionelle

Frontstellung. Dabei geht Schaffhausen mit der Umsetzung der Reformation

behutsam vor. In den ersten Synodalmemorialia der 1530er und 1540er
Jahre zeigt sich, wie stark der katholische Glaube noch praktiziert wird.17 Dies
scheint zumindest für einzelne Dörfer auf der Landschaft zu gelten, wo es den

reformatorischen Neuerungen nur langsam gelingt, sich durchzusetzen, da sie

auf das Beharrungsvermögen oder gar den gewollten Widerstand der Geistlichen
und der Dorfbevölkerung treffen.18 Dass die Reformation nicht schlagartig zu
einer völligen Änderung in der religiösen Praxis führt, wie dies noch die ältere

Reformationsforschung meinte annehmen zu dürfen, ist mittlerweile klar belegt.
Dies muss auch nicht erstaunen, fehlen doch in der ersten reformatorischen
Phase ganz einfach die Geistlichen und damit die Infrastruktur zur Durchführung
der Reformation auf der Landschaft. Doch spätestens nach 1550 stehen reformatorisch

ausgebildete Geistliche zur Verfügung, und im Zuge der katholischen
Gegenreformation finden auch eine entsprechende Straffung und eine grössere
Dogmatisierung der protestantischen Position statt, mit dem Ziel der Schaffung
eines konfessionell homogenen Staatsgebildes. Bedeutsamster Ausdruck dieser

17 Eine gute Übersicht über Zustände der Frühzeit bieten: Hans Lieb und Karl Schib, Beschwerden

und Sorgen der Schaffhauser Geistlichkeit um 1540, in: Schaffhauser Beiträge 48, 1971,

135-170.
18 Dies heisst nicht, dass nicht auch die gegenteilige Entwicklung möglich ist. Dazu: Peter Bier¬

brauer, Die Reformation in den Schaffhauser Gemeinden Hailau und Thayngen, in: Peter

Blickle (Hg.), Zugänge zur bäuerlichen Reformation, Zürich 1987, 21-53.

28



Bestrebung für Schaffhausen ist die Einführung eines Katechismus 156919 und
einer Kirchenordnung 1592.20

Die Zeichen für die zunehmende Verschärfung der konfessionellen Auseinandersetzung

und die damit einhergehenden Abgrenzungs- und Ausgrenzungsbemühungen,
verbunden mit dem virulente Formen annehmenden Konkurrenzkampf

zwischen den Konfessionen, sind indes unübersehbar. Es ist einleuchtend, dass sich
besonders die Geistlichkeit diesem Kampf stellt. So meint sie in ihrem
Synodalmemorial von 1570, gegen den reformierten Glauben würden auch jene Personen
arbeiten, «welche zwahr die pepstliche Abgötterey und Götzendienst nit billichen,
aber doch zu der Pfaffen, Münch und Nonnen hochzeitlicher und verfluchter
Einweihung hellffen und darbey Gefress halten, oder umb schendtlichs Gewins und
Gelts willen, durch Schreiner, Zimmerleüt, Steinmetzen, Bildschnitzer, Maler,
Schneider, Seidensticker, Goldschmid und irsgleichen Kunst und Arbeit des Papsts
und Antichrists öffentlicher Abgötterey ergerlich und wider ir Bekanntnus und Ge-
wißen hellffen förderen, zieren und erhalten».21 Und 1577 lesen wir die ironische
Bemerkung an die Adresse des Rates: «Hefftig hat man den Burgern gewehrt, das

sie den München und Pfaffen keine Bilder, Fahnen und anders zum Götzendienst
machind und sie in irem Wesen nit sterckind und fromme Christen nit ergerind.»22
Die Forderung der Geistlichkeit ist hierbei unmissverständlich: Die wirtschaftlichen

und kulturellen Beziehungen zwischen der reformierten Seite und dem
katholischen Gegner sollen abgebrochen werden. Wer sich nicht daran hält, macht
sich in den Augen der Geistlichkeit zum Handlanger der katholischen Gegenreformation,

wird - zumindest implizit - zum Feind der eigenen reformierten Sache.

Kein Fussbreit Boden darf der gegnerischen Seite in der konfessionellen
Auseinandersetzung gelassen werden. Das konfessionelle Umfeld ist extrem gespannt,
und jede Bewegung der Gegenseite wird sofort unter konfessionspolitischen
Gesichtspunkten interpretiert, als grosse Bedrohung aufgefasst und mit eigenen Ängsten

angereichert. In diesem Klima der Angst und Unsicherheit erstaunt die Forderung

der Geistlichkeit von 1580 an den Rat kaum, es sei den Domherren von
Konstanz zu verbieten, ihr Wappen als Kollatoren der Kirche von Neunkirch am dortigen

Pfarrhof anzubringen. Denn das Wappen wird nicht primär als Herrschaftszeichen

interpretiert, sondern als «papistischefs] Götzenzeichen» betrachtet, das

«für einen Trutz unserer Widerpart angesehen und allen Pfarrkindern ergerlich, den

umbligenden Papisten aber eine Ursach, unsere wahre Religion dardurch zu
schmehen».23 Die durch die exponierte Grenzlage Schaffhausens noch verstärkte

19 Jakob Wipf, Reformationsgeschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen, Zürich 1929,

355-357. Dieser Katechismus bleibt bis zur Einführung des Heidelberger Katechismus 1642

in Kraft.
20 Kirche AI 1 Kirchenordnung von 1592.

Alle in der Arbeit benutzen Quellen, mit Ausnahme der in Anmerkung 68 und 195 genannten,
liegen im Staatsarchiv Schaffhausen.

21 Kirche D VIII 3 Synodalmemorial vom 2. November 1570.
22 Kirche D VIII 3 Synodalmemorial vom 2. Mai 1577.
23 Kirche D VIII 4 Synodalmemorial vom 3. November 1580.

29



Wagenburgmentalität wird offenbar. Umgeben und bedroht vom wiedererstarkten
Katholizismus gilt es, den einzig wahren Glauben zu verteidigen. Denn die
Domherren von Konstanz versuchen, so die Meinung der Geistlichen, mit diesem
Vorhaben «one Zwyfel auch zu einem grössern Frefel... andere Götzenzeichen mit der

Zyt in den Chor zu setzen ,..»24 Hier wird die Angst, Schritt für Schritt von der

Gegenseite aufgerollt zu werden, greifbar. Der erstarkte katholische Gegner und
damit die konfessionspolitische Situation erscheint als äusserst bedrohlich. Inwieweit

freilich die gesamte Geistlichkeit diese dramatische Einschätzung der Lage in
allen Punkten teilt, kann nicht gesagt werden. Sicher aber kann die Sicht, wie sie

sich in diesen Synodalmemorialia äussert, als Meinung aller Schaffhauser
Geistlichen gelten, die sich in den Dienst der Konfessionalisierung stellen, wenn sie etwa
meinen, ihr Amt liege darin, «mit Gottes Wort und christelicher Straff und Verma-

nung, die Verirreten und Abtrünnigen zu berichten, und von irem Irrtumb abzuma-

nen und inen zeitliche und ewige Straff zu tröwen».25 Unter den Geistlichen ragt,
was die Schärfe und die Bestimmtheit der Argumentation anlangt, Dekan Johann
Conrad Ulmer hervor, der die Richtung der geistlichen Forderungen sicher stark
mitbestimmt.26 So pflegt er gute Beziehungen zu anderen Exponenten der
reformierten Seite, wie Heinrich Bullinger in Zürich. Ulmer ist es, der die meisten
Synodalmemorialia der 1570er und 1580er Jahre eigenhändig abfasst. Wie stark seine
Rolle im konfessionellen Kampf ist, zeigt auch das Faktum, dass er 1586 die
protestantische Propagandaschrift «New Jesuwitspiegel» ins Deutsche übersetzt.27

Dazu kommen seine Bemühungen um die innere dogmatische Geschlossenheit der
Schaffhauser Kirche, die in einem von ihm verfassten Katechismus gipfeln.28
Ulmer kann somit wohl als eigentlicher Wortführer im konfessionellen Kampf
angesehen werden. Schaffhausen besitzt in ihm in diesen ersten Jahrzehnten der
konfessionellen Auseinandersetzung einen über die Grenzen hinaus bekannten und
wirksamen Mann an der Spitze der Geistlichkeit.29

24 Kirche D VIII 4 S ynodalmemorial vom 3. November 1580.
Ein weiterer Punkt in der Argumentation lautet: «Wir geschygend, das sie mit irer Pfrund von
wegen der Zehenden, die sie von der Gemeind empfahend, der Pfarrhoffes schuldige Diener
und nit Herren sind: und darumb auch ire Zeichen nit als der Pfarrhoffs und der Kirchen Herren

daran zu machen Recht und Macht habend.» Zur Bedeutung von Zeichen vgl. unten.
25 Brief Johann Conrad Ulmers an den Rat: Kirche V I 2 (6. Februar 1573).
26 Zur Person Ulmers: Endre Zsindely, Johann Conrad Ulmer (1519-1600), in: Schaffhauser

Beiträge 58, 1981, 358-369. Ferner: Wipf, Reformationsgeschichte, 348-362. Ulmer ist von
1574 an bis zu seinem Tod Dekan der Schaffhauser Kirche.

27 Dies ist nur eine der Propagandaschriften aus der Feder Ulmers. Zsindely, Johann Conrad Ul¬

mer, 367f.
28 Es kann hier nicht um die genauen Abläufe der inneren Auseinandersetzungen der reformier¬

ten Schaffhauser Kirche bei der Herausbildung einer Dogmatik und beim Entstehen der
Orthodoxie gehen, die eine gesonderte Untersuchung verdienten. Einstweilen bleibt (wenn auch
teilweise veraltet): Wipf, Reformationsgeschichte, 303-362. Gesamtschweizerisch: Lukas Vi-
scher, Lukas Schenker und Rudolf Dellsperger (Hg.), Ökumenische Kirchengeschichte der
Schweiz, Freiburg i. Ue. 1994, 148-181.

29 Diese konfessionspolitische Grundhaltung teilt auch der andere berühmte Schaffhauser Geist¬
liche der Zeit, Johann Jakob Rüeger, der bekannte Historiker Schaffhausens. Karl Schib,

30



Angesichts dieser Maximalforderungen der reformierten Geistlichkeit, die alle
auf konfessionelle Homogenität im Abwehrkampf gegen die katholische Bedrohung

ausgerichtet sind, mag es zunächst erstaunen, dass uns die Quellen ein dif-
ferenzierteres Bild der tatsächlichen Zustände vermitteln. So klagt der Synodus
1564, bis vor einiger Zeit hätten sich mehrere Mitglieder des Kleinen Rates, also
des obersten Führungsorgans des Stadtstaates, geweigert, am Abendmahl
teilzunehmen, jetzt sei es noch ein Mitglied, das ausbleibe. Unter den Mitgliedern des
Grossen Rates gebe es einige, «die ouch der bapsthischen Mäß nachluffend und
by inen (als zeglouben ist) empfahend».30 156631 und 156732 werden dieselben
Klagen wiederholt. 1570 redet die Geistlichkeit den Gnädigen Herren ins Gewissen,

es sei ihre Pflicht vor Gott, die Sekten, das heisst die Täufer, und die «Ab-
götterey» abzuschaffen. «Dann ist unser Glaub und Regiment recht und von Gott,
warumb duldet man dann dieienigen, die sich öffentlich darwider setzen.»33 Wird
hier auch nicht mehr explizit davon gesprochen, es befänden sich noch immer
Anhänger des gegnerischen Glaubens, also Katholiken, unter den Mitgliedern des

Rates, so ist zumindest diese Möglichkeit anhand der Formulierung nicht auszu-
schliessen. Und 1577 fragt der Synodus höhnisch: «Wieviel wissentlicher Päpstler

und Wuffer34 hat man fur Rhat beschickt und mit inen nach dem Mandat
procedat?»35 Noch gut eine Generation nach Einführung der Reformation scheint es

einzelne Katholiken oder zumindest Kryptokatholiken unter der Bevölkerung der
Stadt Schaffhausen zu geben.
Dieser Eindruck mangelnder konfessioneller Homogenität lässt sich nicht nur
beim Blick auf die oberste Führung des Stadtstaates gewinnen. Denn 1573 erfahren

wir, es gebe Bürger, «welche eintweders bey den pepstlichen abgöttischen

Johann Jakob Rüeger (1548-1606), in: Schaffhauser Beiträge 58, 1981, 246-251. Carl
August Bächtold, Einleitung zur Chronik Rüegers 1, Schaffhausen 1884, 1-115. Freilich
scheint er in seinem Charakter nicht so polemisch und vor allem polarisierend, wenn auch in
der Sache ebenso bestimmt. Dafür sorgen sicher seine historisch-antiquarischen Interessen. Er
kann auch als Vertreter des durch die Konfessionalisierung zwischen den Fronten aufgeriebenen

Späthumanismus gelten, der jenseits der konfessionellen Auseinandersetzung den Kontakt
zu Andersgläubigen sucht. So steht Rüeger während Jahren in intensivem Briefwechsel mit
Junker Flans von Schellenberg, der im Schaffhausen benachbarten Randegg residiert.
Schellenberg ist ein dezidierter Vertreter der katholischen Seite. Trotzdem finden die beiden
Protagonisten das Gespräch über historische und numismatische Themen, doch auch die
Konfessionsauseinandersetzungen, Tagesaktualitäten und politische Informationen finden in den
Briefen - neben ganz persönlichen Sorgen - Platz.
Die Briefe Schellenbergs an Rüeger sind uns erhalten. Von den Briefen Rüegers an Schellenberg

ist nur gerade ein Exemplar auf uns gekommen. Olga Waldvogel bereitet in Zusammenarbeit

mit Hans Lieb und dem Schreibenden eine Edition der Briefe Schellenbergs vor.
30 Kirche D VIII 2 Synodalmemorial vom 4. Mai 1564.
31 Kirche D VIII 2 Synodalmemorial vom 3. Mai 1566.
32 Kirche D VIII 2 Synodalmemorial vom 1. Mai 1567.
33 Kirche D VIII 2 Synodalmemorial vom 2. November 1570.
34 Grimm 14, 2, 1735f. «Wuf» meint Ruf, Schrei, Jammergeschrei.
35 Kirche D VIII 3 Synodalmemorial vom 2. Mai 1577.

31



Cerimonien Kinder hebend, oder bey unserm Tauff gottlose und unserer wahren
Religion widerwertige Lüt zu Gevatteren bittend».36 Ganz offensichtlich werden
mitunter Taufpaten nicht nach konfessionellen Kriterien ausgesucht, sondern nach
familiären und sozialen, was den Bemühungen um konfessionelle Abgrenzung
zuwiderläuft. Die zunehmende Konkurrenz gegenüber der katholischen Seite
kommt auch 1584 zum Ausdruck, als die Geistlichkeit den Rat bittet, niemandem
zu gestatten, «seine Kinder in papistische und jesuwitische Schulen oder Clöster
zu thun, mit Verderben irer Seelen und vieler Christen Ergernus.. .»37 Die gegen-
reformatorisch inspirierten Schulen drohen in den Augen der Schaffhauser
Geistlichkeit zu einer Gefahr zu werden, was insofern nicht überrascht, als doch gerade
die von den Jesuiten geführten Schulen in ihrem Curriculum und ihren
Unterrichtsmethoden als modern und damit - zumindest potentiell - als attraktiv
gelten.38 Es erstaunt daher auch nicht sonderlich, wenn der Synodus 1588 mit
resigniertem Unterton feststellt, weder den Papisten noch den Täufern werde ihre
Ungehorsamkeit gewehrt, im Gegenteil, sie werde «frey gestattet».39 Auch hieraus

kann geschlossen werden, dass trotz der immer wieder von der Geistlichkeit
angemahnten Massnahmen im Zuge der Konfessionalisierung keine konfessionelle

Homogenität erreicht ist, es also zumindest eine unbekannte Zahl von Kryp-
tokatholiken im Stadtstaat Schaffhausen gibt.40 Ab 1590 werden die Synodal-
memorialia spärlich und setzen erst wieder in den 1630er Jahren regelmässiger
ein. Doch auch dann noch finden sich Hinweise auf nichtkonformes Verhalten,
wenn etwa 1641 von der Geistlichkeit gerügt wird, der Wirt zum Schiff41 habe
sich am Ostertag ins nahegelegene Kloster Paradies begeben «und einer Nonnen
Hochzeit42 mit Ergernus viler Leüten zugesehen».43 Ein ganz ähnliches Bild zeigt
sich 1644, als der Synodus empört feststellt, «daß an den Sontag, da der Wein-

36 Kirche D VIII 3 Synodalmemorial vom 5. November 1573.
37 Kirche D VIII 4 Synodalmemorial vom 5. November 1584.
38 Wie viele Schaffhauser tatsächlich an katholischen Schulen ausgebildet werden, lässt sich

nicht sagen, doch dürfte ihre Zahl sehr klein gewesen sein. Immerhin zeigt der Fall des

Schaffhauser Bürgers Heinrich Oschwald, der 1590 von der Gräfin Amalia zu Fürstenberg ein
Darlehen von 1000 Gulden erhält, um seinen Sohn an den Jesuitengymnasien von München
und Ingolstadt ausbilden zu lassen, dass die geistlichen Befürchtungen nicht ganz unbegründet

sind. Schib, Geschichte, 369.
39 Kirche D VIII 4 Synodalmemorial vom 2. Mai 1588.

Überhaupt klingt in den Synodalmemorialia immer wieder der Vorwurf an den Rat an, dieser
sei in seiner Konfessionspolitik zuwenig konsequent. So zum Beispiel im Synodalmemorial
vom 2. Mai 1577 (Kirche D VIII 3), da die Gnädigen Herren «Unordnung und Sünden nur vor
und nach den hohen Festen wollend verbotten haben: daraus kan man wol spüren, wie ernst
euch zu einer christelichen Zucht ist, und stinckt das zumal übel nach des Papst Kuchin.»

40 Es wäre eine eigene Untersuchung wert, der Frage nach den Rryptokatholiken im konfessio¬
nellen Zeitalter nachzugehen.

41 So der Name eines der Schaffhauser Gasthäuser.
42 Damit ist die feierliche Aufnahme einer Novizin in den Orden gemeint.

Freilich zeigt sich hier auch das Ausmass der gegenseitigen Sozialkontrolle innerhalb der
Stadt, die abweichendes Verhalten registriert.

43 Kirche D VIII 6 Synodalmemorial vom 10. Mai 1641.

32



stokh großen Schaden gelitten,44 viel Burger und Bürgerin, die man mit den Bätt-
biicheren in ihren Kämmerlin gesucht, hinauff nach Perdyß geloffen und der gott-
lesterlichen Predigt des Pfaffen zugehört mit großer Ergernuß viler frommen
Hertzen».45 Bei diesen Beispielen handelt es sich um eindeutiges Überschreiten
der Konfessionsgrenzen, um das Verlassen des eigenen Konfessionsraumes und
das Eindringen in einen anderen, in unserem Falle den katholischen. Ob bei
diesem Verhalten religiöse Überzeugung ausschlaggebend ist, darf bezweifelt, wenn
auch nicht ausgeschlossen werden. Vielmehr kann sich im Besuch einer
katholischen Feier oder der Messe auch die Freude am <Spektakel> und Schauspiel
ausdrücken, die der katholische Ritus für reformierte Augen bietet, was freilich nach
der Meinung der Schaffhauser Geistlichen gerade seine Gefährlichkeit ausmacht.
Die bisherigen Ausführungen bezogen sich, wenn sie nicht pauschalisierend die
Situation im ganzen Stadtstaat schildern, auf diejenige in der Stadt Schaffhausen.
Lässt sich schon hier im politischen wie religiösen Zentrum des Stadtstaates keine
vollständige konfessionelle Homogenität erreichen, dies unter konfessionspolitisch

günstigen Bedingungen, so erstaunt es nicht, dass auf der Landschaft, in den

Dörfern, die nicht direkter Kontrolle ausgesetzt sind, die Erfolgsaussichten noch
schlechter stehen. Ein Anhaltspunkt für diese Einschätzung findet sich in der

Visitationsordnung aus dem Jahre 1594. Dort nämlich müssen die Dorfgeistlichen
auch die Frage beantworten: «Ob sy [die Einwohner des Dorfes] noch pepstliche
Abgötterey trybind?»46 Das Misstrauen gegenüber möglichen katholischen Praktiken

unter den Untertanen kommt bei dieser Frage klar zum Ausdruck. Doch
auch die Gemeinde ihrerseits muss eine diesbezügliche Frage zu ihrem Dorfpfarrer

beantworten: «Ob er noch pebstliche aberglöubische Cerimonien in der
Kirchen habe?» Also auch auf der kirchlichen Seite herrscht Misstrauen vor, ein Pfarrer

könne von der dogmatisch festgelegten Linie abweichen. Ganz offenbar ist
sich die Leitung der reformierten Staatskirche Schaffhausens sowohl der Linientreue

der eigenen Geistlichen wie auch der Konfessionstreue der Untertanen nicht
sicher. Angst und Ungewissheit vor möglichen katholischen Abweichlern bestimmen

in der konfessionellen Auseinandersetzung die Lage. Und dies scheint sich

in der Folge nicht grundsätzlich zu ändern, denn anlässlich der Visitation von
1622 tauchen ganz ähnliche Fragen erneut auf. «Ob er keine neüe Lehr, so unserer

Confession zuwider, einführe, oder neüe Braüch, so unserer Kirchenordnung
nicht gemäß, anstelle?» heisst die diesbezügliche Frage zum Dorfgeistlichen und
«Ob jemand zur abgöttischen Mäß gange, oder das Sacrament bei den Papisten
empfange, oder sonst fremder Lehr anhange?»47 die entsprechende an den Dorf-

44 Damit ist wohl der Weinstock des Herrn gemeint, das heisst, die Gemeinschaft der Gläubigen,
die durch dieses Verhalten geschädigt wird.

45 Kirche D VIII 7 Synodalmemorial vom 2. Mai 1644.

46 Kirche L III 2 Visitationsordnung vom 23. Mai 1594.

Bericht zur Visitation: Schulherrenprotokolle 2, 53r-55v, Sitzung vom 2. November 1594.

47 Kirche L III 2 Visitationsordnung von 1622. Die Visitationsordnung wird vom damaligen Anti-
stes und Dekan Melchior Koch ausgearbeitet. Mit der «fremden Lehr» sind die Täufer gemeint.

33



pfarrer. Die Klagen der Geistlichen zu den Verhältnissen auf der Landschaft sind
also vor diesem Hintergrund durchaus ernst zu nehmen.
So berichtet Löhningen anlässlich einer Visitation 1647, die Bevölkerung sei bis
vor kurzem «in großer Anzahl an papistische Ordt den Segneren nachgeloffen»,
dies habe zwar jetzt nachgelassen, «allein müeße man zusehen, das solches nicht
wider einreise».48 Im selben Jahr lesen wir im Synodalmemorial, der Pfarrer von
Merishausen klage, «daß Papisten sich under ihnen auffhalten, welche an papistische

Orth zur Kirchen gehen, laßen sich daselbsten einsegnen und ihre Kinder
tauffen».49 Und 1664 heisst es von der Situation in Beggingen, «das die Pfarkin-
der nit aus dem Papstumb zu bringen seien, also das sie verfüert und es vielfaltige
Exempel gebe der Verleügnung und Abfals».50 Besonders erschwerend wirkt sich
dabei auf der Landschaft die Arbeitsmarktsituation und die dadurch bedingte
Migration zwischen den Konfessionen aus. Immer wieder ertönen daher Klagen
der Geistlichen, wie sie 1664 besonders ausführlich zu lesen sind: «Es kombt
auch aufs new mit grossem Bedauren für, das nichts remedirt ist worden, belangende

den schädlichen Riß, so der Wolff an unsern armen Herden vor unsern Augen

thut, nämlich an den unschuldigen Kindern, die ins Papstumb zu dienen ver-
streüt werden, also das viel unschuldige junge Herzen (welches einer Oberkeit zu
verantworten steth) der wahren Religion, darinn sie erbohren, und umb derowil-
len das sie darinnen auferzogen werden, mit so grossen Eifer, Müeh und Kosten
das Schulwesen besteh wird, verlüestig und zur Abgötterei verfürt werden, oder

wans wol gehet an Zucht und Ehren geschändet, zulest viel Veraths mit sich
heimbringen. Wie dessen alle Kirchen unser Landschafft viel und klägliche Exempel
zu verzehlen wissen.»51 Hier tauchen noch einmal die konfessionellen
Abgrenzungsbemühungen auf, die mit vielfältigen Ängsten gekoppelt sind und in
den angeblich verräterischen Absichten der konfessionellen Gegner gipfeln. Ganz

abgesehen vom utilitaristischen Argument, das mitschwingt, die Kinder seien mit

In Schaffhausen sind die Visitationsakten nur sehr spärlich erhalten. Es scheint, als habe es

überhaupt nur wenige das ganze Staatsgebiet umfassende Visitationen gegeben. Von einer

grossen Regelmässigkeit bei den Visitationen kann nach meinem Eindruck nicht gesprochen
werden. In dieser Hinsicht erweist sich die reformierte Schaffhauser Geistlichkeit und ihre
politische Führung als weit weniger effizient und zielgerichtet als ihre katholischen Rivalen.
Dies gibt aber den Visitationen auf Schaffhauser Seite einen erhöhten Aktualitätsbezug, da die
Ordnungen zur Visitation jeweils ganz besonders formuliert werden und die gerade zu jenem
Zeitpunkt aktuellen Probleme reflektieren.

48 Kirche L III 3 Visitation 1647-1649, Visitation von Löhningen vom 14. November 1647. Die
Visitationsakten sind nicht vollständig, verschiedene Gemeinden fehlen. Doch bestätigt Lohn,
wo am 25. Februar 1649 die Visitation stattfindet, im wesentlichen die Aussage von Löhningen.

49 Kirche D VIII 7 Synodalmemorial vom 20. Mai 1647.
50 Kirche D VIII 7 Synodalmemorial vom 5. Mai 1664.

Dass die lokale Situation genau vermerkt wird, zeigt im selben Synodalmemorial die Klage
des Geistlichen im Grenzdorf Schieitheim, der «klagt ab der Ungelegenheit, so des Sontags
die in papistische Ort ausgehende Weinfuhren verursachen».

51 Kirche D VIII 7 Synodalmemorial vom 5. Mai 1664.

34



grossen Kosten im Schulwesen letztlich vergebens erzogen worden. In jedem Fall
ist für die Geistlichkeit die Verantwortung klar. Die politische Führung versage in
ihrer Aufgabe. Dieser Vorwurf freilich ist so nicht gerechtfertigt, zumindest wenn
wir die zahlreichen Mandate ansehen, die Verbote enthalten, sich an katholische
Orte in den Dienst zu begeben.52 So finden sich diesbezügliche Mandate in den
Jahren 1654,53 1659,54 1663,55 1664,55 1672,57 1681,58 1683.59 Die grosse Zahl der
in ihrem Wortlaut jeweils beinahe identischen Mandate, die gebetsmühlenhaft
wiederholt werden, zeigt, dass alle obrigkeitlichen Versuche, die konfessionelle
Abgrenzung durchzusetzen, keinen wirklichen Erfolg bringen. Für viele
Untertanen auf der Landschaft ist nicht die Konfession entscheidend, sondern die
Frage, wo sich Arbeit und Verdienst finden. Konfessionsgrenzen spielen hierbei
keine Rolle und stellen kein Hindernis dar. Überhaupt kann von eigentlichen
Konfessionsgrenzen nur sehr bedingt und in einem eher staatsrechtlichen Sinne

gesprochen werden. Für die Untertanen scheinen diese Konfessionsgrenzen
jedenfalls sehr durchlässig gewesen zu sein. So klagt der Obervogt von Neunkirch,

Hans Friedrich im Thum, in einem Schreiben an den Rat vom 16. Februar
1638, der Kaplan von Erzingen halte sich mit einigen anderen seiner Pfarrgenös-
sigen der Kriegswirren wegen in Wilchingen auf. Dieser habe «die Gutthat deß

vergünstigten Underschlouffs mit einer frevelen Frechheit beschmeißet und
vergütet, indeme er albereit daselbsten in Conradt Küllings Haus, bey welchem er

herberget, drey durch päpstliche auch dahin geflohene Weiber junggeborne Kinder

getaufft».60 Der Kaplan habe sich gestern noch in Wilchingen aufgehalten,
«reise aber mithin auf Rheinaw zu und komme däglich wider dahin. ...» Indem
sich der Kaplan nach Rheinau in das dortige Kloster begibt, entzieht er sich
schaffhausischer Obrigkeit, kann aber jederzeit erneut zur Betreuung seiner
katholischen Dorfgenössigen wieder auf das Hoheitsgebiet Schaffhausens nach

Wilchingen zurückkehren. Dies tut er offenbar auch.61

52 Die Migration geschieht freilich nicht nur in einer Richtung. Auch katholische Dienstboten
finden sich auf der Landschaft Schaffhausens. So lesen wir im Synodalmemorial von 1647

von Merishausen: «... daß under ihnen viel papistische Dienstknecht und Mägt, die henkhen
sich an die Einheimischen, die werden von ihnen verführet ...» Kirche D VIII 7 Synodalmemorial

vom 20. Mai 1647.
53 Mandate A 7, 264f. (24. Februar 1654). Betrifft die Dörfer Rüdlingen und Buchberg.
54 Mandate A 9, 168f. (5. August 1659).
55 Mandate A 8, 453f. (21. Juni 1663).
56 Mandate A 9, 281f. (20. Januar 1664),
57 Mandate A 10, 148 (20. Juli 1672).
58 In diesem Jahr sind es sogar zwei Verfügungen: Mandate A 10, 323-324 (23. März 1681) und

Mandate A 11, 36-40 (12. Juni 1681).
59 Mandate A 12, 31-33 (19. November 1683).
60 Korrespondenzen 1638 Nr. 79.
61 Der Obervogt führt weiter aus, der Kaplan habe seine Bücher, die er bei seiner Flucht aus Er¬

zingen nach Wilchingen gebracht habe, an einen Schaffhauser Bürger verkauft. Auch hier
scheint diesbezügliches Interesse vorhanden.

35



Vor diesem Hintergrund scheinen die Versuche der Obrigkeit, also des Rates,
konfessionelle Homogenität, wie sie von der Geistlichkeit gefordert wird, auf dem
Territorium Schaffhausens durchzusetzen, nur bedingt erfolgreich. Zwar nimmt
der Rat die Klagen und Forderungen der Geistlichkeit zur Kenntnis, doch sind
seine Mittel, diese umzusetzen, beschränkt. Was beim Fehlen staatlicher Strukturen

zur Durchsetzung konfessioneller Homogenität im Abwehrkampf gegen den
Katholizismus oft genug bleibt, ist die Mandatisierungsflut, die zwar eine
obrigkeitliche Omnipräsenz und Schlagkraft suggeriert, sich aber in Wahrheit im
ständigen Wiederholen der Verbote bereits weitgehend erschöpft. Zudem stellt sich
mitunter der Verdacht ein, der Rat ziehe sich in seiner Argumentation auf
formaljuristische Bedenken zurück und lasse tatsächlich den nötigen konfessionellen
Eifer vermissen. So meint der Rat in der konfessionell so angespannten Lage
1570 auf die Vorhaltungen der Geistlichkeit zum angeblichen Besuch der Messe
und der Anhängerschaft der Täuferei, die Geistlichen hätten in ihrem Synodalmemorial

von 156962 die Namen der daran beteiligten Personen nicht genannt. «Dar-
mit mein Herren irî selbiger Sachen die Gepüre ouch fiirzenemmen wüssen, so ist
ir Begeren, das bemelte Herrn Predicanten inen dieselben Personen dütlich mit
iren Namen benennen und vermelden sollen.»63 Es trifft zu, dass Namen sehr selten

genannt werden, doch dürften diese wohl bei entsprechendem Nachfragen des

Rates leicht herauszufinden gewesen sein, falls der Wille, die Namen wirklich zu
wissen, gegeben ist. Dies aber würde entsprechende Zwangsmassnahmen des Rates

gegenüber den inkriminierten Mitbürgern nach sich ziehen, Massnahmen, die
sich der Rat vielleicht lieber erspart. Dabei ist klar, dass auch der Rat dem
herrschenden Klima der kollektiven Angstpsychose ausgesetzt ist. Das Gefühl der
Unsicherheit in einer auseinanderbrechenden Welt, in der alle Gewissheiten

permanent von dunklen Kräften bedroht sind, ist allgegenwärtig. So heisst es in
einem Schreiben des Rates an die Landgeistlichen als Reaktion auf die 1594

vorgenommene Visitation: «Nun leben wir uff den hüttigen Tag in der gefahrlichsten
Zyth, so nit bald gewesen. Waß da gewyssagt, ist mehrthäls erfüllt und erfüllt sich

teglich. Krieg, Thüwre, Pestilentz, falsche Leer, Rotten und Secten, die schweben
unß vor den Augen, insonderheitt die abgöttische der Toüffer, die Ubiquisten und
nit ein kleine Zahl der Epicurern. So nahet sich auch der Türgk mit seiner Kriegsmacht

und Alcoran dermaassen,64 das zu besorgen, es möchte unß ergohn uß
pillicher Raach Gottes wie es vor Zyth durch syne Vorfaren den morgenlendischen
und griechischen Kilchen ergangen.»65

62 Kirche D VIII 2 Synodalmemorial vom 3. November 1569.
63 Kirche B I 1 (30. Januar 1570), vgl. dazu: Ratsprotokolle (RP) 29, 81r (27. Januar 1570).

Am 7. Februar 1571 mahnt der Rat die Geistlichen ebenfalls an, die Personen namhaft zu
machen. Kirche B I 1, vgl. dazu: RP 30, 114v (7. Februar 1571).

64 Diese Aussage nimmt Bezug auf den grossen Türkenkrieg, der 1593 beginnt und bis 1615

dauert.

Vgl. dazu auch: Winfried Schulze, Reich und Türkengefahr: Studien zu den politischen und

gesellschaftlichen Auswirkungen einer äusseren Bedrohung, München 1979.
65 Kirche LIII 2.

36



Trotzdem lässt sich der Eindruck gewinnen, der Rat sei in seiner konkreten
Konfessionspolitik zurückhaltender, bedächtiger und abgewogener, als die
Geistlichen dies wünschen, wenn er sicherlich auch seinen dezidierten Teil zur Kon-
fessionalisierung beiträgt, indem er staatliche Macht- und Zwangsmittel einzusetzen

versucht, um konfessionelle Homogenität zu erreichen.66 So wird der politische

Spielraum des Rates zwar durch die Forderungen der Geistlichen und die
allenthalben um sich greifende Konfessionalisierung stark eingeschränkt, doch -
zumindest in einigen Fällen - nicht gänzlich verschlossen.
Dies soll nun näher erläutert werden. Am 25. Juli 1597 beschliesst der Rat im
Zuge der Renovation der Münsterkirche, «das die Orgel im Münster (die nit
hinweg gehören werde sondern an seinem Ort verplyben solle) gesübert und
angestrichen werde, die Pfyffen, so daraus genommen, widerumb darinn thun, diesel-
bigen ordenlich beschryben und jerlich ain Pfleger darumb Rechnung, wie ouch
der Blaßbelgen halber, zu geben schuldig sein solle».67 Die Reaktion der
Geistlichkeit auf den Beschluss des Rates folgt unmittelbar bereits am folgenden Tag,
dem 26. Juli 1597.68 Dort finden sich alle Argumente der konfessionellen
Auseinandersetzung wie im Lehrbuch aufgelistet. Die Orgel sei «des Teufels Trommeten
und Lockvögel zum römischen antichristlichen Gottsdienst», die erneute
Wiederherstellung69 «deß Teufels Sackpfeiffen» müsse unbedingt verhindert werden.
Denn, und hier werden die Ängste einmal mehr vollends greifbar, «was werden
einfeitige Leut und unser Nachbarschaft umb uns her gedencken, wann man des

Papsts Sackpfeiffen wider anrichtet, die unsere frommen Vorfahren löblich abge-
than haben? Ja, was werdend die phariseischen Laurer und Lößler,70 Jesuiten,
Capuciner, München und Nonnen und Pfaffen anders davon sagen, als wir heben
fein gemächlich an wieder zu dem Papstthumb und dem Götzendienst deß Teufels

66 Eines dieser Mittel ist das Ehegericht, das 1529 geschaffen wird zur Durchsetzung der refor¬
matorischen Eheforderungen und als Ausdruck des obrigkeitlichen Bemühens, das Verhalten
der Untertanen zu kontrollieren. Dieses Gericht wird daher bald zu einem herausragenden
Mittel der Sozialdisziplinierung. Dazu gehört ferner der Kampf gegen die nichtkonforme
Gruppe der Täufer, die sich besonders auf der Landschaft lange halten kann. Vgl. dazu:
Roland E. Hofer, «Üppiges, unzüchtiges Lebwesen», Schaffhauser Ehegerichtsbarkeit von der
Reformation bis zum Ende des Ancien Régime, Diss. Zürich, Bern 1993. Ders., Täufer im 17.

Jahrhundert, Herrschaftsdurchdringung und untertäniger Widerstand in der Frühen Neuzeit,
in: Schaffhauser Beiträge 71, 1994, 97-118.

67 RP 57, 107f.
Es ist sicher merkwürdig, dass die vorreformatorische Orgel in einer der beiden Hauptkirchen
der Stadt Schaffhausen, der ehemaligen Klosterkirche, bis zur Wende zum 17. Jahrhundert
nicht etwa entfernt worden ist. Dies spricht dafür, wie behutsam die reformatorischen
Forderungen umgesetzt werden.

68 Die Note, nach der zitiert wird, ist abgedruckt in: Pestalozzi 2, 106, Anm. 266.
Von der Empörung der Schaffhauser Geistlichkeit über den Ratsbeschluss zur Erneuerung der

Münsterorgel berichtet auch Rüegers Brief an Hans Wilhelm Stucki vom 27. Juli 1597 (Staatsarchiv

Zürich E II 358 A, 646r).
69 Es handelt sich um eine Wiederherstellung, denn die Orgel sei «an ihrem Krööse und Einge¬

weid gantz verderbt, und nur der tode Cörpel noch da [an der Kirchenwand] klebert».
70 Lösler Horcher, Lauscher, Späher, vgl. Idiotikon 3, 1449.

37



zu tretten?»71 Die Lage scheint in der Augen der Geistlichen mehr als bedrohlich.
Eine Wiederherstellung der Orgel würde die katholische Seite als Signal interpretieren,

Schaffhausen befinde sich auf dem Wege einer langsamen, schleichenden
Rekatholisierung. Der Rat nimmt denn auch seinen Beschluss wieder zurück und
ordnet an, die Orgel sei aus der Münsterkirche zu entfernen.72 Der Entscheid des

Rates, die nicht mehr spielbare Orgel wieder instand zu setzen, ist insofern
bemerkenswert, zeigt er doch, dass der Rat die konfessionelle Situation nicht richtig

einschätzt und sich bei seinem Beschluss nicht primär von konfessionellen
Motiven leiten lässt. Dabei ist es unerheblich, ob die Orgel wieder gespielt werden

soll oder nicht, ob der Rat also versucht, die Musik wieder in den Gottesdienst
einzuführen. Was zählt, sind der Symbolgehalt des Beschlusses und der Wert der
Orgel als Zeichen konfessioneller Identität.73 Deshalb ist die Einschätzung der

Episode, wie sie Theodor Pestalozzi vornimmt, nicht treffend.74 Es handelt sich
bei der Frage der Wiederherstellung der Orgel eben gerade nicht um eine banale
Sache. Dies mag uns in der weitgehend säkularisierten Welt von heute so
erscheinen, aber in einer konfessionell aufgeladenen Atmosphäre, in der die
Auseinandersetzung zwischen den Konfessionen eine solche Dimension erreicht hat,

muss jeder Versuch, Zeichen des konfessionellen Gegners, wie es die Orgel in
reformierten Augen darstellt, wiederherzustellen, zu massiver Verunsicherung
führen und die ohnehin schon durch den Konkurrenzkampf zwischen den
Konfessionen geweckten Ängste noch weiter schüren. Ganz offenbar überschätzt der
Rat mit diesem Beschluss seinen politischen Spielraum im konfessionell
aufgeheizten Klima und wird durch den Verdacht, er wolle so den konfessionellen Gegnern

in die Hände arbeiten, gezwungen, seine Politik zu ändern.
Es gibt einen weiteren Bereich, an dem sich die Pragmatik des Rates ablesen lässt,
nämlich denjenigen der territorialen Arrondierung des Staatsgebietes. Am 13. März
1593 schreibt Truchsess Christoph von Waldburg zu Scheer an den Rat von Schaff-

71 Die Orgel in der Münsterkirche solle wie diejenige aus der Sankt-Johann-Kirche «dem Ofen
Vulcani» übergeben werden. In den Metaphern taucht die reformatorische Rhetorik dem
konfessionellen Gegner gegenüber auf.

72 Dazu freilich lässt sich ein formeller Beschluss in den Ratsprotokollen nicht finden. Immerhin

vermerkt der Zeitgenosse Hans Im Thum in seiner Chronik zum Jahre 1597: «Daß Münster

alhie ward diß Früeling inwendig renoviert, niiwe Kyrchenstüel darin gemachet, und die

Orgeln hinweg gethon.» Chronik B 5, 46. Seine Reaktion lässt einiges von der konfessionellen

Aufgeregtheit vermissen.
Imthurn-Harders Beschreibung der Reaktion des Rates auf diesen Protest (Eduard Imthurn
und Hans Wilhelm Harder, Chronik der Stadt Schaffhausen 4, Schaffhausen 1844, 265) ist
übertreibende eigene Zutat. Die Geschichte vom Umguss der Orgelpfeifen zu Weinkannen ist
eine Wandersage vermutlich katholischen Ursprungs. Für Schaffhausen ist sie erstmals 1744

durch Laurenz von Waldkirch bezeugt (Chronik B 35, 15), freilich zum Jahre 1523. Diesen
Hinweis verdankt der Autor Hans Lieb.

73 Zur Bedeutung von Symbolen vgl. unten.
74 Pestalozzi 2, 106. «An Tatkraft und Überzeugungsmut hat es dem Schaffhauser Ministerium

bis tief ins 17. Jahrhundert hinein nicht gefehlt, doch verlor sich die fromme Leidenschaft
nicht selten an banale Dinge.»

38



hausen, mit der Bitte, angeblich aus einer Kirche in Ennetach entwendetes Silbergerät,

das sich in Schaffhausen befinden soll, herauszugeben. In diesem Brief bietet

derTruchsess Schaffhausen eher beiläufig das katholische Dorf Schlatt am Randen

zum Kauf an.75 Im Rat wird dieses Kaufangebot anscheinend nicht behandelt,
zumindest findet sich kein Eintrag in den Ratsprotokollen. Immerhin erfolgt am
11. März 1593 alten Kalenders trotzdem eine Antwort Schaffhausens. Der geforderte

Kaufpreis sei zu hoch, da «unß wegen gegenwertiger Zeit unabläßlicher

grosser Beschwärlichkeit teglich je lenger je mehr hohe unvermeydenliche
Nothurfft und Ußgaaben uff den Halß wachsen, seyen wir waß käufflichs uff diß
Mahl zu handien nit gesinnet».76 Die Frage der Konfessionsverschiedenheit spielt
bei der Beurteilung des Kaufangebotes offenbar keine Rolle. Das vorgeschlagene
Geschäft schläft ein, um 1618 am Vorabend des Ausbruchs des Dreissigjährigen
Krieges wieder aktuell zu werden. Damals entsendet Truchsess Wilhelm Heinrich
von Waldburg zu Scheer gar zwei Gesandte nach Schaffhausen, um über den Kauf
des Dorfes Schlatt am Randen zu verhandeln.77 Die Verhandlungen finden tatsächlich

in Schaffhausen statt, und zwar laut Ratsprotokoll am 6. Mai 1618.78 Der Rat
lehnt das Kaufangebot aus verschiedenen Gründen erneut ab.79 Worunter freilich
die Frage der Konfession einmal mehr gar nicht auftaucht, dies obschon eine

Forderung der Gesandten lautet, dass «auch den Underthonen die Religion frey
gelaßen werden solte». Das heisst, die Untertanen von Schlatt am Randen hätten
katholisch bleiben dürfen. Dies wäre aber ein klarer Verstoss gegen das Cuius-re-
gio-eius-religio-Prinzip, da sich Schaffhausen katholische Untertanen in das

eigene Staatsgebiet eingegliedert hätte, was faktisch auf eine Duldung der
katholischen Konfession hinausgelaufen wäre. Offenbar aber scheint sich der Rat mit
dieser Frage nicht eingehend beschäftigt zu haben.

Noch deutlicher zeigt sich diese Problematik bei einem anderen Kaufprojekt, das

allerdings von grösseren Dimensionen ist. Um 1635 wird Schaffhausen die
katholische Herrschaft Randegg mit den Dörfern Randegg und Gailingen zum Kauf
angeboten.80 Der Rat entscheidet sich grundsätzlich am 10. Mai 1636 zum

75 Korrespondenzen 1593 Nr. 22.

Der Streit um das Silbergerät dauert bereits länger an. So ist der Brief des Truchsessen eine

Antwort auf eine am 26. Februar 1593 (Missiven 29r-29v) von Schaffhausen erfolgte
Stellungnahme, in der der Rat den Truchsessen auffordert, Abgesandte zur Identifikation der
Silberstücke nach Schaffhausen zu senden. Vgl. auch Missiven vom 5. Januar 1593 (45v).

76 Missiven 1593 (30v und 31r).
77 Vgl. Korrespondenzen 1618 Nr. 28 (5. Mai 1618). Dort findet sich auch eine detaillierte Auf¬

listung des gesamten Anschlags, also des geschätzten Wertes des Dorfes, von 15750 Gulden,
22 Kreuzern und 4 Hellern.

78 RP 77, 633f. Dort auch das folgende Zitat.
79 « 1. daß der Ahnschlag zuo hoch, 2. daß man die Abforderungen vorm nellenburgischen Landt-

gericht verschienen und verjähren laßen und der Remission nit begert worden 4.[!] daß sie nit
wüssen mögen, ob söllicher Fleckhen zuovor anderwerdts versetzt oder nit.»

80 Über die Geschichte des Kaufprojektes und die Verhandlungen ausführlich: Albert Steinegger,
Wie Schaffhausen Randegg und Gailingen kaufen wollte, in: Hegau 6, 1961, 28-34. Uns
interessiert hier nur die konfessionspolitische Frage.

39



Kauf.81 Doch anders als bei Schlatt am Randen beginnt die Frage der
Konfessionszugehörigkeit der zukünftigen Untertanen aus der Herrschaft Randegg
zunehmend eine Rolle zu spielen. Denn Anfang April trifft beim Rat ein Reversbrief

der Verkäufer, der Brüder Junker Hans Philipp und Junker Hans Späth von
Zwiefalten, ein, in dem die katholischen Maximalforderungen zur Konfession
enthalten sind.82 Schaffhausen muss geloben, alle neuen Untertanen «zue allen
und ewigen Zeitten» bei ihrem katholischen Glauben zu belassen, ihnen freie
Ausübung ihres Glaubens zu garantieren. Die Untertanen dürfen an gebotenen
Fasttagen nicht zum Essen von Fleisch gezwungen werden. Die Pfarrei Gailin-
gen und die Kaplanei Randegg dürfen nur durch vom Bischof von Konstanz
approbierte Geistliche besetzt werden. Die Priester dürfen in keiner Weise an der

Ausübung ihres Amtes gehindert, ebenso die Bettage und Kreuzgänge nicht
behindert werden. Besuchen die neuen Untertanen die Stadt Schaffhausen, so dürfen

sie nicht zum Besuch der reformierten Predigt gezwungen werden. Die
Pfründen dürfen keine Schmälerung erfahren. Heiratet ein reformierter Mann
eine katholische Frau und will sich in der Herrschaft Randegg niederlassen, so

muss er zum katholischen Glauben konvertieren, und seine Kinder müssen
katholisch erzogen werden. Selbst der reformierte Obervogt darf sich keinen
reformierten Geistlichen auf Schloss Randegg halten, «sonder vilmehr die Winkhel-
predigen in gemeltem Schloß so sehr ime abgestrickt sein, daß weder er Ambt-
mann sich deren bediene noch die Unterthanen darzue laiten oder anreitzen soll».
Geschehe dies trotzdem, so habe die nellenburgische Obrigkeit, das heisst die
katholische Seite, das Recht, Prediger und Zuhörer zu strafen. «... sollen auch die

Dörfvögt und Geschworne, wan sie die etwan zue gebottnen Fästtägen zu sich
ins Schloß zue Gast beruefen wolten, nit mit Fleisch sonder andern ihnen unver-
botnen Speißen tractieren, auch die geringste Anlaß, zue Ubertrettung diß Gebots
der christlichen Kirchen kheinem andern ebensowenig geben.» Soweit die
katholischen Maximalforderungen, die freilich auch gegen den Strich gelesen
werden können, nämlich als Dokument der Strategie der Konfessionsausbreitung.

So lässt sich die eigene Konfession ausbreiten über gezielte Schmälerung
der gegnerischen Pfrund, die Einsetzung nicht approbierter Geistlicher, offene
und versteckte Behinderungen in der Religionsausübung, den erzwungenen
Bruch der Fastengebote, durch Mischehen, deren Kinder dann im eigenen Glauben

erzogen werden, was wiederum die Notwendigkeit, einen eigenen Seelsorger
zu bestellen, mit sich bringt. Auf diese Weise wird bei einer gezielten Missionspolitik

die gegnerische Konfession langsam, aber sicher ausgetrocknet, indem ihr
langfristig die Grundlagen entzogen werden.
In der Folge zeigt es sich aber, dass diese Maximalforderungen nicht aufrechterhalten

werden können, denn die Verkäufer sind so sehr in finanziellen Nöten, dass

81 RP95, 479.
82 Korrespondenzen 1637 Nr. 63

40



sie zu Konzessionen bereit sind.83 Bei den weiteren Verhandlungen bleibt aber die
Konfessionsfrage zentral. So lautet die Antwort auf eine diesbezügliche Frage, es

«soll die catholische Religion in der ganzen Herrschaft Randegg in aeternum

ganz ohnangefochten verbleiben und kein andere Religion wie dieselbig immer
Namen haben möchte eingefüehrt werden».84 Das Schlüsselwort ist «in
aeternum», welches Schaffhausen ablehnt, würde es doch eine konfessionelle Umkehr
der Verhältnisse in der Herrschaft Randegg ausschliessen. In diesem Sinne lautet
auch das Gutachten, das der Rat bei den drei obersten Geistlichen in Auftrag gibt,
«sintemahln dieser Puncten das Gewissen und die Religion wie gemelt, immediate

betreffen thüe».85 Am nächsten Tag bereits liegt das von Dekan Johann Konrad

Koch verfasste Gutachten vor. Dort werden insgesamt zwölf Punkte
aufgeführt, worunter die konfessionspolitischen: «2. Servi Antichristi et pontificiae
iddolatriae tutores et propagatores, 6. Operam dabunt iniquissimi pontificii, Je-

suitae, Cappucini, ne locum nunc cum pace possideamus 10. Pontificii clan-
destino laborant odio erga nos et nostram doctrinam, ita ut malim unum habere
subditum evangelicum, quam centum pontificios. 11. Mirabuntur et rident nos
confessionis nostrae socii, quod tanta pecunia emamus pontificios subditos.»86

Hier sind noch einmal die klassischen Argumente der konfessionellen
Auseinandersetzung versammelt. Trotzdem erfolgt vom Rat aus das klare Angebot an die
katholische Seite, im Interesse des territorialen Ausbaus des Stadtstaates Schaffhausen

auf das Prinzip des cuius regio eius religio zu verzichten. Der Rat erklärt
sich nämlich zum Kompromiss bereit, den katholischen Glauben in der Herrschaft
Randegg «iez und inskünfftig ungehindert sonderlich] rüewig und sicher sein

und verbleiben» zu lassen. Ein Angebot, dem, wie das Protokoll des Geheimen
Rates berichtet, auch die beiden Geistlichen in der Kommission zustimmen.87 Die
Verkäufer sind mit der Kompromissformel einverstanden, worauf am 9. Januar
1638 im Geheimen Rat der Kauf beschlossen wird,88 dies, nachdem schon am
11. Dezember 1637 das um Rat gefragte Zürich zum Kauf der katholischen
Herrschaft geraten hat.89 So erfolgt am 12. Januar 1638 der formelle Kaufbeschluss

vor versammeltem Rat,90 und die Huldigung der neuen Untertanen wird wenig

83 So berichtet das Geheimratsprotokoll (GRP) vom 26. April 1637 (150r), die Verkäufer seien

bereit, «sich zu einem Vergleich einzulassen und denienigen Revers die Religion belangend
genzlichen zu cassieren begeren.» Schaffhausen beschliesst daraufhin, die Sache weitere zwei
Monate ruhen zu lassen, um die Verkäufer weiter unter Druck zu setzen.

84 GRP 2, 178v-179r (19. Dezember 1637).
85 GRP 2, 180r-180v (21. Dezember 1637).
86 Korrespondenzen 1637 Nr. 66 (22. Dezember 1637).

Es finden sich unter den zwölf Punkten auch staatsrechtliche, wie der erste Punkt: «1. Subditi
erimus Caesaris et tributarii,» oder innenpolitische wie der letzte Punkt: «12. Plures habebi-

mus pauperes, qui eleemosynam a nobis petent.»
87 GRP 2, 181r-181v (22. Dezember 1637).
88 GRP 2, 194r (9. Januar 1638).
89 Korrespondenzen 1637 Nr. 65 (11. Dezember 1637).
90 RP 97, 251-253.

41



später auf Montag, den 19. Februar 1638, angesetzt.91 Doch scheitert letztlich der
bereits beschlossene Kauf am Veto aus Innsbruck, der Zentrale für die Verwaltung
des habsburgischen Vorderösterreich, zu dem die Herrschaft Randegg gehört. Bei
dieser Entscheidung spielt die Konfessionsfrage neben staatsrechtlichen
Erwägungen eine zentrale Rolle. So schreibt der Oberamtmann Raymund Blum aus
dem habsburgischen Stockach bereits am 18. Januar 1638, es sei den Verkäufern
mehrere Male untersagt worden, an Schaffhausen zu verkaufen, «und das inson-
derheitt auch die Religion höherer Ordten hefftig möchte angezogen werden, so

thrage man auch die Beysorg, es möchte die Statt Schaffhausen als ein eydtgnos-
sischer Ordt noch weitter hinaus uff den Reichsboden ihre Jurisdiction zu exten-
dieren bedacht sein».92

Festzuhalten bleibt, dass trotz der konfessionellen Auseinandersetzung und
Polarisierung im Zuge des Dreissigj ährigen Krieges sich die Konfessionalisierung und
damit das Prinzip der konfessionellen Homogenität nicht gegen den Versuch
einer territorialen Konsolidierung und Abrundung des Herrschaftsgebietes durchsetzen

kann. In beiden Fällen, in Schlatt am Randen und besonders bei der
Herrschaft Randegg, verfügt der Rat von Schaffhausen über einen politischen Spielraum

jenseits reiner konfessionsbezogener Gesichtspunkte. Konfessionelle
Erwägungen sind für den Rat zumindest nicht alles entscheidend. Die Möglichkeit,

das eigene Staatsgebiet auszubauen, erweist sich letztlich als wichtiger,
besonders auch in diesem Fall, da Schaffhausen bereits Patronatsherr der Kirche von
Gailingen ist. Doch darf aus diesen beiden Kaufprojekten nicht geschlossen werden,

die konfessionelle Auseinandersetzung verliere an Virulenz. Dass die
konfessionelle Frage nach wie vor von zentraler Bedeutung ist, beweisen die
Auseinandersetzungen um den Priester in Gailingen.
Am 13. Februar 1664 geht in Schaffhausen ein Schreiben aus Zürich ein, worin
gemeldet wird, der Priester in Gailingen, Johann Maus, sei vor einigen Tagen mit
dem Dorfvogt von Dörflingen93 in einen Streit geraten und habe sich dabei gegen
die reformierte Religion ausgelassen. Zürich fragt nun an, «waß dißer Begegnuß
halben wider disen Pfaffen möchte vorgenommen werden, insonderheit weilen ihr
underschidenliche Grentzorth habend an die östrychische Regierung, ob üch
keine derglygen Exempel fürgefallen und wie ihr üch darinnen verhalten».94
Zürich wendet sich mit dieser Bitte nach eigenem Bekunden an die Experten in
Sachen grenzüberschreitende Auseinandersetzungen. Schaffhausen zögert denn
auch nicht, Zürich Rat zu erteilen. Bereits vier Tage später, am 17. Februar 1664,

91 RP 97, 299-301 (16. Februar 1638).
92 GRP 2, 196r (18. Januar 1638).

Wepfer meint in seiner Chronik B 6 II, 50: «Ist alles wider zuruk gangen und zunichten
worden.»

93 Die Zürcher Herrschaft Andelfingen besitzt die niederen Gerichte in Dörflingen. Dies ist der

Grund, weshalb der Fall Zürich Uberhaupt betrifft.
94 Korrespondenzen 1664 Nr. 20 (13. Februar 1664).

42



geht das entsprechende Schreiben nach Zürich ab, das in seiner Sprache klar den
konfessionellen Standpunkt vertritt. Schaffhausen empfiehlt Zürich, den Priester
nach Andelfingen vor Gericht zu laden. Da dieser «ohnzweifenlich» ausbleiben
werde, solle Zürich ihn beim Bischof von Konstanz verklagen. Schaffhausen aber
habe - als Inhaber des Kollaturrechtes - beschlossen, dem Priester seine Pfrund
abzuschlagen und die Herrschaft Randegg zu bitten, einen neuen Priester zu
nominieren, «damit er aber wiße, wie weit und hochsträfflich seine Lästerung sich
auch an denen, welche [ihn] eine geraume Zeit nit nur zu überflüssigem
unverdientem Speiß und Tranck samt aller Nohtwendigkeit bestellet, vergriffen».95
Wie im Schreiben nach Zürich angekündigt, hat der Rat bereits am 15. Februar
1664 befohlen, «dem unruhigen Priester und Pfaffen von Gailingen wegen der
wider unsere seligmachende Religion und heilige göttliche Schrifft ußgestoßene
Blasphemiam von amtswegen an seiner Compétents nichts mehr ußfolgen laßen,
sondern solchen seinen Rukstand im Arrest biß uf fehrnere Verfügung
behalten».96 Und am 19. Februar 1664 schreibt Schaffhausen an Anna Maria von
Rheinach, die Herrin der Herrschaft Randegg, zu der Gailingen gehört, mit der

Bitte, einen neuen Priester zu nominieren, da Johann Maus «biß daher ein über-
auß gering exemplarisch Leben verführet». Schaffhausen sei deshalb entschlossen,

die Pfründe «mit einem anderen mehr tugensamen und bescheidenen Sub-

jecto zu bestellen».97 Da Schaffhausen die Kollaturrechte von Gailingen besitzt,
kann es die Einstellung der Pfrundzahlungen an den Priester verfügen, was dem
Versuch einer Absetzung gleichkommt.98 Was aber ist in Gailingen geschehen?
Dazu besitzen wir einen Zeugenbericht, den Zürich seiner Meldung beilegt. Der
Streit entspinnt sich im Hause des Vogtes in Dörflingen, nachdem der Priester
ziemlich angetrunken gewesen sei: «... da sagt der Pfäff, Gott habe niemahlen mit
dem Mosi geredt, da sagt der Vogt, Gott habe mit Mosi geredt wie in underschi-
denlichen Capitlen in den Bucheren Mosis geschriben stände. Da sagt der Pfaff,
wellicher sage, daß Gott jemahlen mit einem Menschen geredt habe, der sige ein
Schelm und ein Dieb. Da sagt der Vogt und alle Byseßen, er solle dort die Bibel
nemmen und solle es selber lesen, er schelte uns da, und stände doch in der heiligen

göttlichen Geschrifft. Da sagt der Pfaff, daß ist kein göttliche Geschrifft, ich
wölte euch (reverenter) druf schyßen, und stoßt unß die Bibel nebent sich und

sagt, was wolts mit der hundertjehrigen Bibel syn, eß ist faltsche Ketzers Lehr und
der sagt, daß Gott mit einem Menschen geredt habe, der ist auch ein Kätzer.»99

95 Missiven 1664, 45f. (17. Februar 1664).
96 RP 123, 209.
97 Missiven 1664, 47f. (19. Februar 1664).

Am 25. März 1664, Missiven 1664, 69, gelangt Schaffhausen erneut mit dieser Bitte an Anna
Maria von Rheinach.

98 Es ist freilich umstritten, ob Schaffhausen überhaupt das Recht besitzt, den Priester abzuset¬

zen. Vgl. Anm. 101.

99 Korrespondenzen 1664 Nr. 20 (13. Februar 1664), Beilage.

43



Soweit zum Sachverhalt, den der inkriminierte Priester am 15. März 1664 in
einem eigenhändigen Brief an Schaffhausen bestreitet.100

In der Folge bemühen sich mehrere Seiten darum, Schaffhausen zu einer Aufhebung

des Zahlungsstopps an den Priester von Gailingen zu bewegen. So schreibt
am 28. März 1664 Anna Maria von Rheinach,101 am 2. April 1664 sind es die
Priorin und der Konvent des Klosters Sankt Katharinental,102 am 8. Oktober 1664 die
Oberamtleute in Stockach, dem vorderösterreichischen Verwaltungszentrum.103
Die Reaktion der katholischen Seite entspricht also einem konfessionell
motivierten Solidarisierungseffekt. Doch auch die dadurch von katholischer Seite
ausgelöste Propagandainitiative bewirkt nicht, dass sich Schaffhausen kompromissbereit

zeigt. So bekräftigt der Rat am 24. Juni 1664 seinen Entscheid, dem Priester

sei «die Pfrund fehrners abgeschlagen, auch solle nit ihme, sondern seinem
Successori der gefallende Zehenden zudienen, was er, Mauß, aber diß Jahrs
selbsten eignes Kostens angeblüemt, möge er wohl schneiden».104 Am 2.
September 1664 hören wir, Priester Maus solle seine Pfarrei abtreten.105 Noch am
19. September 1664 teilt Schaffhausen dem Stadtschreiber von Diessenhofen,
Johann Melchior Forster, der zugleich Obervogt von Randegg und Gailingen ist,

mit, zwar hätte eine Delegation der fünf katholischen Orte letzthin für Johann
Maus Fürsprache gehalten, da «aber sein, des Mausen, Delictum allzu groß und

in kein Weiß noch Weg zuverantworten stehet, ja seines Pfarrlehens ihne mehr
dann fällig und untüchtig gemacht, so haben wir unsere vorige und erste Erkant-
nus billicher Weiße confirmirt und wollen, dass er, Mauß, seiner muthwillig ver-
würckten Pfarr zu Gailingen entsetzet sein» solle.106 Schaffhausen beharrt auf
seiner konfessionellen Linie und lässt sich auch nicht durch katholische
Intervention davon abbringen. Erst gegen Ende des Jahres bahnt sich eine Lösung des

Problems an, als Frauenfeld Schaffhausen ein Gegengeschäft vorschlägt. Ulrich
Huber, Vogt von Niederwil im Thurgau, sei von seinen katholischen Herren

wegen angeblich gemachter Äusserungen gegen die katholische Religion gestraft
worden. Der Vorschlag lautet, dass Schaffhausen den Priester von Gailingen und
die katholische Seite im Gegenzug den Gerichtsvogt von Niederwil begnadige.107

100 Korrespondenzen 1664 Nr. 28 (15. März 1664 neuer Kalender) «... so bezeüge ich, daß die

Anhkläger die Unwahrheitt fürbringen».
101 Korrespondenzen 1664 Nr. 44 (28. März 1664). Dabei macht Anna Maria von Rheinach klar,

dass nur der Bischof von Konstanz das Recht besitze, «die Pfarrherren und Gaistlichen ca-
tholischer Religion, bevorab in österreichischem Territorio, von ihren Beneficiis oder Pfründen

abzusezen».
102 Korrespondenzen 1664 Nr. 46 (2. April 1664).
103 Korrespondenzen 1664 Nr. 135 (8. Oktober 1664).
104 RP 124, 28 (24. Juni 1664).
105 RP 124, 93 (2. September 1664).
106 Missiven 1664, 155f. (19. September 1664).
107 Korrespondenzen 1664 Nr. 148 (1. Dezember 1664).

Bereits am 23. November 1664 klingt Entgegenkommen Schaffhausens in einem Brief an
Frauenfeld an. Missiven 1664, 183f. (23. November 1664).

44



Im Laufe des Januars erreichen beide Seiten eine entsprechende Übereinkunft,
wobei Schaffhausen die Bedingungen des Gegengeschäftes klarmacht. Der Priester

von Gailingen werde begnadigt, wenn «besagter Undervogt in integrum
restituiert, das ist zu gut teütsch ihme nicht nur sein Wehr sondern auch die
mehrschetzbare Ehr widerumb gegeben, die Geltbuß nachgesehen», und das alles
in einem Schreiben des Landvogtes vom Thurgau bestätigt sei, «ausführlicher
absque ulla exceptione».108 So lautet das Schreiben an Stadtschreiber Johann
Melchior Forster in Diessenhofen. Ein Ende findet diese konfessionell motivierte
Auseinandersetzung am 10. Februar 1665, als der Rat von Schaffhausen be-
schliesst: «Johann Maus, Pfarrer zu Gailingen, ist uf Restitution Ulrich Hubers
des Vogts zu Niderwil im Turgöw uf sein Wohlhalten hin wider begnadet und in
seinem Pfarrdienst confirmirt.»109
Dieses Beispiel zeigt, wie verhärtet die konfessionellen Fronten nach wie vor
sind. Die konfessionelle Auseinandersetzung hat von ihrer Bedeutung wenig
verloren. Deshalb kann eine verbale Entgleisung als Beleidigung der eigenen
Konfession nicht einfach hingenommen werden. Im Gegenteil, dies ist Anlass zu
einer grossen, hartnäckig geführten Auseinandersetzung zwischen den konfessionellen

Gegnern, eine Auseinandersetzung, aus der es kaum einen Ausweg gibt, da

keine der beiden Seiten durch Kompromissbereitschaft das Gesicht verlieren und
damit dem konfessionellen Widerpart den Sieg zugestehen will. Dass sich Schaffhausen

bei dieser Auseinandersetzung am Ende als Sieger fühlt, mag die
nachgeschobene Verfügung des Rates zeigen. Dieser bestimmt nämlich, dass der begnadigte

Priester Maus «vor den Herren Oberpflegern des Closters seiner uß-

gestoßenen Calumnien halber deprecire».110
Trotzdem kündigt sich eine vorsichtige Entspannung der konfessionellen
Frontstellung an. Denn die Konfession, die zwar Auslöser der Auseinandersetzung ist,
kann zugleich instrumentalisiert und damit ihres verbissen religiösen Gehalts
entkleidet werden. Beide Seiten benutzen letztlich die Konfession als politische
Manövriermasse auf dem diplomatischen Parkett, mit deren Hilfe sich politische
Erfolge erzielen lassen. Schaffhausen weigert sich zwar vorerst, gut konfessionell
motiviert, nachzugeben, doch kann die katholische Seite mit einem Gegengeschäft
aufwarten. Auf dieser Basis kommt es schliesslich im Zeichen einer konfessionellen

Solidarisierung zur Einigung zwischen den Parteien. Was sich in diesem Fall in
der Konfliktlösung abzuzeichnen beginnt, setzt sich in der Folge fort. Die
konfessionelle Auseinandersetzung verliert an Schärfe und Virulenz, die Frage des Kampfes

gegen anderskonfessionelle Parteien büsst an Bedeutung ein.111

108 Missiven 1665, 16 (14. Januar 1665).
109 RP 124, 227 (10. Februar 1665).
110 Ebd.

Dies unterstreicht ohne Zweifel die Wahl des Wortes «deprecieren», das dem lateinischen

Deponens «deprecari» nachgebildet ist, was soviel wie inständig, flehentlich bitten heisst.
111 Womit Kräfte frei werden, den Kampf gegen innerkonfessionelle Gruppen zu verstärken. Zu

denken ist hierbei zum Beispiel an die Pietisten.

45



Die Beziehungen zu den katholischen Nachbarn

Am 8. Dezember 1596 gelangt Schaffhausen an das Domkapitel von Konstanz
mit der Mitteilung, der gegenwärtige Pfarrer von Thayngen, Hans Roth, könne
seinen Dienst nicht länger versehen «obligenden Alters und Leibsunvermöglich-
kait halber».112 Deshalb habe Schaffhausen an seiner Stelle «ain andren geschickt
und tuglichen Mann dahin zum Pfarer und Praedicanten erwölt und verordnet».
Schaffhausen bittet das Domkapitel als Inhaber des Patronatsrechts um Bestätigung

dieser Wahl, damit der neue Pfarrer, Hans Konrad Stör, dessen Name im
Brief freilich nicht erwähnt wird, in Thayngen aufgeführt und präsentiert, das

heisst in einem feierlichen Akt vor der Gemeinde investiert werden kann.113 Das

Domkapitel antwortet am 23. Dezember 1596.114 Es hält zuerst fest, Pfarrer Roth
hätte beim Domkapitel «als seinen ordenlichen Patronen und Collatoribus» um
Entlassung aus seinem Pfarrdienst nachsuchen müssen. «Das er aber solches un-
derlaßen, raicht uns zu sonderm Befrömbden, wie ebenmessig, das die Herren
Meldung thundt, was gestalt sie an gemeltens Herr Hanßen Rotten stads einen
andern dahin zu einem Predicanten erweit und verordnet, ohngeacht den Herren
Selbsten bekant, das wir gedachter Pfarr Theyingen rechte Collatores seyn.» Denn
das Domkapitel besitze das Jus patronatus, den Pfarrer zu nominieren, zu wählen,
zu bestätigen und ihn zu präsentieren. «Dann unß allderselben Pfarrecht und
Gerichtigkeit allein und sonst niemandts andern zustendig ist und zustehen solle.»
Das Domkapitel leitet aus seinem Patronatsrecht den Anspruch ab, einen neuen
Pfarrer von Thayngen allein zu bestimmen, zu wählen und zu investieren.
Folgerichtig lehnt das Domkapitel den von Schaffhausen bestimmten Pfarrer von
Thayngen ab, «sonder erpieten wier unß einen tugenlichen und der Gemeind
fürstendigen Praedicanten zu verordnen». Mit diesem Brief an Schaffhausen sind
die Hauptpunkte der nun beginnenden zähen Auseinandersetzung zwischen
Schaffhausen und dem Domkapitel bei der Besetzung der Pfarrstelle in Thayngen
abgesteckt. Das Domkapitel wird jeweilen das Recht für sich beanspruchen, als

katholische Obrigkeit den protestantischen Pfarrer von Thayngen nicht nur
einfach zu bestätigen, wie es Schaffhausen jeweils als Formsache wünscht, sondern

112 Thayngen CA 8 (eine Kopie findet sich: Korrespondenzen 1597 Nr. 10).
Hans Roth ist seit 1561 Pfarrer in Thayngen.
Schaffhausen folgt wie die gesamte protestantische Welt der Einführung des Gregorianischen
Kalenders nicht, da es eine Neuerung der konfessionellen Gegenseite ist. Der daraus resultierende

Unterschied in der Datierung der Akten wird beibehalten, selbst wenn sich dadurch

chronologische Überschneidungen ergeben. Das Domkapitel rechnet nach dem neuen
Gregorianischen Kalender, während Schaffhausen nach alter Art zählt. So ist auf dem oben zitierten
Schriftstück angefügt: «18 Decembris anno 96 novi calendris».
Vgl. dazu: Hellmut Gutzwiller, Die Einführung des Gregorianischen Kalenders in der
Eidgenossenschaft in konfessioneller, volkskundlicher, staatsrechtlicher und wirtschaftlicher Schau,
in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 72, 1978, 54-73.

113 Zur Bedeutung diesen Aktes vgl. weiter unten.
114 Thayngen CA 10 (das Original findet sich: Korrespondenzen 1597 Nr. 10).

46



in eigener Verantwortung auszuwählen und einzusetzen. Eine Forderung, der
Schaffhausen nicht zustimmen kann, entspricht es doch nicht dem Selbstverständnis,

dass der konfessionelle Widerpart in einer so wichtigen Frage das alleinige

Entscheidungsrecht besitzt.
Wie stark diese Auseinandersetzung gegenreformatorisch inspiriert ist, zeigt sich
beim Blick auf die Verhältnisse innerhalb des Domkapitels.115 Die im Geiste des

konfessionellen Kampfes geschulten Kräfte gewinnen innerhalb des Domkapitels
immer stärker an Gewicht. Diese Mitglieder sind in der Regel an den Hochburgen
gegenreformatorischer Schulung wie Dillingen und Ingolstadt, einzelne sogar am
Germanicum in Rom ausgebildet worden. Unter ihrem Einfluss beginnt das

Domkapitel gegen Ende des 16. Jahrhunderts, auf alten Rechten zu beharren und diese
in einer Politik der Nadelstiche Schaffhausen gegenüber einzufordern. Es ist dies
der Versuch, im konfessionell veränderten Umfeld nach dem Tridentinum die
eigene Position zu stärken. Die eigenen Rechtsansprüche werden bewusst beachtet
und zur Geltung gebracht.116 Gerade das Beispiel Jakob Fuggers ist hierzu
aufschlussreich. Er wird 1593 Probst des Domkapitels, nachdem er schon seit 1589

Koadjutor seines Vorgängers Johann Matthäus Hundbiss von Waltrams gewesen
ist. Also spätestens seit 1593, wahrscheinlich aber schon früher, bestimmt Jakob

Fugger als Probst des Domkapitels wesentlich dessen Politik. Mit Jakob Fugger
aber gelangt ein dezidierter Vertreter der Gegenreformation zu einer einflussreichen

Position innerhalb des Domkapitels. So wird Jakob Fugger unter anderem

an den gegenreformatorisch inspirierten, von Jesuiten geführten Schulen von
Dillingen und Ingolstadt ausgebildet.117 Unter seinen Nachfolgern finden sich

Abkömmlinge katholischer Familien, die geradezu zu Hauptprotagonisten der

Gegenreformation zu zählen sind. So amtiert Leopold von Österreich von 1620

bis 1625 als Propst, Maximilian Heinrich von Bayern 1626 bis 1653 und Albrecht
Sigismund von Bayern 1653 bis 1681.118 Bayern und Österreich, die gegenrefor-
matorischen Vororte des Reiches, sind unter den Pröpsten vertreten. Freilich lässt
sich ohne Einblick in die Protokolle des Domkapitels nicht sagen, wer die jeweils
treibenden Kräfte sind.119 Sicher aber zeigen nur schon diese Besetzungen, dass

115 Es kann hier nur um eine grobe Einschätzung gehen. Eine feinere Analyse müsste auch die
Protokolle des Domkapitels auswerten, die im Generallandesarchiv in Karlsruhe liegen, aber
aus Zeitgründen für diesen Aufsatz nicht herangezogen werden konnten.
Die Stadt Konstanz selber wird zunehmend rekatholisiert. Dazu: Wolfgang Zimmermann,
Rekatholisierung, Konfessionalisierung und Ratsregiment, Der Prozess des politischen und
religiösen Wandels in der österreichischen Stadt Konstanz 1548-1637, Diss. Tübingen, Sigmaringen

1994.
116 Wie virulent die im Folgenden beschriebene Auseinandersetzung ist, zeigt auch das Faktum,

dass von den 80 unter der Signatur Thayngen CA abgelegten Aktenstücken deren 60 auf diese

Auseinandersetzung im Zeitraum von 1596 bis 1666 entfallen.
117 Zur Person Fuggers: Flelvetia Sacra 1/2, 421-426.

Jakob Fugger wird 1604 Bischof von Konstanz, ein Amt, das er bis zu seinem Tode 1626

versieht.
118 Zu ihren Personen: Helvetia Sacra 1/2, 81 lf.
119 Zur internen Entwicklung: Günter Christ, Selbstverständnis und Rolle der Domkapitel in den

47



die konfessionelle Position nicht unberücksichtigt bleibt. Deshalb ist es auch nicht
wirklich erstaunlich, wenn das Domkapitel bei der Pfarrvakanz 1596, also kurz
nach Amtsantritt Jakob Fuggers als Propst, die Auseinandersetzung mit Schaffhausen

um die Besetzung der Pfarrei in Thayngen aufnimmt.
Schaffhausen seinerseits ist von der Reaktion des Domkapitels überrascht. Im
Antwortschreiben vom 22. Dezember 1596 lässt sich diese Verwunderung greifen,

meint doch Schaffhausen, es sei «sogar niemals ainicher Eintrag [Einspruch]
beschehen, das auch Herr Hans Roth der letst abgehende Pfarer allein uff unß
schriftliche Nomination ohne ferner personliche Praesentation zu disem Beneficio
angenommen, instituiert und bestätigt worden».120 Schaffhausen jedenfalls
beansprucht als Vogt- und Gerichtsherr über Thayngen für sich das Recht, den Pfarrer
zu wählen und dem Domkapitel zur Bestätigung vorzuschlagen.121 Das
Domkapitel besitzt nach dieser Lesart lediglich das Recht, den neuen Pfarrer im Dorf
aufzuführen und zu investieren. Und am 21. Januar 1597 doppelt Schaffhausen
nach. Das Domkapitel solle den neuen Pfarrer bestätigen, da «der alte Pfarer dar-

von alberaith abgezogen und die Kirch und Gemaind Thayngen sowol alter
kranckner Personen halben alß deß Kinderthouffs wegen, aines Pfarers lenger nit
entwesen soll, kan noch mag».122 Das Domkapitel solle einen Tag zur Präsentation

des Pfarrers benennen. Und nun wird Schaffhausen deutlich. Selbst wenn das

Domkapitel damit nicht einverstanden sei, «wir nichtsdestoweniger obangedeüten
nüwen Pfarer uff Sontag den 30. Januarii (nach altem Calender) schieristkünfftig

auffüeren und der Gemaind daselbst alter guter Gewonhait und Gebrauch nach,
fürstellen und praesentieren zu lassen endtlich gewillt und endtschlossen seyen».
Schaffhausen ist gewillt, den vom Rat gewählten Pfarrer einzusetzen, mit oder
ohne Zustimmung des Domkapitels. Beinahe höhnisch mag es da in den Ohren
des Domkapitels klingen, wenn Schaffhausen beifügt, dies sei nicht als Versuch

zu sehen, die Patronatsrechte des Domkapitels zu schmälern, im Gegenteil,
Schaffhausen erklärt sich bereit, diese Rechte «nach pest unsers Vermögens zu
schirmen und handtzuhaben». Am 7. Februar 1597 antwortet das Domkapitel. Es

gibt in seiner Forderung nach und erklärt sich bereit, «auff dißmahl auch zur
Fründtschafftpflanzung und Erhaltung guoter Nachparschafft» den neuen Pfarrer
anzunehmen.123 An den konstanzischen Amtmann in Thayngen ergehe daher der

geistlichen Territorien des alten Deutschen Reiches in der Frühneuzeit, in: ZHF 16, 1989,
257-328.

120 Thayngen CA 9 (das Original findet sich: Thayngen CA 16). Es ist die Antwort Schaffhausens
auf Thayngen CA 10.

121 Bei dieser Argumentation handelt es sich um die zentrale Aussage Schaffhausens. Dies zeigt
sich auch im für zukünftige Auseinandersetzungen angelegten Bericht: Thayngen CA 12. Dort
heisst es unmissverständlich: «So gehöre doch meinen Herren von habender oberkaidtlicher
Gerichtsherlichkait, Vogtey und Schirmbsgerechtigkeit wegen das Jus nominandi, das ist die

Gerechtigkait, ain nüwen tugenlichen Predicandten an deß abgangnen Stath zu erwellen, zu
ernambsen und fürzuschlahen.»

122 Thayngen CA 11 (eine Kopie findet sich: Korrespondenzen 1597 Nr. 10).
123 Thayngen CA 13.

48



Befehl, den Pfarrer vor Ort einzusetzen.124 Die Zustimmung zum von Schaffhausen

gewählten Pfarrer geschehe allerdings unter «außtruckhenlichen Protestation
und Vorbehalt», dass dies nicht als Präjudiz für die Zukunft ausgelegt werden
könne. Denn an der Berechtigung seiner Rechtsansprüche lässt das Domkapitel
keinerlei Zweifel aufkommen.
Dies dürfte der Grund sein, dass Schaffhausen vorsorglich und in Erwartung
neuer Auseinandersetzungen bei einer zukünftigen Pfarrvakanz in Thayngen
einen internen Bericht zur Nomination und Amtseinsetzung des Pfarrers anlegen
lässt, wie es explizit heisst: «Welches alles umb der Sachen künfftiger Nottdurfft
und Gedächtnuß willen dergestalten zuverzaichnen erkendt und befholen
worden.»125 Und hier zeigt sich an einer Marginalie der konfessionelle Hintergrund
der ganzen Auseinandersetzung. Das Beharren Schaffhausens, den neuen Pfarrer
zu wählen und dem Domkapitel lediglich zur formellen Bestätigung und Einsetzung

vorzuschlagen, geschehe «ohne Zweifel usser Anlaß der Ungleichheit der

Religion und weil im [dem Domkapitel] nit gepüren wellen, einen unser Religion
zu examinieren wie es dan die Notturfft.» Dies muss auch dem Domkapitel
bekannt sein, weshalb seine Argumentation, das Patronatsrecht beinhalte auch das

Vorschlags- und das Wahlrecht, nicht nur das blosse Bestätigungsrecht, wohl
formaljuristisch sogar einiges für sich haben mag,126 aber ganz klar die konfessionellen

Realitäten, wie sie durch die Reformation und ihre Folgen geschaffen worden

sind, im Zeichen der Konfessionalisierung bewusst ausser acht lässt.
Bei aller vordergründigen Nachgiebigkeit bereitet sich das Domkapitel ebenfalls
auf die nächste Auseinandersetzung vor. Dies zeigt sein Brief vom 18. April 1597,
in dem es von Schaffhausen verlangt, dass «alle Sachen, alß Brief, Documenta,
Urbar, Register, so zue berüerter Pfarr gehörig von dem abzeichenden Predican-
ten unß widerumb zuegestelt und übergeben sollen werden».127 Und die Fortsetzung

der Auseinandersetzung lässt nicht lange auf sich warten, denn bereits am
7. März 1600, nach nur drei Amtsjahren in Thayngen, stirbt Pfarrer Hans Konrad
Stör «an einer Apostema».128 Daher gelangt Schaffhausen am 16. April 1600 an
das Domkapitel mit der Bitte, den neuen Pfarrer Samuel Ochs zu bestätigen und
ein Datum zur Aufführung und Präsentation in Thayngen festzusetzen. Die
Entscheidung leide keinen Aufschub, da es sich bei Thayngen um eine grosse Ge-

124 Thayngen CA 12. Die Amtseinsetzung erfolgt tatsächlich am von Schaffhausen bestimmten
Datum, dem 30. Januar 1597, «in Beywesen Conradt Buchters, der Thumbherren Amtsman zu
Thayngen». Vgl. dazu auch: Thayngen CA 29, Präsentation von Hans Konrad Stör durch Hans
im Thum. (Das Schriftstück ist falsch datiert. Diese Präsentation findet nicht 1600, sondern
1597 statt, da Hans Konrad Stör 1600 stirbt.)

125 Thayngen CA 12. Dort sind alle Briefe zwischen dem Domkapitel und Schaffhausen in der

Auseinandersetzung um die Nomination von Pfarrer Hans Konrad Stör zusammengefasst.
(Eine zweite Fassung findet sich: Korrespondenzen 1597 Nr. 10.) Thayngen CA 14:

Abschriftensammlung der gewechselten Briefe.
126 Die rein juristische Frage kann hier nicht entschieden werden.
127 Thayngen CA 15.

128 Chronik B 5, 45 (1597). Apostema Abszess.

49



meinde handle, die nicht lange ohne Pfarrer auskommen könne.129 Wie zu
erwarten, lehnt das Domkapitel in seiner Antwort vom 28. April 1600 den von
Schaffhausen gewählten Pfarrer ab. «In dero Hoffnung wier dann die Pfarr allßo
bestellen wellen, das ihr khain Mißfallen der Persohn halber haben noch tragen
sollen, wie wier dann albereith einen dahin vertrest und selbigen nitt wol mehr
abweißen megen.»130 Das Domkapitel versucht mit seiner raschen Entscheidung,
einen eigenen Pfarrer nach Thayngen zu bestellen, vollendete Tatsachen zu schaffen.

Würde es sich durchsetzen, so hätte die katholische Seite ganz allein
bestimmt, wer im reformierten Thayngen Pfarrer wird. Dieser Versuch wird in
einem zweiten Schreiben an Schaffhausen noch einmal wiederholt, wenn das

Domkapitel am 5. Mai 1600 meint, es werde «entlich und gewiß iner 8 oder
10 Tagen einen taugellichen und hoffendlich annehmlichen Praedicanten der Ge-
meindt Thaingen fürstellen und einsetzen».131 Darauf reagiert Schaffhausen mit
Entschlossenheit am 28. April 1600, indem es betont, Pfarrer Samuel Ochs am
kommenden Auffahrtstag der Gemeinde präsentieren zu wollen.132 Die Sache
leide keine weitere Verzögerung. Die Drohung an die Adresse des Domkapitels ist
unüberhörbar. «Weil sollichs by der Paursame zuo Thayngen ein besorgliche
Unruow erwecken möchte.»133 Da das Domkapitel als Patronatsherr auch
Zehnteinkünfte aus dem Dorf Thayngen einzuziehen berechtigt ist, könnte eine Unruhe
unter den dortigen reformierten Untertanen zu unliebsamen Zehntverweigerungen
führen. Darauf spielt Schaffhausen unverhohlen an. Damit bleibt dem Domkapitel

nur noch, gegen die bereits geschehene Einsetzung des von Schaffhausen
gewählten Pfarrers zu protestieren.134
Erneut legt Schaffhausen einen Bericht zur Nomination und zur Wahl des neuen
Pfarrers Samuel Ochs an.135 Dort können wir zusätzliche Informationen erhalten.
So heisst es da, Schaffhausen habe nach dem Tode von Hans Konrad Stör «in
gloubwürdige Erfarung gepracht, daß ein Thumbcapitul zue Costantz selbst einen
dahin zur ordnen Vorhabens, wie sy dan den Helffer zue Steckhboren albereit al-
her, die Gelegenheit der Pfahr zue besichtigen, abgefertigt, und so ihme dieselbig
geliebe, ine deren zu investieren versprochen.» Das Domkapitel versucht
demnach, den Helfer von Steckborn als neuen Pfarrer nach Thayngen zu bringen.
Auch in Steckborn besitzt das Domkapitel das Patronatsrecht. Doch lassen sich
die dortigen konfessionellen Verhältnisse trotzdem nicht mit denen in Thayngen
vergleichen, ist doch die Kirche in Steckborn offiziell paritätisch, das heisst, in ihr

129 Thayngen CA 17.

130 Thayngen CA 20.
131 Thayngen CA 22. Es handelt sich um die Antwort auf Thayngen CA 19.

132 Samuel Ochs wird am Auffahrtstag, dem 7. Mai 1600, «durch die verordneten Herren nach al¬

tem Geprauch ufgefürt und der Gmeindt daselbsten zu Thayngen mit den gewohnlichen So-
lemniteten praesentiert». Thayngen CA 30.

133 Thayngen CA 18. (Bei Thayngen CA 21 handelt es sich um eine Kopie von CA 18.)
134 Thayngen CA 24 (12. Mai 1600). Récépissé von Thayngen CA 18: Thayngen CA 23 (9. Mai

1600).
135 Thayngen CA 30 (2. Februar 1601).

50



wird sowohl katholischer als auch protestantischer Gottesdienst gefeiert.136 Der
protestantische Geistliche in Steckborn ist somit wahrscheinlich der katholischen
Seite weniger unangenehm, zudem er nicht nur formal, sondern auch tatsächlich
von ihr in Thayngen eingesetzt worden wäre. Damit wäre das Domkapitel also
nach innen wie nach aussen seine Obrigkeit gewesen. Ganz abgesehen davon,
dass ein solcher Pfarrer in Schaffhausen nicht bekannt ist.
Indes findet die Auseinandersetzung damit keinen Abschluss. Bereits 1602 legt
das Domkapitel einen ausführlichen Bericht mit seinen Klagen vor, der die
bekannten Positionen wiederholt. Dem Domkapitel als Inhaber des Patronatsrechts
stehe nicht nur die Bestätigung und Investitur des Pfarrers von Thayngen zu,
sondern auch die Wahl.137 Schaffhausen nimmt dazu in einem weiteren Schreiben
Stellung,138 beharrt auf seinem Standpunkt, dass dem Domkapitel lediglich das

Recht auf Bestätigung und Investitur, nicht aber auf Wahl des Pfarrers von Thayngen

zustehe. Dies sei der Fall «sonder Zweifel uß Anlaß der Ungleichheit in der

Religion». Die Wahl des Pfarrers könne darum niemandem zustehen «alß denen

so der Religion zugethon und verwant sind». Für Schaffhausen spielt die Frage
der Konfession in der Tat eine Rolle, denn es fügt bei: «Söllichs bekrefftigen ouch
die Reichsabschied, das nämlich menigklich der Religion halben einandern

oh[n]versucht und ohnbetrüpt lassen solle.» Am 26. August 1603 schliesslich
stellt Schaffhausen an das Domkapitel einen Reversbrief mit den Forderungen zur
Nomination und Präsentation des Pfarrers von Thayngen aus.139 So zieht sich die

Auseinandersetzung hin, bis sich 1610 eine neuerliche Vakanz der Pfarrei von
Thayngen ergibt. Schaffhausen unterrichtet am 6. Februar 1610 das Domkapitel,
dass Johann Martin Bärin zum neuen Pfarrer von Thayngen bestellt sei.140 Schaffhausen

tritt forscher auf, indem angekündigt wird, der Tag der Aufführung und
Präsentation werde noch bestimmt, da «anjetzo aber ein solliches wegen ungelegener

Winterszeit nit ges[cheh]en kan». Es ist nicht mehr die Rede davon, das

Domkapitel solle einen Tag zur Investitur bekanntgeben, immerhin findet sich
noch die Einladung an das Domkapitel, «auff das dieselbige zur irem gnedigen
und günstigen Belieben und Gefallen durch ire hierzue Abgeordnete selbiger
Praesentation und Auffüerung altem Gebrauch nach auch beywohnen können».
Man beachte das sicherlich gewollte «auch». Es tönt nicht mehr so, als müssten

136 Konrad Kuhn, Thurgovia Sacra, Geschichte der katholischen Pfarrgemeinden des Kantons

Thurgau 1, Frauenfeld 1869, 296-305.
137 Thayngen CA 31 (2 Exemplare).

Die Stellungnahme der Gemeinde Thayngen darauf findet sich: Konstanzer Ämter ED 1

(18. Juli 1603).
Der Bericht des Domkapitels beinhaltet noch weitere Klagen, so vor allem wegen der
Zehnteinkünfte und der Messe in Bietingen. Vgl. dazu unten.

138 Thayngen CA 33 (Konzept und Ausfertigung), 1603(7).
139 Thayngen CA 35.

Thayngen CA 36: Begleitbrief zum Reversschreiben vom 1. Oktober 1603. Stadtschreiber
Johann Konrad Peyer war krank, deshalb die Verzögerung seit dem 26. August 1603.

140 Thayngen CA 38 (Kopie: Thayngen CA 39).

51



die Vertreter des Domkapitels an der Aufführung teilnehmen. Trotzdem schenkt
Schaffhausen dieser Frage weiterhin seine Aufmerksamkeit.141 Daneben verweist
Schaffhausen auf den Reversbrief von 1603.
Das Domkapitel lässt sich mit einer Antwort Zeit bis zum 5. März 1610.142 Darin
betont es, es habe den Revers von 1603 nicht angenommen, und verlangt
genaueren Bericht, weshalb die Pfarrei von Thayngen neu bestellt werde. Im
Antwortschreiben an das Domkapitel vom 14. März 1610 legt Schaffhausen dar, dass

es sich bei der Neubestellung des Pfarrers von Thayngen um eine interne Rochade
handle. Daneben setzt Schaffhausen das Datum der Investitur des neuen Pfarrers

von Thayngen auf den 25. März 1610 fest, da die Gemeinde gross sei «undt

wegen alter betagter kranckh undt uhnvermöglicher Persohnen auch des Kinder-
touffs bevohrab bey dißerm vohrstehenden österlichen Fest des Pfarhem nit wol
lenger entweßen sollen, köhnnden oder mögen».143 Schaffhausen führt den neuen
Pfarrer zum festgesetzten Datum auf, dies obschon sich das Domkapitel einmal
mehr weigert, diesen zu bestätigen.144 Dieses Vorgehen Schaffhausens wird in der

Folge wiederholt. Bei der nächsten Vakanz, 1628, informiert Schaffhausen das

Domkapitel über den neuen Pfarrer Johann Konrad Ulmer und teilt auch gleich
das Datum der Aufführung und Präsentation mit. Es sei der 11. Mai 1628, «alten
Kallenders», wie der Schreiber leicht maliziös an die Adresse der katholischen
Seite beifügt.145 Immerhin wird das Domkapitel eingeladen, der Aufführung mit
einer Vertretung beizuwohnen. Johann Konrad Ulmer bleibt bis zu seinem Tode
1665 im Amt. Dass die Auseinandersetzung aber keineswegs unwichtig wird,
zeigt die Übereinkunft zwischen Schaffhausen und dem Domkapitel von 1641.

Bereits am 3. August 1640 bringen Vertreter des Domkapitels auf dem Rathaus zu
Schaffhausen unter anderem vor, die Pfarrer würden sich nicht persönlich in
Konstanz beim Domkapitel präsentieren. Dies sei nicht richtig, denn «also brauchen

es die Heren von Zürich in ihrer Landtschafft und außm Thurgöw der ihrigen halber

auch, deßgleichen der Hertzog von Würtenberg».146 Beide Seiten einigen sich

darauf, dass die Präsentation der neuen Pfarrer von Thayngen «bey Occasion der

Zehendtverleihungen bey einem Thumbheren sich stellen und praesentieren, auch

etwan ein Handgelübd thun solten».147 Mit dem Tod von Johann Konrad Ulmer
1665 zeigt sich die ganze Problematik noch einmal. Schaffhausen teilt am

141 Vgl. dazu unten.
142 Thayngen CA 40: Der Syndicus des Domkapitels, Michael Hager, sendet eine Récépissé

20. Februar 1610.
143 Thayngen CA 43.

Gleichzeitig sendet Schaffhausen einen abgeänderten Reversbrief, der auch die Pfarrei von
Neunkirch einschliesst, an das Domkapitel: Thayngen CA 42 (14. März 1610).

144 Thayngen CA 48 (18. April 1610).
145 Thayngen CA 51.
146 Thayngen CA 52: Aktensammlung zur Kollatur von Thayngen.
147 Diese Übereinkunft wird am 10. April 1641 vor Geheimem Rat erreicht.

Zu den Verhandlungen: GRP8.April 1641 (49r-50v), 9,April 1641 (51r-53r), lO.April 1641

(54v-57r).

52



5. August 1665 dem Domkapitel mit, zum neuen Pfarrer in Thayngen sei der Sohn
des Verstorbenen, Johann Ulmer, bestimmt worden. Die Aufführung und Präsentation

finde am 13./23. August 1665 statt.148 Eine Entkrampfung der Frontstellung
scheint sich zunächst in der Tatsache zu manifestieren, dass Schaffhausen zum
ersten Mal sowohl das Datum nach dem alten als auch nach dem neuen Kalender
einrückt. Doch das Domkapitel zeigt sich zu keiner Konzession bereit. In seiner
Antwort vom 17. August 1665 lehnt es den bestimmten Pfarrer ab.149 Und am
31. August 1665 doppelt das Domkapitel nach, indem es Schaffhausen wissen
lässt, es habe vernommen, am letzten Sonntag sei der neue Pfarrer aufgeführt und
präsentiert worden. «Als wolen wir nit allein hiemit solche That sondern auch
waß hierauß noch ferners für Ungemach, da diße Sach an sein gehöriges hohes
Ort wirt berichtet werden (wie ohnfehlbar geschehen und heür mit starkem
Beistand umb Hilff rechten anruffen werden) entstehen möchte zu Erhaltung
unßerer Gerechtsame nochmahlen respective contradicirt und darwider solennis-
sime protestirt haben.»150 Das Domkapitel weicht also von seiner Position nicht
ab, im Gegenteil, es hofft sogar auf Hilfe von aussen, um seine Ansprüche
durchzusetzen.151 Schaffhausen aber scheint der Auseinandersetzung müde. Dies jedenfalls

geht aus dem Antwortschreiben an das Domkapitel vom 26. August 1665
hervor. Darin betont Schaffhausen einmal mehr, es wolle die Rechte des Domkapitels

nicht schmälern und «nicht glauben wollen, daß die bederseitliche Ruhe auß

nicht habendem Anlaß, sie zu underbrechen und unß einiche Ungemach
zuzufügen gemeint sein werden».152 Hier zeigt sich deutlich, dass die konfessionelle
Schärfe gemildert ist.153 Aus der Konfrontation und dem Wettstreit der Konfessionen

ist ein mehr oder weniger einvernehmliches Nebeneinander, ein gewollter
Pragmatismus geworden, wozu sicher auch die bitteren Erfahrungen des Dreissig-
jährigen Krieges beigetragen haben. Beide Konfessionen bemühen sich um
gegenseitige Achtung, zumindest so weit, dass keine Seite der anderen in ihren Be-

148 Thayngen CA 56.
149 Thayngen CA 57.
150 Thayngen CA 59 (Original: Korrespondenzen 1665 Nr. 81).

Vermerk auf dem Umschlag: «NB: Mit erforderlichem Widerhall beantwortet den 26. Augu-
sti 1665» Thayngen CA 58).

151 In der Tat versucht das Domkapitel weitere Unterstützung zu gewinnen. So schaltet es zum
Beispiel den Vorort der katholischen Eidgenossenschaft, Luzern, in die Auseinandersetzung
ein. Luzern schreibt am 18. Januar 1666 (Thayngen CA 60; Original: Korrespondenzen 1666

Nr. 6) an Schaffhausen, da das Domkapitel der Stadt Luzern verburgert ist. In seiner Antwort
(Thayngen CA 61) stellt Schaffhausen fest, es habe in allen Dingen rechtens gehandelt.
Auch die vorderösterreichischen Behörden in Stockach sollen zugunsten des Domkapitels
intervenieren. Siehe dazu die Antwort Schaffhausens von 1666 (Thayngen CA 63: 16. Juni?).

152 Thayngen CA 58.
153 Diese pragmatische und teilweise auf Effizienz bedachte utilitaristische Haltung zeigt sich

auch in einem Protokolleintrag, wo es von der Position Schaffhausens heisst: «so wolle der

Religionsunderschid es nicht änderst gestatten, und müßen eben die nominiren und fürschlagen,

welche die Persohnen in ihren Stipendiis underhalten, aufferzogen, examinirt, von dero

Erfahrnheit, Lehr und Leben das beste Wissen haben.» Thayngen CA 62 (16. Juni 1666).

53



reich hineinreden mag. In der Folge zeigt sich dann auch, dass sich der Widerstand

des Domkapitels hier 1665 zum letzten Mal manifestiert. Sowohl Johann
Ulmers Nachfolger Johann Konrad Geltzer wird vom Domkapitel formell und
offiziell am 15. Oktober 1700 auf Ankündigung aus Schaffhausen bestätigt154 als
auch Johann Jakob Stockar, der 1748 auf Laurenz von Waldkirch als Pfarrer von
Thayngen folgt.155 Damit hat die zeitweise heftig geführte Auseinandersetzung
zwischen dem Domkapitel von Konstanz und der Stadt Schaffhausen um die
Besetzung der Pfarrstelle in Thayngen im Zeichen einer konfessionellen
Neuorientierung im Zuge der beginnenden Aufklärung ihr Ende gefunden.
Es gibt freilich noch einen Aspekt in der ganzen Auseinandersetzung, den zu
betrachten es sich lohnt, nämlich den der Symbolik und Repräsentanz einer Handlung.

Gerade die jüngere Geschichtsforschung hat sich - im deutschen

Sprachraum mit einer (charakteristischen) Rezeptionsverzögerung - unter dem
Einfluss der Soziologie und der Ethnologie vermehrt mit diesen Fragen
auseinandergesetzt und in den letzten Jahren eine eigentlich neue Richtung der
Geschichtswissenschaft herausgebildet, die Historische Anthropologie.156
In unserem Fall lassen sich die Symbolik und ihre Bedeutung ebenfalls aufzeigen,
wenn wir den Akt der Präsentation des neuen Pfarrers von Thayngen betrachten.
In diesem manifestiert sich eine tiefe Symbolik, dient die Präsentation doch nicht
nur dazu, der Gemeinde ihren neuen Pfarrer vorzustellen. Der Akt verleiht
vielmehr dem neuen Pfarrer die notwendige Legitimation zur Amtsausübung im
Namen seiner Obrigkeit. Die Gesellschaft des Ancien Régime ist wesentlich eine
Gesellschaft der Repräsentation und des visuell Erfahr- und Erlebbaren. Es ist
eine Gesellschaft, die zu ihrer Kodierung in grossem Masse Zeichen verwendet.157

So ist es für den hier behandelten Zeitraum eben nicht gleichgültig, wer

154 Thayngen CA 65.
155 Thayngen CA 68. Das Domkapitel bestätigt Johann Jakob Stockar am 16. Februar 1748, nach¬

dem Schaffhausen am 12. Februar dessen Nomination zum Pfarrer von Thayngen dem
Domkapitel angezeigt hat. Thayngen CA 67.

156 Eine anschauliche und auch amüsante Einführung bietet: Valentin Groebner, Der betrunkene

König im Reich der Zeichen, Historische Anthropologie und die Repräsentation der Macht, in:
Neue Zürcher Zeitung, 26. Juni 1993, 64.
Die eigentliche Literatur zur Historischen Anthropologie ist mittlerweile bereits unübersehbar

geworden. Es sei auf den Sammelband verwiesen: Rebekka Habermas und Niels Minkmar
(Hg.), Das Schwein des Häuptlings, Beiträge zur Historischen Anthropologie, Berlin 1992,
und Isaac Rhys, Geschichte und Anthropologie - oder: Macht und (Be-)Deutung, in:
Historische Anthropologie 2, 1994, 107-130.
Immerhin sei aber auch erwähnt, dass Thomas Nipperdey bereits 1973 auf die anthropologische
Dimension der Geschichtswissenschaft hinweist. Thomas Nipperdey, Die anthropologische
Dimension der Geschichtswissenschaft, in: Gerhard Schulz (Hg.), Geschichte heute, Göttingen
1973, 225-255. Wiederabgedruckt in: Thomas Nipperdey, Gesellschaft, Kultur, Theorie,
Gesammelte Aufsätze zur neueren Geschichte (Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft 18),

Göttingen 1976, 33-58.
157 Dies tut jede Gesellschaft in unterschiedlichem Masse. Gerade unsere eigene, die sich primär

über die von den Massenmedien gelieferten Bilder ausdrückt, ist ein sehr gutes Beispiel für
Symbolik und Repräsentanz im visuellen Bereich.

54



wann welche Kleidung tragen darf. Dies wird in eigens dafür verfassten
Kleidermandaten geregelt. Auch die Präsentation des neuen Pfarrers ist ein Akt, der
herrschaftlicher Repräsentation dient und diese Repräsentation mit Hilfe von Zeichen
erreicht, die wiederum zur Legitimation dienen.
Betrachten wir also die Rolle des Domkapitels bei der Präsentation eines neuen
Pfarrers von Thayngen. Ein Vertreter des Domkapitels, das Inhaber der Patro-
natsrechte ist, muss bei der Präsentation in Thayngen anwesend sein. Einmal
bringt das Domkapitel damit seinen Rechtsanspruch vor allen sichtbar zum
Ausdruck, dann aber erhält erst mit der Anwesenheit einer Vertretung des Domkapitels

der Akt überhaupt den vollen bindenden Charakter. 1597, als das Domkapitel
zwar gegen das Vorgehen Schaffhausens bei der Neubesetzung der Pfarrstelle von
Thayngen protestiert, sich schliesslich aber der guten Nachbarschaft wegen damit
einverstanden erklärt, ergeht vom Domkapitel der Auftrag an seinen Amtmann in
Thayngen, der Präsentation beizuwohnen, was dieser auch tut.158 Es ist auffallend,
dass Schaffhausen stets darauf achtet, das Domkapitel ausdrücklich zur Abordnung

einer Vertretung zur Präsentation eines neuen Pfarrers von Thayngen
einzuladen.159 Schaffhausen ist sich der Symbolik wohl bewusst und macht dies
auch 1666 im Antwortschreiben an Luzern deutlich, wenn zur Präsentation des

Pfarrers gesagt wird, das Domkapitel habe «dann etwan jemanden in dessen Nahmen,

als den Amtmann zu Thäingen, dieserm gewohnlichen Actui beizuwohnen
geordnet».160 Damit soll gezeigt werden, dass an der Präsentation alle symbolischen

Elemente anwesend waren, die Präsentation also rechtskräftig ist. Nur in
einem Fall, auf dem Höhepunkt der Auseinandersetzung zwischen Schaffhausen
und dem Domkapitel, scheint kein Vertreter an der Präsentation teilzunehmen. So

heisst es im Bericht zur Nomination und zur Präsentation von Samuel Ochs am

Auffahrtstag 1600, er sei nach altem Brauch der Gemeinde präsentiert worden,
«aber von Costantz noch von deß Thumbcapitels wegen niemandts erschinen».161

Wenn aber bei dieser Gelegenheit kein Vertreter des Domkapitels, nicht einmal
der lokale Amtmann, an der Zeremonie teilnimmt, dann ist dies nicht einfach als

Nachlässigkeit oder gar mangelndes Interesse zu werten, im Gegenteil, das Interesse

an der Sache ist sehr gross, gerade deshalb entsendet das Domkapitel keinen
Vertreter. Es handelt sich vielmehr um einen zentralen Punkt, um eine bewusste
Provokation und Verachtungshaltung gegenüber Schaffhausen, eine Haltung, die
auf der reformierten Seite wohl auch so verstanden wird. Damit die Zeremonie

158 Thayngen CA 13 (7. Februar 1597) und Thayngen CA 12 (21. Januar 1597).
159 So: Thayngen CA 38 (6. Februar 1610); CA 51 (30. April 1628); CA 56 (5. August 1665).
160 Thayngen CA 63.

Das Bewusstsein über die Bedeutung von Zeichen lässt sich auch am oben angeführten
Wunsch des Domkapitels ablesen, sein Wappen als Patronatsherr im Pfarrhof von Neunkirch
anzubringen. Die Schaffhauser Geistlichkeit ist sich der symbolischen Kraft eines solchen
Zeichens sehr wohl bewusst, was seine heftige Reaktion und seine vehemente Ablehnung des

Vorhabens erklärt. Das gleiche gilt selbstverständlich auch für die oben behandelte Frage der

Wiederherstellung der Orgel in der Münsterkirche.
161 Thayngen CA 30.

55



ihre Wirkkraft entfalten kann, müssen nämlich alle vorgeschriebenen Teile
vorhanden sein. Fehlt der Vertreter des Domkapitels, so fehlt ein Stück in der
Zeremonie der Präsentation, die Repräsentation ist nicht vollständig, das heisst aber
auch, die Legitimation des neuen Pfarrers ist nicht vollumfänglich gegeben. Und
genau dies bezweckt das Domkapitel mit seinem Verhalten.162
Schliesslich lässt sich auch fragen, wie die Öffentlichkeit163 auf diese
Auseinandersetzung reagiert. Zur Beantwortung dienen uns beinahe ausschliesslich
Tagebücher von Zeitgenossen. Hans Im Thum (1579-1648), der in den Jahren
1632 bis 1648 Bürgermeister der Stadt Schaffhausen und zudem Vogtherr in
Thayngen ist,164 führt seit 1590 Tagebuch.165 Er ist also als politisch sicherlich
aufgeschlossener Vertreter Schaffhausens anzusehen, der auch mit dem Dorf Thayngen

eng verbunden ist. In seinem Tagebuch werden zwar die Präsentationen der
neuen Pfarrer erwähnt,166 von der Auseinandersetzung verlautet aber nichts. Auch
sein Zeitgenosse, der politisch nicht minder aktive Tagebuchautor Georg Michael
Wepfer (1591-1659), der 1638 Ratsschreiber wird, erwähnt die Auseinandersetzung

mit keinem Wort.167 Dies, obschon er durchaus konfessionspolitisch sensibel
ist. So erzählt er zum 12. Dezember 1631 süffisant eine Geschichte, die sich zu
Wagenhausen zugetragen habe, als «ein Meßpfaff durch deß Herrn Propst Tripels Garten

gehen und alß daselbst ein Fuchsgrub und mit Eyß und Schnee überdeckt war,
fiel der Pfaff ohngefhar darin, also das er schier darinnen ersoff, dann sy halb vollen
Waßer war. Ist also ein böß Omen, wann die Predicanten die Pfaffen in Fuchßgru-
ben fangen.»168 Offensichtlich spielt für die politisch aktiven Bürger die
Auseinandersetzung, wie konfessionell sie auch immer motiviert ist, in ihrem persönli-

162 Damit ist freilich nichts gesagt über den konkreten Anteil, den der Vertreter des Domkapitels
an der Handlung der Präsentation besitzt. Es scheint, als habe sich dieser mit dem blossen
Zuschauen begnügt, wie es Laurenz von Waldkirch in einem Brief zu seiner Präsentation als

Pfarrer von Thayngen 1732 vom 5. April 1745 schildert: «Es wohnete demnach meiner
Inauguration Herr Oberpfleger Schütz nomine eines hochw. Domcapitels bej, der aber nur
modo representandi in der Kirch hinden im Chor sasse, an dessen Functionen aber keinen
Antheil nahm» (Thayngen CA 66). Diese Frage ist letztlich auch gar nicht so wichtig.
Entscheidend ist die Teilnahme einer Vertretung des Domkapitels am Akt der Präsentation.
Zudem kann es auch sein, dass mit zunehmender Dauer der Auseinandersetzung Schaffhausen
den tatsächlichen Anteil der Vertretung des Domkapitels an der Präsentation immer mehr
beschneidet.

163 Mit dem Begriff der Öffentlichkeit im Ancien Régime lässt sich im 16. und im 17. Jahrhundert

aufgrund fehlender Quellen primär wohl nur die politisch bestimmende Schicht der Gesellschaft

fassen, doch müsste eigentlich, so ist zu erwarten, gerade dort die Auseinandersetzung
einen Niederschlag finden.

164 Der Familie Im Thum gehört bis zum Ende der Alten Eidgenossenschaft ein Drittel der Vog-
tei über das Dorf Thayngen. Zu seiner Person: HBLS 6, 781.

165 Chronik B 5.
166 Chronik B 5, 45; 78; 186.

167 Chronik B 6 I, 117. Präsentation von Hans Konrad Ulmer.
Zur Person Wepfers: Karl Schmuki, Georg Michael Wepfer, in: Schaffhauser Beiträge 68,

1991,225-235.
168 Chronik B 6 I, 194.

56



chen Leben keine Rolle, sie findet in ihren Tagebüchern, die ja privaten oder
zumindest semi-privaten Charakter tragen, keinen Niederschlag.
Ganz diesem Bild entspricht auch das vertrauliche Verhältnis, das die jeweiligen
Berater untereinander pflegen. Am 30. August 1605 gelangt der Schaffhauser
Stadtschreiber Johann Konrad Peyer an den Syndicus des Domkapitels, Michael
Hager, mit der Bitte, in der Frage der anstehenden Streitigkeiten um die Zehnten
seinen Einfluss beim Domkapitel geltend zu machen, «weiln ich weiß, das der
Herr als ein fridliebender zuo der Ratification nit wenig Fürschub und Befürde-

rung thon kan».169 Zeigt sich schon hier eine Vertrautheit, so wird sie vollends
sichtbar, wenn wir den Beizettel betrachten, der freilich wohl kaum zum
Aufbewahren gedacht war. Dort nämlich teilt Johann Konrad Peyer dem Syndicus
Michael Hager zu seinen Motiven mit: «Es möchte der Herr vermeinen, ich thete
diß uß Antrib oder Geheiß meiner Gnädigen Herren und Obern, so zeuge ichs mit
Got, das es proprio motu und ohne Vörwüßen allein zu Gutem und Abhelffung di-
ser verdrossen Sachen beschicht. Inmassen ich verhoffen, der Herr bißher mein

gute Affection und mögliche Promotion diser Sachen im Werkh gnugsam verspürt
habe. Vale iterum et me te amantem redamare ne desinas quaeso.» Hier wird
eindrücklich sichtbar, wie für die Berater die Auseinandersetzung zum Geschäft

gehört, das ihre persönliche Bekanntschaft, ja gar Freundschaft nicht trüben kann.
Auch mit dem Nachfolger von Johann Konrad Peyer, dem Stadtschreiber Johann

Martin Oschwald, steht der Syndicus Michael Hager in vertrautem Kontakt, weit
jenseits der täglichen Geschäfte. Einem Brief vom 17. März 1610 fügt Hager die

ganz persönliche Note bei: «Wie sich seithero mit dem Herren das Bad angelaßen,
möchte ich woll wißen, mich betreffen, ware mir am nuzlichsten, wan ich nechst-

künftigen Sumer widerum dahin [Bad Pfäfers] zeichen kindte, verhofte ich, wurde
mir zu sonderer Gesundtheit raichen, wird aber mießen Gedult tragen, biß von
dannen ubers Jahr, wan mir der almechtige Gott das Leben verleicht, möchte vir-
sehen, das ich alsdan den Herren widerum zu ainem Badgsellen köndte haben,
Gott geben sein Gnad hierzu.»170 Und Oschwald nimmt in seinem Antwortbrief
vom 20. März 1610 diesen vertraulichen Ton auf, indem er zur gemeinsamen Kur
meint, «ist mier dieselbige meines Erachtens zue meinem Ahnligen nit sonders

dienstlich gewesen, in Maaßen ich mich dann die Zeit her auch anderen bequemern

Mitlen gebraucht und dieselbigen auch besser befunden, darzue gleichwol
gedachtes Bad auch das seinige thuen haben möchte. Ich seye aber ein soliches
mehr zuegebrauchen und an diserm ungelegenen und sorglichen Ortt also mit Verlust

mein Gelt zu verzeeren nit bedacht und möchte villichtert den vorstehenden

Sommer, geliebts Gott, den Grießbachischen Saurbronnen, deßen ich mich anderer

Mahl eben woll befunden, besuchen.»171 Im Antwortbrief Hagers an Oschwald

169 Konstanzer Ämter ED 1/35. Zur Person Peyers: Elisabeth Breiter, Die Schaffhauser Stadt¬

schreiber, Das Amt und seine Träger von den Anfängen bis 1798, Diss. Zürich, Winterthur
1962, 104-110. Zur Person Hagers: Helvetia Sacra 1/2, 628f.

170 Thayngen CA 44.
171 Thayngen CA 45.

57



bestellt dieser auch Grüsse seines Vetters Johann Christoph Hager, auch er in der
Hierarchie des Domkapitels ein nicht unbedeutender Mann,172 der mit ihnen im
vorigen Jahr in Bad Pfäfers gewesen sei. Er «laßet dem Herren ebenmeßig seine

willige Dienst vermelden, seyen deß Herren inter conversandum offtermaln zum
Besten eingedenck, er lobt das Pfeffers Bad mehr dan der Herr und ich, hat Lust,
sich baldt widerum dahin zubegeben».173 Die Bäder dienen als interkonfessionelle
Begegnungszentren, die zum Gedankenaustausch zwischen den sich sonst feindlich

gesinnten Kräften einladen.174 Und die Berater scheinen diese Möglichkeiten
auch weidlich zu nützen und ganz jenseits konfessioneller Auseinandersetzung
miteinander in vertraulichem Verhältnis zu stehen. So wichtig die konfessionelle
Auseinandersetzung für die Spitzen der jeweiligen Seite ist, so geschäftsmässig
wird sie nur schon auf der nächstgeordneten Verwaltungsebene angegangen. Dort
ist von konfessioneller Verkrampfung jedenfalls in diesen Briefen nichts zu

spüren.
Wenden wir uns nun der dritten Ebene zu. Wie gestaltet sich das Verhältnis
zwischen den Dorfbewohnern von Thayngen und ihren katholischen Nachbarn in
Schlatt am Randen und in Bietingen? Zunächst lassen sich in Thayngen keine

grundsätzlich verschiedenen Zustände feststellen, was die Auswirkungen der

Konfessionalisierung anlangt, als wir dies schon allgemeiner weiter oben getan
haben. Auch für Thayngen sind die Mandate, die zum regelmässigen Predigtbesuch

auffordern, zahlreich. 1637 etwa sind es sogar zwei Mandate, die den

schlechten Predigtbesuch der Untertanen beklagen.175 1641,176 1645,177 1648178

und 1665179 finden sich weitere diesbezügliche Mandate. Nur schon diese Reihe

mag zeigen, dass die Konfessionalisierung die Untertanen in Thayngen nur
unvollständig erfasst. Sicher manifestiert sich im mangelnden Predigtbesuch und im
Nichteinhalten von Arbeitsverboten während der Predigt eine bewusste

Verweigerungshaltung der Untertanen gegenüber den Versuchen der Obrigkeit, ihre
Vorstellungen von konfessioneller Einheit durchzusetzen.180 Auch was den Ritus

172 Vgl. Helvetia Sacra 1/2, 749f. Johann Christoph Hager ist Konstanzer Kanoniker und Bi-
schofszeller Probst. Bischofszell ist ein Oberamt des Hochstifts von Konstanz.

173 Thayngen CA 46 (26. März 1610).
174 Es wäre lohnend, die Bedeutung der verschiedenen Bäder unter diesem spezifischen Aspekt

zu betrachten.
175 Mandate A 4, 88v-89r (3. April 1637) und A4, 97r-97v (4. August 1637).
176 Mandate A 7, 101v-102r (10. Mai 1641).
177 Mandate A 8, 46-48 (28. Juli 1645). Hierbei werden die Ermahnungen ganz anschaulich:

«... das kein Paur mit seinem Pflug uß dem Dorff nit fahren solle, biß das die Wochenpredigt
gehalten ist. Deßgleichen sol auch niemands in die Reben oder sonsten in das Veld hinauß
gehen, biß nach volendeter Predig. Man sol auch zwüschen der Predig kein Wösch weder bey
dem Brunnen noch bey dem Bach außwäschen noch ander Weibergeschäfft verrichten.»

178 Mandate A 7, 190r-191r (10. März 1648) und A 5, 41 (9. Juni 1648).
179 Mandate A 10, 2 (10. Mai 1665).
180 Solche bewussten Verweigerungen sind auch bezüglich des Abendmahls bekannt, das zu be¬

suchen sich immer wieder Untertanen weigern. Für Schaffhausen einige Hinweise: Hofer,
«Üppiges, unzüchtiges Lebwesen», 232-234.

58



selbst anbelangt, scheint es Unklarheiten zu geben. Anlässlich der Visitation von
1647 nämlich wird festgestellt, dass die Thaynger bei der Taufe niederknien, was
nicht erlaubt ist.181 Und schon bald darauf erfolgt die obrigkeitliche Reaktion in
einer Ermahnung an die Adresse Thayngens: «Endlich sollen nach verrichtem
heiligen Tauff Mann und Weibspersohnen, Söhne und Töchteren hinfüro vor dem
Tauffstein nit mehr niderknien, sonder ein sollichs underlaßen werden, und ein
jedes in die nechsten Stül darbei sich verfügen.»182
Für die Thaynger Untertanen ist es selbstverständlich, dass sie Felder im
Nachbardorf Bietingen auf katholischer Gemarkung bebauen.183 Daraus lassen sich
durchaus Vorteile ziehen. Am 18. Juli 1643 gelangt der Kommandant der Festung
Hohentwiel, Konrad Widerholt, an Schaffhausen mit der Klage, er habe von
seinen Untertanen in Bietingen vernommen, die Bauern von Thayngen, «welche uff
dem biettingischen also per consequens Reichßgrund und Boden sehr vihl Güet-

ter angebautt», würden sich weigern, das Salva-Guardia-Geld zu bezahlen.184 Die
Thaynger bebauen zwar Felder auf katholischem Reichsboden, weigern sich aber

als Eidgenossen - und damit als Neutrale -, die Kriegssteuer für die im Lande
stehende Armee zu entrichten, was wiederum bei den Bietingern Unmut auslöst,
müssen diese doch die Abgabe leisten. Die Reaktion der Thaynger ist
entsprechend massiv, wie Widerholt in einem weiteren Brief vom 31. Juli 1643 an

Schaffhausen meldet. Es weigerten sich einige Bauern von Thayngen, die Abgabe
zu entrichten. Zudem hätten sie seine Person «mit leichtfertigen Wortten abge-

speißt, maßen mir referiert worden, daß sie mich ein Kriegsgurgel und waß

dergleichen gehaißen».185 Gerade die Kriegswirren führen noch zu einer Intensivierung

der ohnehin schon engen Kontakte. Am 5. November 1643 schreibt der Herr
von Schlatt am Randen, Wilhelm Heinrich Truchsess von Waldburg zu Scheer,
dass die Untertanen von Schlatt am Randen ihren Hausrat, Wein, Getreide, Geld,

Allgemeiner: David Sabean, Das zweischneidige Schwert, Herrschaft und Widerspruch im
Württemberg der frühen Neuzeit, Frankfurt am Main 1990, 51-76. Inwieweit es sich bei
diesen Verweigerungshaltungen bereits um Anzeichen der Säkularisierung handelt, bliebe zu
untersuchen.

181 Kirche L III 2 Visitation 1647-1649, Thayngen, 29. August 1647:

«Nach verrichtem Tauff sind Mann- und Weibspersohnen, Söhn und Döchteren vor dem
Tauffstein nidergekneüret, köndte woll abgeschaffet und underlassen werden.»

182 Thayngen C 2 (15. September 1647). Noch in der ersten von Johann Conrad Ulmer geschaf¬
fenen Kirchenordnung von 1592 wird das Niederknien bei der Taufe beim Schlussgebet
gefordert (vgl. Kirche AI 1). In der überarbeiteten Fassung von 1596 fällt diese Forderung weg.

183 GRP 17. Juni 1641, 60. Besitz von Thayngern in Bietingen und Riedheim.
Konstanzer Ämter ED 1/95 (12. November 1644). «... daß zwaren die von Thayngen im
Bietinger und hingegen die von Bietingen im Thäynger Bahn Reben haben.»

184 Korrespondenzen 1643 Nr. 51.
185 Korrespondenzen 1643 Nr. 51, Beilage.

Schaffhausen seinerseits meldet, es habe die fehlbaren Thaynger vor den Rat zitiert, diese aber

leugneten alles. Missiven 1643, 145v (1. August 1643).
Vgl. Casimir Bumiller, Hohentwiel, Die Geschichte einer Burg zwischen Festungsalltag und

grosser Politik, Konstanz 1990, 139-164. Zur Person Widerholts: 145-149.

59



Pferde und Vieh, also wohl beinahe alles, was irgendeinen grösseren Wert
darstellt, in das Nachbardorf Thayngen oder teilweise sogar in die Stadt Schaffhausen

gebracht hätten, selbstverständlich um sie dem herrschaftlichen Zugriff zu
entziehen.186 Und ein Jahr später meldet der Truchsess, seine Untertanen in
Schlatt am Randen seien mit der Abgabenzahlung sehr im Rückstand, «das sie,
Schlatemer, zur Zeith des Wümmets oder Weinleesens die Trauben in Züber zue-
sammen richten, alsdan in eure Jurisdiction und Pottmäßigkheitt nach Tayhingen,
auch an anderer Orten, zwar under dem Schein der Unsücherheitt zue Schlatt, in
effectu aber in fraudem unser, als ires Herrens, verfieren und selbiger Enden alß-
den erst trukhen und die Feßer faßen sollen, haben wür solchem Arglüst und
Betrug zue begegnen».187 Durch diese Massnahme können die Untertanen von
Schlatt am Randen ihrem Herrn, dem Truchsess, eine unbekannte Menge vom
Weinzehnten vorenthalten. Das aber wirklich aufschlussreiche Element in diesen
beiden Beispielen liegt in der Dorfsolidarität, die sich darin zeigt. Obschon die
Untertanen in Schlatt am Randen katholisch sind, ist dies für ihr Verhalten
augenscheinlich unerheblich. Der konfessionelle Gegensatz zwischen den Untertanen

von Schlatt am Randen und denjenigen von Thayngen ist keine Grenze, die
verhindern würde, dass die katholischen Bauern von Schlatt am Randen ihre Habe
und die Trauben bei ihren reformierten Nachbarn in Sicherheit bringen. Die
Solidarität unter den Einwohnern beider benachbarter Dörfer ist ungleich wichtiger
als der konfessionelle Gegensatz. Auf eine verkürzte Formel gebracht: Die
Untertanensolidarität - oder das Selbstbewusstsein der Untertanen, wie der eigene
Vorteil zu wahren ist und dem Vogtherrn mit List Abgaben entzogen werden können

- erweist sich als entscheidender als die obrigkeitlich geförderte
Abgrenzungspolitik zwischen den einzelnen Konfessionen.
Im Lichte dieser Politik aber sind die Klagen der Geistlichkeit über die Zustände
in Thayngen zu sehen, die 1641 moniert, «dass die Papisten, die sich bey ihnen
auffhalten, under den Predigten auff den Gaßen sitzind, daß sie auff ihre heilige
Zeit gedantzet».188 Und 1650 vernehmen wir, «daz die Frembden, so auß papistischen

Orten sich bei ihnen auffhalten, am Sonntag nach Bütingen lauffen und da-

selbsten ihren Götzendienst verrichten, damit sie große Ergernuß geben, solten

abgeschaffet werden».189 Ob das angebliche Ärgernis freilich nicht eher Wunschdenken

des jeweiligen Pfarrers ist, lässt sich vor dem Hintergrund des bisher
Gesagten mit Fug und Recht fragen.
Denn es kommt noch ein anderes Faktum hinzu. Auf dem Höhepunkt der
gegenseitigen Auseinandersetzung zwischen dem Domkapitel und Schaffhausen um die

Besetzung der Pfarrei von Thayngen im Jahre 1600 gelangt dieses, nachdem Pfar-

186 Korrespondenzen 1643 Nr. 122.

187 Korrespondenzen 1644 Nr. 104 (10. September 1644).
Auf beide Schreiben findet sich weder in den Ratsprotokollen noch in den Missiven eine
Reaktion Schaffhausens.

188 Kirche D VIII 6 Synodalmemorial vom 6. Mai 1641.

189 Kirche D VIII 7 Synodalmemorial vom 2. Mai 1650.

60



rer Samuel Ochs gegen seinen Willen eingesetzt worden ist, am 1. August 1600
mit der Bitte an Schaffhausen, die Filialkirche Bietingen, bei der es sich nur um
eine Kapelle handelt,190 von der Mutterkirche Thayngen abzutrennen.191 Bis zu
diesem Zeitpunkt nämlich besuchen die katholischen Bietinger die reformierte
Thaynger Kirche. Der Pfarrer von Thayngen muss aus seinem Einkommen einen
Priester für die Frühmesse bezahlen.192 Schaffhausen antwortet am 13. August
1600, indem es zunächst ausführt, es habe dieses Ansinnen den Untertanen in
Thayngen vorgelegt, da es sie und ihre Kirche am meisten betreffe, «die sich ab
diser unversehnen vorhabenden Nüwerung mechtig verwundt und höchlichen
entsetzt».193 Die Thaynger seien gegen eine Abtrennung der Filiale von Bietingen,
«sonder die von Büetingen ire Kirchgnossen, jederzeit zuo irer guoten Gelegen-
hait zuo inen gen Thäyngen zur Kirchen kommen, Gots Wort angehört, ire Kind
daselbst mit dem Sacrament des heiligen Thauffs der christenlichen Kirchen
inverleiben lassen und sy einandern ohne ainichen Widerdrieß woll dulden und
leiden mögen». Die reformierten Thaynger Untertanen betrachten also ihre
katholischen Nachbarn als ihre Kirchgenossen, mit denen sie seit je gut ausgekommen
seien. Dieser Eindruck wird auch durch das Ehe- und Taufregister der Pfarrei
Thayngen gestützt, dessen erster Band leider erst 1600 beginnt.194 Am 9. November

1600 ist die Heirat eines Mannes aus Bietingen mit einer Frau aus Gottmadingen

und am 7. Februar 1602 eine solche zwischen einem Mann aus Bietingen
und einer Frau aus Riedheim verzeichnet.195 Hierbei handelt es sich um katholische

Orte, was die Vermutung nahelegt, dass auch die Brautleute selber katholisch
sind, aber, da die Männer aus Bietingen stammen, ins benachbarte, reformierte
Thayngen zur Trauung gehen, wo der reformierte Pfarrer auch den jeweiligen
Eintrag ins Eheregister macht. Ob er zudem die eigentliche Trauung der Katholiken

vornimmt, lässt sich freilich nicht sagen. Nach der endgültigen Abtrennung
Bietingens von Thayngen 1603 sind aber folgerichtig keine Trauungen zwischen
Katholiken mehr im Eheregister eingetragen. Doch gemischtkonfessionelle Trau-

190 Vgl. dazu: Nachlass Frauenfelder: Bietingen. Und: Ottmar Bigler, Bietingen, Geschichte
eines Hegaudorfes (Hegau-Bibliothek 78), Singen 1992, 46f. Die alte Kapelle wird 1601

abgetragen und durch eine Kirche ersetzt. 1603 erfolgt die formelle Loslösung Bietingens von
Thayngen und 1604 die Errichtung der Pfarrei Bietingen.

191 Thayngen CA 26.
Schaffhausen betrachtet das Ansinnen des Domkapitels ganz entsprechend: «Also ist dise
Sach deß Pfahrers verpleiben, untz sy ein neüwen Lyst erdacht.» Thayngen CA 30.

192 Der Pfarrer von Thayngen besitzt einen Kaplan als Helfer. Das Domkapitel wirft Schaffhau¬

sen vor, das für die Bezahlung des Kaplans bestimmte Geld werde zweckentfremdet und dem
Schulmeister von Thayngen gegeben. Thayngen CA 31. Vgl. auch: Konstanzer Ämter ED 1

(18. Juli 1603) und EG 11.

193 Thayngen CA 27.
194 Die Ehe- und Taufregister der Pfarrei Thayngen liegen im Gemeindearchiv Thayngen. An die¬

ser Stelle sei dem Gemeindeschreiber von Thayngen, Herrn Erwin Schöttli, bestens für seine

Hilfsbereitschaft gedankt.
195 Gemeindearchiv Thayngen: Ehe- und Taufregister 1, 1600-1677, unpaginiert. Die folgenden

Angaben beruhen darauf.

61



ungen finden nach wie vor statt, wobei in der Regel der Mann aus Thayngen
stammt, die Frau aus der katholischen Nachbarschaft. Auch dies zeigt, dass der
Kontakt über die konfessionelle Grenze hinweg eng sein muss. 1603 sind es von
insgesamt zwölf Ehen deren drei, die gemischtkonfessionelle Eheleute eingehen,
1604 von dreizehn deren drei, 1605 von acht deren zwei. 1607, 1611 und 1614 ist
es je eine gemischtkonfessionelle Trauung. Inden Jahren 1606, 1608, 1609, 1610,
1612 und 1614 fehlen entsprechende Einträge. Allerdings lässt sich ab 1614
feststellen, dass Trauungen zwischen gemischtkonfessionellen Eheleuten beinahe

vollständig zum Erliegen kommen.'96 Und auch Taufen von Kindern, deren Eltern
aus Bietingen stammen, finden sich im Taufregister verzeichnet. 1600 sind es von
26 Taufen immerhin deren sechs, 1601 von 35 deren sieben. 1602 sind noch zwei
Taufen aufgeführt, bei welchen die Eltern aus Bietingen stammen. Danach
brechen diese Einträge mit der Abtrennung Bietingens von Thayngen ab.197 Es zeigt
sich also, dass eine nicht unbedeutende Anzahl von katholischen Einwohnern
Bietingens ihre Kinder zur Taufe in die reformierte Kirche des benachbarten Thayngen

bringt. Und auch die Taufnamen, die diesen Kindern gegeben werden, lassen

nicht auf eine betont gegenreformatorische Gesinnung der katholischen Eltern
schliessen. So fehlt bei den Mädchen von katholischen Eltern bis 1602 zum
Beispiel der klar gegenreformatorische Name Maria. Dafür finden sich allgemein
geläufige Namen wie Hans, Andreas, Anna, Ursula, Adam, Kaspar, Johannes,
Konrad, Martin.198 Der Name Maria taucht zwar im Taufregister gelegentlich
auf, so 1607, 1608, 1612, 1615, 1616 und 1617, doch handelt es sich bei den

eingetragenen Eltern entweder um Einwohner von Thayngen oder um Fremde, wohl
auf der Durchreise befindliche Personen, die aus katholischen Gegenden
stammen.199 Im Falle der Einwohner aus Thayngen mag dies andeuten, dass die
konfessionelle Abgrenzung selbst im Bereich der Taufnamengebung nicht vollständig
gelingt, selbst wenn solche eindeutig vom konfessionellen Gegner beanspruchte
Taufnamen gesamthaft gesehen selten im Ehe- und Taufregister auftauchen.200

196 Ob dies ein Ergebnis der konfessionellen Abgrenzung ist, müsste genauer untersucht werden.
197 Wer die Taufen in Thayngen vornimmt, lässt sich nicht sagen. Immerhin trägt der reformierte

Pfarrer die Taufen der katholischen Kinder in das Taufregister ein.
198 Zur Taufnamengebung und zu ihrer Erforschung: Hans Krawarik, Neue Methoden zur Erfor¬

schung konfessioneller Strukturen der Frühen Neuzeit, in: ARG 70, 1988, 375-410.
Grundsätzlich scheint bei der Untersuchung der Taufnamengebung die Frage der genuinen
Entscheidungsfreiheit der Eltern nur schwer beantwortbar. Wieweit beeinflusst der Pfarrer, der
mehr oder weniger dem konfessionellen Erfordernis gehorcht, die Wahl des Taufnamens?
Dazu können auch noch familiäre oder lokale Konventionen und Traditionen kommen, die bei
der Wahl des Taufnamens von den Eltern berücksichtigt werden. Diese Problematik schränkt
die Aussagekraft der Analyse von Taufnamen ein. Dies gilt, selbst wenn sich sicherlich die
konfessionelle Trennung im Gebrauch der Taufnamen niederschlägt. Vgl. dazu zum Beispiel:
François, Unsichtbare Grenze, 167-179.

199 So am 9. Februar 1612: Die Eltern stammen aus dem Salzburgerland. Am 16. Februar 1617

stammen sie aus der Nähe von Kempten.
200 Diese Aussage müsste durch weitergehende Forschungen, die über den Rahmen dieser Unter¬

suchung hinausgeführt hätten, überprüft werden.

62



Am Beispiel des Kirchbesuchs von Katholiken im reformierten Thayngen zeigt
sich, wie eng die nachbarschaftlichen Beziehungen über die Konfessionsgrenzen
hinweg sind. Sowohl für die reformierten Thaynger als auch für die katholischen
Bietinger besitzt die Frage der Konfession keine grosse Bedeutung. Ihre
Gesellschaften sind traditionell aufgebaut. Das heisst, das Handlungsmuster ist nicht
konfessionsbezogen oder gar konfessionsdefiniert, sondern folgt der traditionellen

Überlieferung. Die Bietinger sind schon vor der Reformation nach Thayngen
zur Kirche gegangen, also sollen sie dies auch weiterhin tun. So jedenfalls die

Meinung der Thaynger, wie sie in der Antwort Schaffhausens an das Domkapitel
erscheint.201 Und wenig später betont Schaffhausen noch einmal, eine Abtrennung
der Filialkirche von Bietingen wäre eine «unleidenliche» Neuerung. «Das die von
Büttingen lebendig und tod jederzeiten gen Thäyngen gehört, inmassen sy nun
lange Jahr, ja über Menschengedänkhen ohne einichs Theils Beschwärnuß, Clag
oder bewisenen Truzens ire Kirchen besucht, Gotts Wort angehört, ire Kinder mit
dem christenlichen Touff der Kirchen daselbst inverleben lassen, und sy also ein-
andern ohne Verdrieß gern dulden und leiden mögen.»202 Dies lässt in der Tat auf
ein trotz Konfessionalisierung sehr unbelastetes Verhältnis schliessen. Ja mehr
noch, im gleichen Schreiben steht zu lesen, «seye gleichwol das Salve Regina
sampt einem Collect uff gwüsse Zeit zu Thäyngen und mitnichten zu Büttingen
zu halten gestifft, aber von den Thäyngern und nit den Büttingern». Nicht nur findet

in der reformierten Kirche von Thayngen katholischer Gottesdienst statt, ohne

- wie es scheint - besonderen Anstoss zu erregen, sondern auch eindeutig katholische

Liturgieformen, wie das Salve Regina, werden gemäss vorreformatorischer
Stiftung in Thayngen durchgeführt und von den Thäyngern beansprucht. Die
konfessionelle Vermischung könnte wohl kaum grösser sein, der interkonfessionelle
Kontakt zwischen den Nachbardörfern darf demnach als sehr eng bezeichnet werden.

Diese Einschätzung findet auch in der Frage des Besuchs der Kirchweihen
ihre Bestätigung.
Die reformierten Obrigkeiten - kräftig unterstützt von der Geistlichkeit - versuchen

auf ihrem eigenen Territorium die Kirchweihen gänzlich zu verbieten.203 Daher

entspricht es dieser Politik, wenn die eigenen Untertanen die Kirchweihen in
benachbarten katholischen Orten nicht besuchen dürfen. So heisst es denn auch in
der obrigkeitlichen Reaktion auf die Visitation von 1647 an die Adresse Thayn-
gens: «Sibendens sollen die Kirchweihen an anderen Orten weder von Jungen
noch Alten nit besucht, weniger leichtfertige Täntze darbei geübt noch gebraucht

201 Quellenkritisch ist dies nicht ganz unwichtig, denn immerhin ist es Schaffhausen, das die Mei¬

nung der Thaynger aufzeichnet. Wieweit es sich tatsächlich um die Meinung der Gemeinde
handelt, entzieht sich unserer Kenntnis.

202 Thayngen CA 33 (2 Schreiben, wahrscheinlich 1603). Im Konzept finden sich diese Aus¬

führungen.
203 Dies führt bekanntlich nicht zum Erfolg. Aus den vorreformatorischen Kirchweihen zu Ehren

des Kirchenpatrons werden nachreformatorisch die Kilbenen, die ein stetes Ärgernis sowohl
für die Geistlichkeit als auch für die Gnädigen Herren sind.

63



werden.»204 Nur schon diese Stelle mag den Verdacht nahelegen, dass sich längst
nicht alle Thaynger an das Verbot halten. Wie häufig und regelmässig allerdings
Thaynger die Kirchweihen ihrer katholischen Nachbarn in Bietingen und Schlatt
am Randen besuchen, lässt sich aufgrund fehlender Quellen nicht sagen.205

Immerhin darf vermutet werden, dass die wenigen diesbezüglichen Einträge in die
Bussenbücher nur die Spitze des Eisberges darstellen, wahrscheinlich wird nämlich

nur gestraft, wenn sich der Besuch an einer der Kirchweihen durch einen

unvorhergesehenen Zwischenfall nicht mehr vor der Obrigkeit verbergen lässt.206

Genau dies geschieht am Sonntag, dem 31. Juli 1616, an der Kirchweih in Schlatt
am Randen. «Also daß nit allain von Marte Kleckhen von Tayingen ain junger
Gesell oder Roßbuob von Rieten207 an freyem Danz, und allain umb diser Ursach
willen, daß er ihme vorgedanzt, dergestalt frefenlich, fürsezlich und muotwillig
ins Haubt verwundt, daß derselb seidher Todts verfahren, sonder auch ettlich
andere mehr über alles Fridpieten verwundt und dem Dorffvogt, so Frid gepotten,
Truz, Schmach und Schimpf erwißen worden, darbey es auch nit verbliben, sonder

nachdem die von Tayingen von irer Rebellion ettwas abgehalten, dieselben
naher besagtem Tayingen geloffen. Und da sie, wie wür bericht, nit davon
abgehalten worden weren, den Sturmstraich208 veruhrsacht heten. Jedoch dieselben
von Mann- und Weibspersohnen auf die 100, mit Mußgetten, brindenden Lunden
und anderen Wehren widerum bey lauterer Nacht nacher Schlatt für deß Vogt
daselbst Behaußung khomen, denselben mit großem Fluochen und Gottsiesteren
außgefordert, ime die Fenster mit ohngefahr 30 Stainwürffen eingeworffen, also
daß er in seiner aignen Behaußung Leibs und Lebens nit sicher gewesen, sonder
auf den Obersten209 sich salvieren miessen.»210 Soweit der ausführliche Bericht
der Beamten der österreichischen Landgrafschaft Nellenburg. Auffallend ist, dass
sich die Auseinandersetzung in geradezu klassischen Formen abspielt. Der
Raufhandel entsteht aus dem angeblichen oder vermeintlichen Nichtbeachten von Formen

beim Tanz211 und setzt sich entsprechend fort, indem die Thaynger nachts
noch einmal ihr Nachbardorf Schlatt mit Musketen überfallen, vor dem Haus des

Dorfvogtes randalieren und Scheiben einschlagen. Dieses Vorgehen trägt starke

Züge einer Katzenmusik. Von einem konfessionellen Element vernehmen wir im

204 Thayngen C 2 (15. September 1647).
205 Für Thayngen besitzen wir nur gerade das Fragment eines Bussenbuches, das die Jahre

1615-1617 abdeckt. Thayngen AB 4.
206 So heisst es von den Söhnen Franz Buchters: «Item sy baide sindt anno 1614 wider alleß Ver-

pott nebent andern ihren Gesellen gehn Büettingen uff die Kilbi zogen, da sich dann damaln
daselbsten etwaß Unhail und Freffelß verloffen.» Thayngen AB 4 (Fragment des Bussenbuches,

1615-1617, Anteil Im Thum), 323.
207 Riedheim.
208 Schwäbisch für Sturmleuten. Grimm 10, 4, 669.
209 Dachstock?
210 Herrschaft (Nellenburgica 3). Amtleute der Landgrafschaft Nellenburg an Schaffhausen,

5. August 1616.
211 Zum Vortanzen: Grimm 12, 2, 1720-1722, und Idiotikon 13, 900f.

64



Bericht der nellenburgischen Beamten nichts. Dies zeigt, dass ein solcher
Raufhandel zwischen Angehörigen konfessionsverschiedener Dörfer nicht nur vor
dem Hintergrund der Konfessionalisierung gesehen werden darf. Raufhändel an

Kirchweihen finden sich bereits in der vorreformatorischen Zeit. Traditionelle
Dorfrivalitäten in Verbindung mit reichlich Alkoholkonsum können auch ohne

konfessionelle Motivation zu solchen Auseinandersetzungen führen. Ebenso

wichtig ist, dass Grenzen für die Thaynger eine andere Bedeutung besitzen als für
die Geistlichkeit. So ist die Vorstellung von der Grenze, wie sie die Bevölkerung
von Thayngen zum Ausdruck bringt, nicht konfessionsgebunden, sondern sie

folgt traditionellen, vorreformatorischen Werten. Nicht der Besuch der Kirchweih
bei den anderskonfessionellen Nachbarn wird von den Thayngern als Grenzüberschreitung

angesehen, sondern die Verletzung von traditionellen Werten wie hier
der tradierten Formen beim Tanz. Dies stellt in den Augen der Beteiligten eine

Grenzüberschreitung dar, die Sühne verlangt, die nicht nur mit dem Raufhandel
allein geleistet ist, sondern noch den nächtlichen Überfall provoziert. Freilich
lässt sich an diesem Fall auch festmachen, dass der gegenseitige Kontakt über die

Grenze hinweg nicht für alle Dorfbewohner in gleichem Masse gegeben ist und

nicht von allen mit der gleichen Intensität erlebt wird. Dem Schreiben der
nellenburgischen Amtleute liegt nämlich eine Liste mit 31 Namen von Männern bei, die

an der Auseinandersetzung beteiligt gewesen seien, mit der Bitte an Schaffhausen,
diese vor das Gericht in Stockach zu schicken. Am Ende der Liste lesen wir:
«Item so begert man auch die Mädlin, deren Namen unbewußt, welche den Knaben

sein Zutragen haben, zur Stellung.» Die Namen der Frauen aus Thayngen, die

an der Kirchweih teilgenommen haben, sind den Dorfbewohnern von Schlatt am

Randen, denn nur daher kann die Information der nellenburgischen Beamten

stammen, unbekannt. In einem zweiten Schreiben vom 9. April 1617 findet sich

eine modifizierte Liste der Beteiligten, die 19 Namen aus Thayngen, einen aus

Bibern, zwei aus Opfertshofen und zwei aus Hofen aufführt. Wiederum handelt es

sich nur um Männer.212 Schaffhausen seinerseits weigert sich, die Beteiligten an

die nellenburgischen Beamten auszuliefern, indem es am 2. April 1617 meldet,
die Schuldigen seien bereits bestraft worden.213 Dies geht auch aus dem Fragment
eines Bussenbuches hervor, das die wegen der Vorgänge in Schlatt am Randen

1616 gebüssten Einwohner von Thayngen aufführt. Und hier stehen auch die
Namen der beteiligten Frauen.214 In Thayngen selber sind die Namen der Frauen sehr

wohl bekannt, weshalb sie einzeln gebüsst werden können. Im benachbarten

212 Herrschaft (Nellenburgica 3), Schreiben des Landschreibers Dornsperger an Schaffhausen.
Die Zusammensetzung der auf Thaynger Seite an der Auseinandersetzung beteiligten Männer

zeigt, dass die Kirchweih auch von Bewohnern anderer benachbarter Dörfer auf Schaffhauser

Territorium besucht worden ist, die sich im Zuge der Auseinandersetzung mit den Thayngern
solidarisieren. Ob dies auch konfessionell motiviert ist, lässt sich nicht sagen, ist aber nicht
auszuschliessen.

213 Missiven 1617, 47v.
214 Thayngen AB 4 (Fragment des Bussenbuches, 1615-1617, Anteil Im Thum).

Die Einträge finden sich: 336—337 für die Männer und 338-339 für die Frauen.

65



Schlatt am Randen fehlt diese Kenntnis, wie wir gesehen haben. Dies zeigt wohl
deutlich, dass die Männer bei ihrer Arbeit viel mehr grenzüberschreitende Kontakte

pflegen - indem sie etwa Felder auf der konfessionsverschiedenen Seite
bebauen -, als dies die Frauen von Thayngen tun. Sie sind eher auf die Welt im Dorf
selber beschränkt und kommen lediglich in Ausnahmesituationen, wie beim
Besuch einer Kirchweih, in Kontakt mit den Nachbarn.
Das Beispiel der Kirchweih in Schlatt am Randen zeigt, dass es nachbarschaftliche

Streitereien gibt. Soweit uns die Quellen einen Einblick gestatten, sind aber
auch diese Streitereien nicht konfessionell motiviert, sondern haben umstrittene
Landansprüche oder familiäre Konflikte zum Inhalt.215 Gerade Rechtshändel um
Landansprüche zum Beispiel zeigen, wie eng die konfessionsverschiedenen Dörfer

in ihrem täglichen Leben verbunden sind. So wird Jerglin Müller, ein
Einwohner Thayngens, von den Untervögten verzeigt, «daz er in Büetinger Wyßen
ein Markstain aigens Gewaltts ußgraben habe, deßwegen umb 10 lb anzelangen
seye».216 Hierbei handelt es sich um ein geradezu typisches Vergehen in Fällen
von Landstreitigkeiten, wie es auch sonst allenthalben zu finden ist und das mit
der Konfessionalisierung nichts zu tun hat. Die Beziehungen unter den Dörfern
sind so eng, dass Streitereien gar nicht mehr konfessionell motiviert sein müssen,
weil diese Frage im täglichen Umgang miteinander für die Einwohner keine sehr
bedeutende Rolle spielt.

Fazit und Ausblick

Schaffhausen wird von der Konfessionalisierung - wie das ganze Reich - spätestens

in den 1570er Jahren unübersehbar erfasst. Dabei stellt die Geistlichkeit die

Haupttriebfeder für den Prozess der inneren Konfessionalisierung dar. Sie ist es,
die unermüdlich sowohl die Herausbildung der inneren Orthodoxie betreibt als

auch auf den Rat von Schaffhausen einen ständigen Druck ausübt, die geforderten

Massnahmen zur konfessionellen Vereinheitlichung und Homogenisierung
des Schaffhauser Territoriums umzusetzen. Gerade in dieser Frage aber zeigt sich
beim Blick auf die Quellen, dass es nicht gelingt, eine wirkliche konfessionelle
Homogenität zu erreichen und die gegenseitigen Kontakte zu unterbinden, dies

215 Dies gilt selbst dann, wenn konfessionelle Momente an der Auseinandersetzung beteiligt sein
können. So werden am 22. März 1651 Hans Wolgemuot, ein Müllerknecht, und Jacob Mesmer,

genannt Dolchen, aus Schlatt am Randen, die in der Mühle von Thayngen miteinander
in Streit geraten sind, verurteilt: Hans Wolgemuot, weil er Jacob Mesmer «ein Stuck von dem
lincken Ohr mit dem Meßer hinweg gehauen», Jacob Mesmer, weil er «den Müllerknecht
einen Ketzer gescholten». Der Vorwurf der Ketzerei kann ein konfessionelles Moment im
Streit anzeigen, doch ist der Vorwurf allein schon sehr viel älter und entsprechend Gemeingut
im Fundus der Verbalinjurien. Obervogtei K 9 (unpaginiert: 22. März 1651).
Zu Formen von dorfinternen Konflikten: Rainer Walz, Agonale Kommunikation im Dorf der
Frühen Neuzeit, in: Westfälische Forschungen 42, 1992, 215-251.

216 Thayngen AB 4 (Fragment des Bussenbuches, 1615-1617, Anteil Im Thum), 328.

66



unter den vergleichsweise günstigen Bedingungen, die sich aus der Frontstellung
gegenüber den gegenreformatorischen Kräften ergeben. Selbst eine geradezu
hysterisch anmutende Stimmung, welche die Geistlichkeit manchmal in ihren
Synodalmemorialia zu erzeugen versucht, kann an dieser Tatsache nichts ändern.
Dazu trägt wesentlich auch der Rat von Schaffhausen selber bei, der in seiner
konkreten Politik flexibel ist und diese nicht vollständig den konfessionellen
Erfordernissen unterordnen will. Für den Rat lässt sich nicht jede Entscheidung nur vor
dem Flintergrund der Konfessionsfrage fällen, da spielen nicht konfessionsgebundene

Überlegungen auch eine Rolle - sowie Pragmatismus und Augenmass. Der
Rat zeigt in seiner Politik eine bemerkenswert zurückhaltende Einschätzung seiner

realen Möglichkeiten, denn die Konfessionalisierung stösst an Grenzen, wie
es auch die Flerrschaftsdurchdringung tut, an Grenzen, die von den strukturellen
und systemimmanenten Schwächen der Herrschaftspraxis in der Frühen Neuzeit
herrühren.217 Ganz grundsätzlich stellen wir Perzeptionsdivergenzen zwischen
dem Rat und der Geistlichkeit fest. Diese interpretiert nicht immer alles in der

gleichen Weise, wie es jener tut (wenn es auch besonderer Zurückhaltung bedarf,
so von Kollektiven als monolithischem Block zu sprechen). Es ist also eine
Sache, konfessionelle Homogenität zu fordern, eine andere, diese auch in der
Praxis umzusetzen.
Zudem kollidieren die Konfessionalisierung und die Territorialentwicklung, zwei
der Hauptcharakteristiken der historischen Entwicklung der Frühen Neuzeit.
Gerade bei Schaffhausen zeigt das Beispiel des möglichen Ankaufs von Schlatt am
Randen und der Herrschaft Randegg, wie sich der Versuch der Konsolidierung und
des Ausbaus der territorialen Herrschaft gegen das Prinzip der konfessionellen
Homogenität durchsetzt. Hierbei nützt der Rat von Schaffhausen seinen politischen
Spielraum aus und ist bereit, auch katholische Untertanen in sein Herrschaftsgebiet
aufzunehmen. Es ist also in der Tat so, dass die Konfession die Politik nicht
vollständig zu durchdringen oder gar zu instrumentalisieren vermag. Die beiden
Bereiche Politik und Konfession verfügen durchaus über ein Eigenleben.
Auch wenn wir den Ablauf der Auseinandersetzung zwischen dem Domkapitel und
Schaffhausen um die Besetzung der Pfarrei Thayngen betrachten, können wir zwar
von einem <kalten Konfessionskrieg> sprechen, dessen Merkmal es aber ist, dass

beide Seiten versuchen, den Streit in rechtlichen und nicht primär konfessionellen

Kategorien zu fassen. Dies zeigt die Bedeutung der zunehmenden Verrecht-

lichung.218 Dabei bleibt die Tatsache bestehen, dass die Auseinandersetzung letztlich

konfessionell motiviert ist, sich jedoch des Rechts als Waffe bedient.219

217 Dazu gehört ganz zentral das Fehlen eines wirklichen Beamtenapparates.
218 Bereits Winfried Schulze hat auf die Bedeutung der Verrechtlichung zur Konfliktlösung hin¬

gewiesen. Winfried Schulze, Die veränderte Bedeutung sozialer Konflikte im 16. und 17.

Jahrhundert, in: Hans-Ulrich Wehler (Hg.), Der Deutsche Bauernkrieg 1524-1526, Göttingen
1975, 277-302. Eine Diskussion dazu bietet: Peter Blickle, Unruhen in der ständischen
Gesellschaft 1300-1800, München 1988, 78-109.

219 Damit ist auch die Wertung, die Johannes Winzeier in seiner Thaynger Geschichte vornimmt,

67



Vollends sichtbar wird die Vielschichtigkeit der Konfessionalisierung beim Blick
auf das Verhalten der Bürger und Untertanen selber. So ist es für Schaffhauser
Bürger keineswegs unüblich, die Messe in benachbarten Klöstern zu besuchen,
wie es auch zum traditionellen Element auf dem Cursus honorum einer Schaffhauser

Karriere gehört, zum Beispiel Amtmann des Bischofs von Konstanz zu
sein.220 Ganz offensichtlich spielt für die jeweiligen Amtsbewerber die Konfession

bei dieser Frage keine wichtige Rolle, und zwar für beide Seiten nicht.221 In
diesen Zusammenhang gehören auch die Schaffhauser Ärzte, die jeweilen die
umliegenden Klöster versorgen.222 Doch auch auf der Landschaft zeigt sich dieses

Bild konfessioneller Grenzüberschreitungen. Reformierte Dorfbewohner treten
häufig als Knechte und Mägde an katholischen Orten in den Dienst. Auch in
dieser Hinsicht scheint das trennende Moment der Konfession nicht so stark wie
wirtschaftliche Überlegungen und sonstige familiär-freundschaftliche Bindungen
über die Konfessionsgrenzen hinweg. Dies ein Eindruck, der auf beiden Seiten

gilt. Denn auch auf katholischer Seite muss die Bereitschaft gegeben sein,
Anderskonfessionelle in Dienst zu stellen. Doch auch die Beziehungen zwischen
den konfessionsverschiedenen Bewohnern von Thayngen, Bietingen und Schlatt
am Randen sind vielfältiger Natur und so eng, dass die katholischen Bewohner
von Schlatt am Randen ihre Habe bei den reformierten Nachbarn besser gesichert
glauben als von ihrem katholischen Herrn. In der Optik der Untertanen stellt sich
offenbar nicht so sehr die Frage nach der Konfession, sondern die Frage nach dem

adäquaten Schutz der Habe. Die Konfession scheint hinter den materiellen Interessen

zurückzutreten. Es bildet sich somit eine gemeinuntertänige gemischtkonfessionelle

Basis heraus, vorreformatorische Kontakte werden weiterhin gepflegt.
Es ist unübersehbar, dass für verschiedene Gruppen der Gesellschaft <Grenze>

Verschiedenes bedeutet. Die Grenzerfahrungen lassen sich nicht generalisieren. In
diesem Zusammenhang stellt sich auch die Frage nach der konfessionellen Identität.

Vor dem Hintergrund der bisher gemachten Ausführungen scheint es sehr

fraglich, ob die reformierten Untertanen von Thayngen und ihre katholischen
Nachbarn wirklich eine konfessionelle Identität im Sinne der Konfessionalisie-

überholt. Johannes Winzeier, Geschichte von Thayngen, Thayngen 1963, 501-504. «Das

Domkapitel ließ sich nie belehren und setzte mit sturem Eigensinn den Streit fort, bis die
Revolution von 1798 diesen Zank beendigte, indem sie das Bistum Konstanz und damit auch sein

Domstift einfach aufhob. Und das hat es wirklich verdient. Es klingt ja unglaublich, wenn ein
kirchliches Institut, wie es das Domstift war, dessen Mitglieder geweihte Pfarrer und Priester

waren, sich damit abgibt, in langen Jahren einen Zank und Streit um Rechte zu führen, auf die
es niemals Anspruch erheben durfte.»

220 Vgl. dazu: Roland E. Hofer, Johann Jakob Stokar, in: Schaffhauser Beiträge 68, 1991,

180-189, hier: 183. Der nachmalige Säckelmeister der Stadt Schaffhausen bewirbt sich am
26. April 1649 persönlich in Konstanz beim Fürstbischof um das Amt eines bischöflichen
Amtmannes in Schaffhausen.

221 Schaffhausen verbietet freilich Katholiken, solche Ämter in Schaffhausen zu versehen. Die
Amtsinhaber müssen nämlich in der Stadt residieren, was die Duldung eines katholischen
Ritus zumindest erforderlich machen würde, wogegen sich der Rat wendet.

222 Chronik B 6 II, 344.

68



rung ausbilden. Unser Eindruck geht eher ins Gegenteil, was aber sicher auch mit
dem problematischen Begriff der <Identität> zusammenhängt.223 Für die historische

Erkenntnis scheint er eher ungeeignet. Die Untertanen von Thayngen verfügen

nicht über eine konfessionelle Identität - in dieser Hinsicht scheitert die Kon-
fessionalisierung -, sicherlich aber über ein bäuerliches Selbstverständnis als

Dorfbewohner, wovon die Konfession ein Teil ist und sicher nicht immer der
bedeutendste. Die Identifikation läuft nicht über die Konfession allein, sondern
orientiert sich an den tradierten Ritualen und Bräuchen, welche die dörfliche
Lebenswelt ausmachen. In diesem Sinne kann wohl von zwei verschiedenen Kulturen

gesprochen werden, einer reformierten und einer katholischen, die sich im
Laufe der Konfessionalisierung herausbilden, doch sind dies damit eben nicht
zwei getrennte Kulturen. Es gibt vielfältige Beziehungen auf jeder Ebene, wenn
wir die Geistlichen ausser acht lassen. Nur schon die Kirchweih als
gemeinkultureller Anlass der dörflichen Welt legt davon Zeugnis ab. Das Gemeinsame

überwiegt in vielen Fällen vor dem Trennenden, Konfessionsgrenzen sind
bei weitem durchlässiger, als uns das Konzept der zwei getrennten Kulturen glauben

macht. Auch wenn wir von einer gespaltenen Kultur sprechen, bleibt die

Frage, wie tief die Spaltung wirklich reicht.
Dies führt uns zum Ausblick.224 Für die Geschichte Schaffhausens im konfessionellen

Zeitalter bleibt vieles an Detailuntersuchungen zu den Verhältnissen in
anderen Dörfern zu tun. Immerhin haben wir mit Thayngen nur eines von mehreren

Dörfern, die an das katholische Umland grenzen, herausgegriffen.225 Zudem haben

wir weitere Konfliktpunkte zwischen dem Domkapitel und Schaffhausen
ausgeklammert. Zu denken ist hierbei vor allem an die Auseinandersetzungen des

Domkapitels mit den Einwohnern von Thayngen um den Weinzehnten. So wirft das

Domkapitel durchgängig der Bevölkerung von Thayngen vor, nicht den gesamten
Weinzehnten abzuliefern.226 Aber auch der Unterhalt des Pfarrhauses in Thayngen,
für den das Domkapitel zuständig ist, gibt immer wieder zu Konflikten Anlass.227

Was die Rechtsansprüche und die Rechtslage anbelangt, finden sich andere katholische

Institutionen, zum Beispiel der Fürstabt von Sankt Blasien im Schwarzwald,
die über Rechtstitel auf Schaffhauser Territorien verfügen. Unsere Ergebnisse müssen

flächendeckender verifiziert oder allenfalls falsifiziert werden. Dazu gehört

223 Auf amüsante und nachdenkliche Weise führen dies vor: Lothar Baier, Luftmatratze Identität,
in: Klaus Bittermann (Hg.), Identität und Wahn, Über einen nationalen Minderwertigkeitskomplex,

Berlin 1994, 84-89. Michael Ringel, Die Geburt einer neuen Identität, Ein Kon-
gress-Bericht, in: ebd., 140-146.

224 Vgl. dazu auch: Schmidt, Konfessionalisierung, 116-122.
225 Dass^ auch Quellen der katholischen Seite ausgiebiger benutzt werden müssen, ist klar.
226 Dazu: Winzeier, Thayngen, 393-400.
227 So erklärt sich das Domkapitel zwar 1642 bereit, eine Erweiterung des Pfarrhauses in Thayn¬

gen zu bezahlen, verfügt aber, dass die Arbeit zwischen einem Maurermeister aus Thayngen
und einem aus Geisingen zu teilen sei, womit auch ein Katholik am Bau des reformierten
Pfarrhauses mitbeteiligt ist. Thayngen CB 3 (6. August 1642), ferner: Thayngen CB 1

(12. Februar 1641), CB 2 (19. Februar 1642) und CB 4 (17. Juni 1642).

69



sicher auch eine genauere Betrachtung der inneren Entwicklung der Schaffhauser
Geistlichkeit und der konfessionspolitischen Massnahmen des Rates, wie auch des

Verhältnisses zwischen den benachbarten katholischen Institutionen und Schaffhausen

auf diplomatisch-politischer und auf wirtschaftlicher Ebene.228

Als Fazit aber bleibt: Das Konzept der Konfessionalisierung muss differenziert
auf die jeweiligen Bedingungen angewandt werden. Es muss die systemimmanenten

Schwächen der Herrschaftsausübung und -durchsetzung in der politischen
Praxis in Rechnung stellen, wobei dies besonders für die Situation in den
Stadtstaaten der Eidgenossenschaft gilt, die im Vergleich zu anderen Territorialstaaten
des Deutschen Reiches etwa gerade während des konfessionellen Zeitalters über
keine wirklich ausgebauten Beamtenapparate verfügen. Der Grad der Bürokrati-
sierung bleibt vergleichsweise bescheiden, was sich aber unmittelbar auf die
Effizienz der konfessionspolitischen Massnahmen auswirkt. Dazu kommen sich
vielfach überschneidende Rechtstitel. Nicht nur die Gerichtsbarkeiten einzelner
Dörfer können unter verschiedenen Konfessionen aufgeteilt sein, dies gilt auch

für Kollaturrechte. In diesem Wirrwarr sich überschneidender Rechtsansprüche
muss jeder Versuch, eine konsequente konfessionelle Politik durchzusetzen,
zwangsläufig auf systemimmanente Hindernisse stossen. Das von der Geistlichkeit

geforderte Maximalprogramm an konfessioneller Ab- und Ausgrenzungspolitik
kann so gar nicht umgesetzt werden. Die historisch fassbare Wirklichkeit ist

ungleich komplexer und facettenreicher, als die Theorie es meint, und es bleibt
tröstlich, dass sicher nicht alle Zeitgenossen die Ansicht geteilt haben, in der
«gefahrlichsten Zyth» zu leben.229

Dr. Roland E. Hofer
Staatsarchiv Schaffhausen, Rathausbogen 4, CH-8200 Schaffhausen

Und am 7. Juni 1643 gelangt Schaffhausen an das Domkapitel mit der Mitteilung, der Pfarrer
zu Thayngen habe geklagt, das Pfarrhaus sei zwar erweitert worden, doch «das insonderheit
in seiner Studierstuben und andern Gemachen das Fenster und Glaßwerk, Ofen und
Schreinerarbeit nit vordtgesetzt oder zu Werk gerichtet werde, welches ihm nit wenig beschwerlich
und unkommlich». Schaffhausen bittet das Domkapitel, das begonnene Werk zu Ende zu
führen (Missiven 1643, 91r-91v.) Dass bei der schleppenden Ausführung des Bauvorhabens
auch Absicht auf Seiten des Domkapitels mit im Spiel sein kann, den konfessionellen Gegner
damit zu ärgern, scheint zumindest nicht ausgeschlossen. Vgl. auch: Konstanzer Ämter ED
1/88 (10. Oktober 1643), ED 1/89 (28. Oktober 1643), ED 1/90 (30. Oktober 1643) und ED
1/96 (17. März 1645).

228 So lässt sich im 18. Jahrhundert feststellen, dass der Ministerialfonds sowohl an den Fürst¬

bischof von Konstanz als auch an den Fürstabt von Sankt Gallen Darlehen von je 1000 Gulden

zu 4% Jahreszins vergibt. Kirche P I 4: Zinsbuch des Ministerialfonds 1726-1786, 138r
und 139r. Leider setzten die Aufzeichnungen des Ministerialfonds erst Ende des 17. Jahrhunderts

ein, aber vielleicht lassen sich solche Geldgeschäfte auf der Seite der Stadt Schaffhausen

auch früher nachweisen.
229 Für die Durchsicht des Manuskripts danke ich Kaspar von Greyerz (Zürich/Hermatswil), Hans

Lieb (Schaffhausen), Erika Seeger (Schaffhausen) und René Specht (Schaffhausen).

70


	"Nun leben wir in der gefahrlichsten Zyth" : Prolegomena zu einer Geschichte Schaffhausens im konfessionellen Zeitalter

