
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 71 (1994)

Artikel: Täufer im 17. Jahrhundert : Herrschaftsdurchdringung und untertäniger
Widerstand in der Frühen Neuzeit

Autor: Hofer, Roland E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Täufer im 17. Jahrhundert

Herrschaftsdurchdringung und untertäniger Widerstand1
in der Frühen Neuzeit

Roland E. Hofer

Ganz verschwunden sind die Täufer auch nach ihrer scheinbaren Ausrottung im
16. Jahrhundert nie. Im Gegenteil, es gelingt ihnen, sich bis ins 17. Jahrhundert in
einzelnen Gegenden der Eidgenossenschaft etwa zu halten, wo sie freilich in
zunehmendem Masse auf die Konformitäts- und Vereinheitlichungsbestrebungen
der jeweiligen Obrigkeiten im Zeichen der territorialen wie religiösen Konsolidierung

und Konfessionalisierung am Vorabend des Dreissigjährigen Krieges stossen.
Es handelt sich bei der Herrschaftsverdichtung um einen zentralen Prozess in der
Geschichte der Frühen Neuzeit. Zu ihrem Verständnis verdient die Frage der

Herrschaftsdurchdringung, das heisst die Frage nach den Mitteln obrigkeitlicher
Politik, der Um- und Durchsetzung obrigkeitlichen Herrschaftsanspruchs und die
dadurch besonders auf der untertänigen Landschaft, oder generell bei den
Untertanen,2 ausgelösten Reaktionen Beachtung.3 Auch für Schaffhausen lassen sich
hierzu einige Beobachtungen am Beispiel der Täufer machen.
Über die Geschichte der Täufer in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts ist
intensiv gearbeitet worden, zu erinnern ist hierbei für das Gebiet der Eidgenossenschaft

nur an die umfangreiche Edition von Täuferakten in den sechziger und

siebziger Jahren unseres Jahrhunderts.4 Unser Wissen über die Täufer in der

1 Zum Begriff des (bäuerlichen) <Widerstands> vgl. Winfried Schulze, Bäuerlicher Widerstand
und feudale Herrschaft in der frühen Neuzeit, Stuttgart-Bad Cannstatt 1980. S. 86-89.

2 Zum Begriff des <Untertanen> vgl. Peter Blickle, Deutsche Untertanen, Ein Widerspruch, München

1981, bes. S. 11-22.
3 Zur Tendenz in der Forschung zur Frühen Neuzeit vgl. den Sammelband: Hans Erich Bödeker

und Ernst Hinrichs (Hg.), Alteuropa - Ancien Régime - Frühe Neuzeit, Probleme und Methoden
der Forschung, Stuttgart-Bad Cannstatt 1991. Dort zum Forschungsstand bes. die Einleitung von
Bödeker und Hinrichs unter dem Titel: Alteuropa - Frühe Neuzeit - Moderne Welt? Perspektiven

der Forschung. S. 11-50.
4 Quellen zur Geschichte der Täufer in der Schweiz. Bd. 1 hg. von Leonhard von Muralt und

Walter Schmid, Zürich 19742.Bd. 2 hg. von Heinold Fast, Zürich 1973. Bd. 4 hg. von Martin
Haas, Zürich 1974.

97



Reformationszeit ist entsprechend gross und breit abgestützt.5 Dass aber mit dem
Ende der ersten Verfolgungswelle in der Mitte des 16. Jahrhunderts die Täufer
keineswegs verschwinden, ist weniger bekannt, noch weniger, dass sich ihre
Spuren bis ins 17. Jahrhundert immer wieder sporadisch finden lassen.6 Eine
umfassende Geschichte der Täufer im 17. Jahrhundert bleibt noch zu schreiben. Zu
den Täufern im Stadtstaat Schaffhausen hat Karl Schib 1941 ein Aktenstück
publiziert, ohne allerdings anzugeben, wo es liegt.7 Es handelt sich um ein
Verhörprotokoll eines Täufers aus dem Jahre 1642, der in Schieitheim wohnte, in
einem Dorf, das schon im 16. Jahrhundert viele Anhänger des Täufertums hatte.8

5 Besonders zur Geschichte der Täufer in der Reformationszeit liegen zahlreiche Untersuchungen
vor, von denen ohne Anspruch auf Vollständigkeit erwähnt seien: James M. Stayer, Die Anfänge
des schweizerischen Täufertums im reformierten Kongregationalismus, in: Hans-Jürgen Goertz
(Hg.), Umstrittenes Täufertum 1525-1975, Neue Forschungen, Göttingen 19772. S. 19-49.
Martin Haas, Der Weg der Täufer in die Absonderung, in: Ebd. S. 50-78. Heinold Fast,
Reformation durch Provokation. Predigtstörungen in den ersten Jahren der Reformation in der
Schweiz, in: Ebd. S. 79-110. Werner O. Packull, Zur Entwicklung des süddeutschen Täufertums,
in: Ebd. S. 165-172. Hans-Jürgen Goertz, Aufständische Bauern und Täufer in der Schweiz, in:
Mennonitische Geschichtsblätter 46, 1989. S. 90-112.
Unter dem Aspekt der Randgruppenthematik: Klaus Deppermann, Täufergruppen in Augsburg
und Strassburg - ihre soziale Rekrutierung und Theologie, in: Bernhard Kirchgässner und Fritz
Reuter (Hg.), Städtische Randgruppen und Minderheiten, Sigmaringen 1986. S. 161-182. (Stadt
in der Geschichte, Bd. 13). Bernd Roeck, Aussenseiter, Randgruppen, Minderheiten, Fremde im
Deutschland der frühen Neuzeit, Göttingen 1993. S. 42-50.
Zeitlich umfassender sind: Horst W. Schaepler, Die rechtliche Behandlung der Täufer in der
deutschen Schweiz, Südwestdeutschland und Hessen 1525-1618, Tübingen 1957. Claus-Peter
Clasen, Die Wiedertäufer im Herzogtum Württemberg und in benachbarten Herrschaften,
Ausbreitung, Geisteswelt und Soziologie, Stuttgart 1965. (Diss. Berlin). Samuel Henri Geiser, Die
Taufgesinnten Gemeinden im Rahmen der allgemeinen Kirchengeschichte, 2. überarbeitete
und erweiterte Auflage, Courgenay 1971. Claus-Peter Clasen, Anabaptism. A Social History,
1525-1618. Switzerland, Austria, Moravia, South and Central Germany, Ithaca und London
1972. Hans-Jürgen Goertz, Die Täufer: Geschichte und Deutung, 19882. (Dort auch eine ausführliche

Bibliographie). Interessant ist ferner: Berner Täufertum und Reformation im Dialog. Eine
Ausstellung zum 450jährigen Jubiläum der Täuferdisputation in Bern 1538-1988. Katalog zur
Ausstellung vom 8. Mai bis 26. Juni 1988 im Bernischen Historischen Museum.
Von der älteren Literatur seien genannt: Ernst Müller, Geschichte der Bernischen Täufer. Nach
den Urkunden dargestellt, Frauenfeld 1895. Cornelius Bergmann, Die Täuferbewegung im
Kanton Zürich bis 1660, Leipzig 1916.

Für Schaffhausen, freilich nur die Frühzeit behandelnd: Carl August Bächtold, Die Schaffhauser
Wiedertäufer in der Reformationszeit, in: Schaffhauser Beiträge 7, 1900, 71-118. Ferner, mit
Hinweisen bis ins 17. Jahrhundert: J[ohannes] Lang, Religiöse Zuckungen und Gährungen am
Randen im Reformationszeitalter, in: Anton Pletscher (Hg.), Altes und Neues vom Randen,
Schieitheim 1880. S. 63-72, bes. S. 67-72. Geschichte von Schieitheim, 2. Ausgabe, bearbeitet
von Walter Ulrich Guyan, Hans Wanner, Hermann Wanner, Schieitheim 1985. S. 277-286.

6 Zu den Gründen dafür: Clasen, Anabaptism. S. 340-342.
7 Karl Schib, Aus der Geschichte der Wiedertäuferverfolgung, in: Schaffhauser Beiträge 18, 1941,

193-196. Das Aktenstück findet sich: Schieitheim CC1/36. Alle Quellen mit Ausnahme der in

Anmerkung 36 genannten liegen im Staatsarchiv Schaffhausen.
8 Das Dorf Schieitheim liegt an der Grenze des schaffhausischen Hoheitsgebietes in einiger

Entfernung von der Hauptstadt Schaffhausen, was es den Täufern leichter machen dürfte, sich
dort zu halten. Vgl. auch die Situation des Dorfes Mauchen. Anm.100.

98



Blickt man indes etwas genauer hin, so stellt man bald fest, dass dieses 1941

publizierte Dokument nur gerade einen Höhepunkt darstellt einer in den ersten
Dekaden des 17. Jahrhunderts aufgipfelnden Täuferwelle.9 So gehören auch die
vier im Anhang publizierten Akten in einen engen Zusammenhang mit jenem
Verhörprotokoll und den damaligen Ereignissen.
Da ist zunächst ein Schreiben des Pfarrers zu Schieitheim und Beggingen,
Theodosius Indikofer, vom 2. Juni 1640 an den damaligen Stadtschreiber Emmanuel
Forrer, worin der Pfarrer sich zu den Täufern in Schieitheim äussert. Das zweite
Dokument stellt einen Bericht des Ratsschreibers Georg Michael Wepfer vom
7. Juni 1640 dar, in dem er seine Unterredung mit den Täufern in Schieitheim, zu
der er von den Gnädigen Herren geschickt wird, schildert. Das dritte Dokument ist
eine am 30. Juli 1641 vorgenommene Beschreibung der fahrenden Habe von
Verena Frey von Birmensdorf, die des Täufertums verdächtigt wird. Das vierte
schliesslich ist das Verhörprotokoll von Verena Frey, das am 31. Juli 1641 erstellt
wird. Selbst wenn es sich bei den beiden letztgenannten Dokumenten um
unspektakuläre Stücke handelt, so geben sie uns doch in ihrer Banalität die
Möglichkeit, etwas von der damaligen Lebenswirklichkeit zu erahnen. Dabei lassen
sich alle vier Akten ziemlich gut in das historische Umfeld einordnen. Sie bringen
zusammen mit dem von Schib 1941 publizierten Verhörprotokoll die sich in jenen
Jahren zuspitzende obrigkeitliche Reaktion auf die Täufer zum Ausdruck.
Gerade in den Synodalmemorialia der Schaffhauser Geistlichkeit tauchen immer
wieder Klagen über die Täufer auf. So bringt der Synodus 1612 zuhanden des

Rates vor, die Täufer versuchten, sich erneut in Schieitheim und Hailau
festzusetzen.10 Zwei Jahre später ist die Lage bereits ernster, wird doch im Synodus
gemeldet, entgegen aller angewandten Mittel nähmen die Täufer in Schieitheim
täglich zu.11 Diese Klage wird 1618 wiederholt.12 Darauf verstummen für uns die

Klagen der Geistlichkeit, die als zuverlässige Informationsquelle zu gelten haben,

weitgehend, was aber am dürftigen Überlieferungsstand der Synodalmemorialia
liegt.13 Dass die Thematik deshalb nicht verschwindet, mag nur schon der

Eintrag Hans im Thums in seiner Chronik zum Jahre 1620 zeigen. So berichtet er,
die Täufer - besonders jene in Schieitheim - hätten der Obrigkeit viele Probleme

verursacht, und seien, nach erfolglosen Versuchen, sie von ihrem Glauben abzu-

9 Zumindest erhalten wir beim Blick auf die Reaktionen der Obrigkeit diesen Eindruck. Wie stark

die Kriegsereignisse und die dadurch bedingte generelle Unsicherheit die obrigkeitliche Reaktion

wenn nicht auslöst so doch mitbestimmt, bliebe zu untersuchen.
10 Kirche D VIII 6 (Synodalmemorial vom 29. Mai 1612).
11 Kirche D VIII 6 (Synodalmemorial vom 3. Novemberl614).
12 Kirche D VIII 6 (Synodalmemorial vom 7. Mai 1618).
13 Ab 1618 bis 1641 sind nur gerade zwei Synodalmemorialia, jenes von 1634 und jenes von 1636,

auf uns gekommen. Beide sind ausführlich, bringen aber keine Klagen über die Täufer, woraus
für die späteren 20er und die 30er Jahre des 17. Jahrhunderts auf eine Beruhigung der Lage

geschlossen werden kann. Dass die Beruhigung bestenfalls oberflächlich ist, mögen die Verhöre

von Täufern im Jahre 1630 (Korrespondenzen 1630 Nr. 9) und im Jahre 1631 (Korrespondenzen
1631 Nr. 32) zeigen. RP 94, 231 (10. Dezember 1634).

99



bringen, des Landes verwiesen worden, um in einem später hinzugefügten Eintrag
zum Jahre 1621 fortzufahren: «Sindt etliche, so nit wychen wellen, alhie mit
Ruotten ußgestrichen, und theilß an Yßen geschlagen und in Stainbruch zur Arbeit
braucht worden.»14

Die auf uns gekommenen sonstigen Quellen lassen indes auf eine kontinuierliche
Aktivität der Obrigkeit schliessen. Besonders aufschlussreich dabei ist es, dass wir
nicht nur einen Einblick in die obrigkeitlichen Reaktionen sondern auch in die
dörfliche Welt erhalten. Damit lässt sich - zumindest ansatzweise - die Frage nach
der dörflichen Einbettung und Sozialisation der Täufer beantworten. Am 23. April
1612 nämlich verfasst Alexander Peyer, Obervogt zu Neunkirch, zwei Schreiben
an die Obrigkeit, in denen er zu den Täufern in Unter- und Oberhallau Ausführungen

macht, die er von den jeweiligen Dorfgerichten, also den Dorfhonoratioren
und damit der sozial und wirtschaftlich führenden Schicht in den Dörfern, erhalten
hat. So meint Unterhallau, die Täufer hätten als Vorbereitung auf die Auswanderung

ihre Habe verkauft, das erlöste Geld aber zum grossen Ärgernis mit Essen
und Trinken unnütz vertan. Überhaupt sei vor den Täufern nichts sicher gewesen,
sie seien der Gemeinde im Holz und auf dem Feld schädlich. «Jacob Ruopler und
Clewe Ower und die Irigen seyen schedliche Leüt gsein, und nit Ieder Zeyten für
die frömbsten ghalten worden.»15 Und Oberhallau sagt über Conrad Graf, der seine
Habe ebenfalls verkaufte und versichert habe, nie mehr ins Dorf zurückzukommen,

«dieweil die Gmeindt gewüßt, das er in Holz und Veld schedlich gewesen,
den Gmeindtslüten by Nacht und Nebel das Irig entwert, seyen sy seines
Hinwegscheidens erfröwt gewesen.»16 Michel Ochsner sei als ein Landstreicher
herumgezogen und vor seiner Frau sei nichts sicher gewesen. Cleinhans Wolff schliesslich
wird als «ain Ufwiggler und Verwerer der Gemeindt, nebent dem das er unwarhafft

gewesen», geschildert. Die Aussagen von beiden Gemeinden zu den Täufern
generell wie zu einzelnen von ihnen sind beinahe identisch. Die Täufer werden als

für die Gemeinde schädlich und gefährlich geschildert. Daran zeigt sich, dass ihr
Verhalten innerhalb der jeweiligen dörflichen Gemeinschaft zumindest partiell zu
Konflikten zu führen scheint, die sich in solchen Äusserungen niederschlagen,
Äusserungen, die explizit den Anspruch der Täufer, besonders vorbildhafte Leben

zu führen, widerlegen sollen. Damit wird den Täufern das Stigma der Aussenseiter

gegeben, die sich nicht (vollständig) in die dörflichen Strukturen eingliedern
wollen, sich bewusst abseits halten und mit ihren Riten und Gebräuchen Anstoss

erregen. Dies kommt eindrücklich in der Schilderung aus Unterhallau zum
Ausdruck: «Sonderlich aber solle Jacob Schötlin, der Schumacher, alß er zuo Hallauw
hinwegzogen, und uf das Veldt kommen, uf seine Knie nidergfallen sein, Gott

14 Chronik B5, 121.
15 Der Brief Alexander Peyers vom 23. April 1612 mit Bezug auf Unterhallau findet sich: Korre¬

spondenzen 1617 Nr. 10.

16 Der Brief Alexander Peyers vom 23. April 1612 mit Bezug auf Oberhallau findet sich: Korre¬

spondenzen 1619 Nr. 2

100



globet, das er von solcher sündigen Welt kome, er gethrawe Got, er woll iezt an ein
Ort kommen, das er möge selig werden.»17

Das Verhältnis zwischen den Täufern und der übrigen Dorfbevölkerung scheint
kein ganz unproblematisches und letztlich wohl kein stabiles gewesen zu sein.
Denn auch die dörfliche Gemeinschaft erzeugt einen Konformitätsdruck, selbst
wenn dieser teilweise sicher nicht mit dem von der Obrigkeit gewünschten identisch

ist. Die Akzeptanz der Täufer als Minderheit im Dorf scheint schwankend
und von vielerlei Faktoren abhängig,18 auch wenn wir beim Blick auf die Aussagen
aus Unter- und Oberhallau die Tatsache nicht unberücksichtigt lassen dürfen, dass

es die führende Schicht der beiden Dörfer ist, die dem Obervogt Alexander Peyer
diese Aussagen macht, vielleicht auch mit dem Hintergedanken, dass die Gnädigen
Herren genau dies über die Täufer hören wollen. Die Sicht der Täufer als schädlich
und gefährlich teilen nämlich die Gnädigen Herren mit den Dorfhonoratioren.
Dies ist gleichsam die eine Seite der Medaille. Auf der anderen aber muss es

gerade in der dörflichen Welt Nischen geben, in denen sich die Täufer entfalten
können. Denn sonst wären sie sicher nicht in der Lage, sich so lange erfolgreich
dem obrigkeitlichen Druck zu widersetzen. Dass die Täufer - wenigstens manchmal

- geradezu auf dörfliche Unterstützung zählen können, zeigen die Quellen, die

uns ein Bild von dörflicher Solidarität mit den Täufern und dörflichem Widerstand

gegen die Obrigkeit vermitteln. Gerade in Schieitheim scheint dies ausgeprägt der

Fall zu sein. Dort treffen wir denn auch auf eine ganze Reihe von dörflichen
Solidarisierungen mit den Täufern und Widerständigkeiten gegenüber der Obrigkeit.

Die Schaffhauser Geistlichkeit ist wohl informiert, wenn sie in einer undatierten,

aber aus der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts stammenden Eingabe an den

Rat, in der sie Massnahmen zur Bekämpfung der Täufer vorschlägt, meint: «Dan

wier beri[c]htet werdent das kum se[c]hs Hushaltungen in Schiathen seyend, die

disen Letzköpffen nit favorisierind und günstig seyend.»19 Deshalb solle das Examen

der Täufer in Schieitheim öffentlich wiederholt werden, um der Dorfbevölkerung

die Irrtümer der Täufer aufzuzeigen.20 Dieser Versuch fruchtet nach allem,

17 Alexander Peyer an den Rat: Korrespondenzen 1617 Nr. 10. (23. April 1612).
18 Ein weiterer Grund mag darin liegen, dass die Grenzen zwischen Täufern und übriger Dorfbevöl¬

kerung nicht scharf gezogen zu sein brauchen, es also nicht immer klar ist, wer dazu gehört und

wer nicht. Zumal auch <Doppelmitgliedschaften> denkbar sind.
19 Undatierte Eingabe der Schaffhauser Geistlichkeit: Korrespondenzen 1619 Nr. 1.

Doch scheint Schieitheim überhaupt verdächtig, denn die Geistlichen führen weiter aus, dort

gebe es viele gottlose Einwohner, die gar keine Täufer seien, «durch das gantze Iar gar nit oder

wenig in die Kirchen kommen, das h[eilige] Nachtmal nit bruchend; am Sonntag mer den Juden

na[c]h Stuelingen, dan der Predig undt Wort Gottes na[c]hlouffend.»
20 Am 10. Januar 1620 findet in Schieitheim ein öffentliches Examen der Täufer statt. Es besteht

Grund zur Annahme, dass die Eingabe der Geistlichkeit im Vorfeld dieses Examens entstanden ist.

Der Rat ordnet effizient an, dass die Vertreter der Obrigkeit bereits am Tage zuvor aufbrechen

sollen, um am 10. Januar 1620 zeitig in Schieitheim zu sein, «und die Nachtherberg zu Nünkirch
im Hoff genommen werden ...». RP 79, 303. vgl. auch: RP 79, 297 (17. Dezember 1619) und

RP 79, 442f. (19. November 1619).

101



was wir wissen, nichts. Ja der Unmut der Schleitheimer über diesen obrigkeitlichen

Versuch zur Disziplinierung ist klar fassbar. Denn am 3. Mai 1620
vernehmen die Gnädigen Herren, dass Peter Peyer, der Wirt von Schieitheim, der
obrigkeitlichen Delegation anlässlich des Examens der Täufer ein finniges Schwein
aufgetischt habe.21 Dies nachdem sich bereits am 15. März 1620 zwei Täuferinnen

geweigert haben, Schieitheim zu verlassen, was sie wohl nur tun, da sie mit
dörflicher Unterstützung rechnen können.22 Auch sonst halten sich die Dorfbewohner

ganz bewusst nicht an die obrigkeitlichen Mandate zur Bekämpfung der
Täufer. Hans Vögelin etwa führt entgegen des Verbots, mit den Täufern Umgang
zu pflegen oder ihnen zu helfen, einer Täuferin Birnen aufs Feld.23 Und geradezu
höhnisch mag das Verhalten der Dorfbevölkerung in den Augen der Obrigkeit
scheinen, wenn diese am 7. Februar 1625 feststellen muss, die Schleitheimer
hätten «wider vylfaltiges Verpieten den Widertoüffern Underschlouff geben, mit
denen geessen undt getrunckhen» und sich gar geweigert, beim Einfangen von
Täufern zu helfen.24 Im gleichen Jahr am 13. Juli kommt dem Rat zu Ohren, die
Untertanen in Schieitheim hätten «sich also ungehorsam und widerspännig newlich
erwiesen, das [sie] weder der verhafften Widertoüffer noch deß Spitals erwachsene
Höw weder umb den Lohn noch an der Frohn alhier in die Statt füeren wollen.»25

Massiv wird der Widerstand auch am 9. Februar 1625, als der Rat von folgendem
Vorfall erfährt. Bei der versuchten Verhaftung eines Täufers in Schieitheim hätten
sich «Jacob und Hainrich Mayers Eheweiber parteysch erzeiget und diejenigen,
so den gedachten Teüffer beifahen wollen, angefallen und in der That zuverhinderen
vermaint, soll ein iede 10 lb Haller zur Büß erlegen.»26 Die beiden Frauen, die
nicht als Täuferinnen bezeichnet werden, versuchen handgreiflich, die Verhaftung
eines ihnen offenbar bekannten Täufers zu verhindern. Persönliche Bekanntschaft
wiegt mehr als obrigkeitliche Weisungen. Dieser Eindruck lässt sich auch auf der
Ebene der Dorfvorsteher feststellen. Gewollt und bewusst werden dort obrigkeitliche

Anordnungen unterlaufen oder deren Umsetzung gar verweigert. Am 21.
Februar 1621 erfahren die Gnädigen Herren, der Dorfvogt, die Geschworenen und
die Ehegaumer von Schieitheim Hessen die Täufer im Dorf wohnen.27 Einige Zeit
später, am 16. Juni, werden der Dorfvogt, die Geschworenen und die Ehegaumer
von Schieitheim deswegen vor den Rat zitiert28 und am 20. August wegen ihrer

21 RP 79, 581. Peter Peyer ist allem Anschein nach kein Täufer, da eine solche Zuschreibung im RP
fehlt. Eine Zuschreibung, die bei Täufern sonst stets vorgenommen wird.

22 RP 79, 513. Der Obervogt Junker Jeremias Peyer soll den beiden Frauen «daß Hauß öffnen, die
Fenster und Thören abheben, auch den Haußraht inventieren und beschryben.» Vgl. undatierte
Vorschläge: Korrespondenzen 1621 Nr. 77.

23 RP 79, 583f. (3. Mai 1620).
24 RP84, 247.
25 RP 85, 102f.
26 RP 84, 250. Zudem habe Heinrich Mayer, der Ehemann einer der Frauen, den besagten Täufer

eingezogen und zur Gastung geladen.
27 RP 80, 233f. Vgl. auch: RP 80, 247 (7. März 1621).
28 RP 81, 71.

102



Nachlässigkeit gar gebüsst.29 Am 5. Juli 1624 werden die gleichen Personen erneut
vor Rat geladen, da sie «was wider die Teuffer von mein Gn[ädigen] H[erre]n
erkennt eben liederlich, ia gar nit exequieren ,»30 Sechs Jahre später - am 9. Juli
1630 - meldet der Rat, er habe vernommen, der Dorfvogt und die Geschworenen
in Schieitheim setzten die obrigkeitlichen Anordnungen gegen die Täufer nicht
um, «sonder selbige in ihrem hartneckigen Secten villmehr favorisirt ...»3I Deshalb

wird jeder mit einer Mark Silber gebüsst.32 Dies nachdem der Rat bereits am
10. Mai desselben Jahres das eindeutige Vergehen des Dorfvogtes, des Weibels
und des Schulmeisters von Schieitheim konstatieren musste, wonach diese drei
Personen «villen Widerteüfferen und andern, die in frömbde Landt weggezogen,
Schein, ohne Vorwüssen ihres verordneten Obervogts, deßen sie nit befuegt,
mitgetheilt, auch zugleich wen man ihnen von Oberkeits wegen anbefohlen, nit
allweg würckhlich volg und statt gethon.»33 So erstaunt es wohl kaum, wenn wir
1627 erfahren, die Täufer wohnten in Schieitheim «ohne alle Schüch»34. Und auch
in der Folge ändert sich an diesem Bild wenig, denn noch 1640 lesen wir in einem
Mandat, die Dorfbevölkerung in Schieitheim beherberge fremde Täufer.35 Wie
stark die dorfinterne Solidarisierung mit den Täufern sein muss, zeigt auch eine
andere Quelle. Johann Friedrich Oechslin pflegt in seinem Tauf- und Eheregister,
das er während seiner Amtszeit als Pfarrer zu Schieitheim und Beggingen von
1620 bis 1629 führt, jeweils zu vermerken, welche Neugeborenen Kinder von
Täufern sind.36 Betrachten wir diese Einträge, so ergibt sich ein auf den ersten

29 RP 81, 135.

30 RP 84, 89.
31 RP 90, 133. Dass diese Information von einem Denunzianten aus Schieitheim selbst stammt, ist

sehr wahrscheinlich. Denn 1630 geht bei den Gnädigen Herren ein nicht weiter datierter Brief
von Martin Pletscher aus Schieitheim ein, in dem dieser den Dorfvorgesetzten Nachlässigkeit
vorwirft. Korrepondenzen 1630 Nr. 6.

32 RP 90, 142(16. Juli 1630).
33 RP 89, 653.
34 RP 86, 358 (9. April 1627).
35 Schieitheim CC1/31. (5. Februar 1640).

In einem undatierten Verzeichnis von Täufern in Schieitheim wird ihre Zahl mit 31 Personen

angegeben, was einer ansehnlichen Kolonie entspricht. Korrespondenzen 1621 Nr. 77.

Nach Harder-Im Thum, Chronik der Stadt Schaffhausen, Schaffhausen 1844. Buch IV. S. 296
sollen der Dorfvogt und die Vorgesetzten von Schieitheim am 28. Mai 1630 vom Rat gebüsst
worden sein, weil sie Täufer im Dorf geduldet und sie nicht angezeigt haben. Vgl. auch: RP 90,

142(16. Juli 1630).
36 Gemeindearchiv von Schieitheim: Tauf- und Eheregister 1620-1642 (nicht paginiert). Die Nach¬

folger von Pfarrer Oechslin, Samuel Ulmer und Theodosius Indikofer, verzeichnen leider nicht
mehr, welche Kinder Täufer als Eltern haben. Die folgenden Zahlen stammen von dort.
Das Gemeindearchiv von Schieitheim verfügt noch über zusätzliche Akten zu den Täufern:
Ältestes Gemeinde- und Gerichtsprotokoll 1581-1810, 4v-5r (1611) und 10' (1628). Ferner:

Gemeinderechnung, Ausgaben 1641 (unpaginiert). Die Gemeinde gewährt dem Dorfvogt und
einem Geschworenen 1 Pfund und 10 Schilling als Entgelt, da die beiden wegen der Täufer nach
Schaffhausen müssen.
An dieser Stelle sei Herrn Willi Bächtold für seine Bereitschaft gedankt, mir das Gemeindearchiv

in Schieitheim zu öffnen, wie auch für seine Hinweise zu den dort lagernden Quellen.

103



Blick merkwürdiges Bild. Die Gesamtzahl der Neugeborenen in den Jahren 1620
bis 1629 schwankt zwischen 54 (1623) und 24 (1629). Insgesamt sind es 381

Neugeborene. Darunter befinden sich 24 Kinder von Täufern, wobei sich diese aber

ganz ungleichmässig auf die einzelnen Jahre verteilen. So verzeichnet Pfarrer
Oechslin im Jahr mit der höchsten Geburtenzahl 1623 nur gerade ein Kind von
Täufern, während es in anderen Jahren, so zum Beispiel 1622 fünf und 1624 gar
sechs Kinder von Täufern sind. 1625 fehlen Verweise auf Kinder von Täufern
ganz.37 Aus dieser grossen Schwankung von getauften Kindern von Täufern lässt
sich wohl mit Recht entnehmen, dass längst nicht alle in Schieitheim wohnhaften
Täufer ihre neugeborenen Kinder regelmässig zur Taufe bringen, dies obschon die

Gnädigen Herren stets darauf dringen, alle neugeborenen Kinder seien zu taufen.
Ganz offensichtlich vermittelt die Dorfgemeinschaft den Täufern eine ausreichende

Sicherheit, ihre neugeborenen Kinder je nach Gutdünken entweder taufen zu
lassen, oder ihrem Glauben gemäss darauf zu verzichten.38 An all diesen
Beispielen zeigt sich, dass innerhalb der Dorfgemeinschaft von Schieitheim die
Dorfsolidarität und Familienbande gewichtiger sind, als die obrigkeitlichen Versuche,
einzelne Dorfbewohner als Täufer mittels gesetzlicher Massnahmen auszugrenzen.

Die Dorfgemeinschaft übt so erfolgreich zumindest passiven, punktuell aber
auch aktiven Widerstand39 gegen die Disziplinierungsbemühungen der Gnädigen
Herren und vermag es, einzelne Dorfbewohner wirkungsvoll vor obrigkeitlichem
Zugriff zu schützen. Denn die Frage, ob jemand Täufer ist oder nicht, scheint
innerhalb der Dorfgemeinschaft nicht entscheidend. Damit unterscheidet sich die
dörfliche von der obrigkeitlichen Optik, was wesentlich zu den vielfach erfolglosen

Versuchen der Gnädigen Herren beiträgt, die Täufer zu bekämpfen.40

37 Die vollständige Reihe lautet: 1620: 1 von 31. 1621: 3 von 50. 1622: 5 von 44. 1623: 1 von 54.
1624: 6 von 53. 1625: keine Kinder von Täufern verzeichnet. 1626: 3 von 48. 1627: 1 von 45.
1628: 2 von 32. 1629: 2 von 24.

38 Freilich könnte die grosse Schwankung auch mit eventueller Nachlässigkeit von Pfarrer Oechslin
erklärt werden. Doch sind die einzelnen Einträge im Tauf- und Eheregister so sorgfältig
geschrieben, dass diese Möglichkeit eher unwahrscheinlich ist. 1629 vermerkt Pfarrer Oechslin gar
zu einem Namen, dies sei ein neuer Täufer.

39 Schulze, Bäuerlicher Widerstand und feudale Herrschaft. S. 89-114 unterscheidet zwischen
latentem, manifestem und gewaltsamem Widerstand als den drei grundsätzlichen untertänigen
Widerstandsformen. Folgen wir diesem Muster, so können wir in unserem Fall von latenten und
manifesten Formen des Widerstandes sprechen. Wirklich gewaltsamen Charakter nimmt der
Widerstand in Schieitheim nicht an.

40 Dies schliesst freilich die Möglichkeit ein, dass auch gegnerische Stimmen innerhalb der Dorf¬

gemeinschaft den Täufern gegenüber existent sein können, doch scheinen sie zumindest für
Schieitheim nicht entscheidend. Vgl. aber die Berichte aus Ober- und Unterhallau, wie auch das

Schreiben von Martin Pletscher aus Schieitheim. Korrespondenzen 1630 Nr. 6.

Aufschluss darüber, wie die Täufer selbst ihre Rolle und Stellung innerhalb der Dorfgemeinschaft

sehen, könnte vielleicht eine genauere Auswertung der zahlreichen Einvernahmeprotokolle
von Täufern geben. Vgl. z. Bsp. Korrespondenzen 1617 Nr. 10. Korrespondenzen 1619 Nr. 1.

Dazu auch: Elsa Bernhofer-Pippert, Täuferische Denkweisen und Lebensformen im Spiegel
oberdeutscher Täuferverhöre, Münster 1967. (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte, 96).

104



Freilich scheint auch innerhalb der Geistlichkeit das harte Vorgehen gegen die
Täufer nicht überall auf Zustimmung zu stossen. So weigert sich im November
1622 der Pfarrer zu Schieitheim und Beggingen, Johann Friedrich Oechslin, ein
Kind von Täufern zwangsweise zu taufen, worauf er zur Strafe seiner Pfarrstelle
entsetzt wird.41

Diese Haltung ist freilich ein Ausnahmefall. Denn sonst lässt sich die Ablehnung
der Täufer auf der Seite der Obrigkeit, zu der auch die Staatsgeistlichkeit gehört,
klar fassen. Sieht doch die Obrigkeit in den Täufern nichts anderes als eine
aufrührerische Bewegung, welche die Einheit von Staat und Religion gefährdet.
Die Täufer entziehen sich zentralen Forderangen der Obrigkeit nach Konformität,
indem sie die Orthodoxie der Religion und das traditionelle Untertanenverhältnis
in Frage stellen, da sie sich weigern, die offizielle Kirche zu besuchen und Eide zu
schwören. Damit aber wird für die Täufer auch der Eid auf die Gnädigen Herren
gegenstandslos. Eine fundamentale, ideelle Voraussetzung für die Herrschaftslegitimation

schlechthin wird von ihnen nicht anerkannt.
So zeigt sich die obrigkeitliche Sicht der Täufer in den Quellen allenthalben.
Geradezu sichtbar werden die obrigkeitlichen Ängste in einem undatierten Rats-
beschluss gegen die Täufer. Dort lesen wir: «In Betrachtung, dz sy nach bürgerlicher
Ordnung den Oberkeit[en] nit huldigen und schweeren, zum Theil gar kein Ober-
keit erkennen wellend. Deswegen und dieweil diß ein unzimliche verdambte Sect,
uß deren mutwilligem, verfüerigem, uffrürigem Anhang nichts anders dan

Zerrüttung und Undergang alle gute Policey, der natürlichen und gesetzten Rechte,
ouch aller Erbarkeit zugewarten.»42 Selbst vor einzelnen Täufern macht sich diese

tiefsitzende Furcht, die manchmal vielleicht fast schon an Hysterie grenzt, bemerkbar.

So konstatiert der Rat am 17. April 1629, ein früher ausgewiesener Täufer43

habe sich erneut in Oberhallau eingeschlichen, «albere Leüt inn zweiffelhafftige
Gedanckhen zu pringen, und ein ganze Gemeindt zu verwirren und zu verunrüwigen
understehe. Dißem Unheil bei Zeiten fürzukohmen ...»44 Dass auch die orthodoxe

Staatsgeistlichkeit diese Ansicht teilt, erstaunt wohl kaum. So meint sie in der

bereits angeführten Eingabe an den Rat, die Gnädigen Herren würden mit der

Ausweisung der Täufer sich «nit vergryffen, sondern Gott dem Herren ein wol-
gefelligs, unserer Kirchen ein befürderlichs, und gemeinem Vatterland ein nutzli[c]h
Werk thun.» Um dann ganz utilitaristisch fortzufahren, da sich die Täufer zudem

weigerten, Gewalt mit Gegengewalt zu vergelten, seien sie als Untertanen im
Kriegsfall nutzlos, «was wil man dan solcher Lütten im Land deren man sich ouch

in der höchsten Noth nünt zu trösten hatt.»45 Dabei zeigt sich immer wieder, dass

41 RP 82, 295f. 82, 299. 82, 321-323. Freilich erhält er kurz darauf am 20. November 1622 sein

Pfarramt aus Gnade wieder zurück. RP 82, 362f. Zu seiner sonstigen Amtsführung vgl.
Geschichte von Schieitheim. S. 284.

42 Korrespondenzen 1621 Nr. 77.

43 RP 88, 355 (16. März 1629).
44 RP 88, 424f.
45 Undatierte Eingabe der Geistlichkeit an den Rat: Korrespondenzen 1619 Nr. 1.

105



die Obrigkeit sich der Loyalität ihrer Untertanen nicht sicher ist. Denn eines werfen
Gnädige Herren und Geistlichkeit den Täufern stets vor: Sie könnten andere Untertanen

zum Aufruhr verführen. Handfest wird diese Furcht in botanischen und
medizinischen Metaphern ausgedrückt. In einem Mandat gegen die Täufer vom
26. Januar 1620 finden sich Aussagen wie: Das Täufertum könnte «leichtlich auch
in andere gehorsamme Underthanen gesteckht undt grassando eingepflanzet
werden.» Die Untertanen könnten mit der Irrlehre «inficiert» werden.46

Nach der scheinbaren Beruhigung der Lage in den 30er Jahren des 17. Jahrhunderts

bricht die ganze Problematik schliesslich in den Anfangsjahren der vierten
Dekade unübersehbar wieder auf. Damit befinden wir uns im Zeitraum der im
Anhang publizierten Akten. Am 26. Juli 1639 erhält Pfarrer Theodosius Indi-
kofer vom Rat den Auftrag, da sich die Täufer in Schieitheim erneut einschleichen
wollten «alles Ernst deßwegen [zu] inquiriren».47 Der Rat entfaltet in der Folge
eine gezielte Aktivität gegen die Täufer, wobei er zunächst mit Milde und relativer
Zurückhaltung vorgeht. Im Vordergrund steht das Bemühen, die Täufer durch
Zureden von ihrem Glauben abzubringen. So befindet der Rat am 15. Januar 1640,
die auf dem Rathaus inhaftierten Täufer sollten in den Spital überführt werden und
sich «daselbst in bequemen Stuben verwarlich uffenthalten.» Dort würden sie mit
allem Nötigen versorgt, «doch gegen Bezahlung», wie der Ratsschreiber beifügt.48
Und kurze Zeit später, am 27. Januar 1640, verfügt der Rat gar, die inhaftierten
Täufer seien freizulassen und dürften nach Schieitheim zurückkehren, freilich
unter der Bedingung, vom Täufertum zu lassen und «in allweg sich wie christlich[en]
und gehorsamen Underthanen wol gezimbt verhalten», andernfalls sollten sie das

Land innert Monatsfrist verlassen.49 Eine Lösung des Problems ergibt sich damit
keineswegs. Nur wenige Tage später wird der Rat zur Anordnung veranlasst, die
fremden Täufer in Schieitheim sollen «angenz abgeschafft» werden. Der
Dorfpfarrer, also Theodosius Indikofer, soll das Kind des Landschreibers von Stüh-

Die Täufer nehmen ihre Gewaltlosigkeit ernst. So weigern sie sich, an Musterungen
teilzunehmen. Zur Strafe werden ihnen Söldner einquartiert, die sie unterhalten müssen. RP 96, 395

(27. April 1637) und RP 97, 283 (5. Februar 1638). Vgl. auch: Harder-Im Thum, Chronik.
Buch IV. S. 326.
Diese Haltung der Täufer kommt in den Aussagen von Jakob Wanner aus Schieitheim bei seinem
Verhör eindrücklich zum Ausdruck. «Er wil nit zugeben das ein Oberkeit wider ieren Feind, wan
er schon in daz Land gfallen were und brente, roubte und allerlei Mutwillen übte, das Schwert
zuken möchte; dan dem Bösen müse man nit widerstreben, sonder wan uns einer an den rechten
Baken schlage, so sollind wier ihm den linken ou[c]h darbietten.» Korrespondenzen 1619 Nr. 1

(Oktober 1619).
46 Das Mandat findet sich: Korrespondenzen 1620 Nr. 87.

47 RP 99, 32r.

Dies nachdem bereits Indikofers Amtsvorgänger Samuel von Ulm (Ulmer) am 18. Januar 1632

an den Rat geschrieben hatte, die Täufer versuchten sich erneut in Schieitheim festzusetzen. «Ist
zu besorgen, wo dise falsche Lehrer und Verführer nit abgeschafft werden, ihr falsche Sect werde
sich hefftig mehren.» Korrespondenzen 1632 Nr. 37.

48 RP99, 135'.
49 RP99, 153'.

106



lingen, Wendel, «der mit gleicher und noch ergerer Sect behafftet», taufen.50 Am
21. Februar 1640 wiederholt der Rat seine Verfügung.51
In dieses Umfeld gesteigerter Aktivität auf Seiten des Rates gehört das erste im
Anhang publizierte Dokument vom 2. Juni 1640. Erneut scheint Pfarrer Indikofer,
wie schon ein Jahr zuvor, auf obrigkeitliches Ersuchen hin den Versuch
unternommen zu haben, den Täufern in Schieitheim zuzusprechen, freilich ohne Erfolg,
weshalb er dem Rat zu schärferen Massnahmen rät. Sukzessive verhärtet sich nun
auch die Haltung des Rates den in seinen Augen renitenten Täufern gegenüber.
Seine Massnahmen werden massiver. Am 5. Juni 1640 bestimmt er, wer sich nicht
vom Täufertum lossage oder innert acht Tagen das Land verlasse, solle in der Stadt
Schaffhausen inhaftiert werden.52 Diesen Beschluss erläutert Ratsschreiber Georg
Michael Wepfer den Täufern persönlich am 7. Juni 1640 in Schieitheim.53 So trägt
er es auch in sein Tagebuch ein. Dabei beschreibt er anschaulich die selbstbewusste
und selbstsichere Reaktion der Täufer. Diese hätten erklärt, «man habe das schon
in 20 Jhar mit ihnen getriben, und Disputationen mit ihnen gehalten, hofind man
werde fehrners Geduld mit ihnen haben ...» Sie jedenfalls würden von ihrem
Glauben nicht lassen.54

Die Täufer sind sich sehr wohl bewusst, dass die obrigkeitlichen Massnahmen
nicht im gewünschten Ausmass greifen, und fühlen sich vor obrigkeitlicher Repression

sicher. Diesen Eindruck von Selbstsicherheit mag auch ein aufschlussreiches
Dokument vom 27. März 1620 zeigen. Es handelt sich um einen anonymen Brief
an die Gnädigen Herren, der, nach seinem Inhalt zu schliessen, von einem Täufer
geschrieben ist. Darin nimmt der Verfasser Bezug auf das Mandat gegen die Täufer
vom 26. Januar 1620, und warnt die Gnädigen Herren, gegen die Täufer
vorzugehen. «... könde ich nit underlaßen üch zu schriben und zu warnen in solchen

Sa[c]hen diewill ich in sö[l]chen Sa[c]hen gar fill und dick erfaren han, das alle die
disem Folgk Schaden zugefugt hand, die sind gewonlich zu Spott und Schanden

und in eine große Straff kommen ,..»55 Anschliessend folgen anschauliche
Beispiele, wie solche gestraft worden seien, die Täufern etwas angetan haben.

Die bisherige Erfolglosigkeit seiner Bemühungen ist dem Rat klar, weshalb er

angesichts der beunruhigenden Lage am 20. Juli 1640 seinen Gesandten auf die

50 RP 99, 163'. (5. Februar 1640). Der Befehl an den Obervogt findet sich: Schieitheim CC1/31.
51 RP99, 179'.

52 RP 100, 15v.

53 Zum Wortlaut des Befehls an Wepfer: Schieitheim CC1/32.
54 Chronik B6 II, 93. Vgl. Anhang: Dokument II.

Auch im Synodalmemorial vom 6. Mai 1641 (Kirche D VIII 6) zeigt sich die selbstbewusste

Haltung. So lesen wir dort von den Täufern: «Spreche man ihnen zu schlagen sie alles in
Wind, antworten schimpflich. Zenz Meyer soll gesagt haben, wan er gleich etwan gefenglich
eingezogen worden, sey er doch allwegen wider darvon kommen. Wendelinus Irmelius, und der

Linden Heinrich deßgleichen der Müller wandlen ohne Schew wider in dem Fleckhen
[Schieitheim].»

55 Korrespondenzen 1620 Nr. 87. Auf dem Brief steht: «Mynen Gn. Hn. würt von ainem der sich nit
underschriben noch genambset weßen sy sich mit den Widerteuffern zuverhalten, gerathen.»

107



Tagsatzung der reformierten Orte in Aarau aufträgt, sich bei den Zürcher Gesandten

zu erkundigen, «wasgestalten die Statt Zürich die Widerteuffer abzeschaffen
sich entschloßen».56 Dies tun die Schaffhauser Gesandten, wie aus den Abschieden

hervorgeht, mit welchen konkreten Ergebnissen, erfahren wir freilich nicht.57

Zumal die von Zürich geschilderten Mittel den in Schaffhausen angewandten sehr

ähnlich sind. Sie bestehen, neben dem gütlichen Zureden, in der Inhaftierung
verbunden mit Zwangsarbeit,58 dem Verhör, dem Einzug des Vermögens und der
Landesverweisung.59 Dabei laufen alle diese Massnahmen nebeneinander und
können sich abwechseln.
Im folgenden Jahr verstärkt sich der Eindruck der Hektik in den Handlungen des

Rates. So beschliesst er am 10. Mai 1641, die drei namentlich genannten Täufer,
Wendel Irmel, der Landschreiber von Stühlingen, Linden Heinrich aus Zürich, der
Mann von Verena Frey von Birmensdorf, und N. Müller, die sich öffentlich in
Schieitheim zeigten, inhaftieren zu lassen. Dies lässt sich aber nicht so einfach
durchführen, fehlen, doch die Organe, die solches bewerkstelligen könnten. Dem
Rat bleibt nichts übrig, als dem Obervogt von Schieitheim den Befehl zu geben,
seinerseits den Forstmeistern von Schieitheim und Beggingen den Auftrag zu

übermitteln, die genannten drei Täufer festzunehmen und in die Stadt Schaffhausen

zu bringen.60 Ob die beiden Forstmeister die für diese Aufgabe wirklich
geeigneten Personen sind, scheint zumindest fraglich. Eine Woche später lässt der
Rat gar noch ein Mandat gegen die Täufer folgen.61 Darin zeigt sich das Ein-

56 RP 100, 49v.

57 Abschiede 1640 Nr. 933/h. «Schaffhausen wünscht von Zürich zu erfahren, was für Mittel es

gebrauche, um die Wiedertäufer in seinem Lande zum Gehorsam zu bringen. Zürich theilt mit,
was es bis anhin mit denselben vorgenommen, daß aber Alles nicht verfangen habe, weßhalb

man sie in besondere Verwahrung gelegt, zur Arbeit angetrieben und ihr Vermögen durch
ehrliche Leute bevogtet habe.»

58 In einem Ratsbeschluss vom 13. Dezember 1621 steht dazu zu lesen: «Das inen iedem zwey
ysene Band an beede Schenckel gelegt, mit einer Ketenen zwen Schuch lang. Inn solchen Banden
sollen sy täglich an das Stattwerck gefüert, und daselbsten zewercken angehalten werden.»
Zudem sollen sie jeden Sonntag zwangsweise in die Kirche geführt werden. Korrespondenzen
1621 Nr. 77.

59 Gerade in jener Zeit versucht Zürich, das Problem mit einem grossen, gedruckten Mandat in den

Griff zu bekommen. «Wahrhaffter Bericht Unsers des Burgermeisters, des Kleinen und Großen
Rahts genannt die Zweyhundert der Statt Zürich. Worinnen grundtlich dargethan wirt theils

Jüngster unser Handlungen gegen den Widertäufferen eigentlicher Anlaaß Ursachen Form und
Billigkeit; theils ihr der Widertäufferen unguts Gemüt. Allen unseren frommen biderben und der
Wahrheit begirigen Angehörigen zur Land gewünschten nohtwendigen Wüßenschafft an Tag
gegeben. Getrukt zu Zürich by Georgen Hamberger MDCXXXIX.» Korrespondenzen 1639 Nr. 114.

Vgl. Schaepler, Rechtliche Behandlung. S. 30-83. Dort finden sich die einzelnen Strafmassnahmen

gegen die Täufer aufgelistet. Zum Vorgehen der Zürcher Obrigkeit gegen die Täufer in den

Jahren 1635-1645 siehe auch: Bergmann, Täuferbewegung. S. 103-135.
Generell zur Situation in Zürich und Bern im 17. Jahrhundert: Geiser, Die Taufgesinnten
Gemeinden. S. 403-445.

60 RP 100, 252' und 252".
61 Beschluss, ein Mandat zu erlassen: RP 100, 259v. (17. Mai 1641).

108



geständnis des Rates, dass alle bisher angewandten Massnahmen an der
Starrköpfigkeit der Täufer gescheitert sind, dadurch verursachten die Täufer «ihren
Nechsten schedliche Ergernuß ihren Kindern deßen Secten einbilden, und
mit ihrem Ihrtumb sie hochschedlich beflecken ,»62 Wenn die Täufer sich nicht in
die Kirchen begeben oder das Land nicht verlassen, wollten die Gnädigen Herren
sie so strafen, «daß sie wolten sy hettend ihrer von Gott verordtneter und fürsez-
ter Christlicher Oberkeit alle schuldige und in Gottes Wort gegrundte Gehorsam

geleistet und erstattet».63 Das Mandat ist wohl eine direkte Folge der Kritik, die
dem Rat von der Geistlichkeit her erwächst. Diese nämlich moniert in ihrem
Synodalmemorial vom 6. Mai 1641: «Daß zwar gute Erkandtnußen der Widerteüffe-
ren halben ergangen, folge aber keine Execution darauff.»64 Der Vorwurf an die
Adresse des Rates ist unmissverständlich. Die Geistlichkeit fordert die
konsequente Umsetzung der erlassenen Anordnungen. Schliesslich wird Ratsschreiber

Wepfer am 10. August 1641 einmal mehr, diesmal in Begleitung Zunftmeisters
Hans Jakob Hofmanns, des Obervogts von Schieitheim, dorthin geschickt, die
Täufer zu ermahnen. Doch der Versuch bleibt erfolglos «nach langer mit ihnen

gehaltner Disputation», wie Wepfer seinem Tagebuch anvertraut, um voreilig
beizufügen, die Täufer seien ausgewiesen worden und in der Folge in die Pfalz
gezogen.65 Dies trifft zumindest nicht für alle zu. In diese obrigkeitlichen Aktivitäten
des Jahres 1641 fügen sich zwei im Anhang publizierte Dokumente ein. Zunächst
die Beschreibung der fahrenden Habe der des Täufertums verdächtigten Verena

Frey. Dann folgt ihr Verhör. Die Beschreibung ist notwendig, um die Vermögensumstände

der Frau bürokratisch genau zu erfassen, bevor das Gut eingezogen wird.
Das Verhör soll Klarheit darüber bringen, ob es sich tatsächlich um eine Täuferin
handelt. Ist dies erwiesen, erfolgt die Ausweisung.66

Am 18. März 1642 sieht sich der Rat gezwungen, seine Massnahmen weiter zu
präzisieren, indem er verfügt, Hab und Gut, Schulden und Gegenschulden der

Täufer sollten durch den Ratsschreiber verzeichnet, die liegenden Güter, also Haus

und Hof, Grandstücke veranschlagt und verkauft werden.67 Das erlöste Geld sei

den Gnädigen Herren «biß auff fehrnere Erleuterung» zuzustellen.68 Die Absicht
des Rates ist klar. Den Täufern soll die Lebensgrundlage entzogen, und diese

62 Mandate A7, 103' und 103". (17. Mai 1641). Ein weiteres Mandat findet sich: Schieitheim CCI/
35. (30. September 1642).

63 Mandate A7, 103r lind 103".

64 Kirche D VIII 7 (Synodalmemorial vom 6. Mai 1641).
65 Chronik B6 II, 120. Vgl. Anhang: Dokument II.
66 Wir besitzen eine undatierte, aber in die Zeit gehörende Supplikation von Margretha Peterin von

Unterhallau an den Rat, ihrem wegen Verdachts des Täufertums ausgewiesenen Ehemann Hans

Kiienler die Rückkehr zu gestatten. Hailau B 18. Dies zeigt, dass Ausweisungen tatsächlich

vorgenommen werden. Die Frage, wie effektiv solche Ausweisungen aber in der Praxis sind, ist
damit noch nicht beantwortet.

67 Eine undatierte Liste mit von Täufern konfiszierten Gegenständen findet sich: Korrespondenzen
1621 Nr. 77.

68 RP 101, 246r.

109



sollen entweder zum Gehorsam gebracht oder zum Verlassen des Landes gezwungen

werden. So findet sich in einem undatierten Zettel mit Anordnungen gegen die
Täufer folgender Eintrag, der diese Absicht mit aller Deutlichkeit zum Ausdruck
bringt: «Man mocht inen die Ofen und Fenster uß der Stuben thun, und die Thüren
von Husern und Gemachen. Die Tach ofnen.»69 Die angestrebte Isolierung der
Täufer innerhalb der jeweiligen Dorfgemeinschaft geht dabei über den Tod hinaus.
Die Geistlichkeit fordert nämlich in ihrer undatierten Eingabe, es sei den Täufern
zu verbieten, ihre Toten auf dem Friedhof zu bestatten. «Dan wollend sy nit syn bei
den Lebendigen in der Kirchen, so müssend sy ouch nit sin bei den Todten uf dem
Kirchhoff.»70
Ende März 1642 bestätigt der Rat seinen Beschluss vom 18. März 1642 und ordnet

an, die im Spital inhaftierten Täufer seien dort zu belassen.71 Offenbar sind in der
Zwischenzeit die obrigkeitlichen Bemühungen zur Verhaftung einiger Täufer doch
erfolgreich.72 Am 1. April 1642 werden die Anordnungen zu den inhaftierten
Täufern weiter erläutert. Ihre Frauen dürften sie nicht besuchen und «auch alle
Sachen an Kleidren, Hembden, Brot und dergleichen, so ihnen zutragt, fleyßig von
dem Thorhueter in dem Spital durchsucht und ob nichts Argwönisches, dardurch

sy außbrechen und sich ledig machen köndtend, darbey erkundtiget werden
solle.»73 Diese Vorsichtsmassnahmen freilich nützen nichts, denn es gelingt den

Inhaftierten in einer spektakulären Aktion, aus dem Spital auszubrechen. Wepfer
meint dazu, die sechs Täufer seien «durch den Ofen den sy auffgebrochen,
geschloffen, hernach hinder der Spitaler Mulin, an einem Schuotzloch ein Steine

gewendt, mit einem großen Holz wegethon, durch die Ringgmauer sich in den

Graben hinab gelaßen, und entrannen.» Die Bewachung freilich scheint alles
andere als aufmerksam gewesen zu sein, denn Wepfer fügt bei, die Entflohenen
hätten alle noch die Eisen an den Füssen gehabt.74

Der Rat versucht alles, die Entflohenen wieder zur Stelle zu bringen, ohne
allerdings zu vergessen, dass die Hälfte ihrer Habe und ihres Gutes als Strafe einge-

69 Korrespondenzen 1621 Nr 77.
70 Korrespondenzen 1619 Nr. 1.

71 RP 101, 255'. (25. März 1642). Bereits am 14. März 1642 erteilt der Rat den Geistlichen den

Auftrag, die im Spital inhaftierten Täufer zu besuchen und ihnen zuzusprechen. Schieitheim
CC1/34.

72 Vgl. Anm. 74 mit dem Eintrag in der Chronik Burgauers. Dort findet sich eine mögliche
Erklärung, weshalb es dem Rat gelingt, einige Täufer festsetzen zu lassen.

73 RP 101, 260'.
74 Chronik B6 II, 138. Vgl. die Ausführungen von Christen Bechtold zum genaueren Ablauf des

Ausbruchs. Diese bringen die Sicht eines am Ausbruch direkt Beteiligten. Vgl. Schaffhauser

Beiträge 18, 1941, 193-196.
Chronik B8, 143. 1642 (Chronik Hans Ludwig Burgauers): «den 5 May sind 6 Widertaüffer, so

in dem Spitthai gefangen lagen, und Burgere zu Schieitheim waren, durch die Stattmaur

außgebrochen und also entgangen. Ihr Obervogt Hr. Zm. Hoffmann hatte ihnen sicher Geleit in
und auß der Statt versprochen, selbiges aber nicht gehalten, sondern sie einsetzen lassen, welches

jederman an ihne gescholten.»

110



zogen werden solle, «umb daß sy unßer Gn[ä]d[igen] Herren Stattringgmauren
gefahrlich und boßhafftiger Weiß violirt und geschwecht.»75 Vorerst sind aber die
Versuche, die flüchtigen Täufer wieder beizubringen, erfolglos.76 Wie machtlos
dabei die sonst so allmächtig scheinende Obrigkeit ist, zeigt sich erneut. Zwar
verlangt diese, es sei «nach allen Mitlen zu trachten», die Entflohenen beizubringen,

muss aber gleichzeitig eingestehen, Täufer zeigten «sich so Tags so Nachts in
und umb Schlaittheim».77 Trotz dieser offensichtlichen Sachlage scheint es nicht
möglich, diese mit den beschränkten obrigkeitlichen Mitteln und wohl auch
angesichts möglichen Widerstands der Dorfbevölkerung zu inhaftieren. So bleibt
denn dem Rat am 10. August 1642 nichts anderes übrig, als die gefällten
Beschlüsse erneut zu bekräftigen.78 Am 14. September 1642 hat sich die grundsätzliche

Situation nicht geändert, der Obervogt von Schieitheim, Zunftmeister Hans
Jacob Hoffmann, wird vom Rat angewiesen, die gesamte Habe der Täufer
einzuziehen, «sy dardurch zur schuldigen Gehorsame zebringen.»79 Endlich am 30.
September 1642 vernehmen wir, dass wenigstens einer der ausgebrochenen Täufer
erneut inhaftiert ist.80 Es handelt sich um jenen Christen Bechtold, von dem Karl
Schib das Verhörprotokoll 1941 ediert hat.8'

Ob sich die Lage in den folgenden Jahren beruhigt, müssten weitere
Nachforschungen zeigen. Immerhin tauchen die Täufer, nachdem wir in den Jahren 1643,
1644 und 1645 in den Synodalmemorialia nichts vernehmen, dort 1647 und 1648

wieder auf.82

Gerade an der Problematik der Täufer lässt sich ablesen, wie noch im 17. Jahrhundert

das zunehmend absolutistischere Züge annehmende Regiment der Gnädigen
Herren rasch an seine Grenzen stösst. Wohl werden die Täufer als sozial und

religiös nichtkonforme Gruppe von der Entwicklung zur Vereinheitlichung im
staatlichen wie religiösen Leben erfasst, doch fehlen den Gnädigen Herren die

Machtmittel, ihren Willen zur Vereinheitlichung wirkungsvoll durchzusetzen. So

bleibt den Verantwortlichen im Staat letztlich nur eine ziemlich hilflose, wenn

75 RP 101, 304" und 305r.

76 RP 102, 18v.

77 RP 102,44".
78 RP 102, 65".

79 RP 102, 85'.
80 RP 102, 99' und 99". Der Rat beschliesst, Christen Bechtold soll vom Scharfrichter mit Ruten

ausgestrichen und von Stadt und Land gewiesen werden.
81 Die Ereignisse des Jahres 1642 zusammenfassend: Harder-lm Thum, Chronik. Buch IV. S. 333f.
82 Synodalmemorial 1647 (Kirche D VIII 7): «daß die Teüffer ihre Kinder nicht nur von der

Predigt, sonder auch von der Schuol abhalten»

Synodalmemorial 1648 (Kirche D VIII 7): «daß es mit den Widertäuferen ie lenger ie ärger
werde, schicken nunmehr ihre Kinder weder zur Schul noch zur Kirchen.»
Zusätzlich: Schieitheim CC1/37. (1. April 1653). Ratsbeschluss zu den Täufern in Schieitheim.
Geschichte von Schieitheim. S. 285 nennt 1680 als das Jahr, in dem die letzten Täufer endgültig
das Land verlassen hätten. Vgl. auch: Lang, Religiöse Zuckungen, in: Pletscher (Hg.), Altes und
Neues vom Randen, Schieitheim 1880. S. 70.

111



auch teilweise massive Reaktion auf die Herausforderung. Doch es gelingt den

Täufern, sich unter Ausnutzung dörflicher Strukturen erfolgreich den obrigkeitlichen

Bemühungen zu widersetzen und sich nicht der herrschenden und verordneten

Konformität unterzuordnen. Dass die Gnädigen Herren und die orthodoxe
Staatsgeistlichkeit gerade solche Gruppen wie die Täufer mit Misstrauen betrachten

und als Bedrohung für die Einheitlichkeit des Staates wie der Religion empfinden,

mag auch in der Zusammensetzung dieser Gruppen liegen. Denn so weit wir
wissen, rekrutieren sich ihre Mitglieder im von uns betrachteten Zeitraum
ausschliesslich auf der untertänigen Landschaft und nicht etwa unter den Angehörigen
der städtischen Bürgerschaft.83 Die Täufer führen also den Gnädigen Herren wie
den Geistlichen anschaulich vor Augen, dass die angestrebte Kontrolle über die
Landschaft und deren Bewohner keineswegs gewährleistet ist, potentielle Unruheherde

und Unruhestifter können sich dort relativ leicht entfalten, was auch die
Furcht der Obrigkeit erklärt, die Täufer könnten bisher gehorsame Untertanen mit
ihrer Unbotmässigkeit anstecken.
Die Täufer lassen erkennen, als wie gefährlich sozial und religiös unangepasste
Gruppen von den Herrschenden empfunden werden. An ihrem Beispiel zeigt sich
das Problem der Herrschaftsdurchdringung. Denn dass es sich bei dieser für das

Verständnis der Frühen Neuzeit zentralen Frage nicht um einen linearen und
teleologischen Prozess in der Entwicklung hin zum modernen Staat handelt, ist
mittlerweile hinreichend belegt.84 Wie sich aber die Etablierung und Durchsetzung
der Herrschaft in den sich bildenden und sich territorial wie religiös konsolidierenden

Territorien der Frühen Neuzeit, zu denen auch der Stadtstaat Schaffhausen
gehört, im Einzelnen abspielt, bleibt umstritten. Einen Aspekt freilich bestätigen
auch die Täufer von Schaffhausen. Nämlich wie partikulare dörfliche Lebenswelten

mit zentralistischen obrigkeitlichen Forderungen in Konkurrenz treten.
Dabei bleibt bemerkenswert, dass die dörflichen Anspüche nicht zwingend weniger

erfolgreich sind und keineswegs eindeutig auf der Verliererseite stehen. Das

Gegenteil kann durchaus zutreffen. Dabei lösen die obrigkeitlichen Bemühungen
zur Unterdrückung der Täufer auf der untertänigen Landschaft Widerstand aus.
Wie stark sich die Täufer als willkommenes Mittel benutzen lassen, sich in
grundsätzlichem Widerstand gegen die Gnädigen Herren zu üben, lässt sich nicht genau
sagen, doch ist eine solche Motivation und Selbstlegitimation durchaus möglich
und wohl auch wahrscheinlich.85 So stellt Winfried Schulze fest, dass es einen

83 Für die Reformationszeit: Paul Peachey, Die soziale Herkunft der Schweizer Täufer, Karlsruhe
1954. (Diss. Zürich). Clasen, Wiedertäufer im Herzogtum Württemberg. S. 118-145.

84 Vgl. das Urteil bei Bödeker und Hinrichs, Alteuropa - Frühe Neuzeit - Moderne Welt?, in: Dies.

(Hg.), Alteuropa - Ancien Régime - Frühe Neuzeit. S. 39. «Die Entstehung des frühneuzeitlichen
Europas war ein epochaler Wandel; sie brachte aber keineswegs den augenfälligen gleichförmigen

Wandel ökonomischer, politischer, sozialer und mentaler Strukturen, wie er sich in manchen
Lehr- und Handbüchern niedergeschlagen hat.»

85 Grundsätzlich zu den Motiven und Zielen des Widerstands aus der Sicht der Bauern: Schulze,
Bäuerlicher Widerstand und feudale Herrschaft. S. 115-127.

112



Zusammenhang zwischen Täufertum und Aufstands- resp. Widerstandsbereitschaft
gibt.86

Auch für die Randgruppen- und Minderheitenforschung liefern die Täufer
Anschauungsmaterial, besonders wenn nicht nur die obrigkeitlichen, sondern ebenso
die dörflichen Reaktionen und das Selbstverständnis der Täufer betrachtet werden.
Dann zeigt sich eindrücklich, wie die Dorfsolidarität wichtiger ist als obrigkeitliche

Anordnungen, wie die integrative Kraft der Dorfgemeinschaft selbst die von
der Obrigkeit verfemte Gruppe der Täufer immer wieder absorbieren kann.

Anhang

I. Brief von Pfarrer Theodosius Indikofer an den Stadtschreiber von
Schaffhausen Emmanuel Forrer vom 2. Juni 164087

Ehrenvester, Hochwohlgelehrter, insonders günstiger, geehrter Herr
Stattschreiber, 88 neben Anerbietung meiner geringen Diensten füge demselbigen ich zu

wüßen, wie daß aujffreündtliches Zusprechen hin, so newlicher Zeyt beschehen,
als meine Gnädige Herrn um den Bahn geritten,89 ich noch mahlen alles Emsts,
doch mit gebührender Bescheidenheit, mit den Widerteüjfern deß Kirchgangs und

Anhörung Göttlichen Worts wegen Sprach gehalten. Da dan imm Nammen ihrer
aller nur zwen erschienen, welche sie außgeschoßen haben, worauffich mit under-
schiedlichen Argumenten ihnen demonstrirt, daß sie wohl salva et illaesa conscientia
in unserer Gemeint Gottes h[eiliges] Wort anhören könden, aber im wenigsten,
wie hiebevor mehr beschehen, nichts außrichten mögen, ja so gar nichts, daß sie

mir ihrer Meinung halben auch nichts auß der H[eiligen] Schrifft haben

fürbringen wollen, sonder geantwurtet, man wüße schon, worumb sie Bedencken

tragen, nicht zu uns in die Versamblung zu kommen. Wollen auch alles Gott heim

setzen, es gehe ihnen darüber wie es wolle. Wan dan ich J[unker] Doctori Obherrn

86 Ebd. S. 125-127. «Das Täufertum - so wird man feststellen müssen - rührte in seiner Negierung
von Herrschaft, seiner unerschrockenen Kritik an der Herrschaftsausübung, seinem uneigennützigen

Sozialverhalten und in seiner bewundernswerten Standhaftigkeit an verborgene Grundzüge
bäuerlichen Denkens und konnte in dieser Hinsicht auf Verständnis und Sympathie rechnen.»
Hier: S. 127.

87 Kirche Y III.
88 Emmanuel Forrer (1607-1650). Amtszeit als Stadtschreiber 1634-1650. Vgl. Elisabeth Breiter,

Die Schaffhauser Stadtschreiber, Das Amt und seine Träger von den Anfängen bis 1798. Winter-
thur 1962. (Diss. Zürich). S. 128f.

89 Am 11. Mai 1640 werden die hochforstlichen Marksteine von einer Delegation der Gnädigen
Herren besichtigt. Insgesamt sind es 122 Personen zu Pferd und 153 zu Fuss, die an der

Besichtigung teilnehmen. «Hat mein Gnedig Herren in 800 fl. und meher gecostet,» meint Wepfer,
der ebenfalls zur Delegation gehört, in seinem Tagebuch. Chronik B6 II, 91.

90 Johann Jacob Ziegler (1587-1656). Stadtschreiber 1623-1634, Obherr 1634, Säckelmeister

1641, Bürgermeister 1645-1656. Vgl. Breiter, Stadtschreiber. S. 115-128.

113



Zieglern90 bey unserm Schleitheimischen Abscheid glimpfiger Maßen besonders

angezeigt, woh (ut ahmt) der Haas im Pfeffer lige, und die Sach mit ihnen nit
ergeht, wie es meine Gnädige Herrn gerne sehen, mich auch beklagt daß der
Teüffern halben ich mich beflißen, so viel müglich, daß meine iederzeyt zu verrichten,

allein es fähle an einem gewüßen Orth, wie ihme dan ingeheim vermeldet
worden. Alß were mein Bitt, es wolte der Herr Stattschreiber diese meine ietzt
vermeldete letste Abhandlung meinen Gnädigen Herrn eröffnen, doch also, daß
meine Person (wie ich den die gute Hoffnung zum Herrn habe) auß sonderbahrer
bedencklicher Ursach nit vermeldet werde,9' sondern daz er von iemandts andern
berichtet worden, ich hette abermahlen vergebens an den Teuffern gearbeitet und
were nunmehr kein eintzige Hofnung vorhanden, sie in die Kirchen zubringen, es

wurden dan von meinen Gnädigen Herrn die extrema media an die Hand genommen.

Ich were selbsten zum Herrn kommen und het ihn weitleuffig berichtet, aber
es ist mir ein solcher Fluß in die rechte Seiten geschoßen, daß ich mich nit recht
nun albereit 5 tag umbwenden kan. Bitt derwegen nochmahlen, solchen meinen
Bericht M[einen] Gfnädigen] Hferren] fürzutragen. Woh ich selbiges in andern
Weg umb den Herrn kan beschulden, soll es an meinem Fleiß nit ermanglen. Thue
hiemit denselben sampt seiner Angehörigen Göttlicher Obacht wohlbefehlen.

Deproperabam 2t[en] Juni 1640

Efurer] E[hrsamkeit] und Wfeisheit]
dienstbereitwilligster
Theodosius Indickhower Pfarr[er]
In Schleitfheim] et Beggingfen]92

Mag wohl leiden, daß diß eylfertige
und gantz ungeschickte Schreiben

Jfunker] Doctori Obherrn Zieglern gewiesen
werdt, wans der Herrfür gut achten würdt.

II. Bericht des Ratsschreibers Georg Michael Wepfer über seinen Versuch,
den Täufern in Schieitheim die obrigkeitlichen Forderungen zu erläutern,
7. Juni 164093

Verrichten zu Schlaitten wegen der Widerteüfern den 7ten Junii anno 1640

Auffden von Euch, mein Gnädigen Herren, mir gegebnen Befelch, die Widerteuffer
zu Schlaitten betreffend, bin ich abgeloffnen Sontag nach Schlaitten gekert, dene

91 Theodosius Indikofer möchte anonym bleiben, wohl um im Dorf nicht als Denunziant zu gelten,
was bei der beschriebenen dörflichen Solidarität mit den Täufern seine Stellung als Pfarrer im
Dorf nicht gerade festigen würde.

92 Theodosius Indikofer stammt aus der Pfalz, wird aber von dort mit seiner Familie vertrieben.
1633 Pfarrer zu Schieitheim, 1643 zu Unterhallau, verstorben 1647. Vgl. Chronik Cl/28, 47.

93 Schieitheim CC1/33.

114



meiner Muglichkeit nach gehorsanlich verrichtet und zu Schlaitten bey angefangner
Morgenpredig ankhommen.
Nach gehaltner Predig hab ich den Herrn Pfarherr sampt Vogt und Geschwornen
zusammenberuffen, und ihnen mein Gnädigen Herren Befelch, daz die Widerteuffer
in die Kirche gehen oder innert 8 Tagen nach Verhandlung ihrer Haab und Gueter
und Zhalung ihrer Schulden gewartender Straffund Ungnad den Flecken räumen,
von Stat und Land ziehen sollen.
Daruber gerathschlaget, wie die Widerteuffer an ein bequem Ort mochten
gebracht werden, ihnen entlich, aujf ein sicher Geleid, uff das Gmeindhauß oder
Pfarrhof zu erschynen, den Ort ernambset.

Daruber den Waibel zu ihnen geschikt, ihnen solliches kundtzethon und angentz in
eintweders Ort zekommen, befholen. Habind also durch den Waibel widerumb
erbotten, sy wollend in dem Pfarrhof erschynen, so bald sy zu morgen gegeßen
habind, habend also in 2 Stund aujfsy gewartet, dann sy zuvor zusammen getreten
undt zweyfelsohne geratschlaget, was sy uffFurbringen antworten wellen.
JJmb 12 Uhren habend sich hernach eingestelt, Zenz Meyer, Christen Bechtold,
und Samuel Beyer, sagend Platmacher lige etliche Tag kranck, die übrigen 2 seyen
über Feld.

Alß ich ihnen E[uer], meiner Gnädigen [Herren], Befelch und Mandat furgehalten,
daz sie in die Kirchen gehen und Gottes Wort in öffentlicher Throstversamlung
anhören oder in Niterstattung diser Gehorsame innert 8 Tagen den Flecken räumen
und auß Efurer], meiner Gnädigen Herren, Statt und Landt ziehen sollen. Wofehrn
weder eines noch anders von ihnen erstatet wurde, sollen alß dem Vogt und Ge-

schworne sy gefenglich annemmen und mein Gnädigen Herren wolverwart in die
Statt liefern, da dann ihrem Verdienen nach mit ihnen werde verfharen werden.

Alß Herr Pfarrer Indikofer, Vogt und Geschworne und ich nebend ihnen, den Wider-

teuffern mit Einziehung viler Argumenten und Gründen ihnen zugesprochen, dar-
aujf sy eben schlechtlich respondirt.
Habend sy entlich disern Bescheid gegeben. Zenz Meyer: es habe dergleichen
Disputieren nun in 20 Ihar geweret und nichts verfangen mögen, gestalten erst vor
ohngefhar einem halben [Jahr] beide Junker Obherren der Undergesellschajft
auch vil mit ihnen disputirt, und bey ihnen nichts aufrichten könden, sy wollend

nur uff ihrer Me[i]nung verbleiben, und nit zur Kirchen gehen, sy hoffind mein

Gnädige Herren werden nit der Strenge nach mit ihnen verfharen, sondern Gnad

erweisen und sy, weil sy niemand beleidegind, kein Ergernuß gebind und einen

stillen eingezognen Wandel fhurend, übrige Gebur erstattind, noch mehre wie biß
anhero gedulden. Mein Gnädig Herren seyen iederzeit die Gnädigsten gewesen,
hoffind werden fehrners Gnad ertheillen. Zenz Meyer dixit: seye etwan in Verhafft

gewesen, alle Mhalen Gnad erlangt, daz er wider ledig worden.

Der Glaub laße sy nit zwengen, sprachend sy. Antwortet ich: der Glaub ist ein

Gaab Gottes, aber umb Eurer Hartneckigkeit und Ungehorsame willen, kan euch

ein christliche Oberkeit und mein Gnädige Herren wol zwengen und zur Gehorsame

bringen.

115



NB. Es seyen Zenz Meyers und Platmachers Söhne wie auch Heußins Tochter, die
wol von dem Widertaujf zubringen, wofehrn der Ernst gegen ihnen gebraucht
wurde. Dixit Vogt Zacharias und Ulrich Braunen,
den löten Junii anno 1640 alhie bey der Cronen.
NB. Herr Pfarherr Indikofer beschwert sich wegen großen Uberlauffes der armen
Leuten, könde nit meher ...[?], bette umb Ergehlichkeit [?]

Nachtrag von der Hand Wepfers:
Den lOten Augusti anno 1641 sind auß Befelch meiner Gnädigen Herren, Herr
Z[unftmeister] Hans Jacob Hofmann der Obervogtey Schlaitten und Beggingen
und Ratsschreiber Georg Michael Wepfer abermhalen wegen der Widerteujfer zu
Schlaitten gekert, ihnen mein Gnädigen Herren Befelch eröffnet und dise drey
Mitel furgeschlagen:
1 Sie sollen wie andere gehorsame Underthanen in die Kirchen gehen, Gottes
Wort anhören
2 oder auß dem Landt ziehen mit Weib und Kindern
3 oder in Gefangenschafft gelegt werden

Darauff sich Zenz Meyer, Gratze Pletscher, Christen Bechtolt und Samuel Peyer
rund erklärt, sy wollend nit in die Kirchen gehen, und gern dulden, was mein
Gnädig Herren mit Verweisung des Lands oder der Gefangenschafft wider sy
fürnemmen werden. Bittende fehrners, weil ihrer nur noch 6 Manspersonen,
Geduld mit ihnen zehaben.

Actum ut supra
Underschreiber Wepfer sub[scrips]i94

III. Beschreibung der fahrenden Habe der als Täuferin
verdächtigten Verena Frey von Birmensdorf vom 30. Juli 164195

Verzeichnuß, was Heinrich Zur Linden von Zürich Hausfrauw an vahrender Haab

zuo Oberhallauw in Michel Surbeckhen deß Schmidts Hauß hat:
Erstlich ein Underbeth
Item zwey Küßelin
Item drey Linlachen
Item ein mössige Khanten96

94 Zu seiner Biographie vgl. Karl Schmuki, Georg Michael Wepfer (1591-1659), in: Schaffhauser
Beiträge zur Geschichte 68, 1991, 225-235. (Schaffhauser Biographien 5). Wepfer wird 1638

Ratsschreiber.
95 Kirche Y II 1.

Über die Rolle von Frauen in der Täuferbewegung ist bisher wenig bekannt. Auf Beispiele aus

der Frühzeit geht ein: Marion Kobelt-Groch, Aufsässige Töchter Gottes, Frauen im Bauernkrieg
und in den Täuferbewegungen, Frankfurt am Main 1993. (Geschichte und Geschlechter, 4).

96 Kanne: Idiotikon 3, 373.

116



Item ein mössige Stitzen97

Item vier zinnene Pletlin
Item zwen zinnene Deller
Item ein klein oehren98 Häjfelin
Item ein verschloßener Trog, in welchem man nit wüßen mag, waß darinnen lige.
So danne seye zuo wüßen, daß Hanß Surbeckhen aida zuo Oberhallau seeligen
Witib auch dergleichen Sect unnd ein Teüfferin seye.

Actum d[en] 30t[en] Juli a[nn]o 1641

IV. Verhörprotokoll von Verena Frey von Birmensdorf, erstellt am 31. Juli 1641"

Examen über Verena Freyin von Birmentorff, Heinrichen zur Linden Weib,

widertoüfferischer Sect, d[en] letzten Juli anno 1641

Widertoüfferin
Verena Freyn von Birmenstorff, 78 lahr uffS[an]t Gallen Tag alt. Ihr Mann Heini
zur Linden von Zürich seye endweders zu Mauchen'00 oder zu Stüelingen, ein
Müllin dortselbst gehabt. Bekennt, seye in 40 Jahren nie zu Kirchen gangen,
änderst in die heimliche verbottne Winckel und Zusammenkunfften der Wider-
toüfferen. Seye iez bald ein lahr zu Oberhallaw, das sie sich daselbsten auffhalte,
wüsse nit eigendtlich, ob ihr Mann zu Mauchen oder Stüelingen, doch mehrerntheils

zu Stüelingen seye, bey dem Landtschreyber Wendel Irme. Könne auch betten
Unser Vatter, den Glouben aber, die zehend Gebott nitt. Glaube was wir glauben.
Beger ebenso, uff ihrem Glouben zuverbleiben. Hanns Landolt, sonst auch Landis,
uß Zürich Gebiet, der vor ohngefahr 27 Iahren gericht worden, seye Ihr Lehrer
gewesen."" Ich gsagt,'02 sy[g] ein schöner Lehrmaister. Sie freylich, seye einfrom-

97 Krug, (kleine) Kanne, gewöhnlich mit Schnabel oder Ausgussröhre: Idiotikon 11, 1849.

98 ehern: Idiotikon 1, 399.
99 Kirche Y III.

100 Dorf westlich von Stühlingen.
Mauchen scheint ein von Täufern frequentierter Ort gewesen zu sein. So vernehmen wir in einer

Anfrage des Obervogtes von Neunkirch an den Rat zu einer beabsichtigten Heirat zwischen
einem seiner Untertanen aus Oberhallau und einer Tochter eines Täufers, diese sei «uß dem

Zürich piet pürtig, sich aber etlich Jahr hero zuo Mauchen in der Landtgrafschafft Stüelingen
ufgehalten». Der Grund für die obervogtliche Anfrage liegt in der Furcht, durch eine solche

Heirat könnten «sy die Irrigen, und andere diser Sect underworffene Inziehen, Inen Underschlauff
geben, und anderen Christen grosse Ergernus machen.» Oberhallau B2 (26. Februar 1630). Zu
diesem Fall vgl. auch RP 89, 526.

101 Es dürfte sich um Hans Landis ab dem Horgerberg handeln, einen der führenden Täufer, der am

29. September 1614 hingerichtet wird. Geiser, Die Taufgesinnten Gemeinden. S. 405-409.
Mit dieser Aussage beweist Verena Frey ein bemerkenswert akurates Zeitgedächtnis.

102 Der Verhörrichter spricht hier.

117



mer Mann gsyn. Seye, da im wol. Der Schmid zu Oberhallaw, Michael Surbeck,

seye kein Widertöuffer, gange inn Kirchen. Habind zu Hallaw noch auch Schlait-
haim keine Zusammenkunfft. Nitt wollen bekennen, wer Ihr Lehrer derzeiten seye,
noch wo sie zusammenkommen. Bette, wann es der Herrn Examinatorn Wil, das
sie wider möchte heimgelassen werden, wolte sie gen Stüelingen.
Vorstehend Examen ist gehalten und verrichtet worden beywesend H[err] Z[unft-
meister] Huber103 und H[err] Zfunftmeister] Höschellern'04. Sambstags, den letzten

Iulii anno 1641.

Ist hierüber Erkennt, das diese Toüfferin Statt und Landts verwisen sein und gleich
uffheütt der Gefangenschafft endlassen werden. Montags den 2. Augusti.105

Dr. Roland E. Hofer
Staatsarchiv Schaffhausen, Rathausbogen 4, CH-8200 Schaffhausen

103 Kaspar Huber, Zunftmeister der Rebleute. RP 101, 10v.

104 Alexander Höscheller, Zunftmeister der Schuhmacher. RP 101, 1 lr.
105 Vgl. RP 101, 37v.

Für die kritische Lektüre des Manuskriptes und für die Durchsicht der Transkriptionen bedanke
ich mich bei Kaspar von Greyerz (Zürich/Hermatswil) und Hans Lieb (Schaffhausen). Ferner
danke ich Erika Seeger (Schaffhausen) und René Specht (Schaffhausen).

118


	Täufer im 17. Jahrhundert : Herrschaftsdurchdringung und untertäniger Widerstand in der Frühen Neuzeit

