Zeitschrift: Schaffhauser Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen
Band: 67 (1990)

Artikel: Die Malereien an der Empore in der Kirche zu Schleitheim
Autor: Urner, Hildegard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-841664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-841664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HILDEGARD URNER

Die Malereien an der Empore
in der Kirche zu Schleitheim

Nachdem die 1869 erbaute Kirche von Schleitheim vor einiger Zeit
einer sorgfiltigen Restaurierung unterzogen worden ist, diirfen auch ihre
aufgefrischten Malereien etwelche Aufmerksamkeit beanspruchen.

Von Kantonsbaumeister Johann Christoph Bahnmaier,dem Architek-
ten der Kirche, sind 1869 die Malerarbeiten in der Kirche an Jakob
Wiischer, Maler in Schaffhausen, vergeben worden. Dieser hat ausser dem
Streichen der Decken und Winde im Chor und im Schiff auch die Kanzel
maseriert und die eisernen Sdulen vergoldet. Zudem stammen von seiner
Hand die Brustbilder des Petrus und Paulus an der Ostlichen Wand des
Schiffes, wiahrend diejenigen des Mose und des Elias an der gegeniiber lie-
genden Westwand beim Orgelbau 1887 entfernt wurden.

Zu Wiischers Auftrag gehorte ferner die «Malerei der Atribute an die
Emporen», wie er sich in der Rechnung ausdriickte, fiir die er nur Fr. 54.—
Lohn verlangt hat. Fiir eine solche Dekorationsmalerei standen ihm Vor-
lagen in Biichern zur Verfiigung. Mit feinem Verstindnis hat er daraus
neun Sujets ausgewihlt und darin den Kirchenbesuchern altes christliches
Glaubensgut wieder nahegebracht. Es sind einfache farbige Darstellun-
gen, deren symbolische Aussagen dem meditativen Betrachter Spielraum
fir mancherlei Deutungen geben, ohne dass diese dem Maler selbst
bewusst gewesen sind.

Neun Sujets sind in Kreisen an der Briistung der weitrdumigen
Empore auf der Nord-, Siid- und Westseite angebracht. Die Rundungen
werden von einem breiten, halbkreisformig eingebogenen Fries miteinan-
der verbunden. Dabei ziert jeweils eine liegende Palmette mit Wurzelwerk
Anfang und Ende des Schmuckbandes.

Nach friihchristlicher Tradition sind in den Kreisen die alttestamentli-
chen Symbole denjenigen des Neuen Testamentes in der Weise gegeniiber-
gestellt, dass die alttestamentlichen Darstellungen das Vorbild und die
Verheissung fiir die Erfiillung im Neuen Testament abgeben. Dass die neu-
testamentliche Symbolik gerade an der Nordseite vorgefiihrt wird, ent-
spricht mittelalterlicher Gepflogenheit, die damit-die Aussage im Prolog
des Johannesevangeliums «Das Licht scheint in der Finsternis» zum Aus-
druck bringen wollte.

Die Siidempore schmiicken drei Sinnbilder aus dem Alten Testament :
die Arche Noah, die Gesetzestafeln und die eherne Schlange. Zu ihnen

355



steht die Ausmalung des vierten Kreises in keiner direkten Beziehung;
denn dieser enthilt, losgelost von ihnen, eine allgemeine Allegorie der
Zeit und Verginglichkeit.

Auf der Nordempore befinden sich vier symbolische Hinweise auf
Glaubensaussagen des Neuen Testamentes: der Anker, das Lamm mit
dem versiegelten Buch, das Kreuz und der Phonix.

In der Mitte der Orgelempore ist sinnvoll eine Harfe (Tafel 1,1) in den
Kreis eingelassen. Sie weist auf David, den koniglichen Liedersdnger und
Harfenspieler, hin. Wiahrend des Mittelalters war dieser Vorldufer Christi
und trostliche Psalmendichter mit seiner Harfe in Bildern und Skulpturen
der Kirchen und Kloster allgegenwirtig.

Eine gedankliche Verbindung zum Neuen Testament kann sich hier
aus der dreieckigen Form der Harfe ergeben, indem diese auf die Trinitit
hinweist. Die zehn Saiten der Harfe rufen die Erinnerung an die Zehn
Gebote wach. Zudem ist zehn die Zahl der Vollendung, was schon Augu-
stin in der Nachfolge der Pythagoreer betont hatte. Jene erkannten in ihr
die Summe der ersten vier Zahlen und hielten die Zehn deshalb fiir grund-
legend. Das Bild fordert wie die Orgel hinter ihm zum Lobpreis Gottesauf.
Dazu trigt auch der goldgelbe Untergrund mit den griinen Zweigen und
den roten Beeren bei.

Die Arche Noah (Tafel1,2): Ein brauner K asten steht auf einem schiffs-
formigen Unterteil und schwimmt auf bewegten griinlichen Wellen. Der
Betrachter weiss, dass sich die geretteten Menschen und Tiere in der
Arche geborgen fiihlen, obwohl die Wogen einstweilen immer mehr stei-
gen. Doch bereits hat sich der Horizont aufgehellt. Auf ihm erscheint der
vom Herrn gestiftete Regenbogen zum Zeichen der Versohnung zwischen
Gott und den Menschen.

Mit der Arche ist gelegentlich die Kirche verglichen worden, da sie den
Glaubigen Heimatgefiihl verleiht. Aber die Kirche selbst ist in der Unruhe
der Welt manchen Gefahren ausgesetzt. Die Arche weist so sehr auf
Zuflucht und Geborgenheit hin, dass sie gern als Name fiir soziale Hilfs-
werke genommen wird.

Der Anker (Tafel 1,3): Der Arche korrespondiert auf der Nordempore
das Symbol des Ankers, der dem in den Meereswellen schwankenden
Schiff einen festen Halt verleiht. Seine beiden zugespitzten Arme ziehen
den Blick nach oben;denn der Schaft des Ankers bildet mit dem Querbal-
ken das Kreuz ab, auf dem die Hoffnung des Christen ruht. In der profa-
nen Welt verwendete man gelegentlich einen Stockanker, bei dem der
Schaft oben in dhnlicher Weise mit einem quergelegten Stock endet. Fiir
den Christen bedeutsam ist schliesslich noch der Ring, weil an ihm die das
Schiff haltende Kette befestigt ist.

Den Anker umgibt das hoffnungsvolle Immergriin mit seinen blauen
Bliiten, die mit ihrer Farbe nochmals auf Christus hinweisen. Der helle
Untergrund ist mit wellenartigen Bindern belebt. Arche und Anker sind

356




Bilder, die schon in den Katakomben Glaubenstrost fiir die Christen spen-
den wollten.

Die Gesetzestafeln (Tafel 1,4): An die Wiedergabe der Arche schliesst
sich auf der alttestamentlichen Seite eine Abbildung der Gesetzestafeln
an. Mose hatte sie auf dem Berg Horeb von Gott empfangen. Die Zehn
Gebote sollten den Menschen zur heilsamen Ordnung und Erhellung
ihres Lebens dienen, was der hellfarbene Hintergrund und die griinen
Zweige ein wenig untermalen.

Das Lamm auf dem versiegelten Buch (Tafel 1,5): Den Gesetzestafeln
gegeniiber steht das Buch mit den sieben Siegeln, wie es in der Offenba-
rung des Johannes im flinften Kapitel geschildert wird. Das geschlossene
Buch gibt sich schon durch die rote Farbe seiner Schnittfliche als leben-
verheissend zu erkennen. Die an ihm hidngenden grossen und kleinen Sie-
gel beziehen sich nicht direkt auf die sieben Gemeinden, an die vorher die
Botschaft des Engels in der Offenbarung gerichtet war, sondern driicken
die heilige Zahl an sich aus. Einzigdem Lamm Christus kommt die Wiirde
zu,das Buch zu nehmen und zu 6ffnen. Indem es hier das Buch hiitet, hilt
es die Auferstehungsfahne und ldsst damit den Gerichtsgedanken durch-
schimmern. Denn am grossen Tag seiner Wiederkunft in Herrlichkeit
wird das Lamm das Buch 6ffnen und zum Gericht schreiten. Von hier aus
geht eine Verbindung zuriick zu den Tafeln mit den Zehn Geboten, deren
Einhaltung ja ebenfalls im letzten Gericht gepriift werden wird.

Die Siegel sind hier so gemalt, wie man sie von mittelalterlichen
Urkunden her kannte: An einer kleinen Schnur hingt das runde Siegel ein-
gebettet in eine Fassung aus Holz.

Die eherne Schlange (Tafel 11,6): Im dritten Kreis bietet die alttesta-
mentliche Seite die eherne Schlange. Als die Israeliten unterwegs auf ihrer
langen Wiistenwanderung gegen Mose murrten, sandte Jahwe Schlangen,
durch deren Biss viele Leute ums Leben kamen. Da flehte das Volk voll
Reue den Herrn um Hilfe an. Dieser befahl Mose, eine Schlange aus Erz
anzufertigen und sie auf eine Stange zu stecken. Wenn nun ein Gebissener
die erhohte Schlange anschaute, wurde ihm das Leben erhalten, wie es in
4. Mos. 21, 6—9 berichtet wird.

Die eherne Schlange hat eine eigentiimliche Geschichte. Erst in der
nach dem babylonischen Exil im sechsten Jahrhundert entstandenen Prie-
sterschrift, der spétesten Textiiberlieferung im Pentateuch, erhélt Mose
den Auftrag, eine bronzene Schlange zu schaffen. Dabei reflektiert der
Erzdhler nicht dariiber, wie diese Arbeit in der Wiiste ausfiihrbar war.
Mose soll als Keniter im Schmiedehandwerk bewandert gewesen sein. Die
Keniter hatten urspriinglich als Nomaden im Sinaigebiet gelebt, wohnten
aber spéter siidlich von Hebron, wo sie allmihlich im Stamme Juda aufgingen.

Das Schlangenobjekt hat hier offensichtlich eine apot“mpéiische, im
magischen Sinn tibelabwehrende Bedeutung. Da Mose in Agypten gebo-
ren und aufgewachsen war, musste ihm die magische Kraft der Urdus-
schlange vertraut sein. Mit ihrem Gifthauch vernichtete jene alle Feinde
und machte mit ihrer Kraft den dgyptischen K 6nig durch ihre Gestalt an

357



Tafel 1




Tafel 11




dessen Krone unangreifbar. Eine solche Urdusschlange erscheint spiter
auf Siegeln des Konigreichs Juda und war demnach dort bekannt.

Andererseits galt inden Lindern des Vorderen Orients die Schlange als
Zeichen der Fruchtbarkeit und besass als solche eine heilende Kraft. [n
dieser Eigenschaft wurde sie in der Antike um den Stab des Heilgottes
Asklepios-Askulap gewunden und ist so bis heute das Standeszeichen der
Arzteschaft geblieben.

Nun wurde aber damals im Tempel zu Jerusalem seit alter Zeit ein
bronzenes Schlangengebilde aufbewahrt, dem die Israeliten bis zur Regie-
rung des Konigs Hiskia (um 700) Opfer darbrachten. Es hiess Nehusthan,
Erzbild. Dadieser Konig von Juda die Gebote Jahwes erfiillen wollte, liess
er die Hohenheiligtiimer abschaffen, die Malsteine und Ascheren zerstdren
und die eherne Schlange, die Mose gemacht hatte, zerschlagen (2. Kon. 18,3 f.).

In jener Tempelschlange war der urspriingliche apotropéische Aspekt
mit demjenigen der Fruchtbarkeit und der Heilung verschmolzen. Diese
heilwirkende Symbolik hat spiater das Christentum als vorausweisendes
trostliches Zeichen fiir das vom Kreuz ausgehende Heil ergriffen. Da auf
der bildlichen Wiedergabe in Schleitheim die Schlange nicht um eine
Stange, sondern um ein T-formiges Kreuz gewunden ist, wird schon der
Bezug zum Kreuz Christi deutlich gemacht. Das auf der Malerei am Fuss
hervorspriessende Blattwerk mit seinen Friichten bekriftigt die leben-
spendende Wirkung. Das T-formige Kreuz pflegten die Angehorigen des
Krankenpflegeordens der Antoniter auf dem Armelihrer Kutte zu tragen.

So hat die eherne Schlange seit vielen Jahrhunderten ein Zeichen des
Heils fiir das Christenvolk verkdrpert. Deshalb hat sie auch Michelangelo
unter seinen Bildschmuck in der Sixtinischen Kapelle aufgenommen.

Hier mag noch eine Randbemerkung zu Hiskia erlaubt sein. Nachdem
der Konig an einem Geschwiir zu Tode erkrankt war, trat der Prophet
Jesaja im Auftrage Jahwes vor ihn hin und brachte ihm die Verheissung,
dass der Herr seinem Leben noch fiinfzehn Jahre zugeben wolle. Diese
Jes. 38 geschilderte Szene ist abgebildet auf einer der Zellenschmelzplat-
ten an der Krone des Heiligen Rémischen Reiches Deutscher Nation, die
sich heute in der Wiener Weltlichen Schatzkammer befindet. Otto der
Grosse hatte die Krone in Ubereinstimmung mit seinem Bruder Bruno,
dem Erzbischof von Kdln, fiir seine Kaiserkronung zu Rom im Jahre 962
anfertigen lassen. Dieses einzigartige Kunstwerk mit seinem reichen
Schmuck an Edelsteinen und Perlen ist mit Symbolik durchtrinkt. So
sollte die Szene zwischen dem K 6nig Hiskia und dem Propheten Jesaja der
Bitte um ein langes Leben fiir den jeweiligen Tréiger der Krone Ausdruqk
verleihen, wie die Beischrift bezeugt, deren Worte zur Kronungsliturgie
gehorten: «Siehe, ich will deinen Tagen noch fiinfzehn Jahre hinzuftigen»
(Ecce adiciam dies tuos quindecim annos). -

Das Kreuz (Tafel 11,7): Auf der nérdlichen Empore nimmt ein schlich-
tes Kreuz dasalttestamentliche Vorbild der ehernen Schlange auf. Die Pas-
sion des Erldsers wird zusitzlich kenntlich gemacht durch zwei blaufqr-
bene Bliiten der Passionsblume, deren herausragende Stempel auf die

360




Form der Kreuzesnigel hinweisen. Die hinter dem Kreuz emporranken-
den Efeublitter hatten schon im Heidentum, besonders im Dionysoskult,
immerwahrendes Leben verheissen.

Allegorie der Vergdnglichkeit und der Zeit (Tafel 11,8): Das letzte
Medaillon auf der Siidseite fiihrt in unsere irdische Welt, in der die Ver-
ginglichkeit herrscht. Vor einem ausgebreiteten Fliigelpaar stehen in der
Mitte ein Stundenglas mit dem verrinnenden Sand, auf der Seite ein Halb-
mond und unten Blattwerk mit einem Granatapfel. Das Stundenglas
mahnt den einzelnen an seine begrenzte Lebenszeit, das Blattwerk mit
dem Granatapfel erinnert an den Wechsel der Jahreszeiten, wihrend der
dahinschwindende abnehmende Mond den ehernen Ablauf im Kosmos
anzeigt. So eilt die Zeit wie auf Fliigeln unerbittlich dahin und reisst alles
mit in die Vergidnglichkeit. Trotzdem steht diese Komposition auf einem
helleuchtenden Hintergrund.

Solche Allegorien entsprachen dem Geist des Barock, den trotz seiner
lebensprithenden Art ein tiefes Gefiihl fiir die Vergidnglichkeit erfiillte.
Die Emblematik des 17. Jahrhunderts setzte diese Tradition fort, und ein
Auslaufer davon tut sich in der Schleitheimer Allegorie kund. Nicht zu
Unrecht befindet sie sich am Ende der alttestamentlichen Reihe; waren
doch die Gedanken iiber die Nichtigkeit und Verginglichkeit der Welt in
der alttestamentlichen Schrift des Predigers Salomo lange vor Christi
Geburt fiir alle Zeiten eindriicklich ausgefiihrt worden. Sie sind freilich
nicht charakteristisch fiir den Glauben im Alten Testament. In ihm ist der
Prediger Salomo, dessen Buch ja nicht von Salomo stammt, eher ein
«unheimlicher Gast», wie Heidegger es einmal ausgedriickt hat.

Der Phonix (Tafel I1,9): Die neutestamentliche Reihe schliesst mit dem
Bilde des Phonix ab. Der Phonix galt bereits im alten Agypten als Zeichen
fiir Ewigkeit und Unsterblichkeit. Im Christentum sah man in ihm ein Symbol
fir Tod und Auferstehung Christi, was aus seinem Mythos abgeleitet wurde.
Danach sollte der reiherartige Vogel mit seinem schonen Gefieder nach
einem Zeitraum von fiinfhundert Jahren aus dem Paradies in die Welt, wo
der Tod die Herrschaft fiihrte, fliegen. In Syrien baute er sich auf einer
hohen Palme sein Nest und verbrannte sich dort selbst unter Einwirkung
der Sonnenstrahlen, um dann aus der Asche verjiingt aufzustehen. Plinius
berichtet in seiner Naturgeschichte dariiber, wihrend im zweiten Jahrhun-
dertder unbekannte Verfasser des «Physiologus» die sich bald weithin ver-
breitende christliche Auffassung vollzogen hat. Der friihchristliche
Schriftsteller Laktanz widmete dem Phonix sogar eine spezielle Abhandlung.

Schon auf die Winde der Katakomben wurde er zum Trost fiir die
Christen gemalt. An der Decke der Abtsstube des Klosters St. Georgen in
Stein am Rhein erscheint der Phonix als Sinnbild der Auferstehung in
Holz geschnitzt und farbig bemalt. Als Skulptur hat ihn Peter Parler am
Dom zu Prag gestaltet. Immer steht der Vogel wie hier in Schleitheim von
Flammen umziingelt auf dem brennenden Nest, den Kopf nach Osten
zum Licht hingewandt. In der Hingabe des Lebens, in der Passion, wird
ihm das neue Leben zuteil.

361



Vier von den an die Briistung gemalten Sinnbildern - die Arche Noah,
der Anker, das Buch mit den sieben Siegeln und der Phonix - sind im Mit-
telalter als Mariensymbole angesprochen worden. Schon im vierten Jahr-
hundert hatte Ephraem der Syrer, einer der Kirchenviter, festgehalten: So
wie Noah in der Arche seine Familie vor dem Untergang rettete, so hat
Maria als verschlossene Arche, die nur Gott zu o6ffnen vermag, die
Menschheit errettet. Ebenso galt Maria als das verschlossene Buch, dessen
Siegel allein das Lamm Gottes auftun konnte. In diesen Aussagen schim-
mert das Dogma von der Jungfrauengeburt durch. In der reformierten
Kirche hat eine solche Mariensymbolik keinen Platz gefunden.

Die Malereien in Schleitheim bieten auch keine Szenen aus der Heili-
gen Schrift oder aus dem Leben von Heiligen, wie sie etwa spiter in der
Kirche St. Maria zu Schaffhausen dem Eintretenden in froher Farbigkeit
entgegenleuchten. Ihre schlichte Symbolik fordert den Betrachter zum
Nachdenken heraus. Die Bilder sind durchweht von einem herben refor-
matorischen Geist, in den sich der zuriickhaltende Stil ihrer Malweise vor-
ziiglich einfiigt.

Fisch, Brot und Kelch (Tafel 11,10 und 11): Bei der Kirchenrestauration
von 1987 hat der Kiinstler Rino Fontana noch zwei Bilder am Abend-
mabhlstisch angebracht. Sie sind ebenfalls je in einen Kreis gestellt und
unterstreichen in zweifacher Ausfithrung den Sinn des Herrenmahles.

In dem einen Kreis schwimmt ein Fisch, der einem Delphin dhnlich
sieht. Er tragt auf seinem Riicken einen mit Broten gefiillten Korb. Das
altchristliche Sinnbild vom Fisch erscheint in den Katakomben als
Kryptogramm, als verborgenes Zeichen des Bekenntnisses zu Christus.
Denn die einzelnen Buchstaben seines griechischen Namens Ichthys wur-
den von den Christen aufgeldst in: Jesus Christus Gottes Sohn Heiland.
Christus schenkt den Menschen das Brot des Lebens, als das er sich selbst
bezeichnet hat. Wie seine Jiinger bei der Speisung der Fiinftausend das
Brot verteilt hatten, so wird es beim Abendmahl der Gemeinde ausgeteilt.

In dem anderen Kreis gruppiert sich ein mit Trauben reich behangenes
Rankenwerk um einen Kelch. Es ist der Leidenskelch, den Christus den
Menschen zur Erlosung genommen hat. Im Gedichtnis daran empfingt
die Gemeinde im Abendmahl den mit Wein gefiillten Kelch. Die roté
Farbe des Weines soll an den Opfertod des Herrn erinnern, wie esdie Litur-
gie ausspricht. Bereits spenden zwei Trauben ihren Saft in den Becher;
aber immer wieder wachsen neue Friichte nach. Die von ihrer Wurzel aus
zu einem geschlossenen Kreis geformte Rebe mochte andeuten, dass der
einzelne in dieser Gemeinschaft geborgen ist. _

So korrespondieren die beiden Bilder am Abendmahlstisch mit denje-
nigen an der Emporenbriistung und bilden mit jenen Malereien zusam-
men einen besinnlichen Schmuck in der Kirche von Schleitheim.

Anschrift des Verfassers:
Dr. Hildegard Urner, Rheinweg, 8260 Stein am Rhein

362




	Die Malereien an der Empore in der Kirche zu Schleitheim

