
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 67 (1990)

Artikel: Die Malereien an der Empore in der Kirche zu Schleitheim

Autor: Urner, Hildegard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HILDEGARD URNER

Die Malereien an der Empore
in der Kirche zu Schieitheim

Nachdem die 1869 erbaute Kirche von Schieitheim vor einiger Zeit
einer sorgfältigen Restaurierung unterzogen worden ist, dürfen auch ihre
aufgefrischten Malereien etwelche Aufmerksamkeit beanspruchen.

Von Kantonsbaumeister Johann Christoph Bahnmaier, dem Architekten
der Kirche, sind 1869 die Malerarbeiten in der Kirche an Jakob

Wüscher, Maler in Schaffhausen, vergeben worden. Dieser hat ausser dem
Streichen der Decken und Wände im Chor und im Schiff auch die Kanzel
maseriert und die eisernen Säulen vergoldet. Zudem stammen von seiner
Hand die Brustbilder des Petrus und Paulus an der östlichen Wand des
Schiffes, während diejenigen des Mose und des Elias an der gegenüber
liegenden Westwand beim Orgelbau 1887 entfernt wurden.

Zu Wüschers Auftrag gehörte ferner die «Malerei der Atribute an die
Emporen», wie er sich in der Rechnung ausdrückte, für die er nur Fr. 54.-
Lohn verlangt hat. Für eine solche Dekorationsmalerei standen ihm
Vorlagen in Büchern zur Verfügung. Mit feinem Verständnis hat er daraus
neun Sujets ausgewählt und darin den Kirchenbesuchern altes christliches
Glaubensgut wieder nahegebracht. Es sind einfache farbige Darstellungen,

deren symbolische Aussagen dem meditativen Betrachter Spielraum
für mancherlei Deutungen geben, ohne dass diese dem Maler selbst
bewusst gewesen sind.

Neun Sujets sind in Kreisen an der Brüstung der weiträumigen
Empore auf der Nord-, Süd- und Westseite angebracht. Die Rundungen
werden von einem breiten, halbkreisförmig eingebogenen Fries miteinander

verbunden. Dabei ziert jeweils eine liegende Palmette mit Wurzelwerk
Anfang und Ende des Schmuckbandes.

Nach frühchristlicher Tradition sind in den Kreisen die alttestamentli-
chen Symbole denj enigen des Neuen Testamentes in der Weise gegenübergestellt,

dass die alttestamentlichen Darstellungen das Vorbild und die
Verheissung für die Erfüllung im Neuen Testament abgeben. Dass die neu-
testamentliche Symbolik gerade an der Nordseite vorgeführt wird,
entspricht mittelalterlicher Gepflogenheit, die damitdie Aussage im Prolog
des Johannesevangeliums «Das Licht scheint in der Finsternis» zum
Ausdruck bringen wollte.

Die Südempore schmücken drei Sinnbilder aus dem Alten Testament :

die Arche Noah, die Gesetzestafeln und die eherne Schlange. Zu ihnen

355



steht die Ausmalung des vierten Kreises in keiner direkten Beziehung;
denn dieser enthält, losgelöst von ihnen, eine allgemeine Allegorie der
Zeit und Vergänglichkeit.

Auf der Nordempore befinden sich vier symbolische Hinweise auf
Glaubensaussagen des Neuen Testamentes: der Anker, das Lamm mit
dem versiegelten Buch, das Kreuz und der Phönix.

In der Mitte der Orgelempore ist sinnvoll eine Harfe (Tafel 1,1) in den
Kreis eingelassen. Sie weist auf David, den königlichen Liedersänger und
Harfenspieler, hin. Während des Mittelalters war dieser Vorläufer Christi
und tröstliche Psalmendichter mit seiner Harfe in Bildern und Skulpturen
der Kirchen und Klöster allgegenwärtig.

Eine gedankliche Verbindung zum Neuen Testament kann sich hier
aus der dreieckigen Form der Harfe ergeben, indem diese auf die Trinität
hinweist. Die zehn Saiten der Harfe rufen die Erinnerung an die Zehn
Gebote wach. Zudem ist zehn die Zahl der Vollendung, was schon Augustin

in der Nachfolge der Pythagoreer betont hatte. Jene erkannten in ihr
die Summe der ersten vier Zahlen und hielten die Zehn deshalb für
grundlegend. Das Bild fordert wie die Orgel hinter ihm zum Lobpreis Gottes auf.
Dazu trägt auch der goldgelbe Untergrund mit den grünen Zweigen und
den roten Beeren bei.

Die Arche Noah (Tafel 1,2) : Ein brauner Kasten steht auf einem schiffs-
förmigen Unterteil und schwimmt auf bewegten grünlichen Wellen. Der
Betrachter weiss, dass sich die geretteten Menschen und Tiere in der

Arche geborgen fühlen, obwohl die Wogen einstweilen immer mehr
steigen. Doch bereits hat sich der Horizont aufgehellt. Auf ihm erscheint der

vom Herrn gestiftete Regenbogen zum Zeichen der Versöhnung zwischen
Gott und den Menschen.

Mit der Arche ist gelegentlich die Kirche verglichen worden, da sie den

Gläubigen Heimatgefühl verleiht. Aber die Kirche selbst ist in der Unruhe
der Welt manchen Gefahren ausgesetzt. Die Arche weist so sehr auf
Zuflucht und Geborgenheit hin, dass sie gern als Name für soziale
Hilfswerke genommen wird.

Der Anker (Tafel 1,3); Der Arche korrespondiert auf der Nordempore
das Symbol des Ankers, der dem in den Meereswellen schwankenden
Schiff einen festen Halt verleiht. Seine beiden zugespitzten Arme ziehen
den Blick nach oben; denn der Schaft des Ankers bildet mit dem Querbalken

das Kreuz ab, auf dem die Hoffnung des Christen ruht. In der profanen

Welt verwendete man gelegentlich einen Stockanker, bei dem der

Schaft oben in ähnlicher Weise mit einem quergelegten Stock endet. Für
den Christen bedeutsam ist schliesslich noch der Ring, weil an ihm die das

Schiff haltende Kette befestigt ist.

Den Anker umgibt das hoffnungsvolle Immergrün mit seinen blauen

Blüten, die mit ihrer Farbe nochmals auf Christus hinweisen. Der helle

Untergrund ist mit wellenartigen Bändern belebt. Arche und Anker sind

356



Bilder, die schon in den Katakomben Glaubenstrost für die Christen spenden

wollten.
Die Gesetzestafeln (Tafel 1,4): An die Wiedergabe der Arche schliesst

sich auf der alttestamentlichen Seite eine Abbildung der Gesetzestafeln
an. Mose hatte sie auf dem Berg Horeb von Gott empfangen. Die Zehn
Gebote sollten den Menschen zur heilsamen Ordnung und Erhellung
ihres Lebens dienen, was der hellfarbene Hintergrund und die grünen
Zweige ein wenig untermalen.

Das Lamm aufdem versiegelten Buch (Tafel 1,5): Den Gesetzestafeln
gegenüber steht das Buch mit den sieben Siegeln, wie es in der Offenbarung

des Johannes im fünften Kapitel geschildert wird. Das geschlossene
Buch gibt sich schon durch die rote Farbe seiner Schnittfläche als leben-
verheissend zu erkennen. Die an ihm hängenden grossen und kleinen Siegel

beziehen sich nicht direkt auf die sieben Gemeinden, an die vorher die
Botschaft des Engels in der Offenbarung gerichtet war, sondern drücken
die heilige Zahl an sich aus. Einzig dem Lamm Christus kommt die Würde
zu, das Buch zu nehmen und zu öffnen. Indem es hier das Buch hütet, hält
es die Auferstehungsfahne und lässt damit den Gerichtsgedanken
durchschimmern. Denn am grossen Tag seiner Wiederkunft in Herrlichkeit
wird das Lamm das Buch öffnen und zum Gericht schreiten. Von hier aus
geht eine Verbindung zurück zu den Tafeln mit den Zehn Geboten, deren
Einhaltung ja ebenfalls im letzten Gericht geprüft werden wird.

Die Siegel sind hier so gemalt, wie man sie von mittelalterlichen
Urkunden her kannte : An einer kleinen Schnur hängt das runde Siegel
eingebettet in eine Fassung aus Holz.

Die eherne Schlange (Tafel 11,6): Im dritten Kreis bietet die alttesta-
mentliche Seite die eherne Schlange. Als die Israeliten unterwegs auf ihrer
langen Wüstenwanderung gegen Mose murrten, sandte Jahwe Schlangen,
durch deren Biss viele Leute ums Leben kamen. Da flehte das Volk voll
Reue den Herrn um Hilfe an. Dieser befahl Mose, eine Schlange aus Erz
anzufertigen und sie auf eine Stange zu stecken. Wenn nun ein Gebissener
die erhöhte Schlange anschaute, wurde ihm das Leben erhalten, wie es in
4. Mos. 21, 6-9 berichtet wird.

Die eherne Schlange hat eine eigentümliche Geschichte. Erst in der
nach dem babylonischen Exil im sechsten Jahrhundert entstandenen
Priesterschrift, der spätesten Textüberlieferung im Pentateuch, erhält Mose
den Auftrag, eine bronzene Schlange zu schaffen. Dabei reflektiert der
Erzähler nicht darüber, wie diese Arbeit in der Wüste ausführbar war.
Mose soll als Keniter im Schmiedehandwerk bewandert gewesen sein. Die
Keniter hatten ursprünglich als Nomaden im Sinaigebiet gelebt, wohnten
aber später südlich von Hebron, wo sie allmählich im Stamme Juda aufgingen.

Das Schlangenobjekt hat hier offensichtlich eine apotropäische, im
magischen Sinn übelabwehrende Bedeutung. Da Mose in Ägypten geboren

und aufgewachsen war, musste ihm die magische Kraft der Uräus-
schlange vertraut sein. Mit ihrem Gifthauch vernichtete jene alle Feinde
und machte mit ihrer Kraft den ägyptischen König durch ihre Gestalt an

357



Tafel I



Tafel II

- ' P'- -v,:v,xu



dessen Krone unangreifbar. Eine solche Uräusschlange erscheint später
auf Siegeln des Königreichs Juda und war demnach dort bekannt.

Andererseits galt in den Ländern des Vorderen Orients die Schlange als
Zeichen der Fruchtbarkeit und besass als solche eine heilende Kraft. In
dieser Eigenschaft wurde sie in der Antike um den Stab des Heilgottes
Asklepios-Äskulap gewunden und ist so bis heute das Standeszeichen der
Ärzteschaft geblieben.

Nun wurde aber damals im Tempel zu Jerusalem seit alter Zeit ein
bronzenes Schlangengebilde aufbewahrt, dem die Israeliten bis zur Regierung

des Königs Hiskia (um 700) Opfer darbrachten. Es hiess Nehusthan,
Erzbild. Da dieser König von Juda die Gebote Jahwes erfüllen wollte, liess
er die Höhenheiligtümer abschaffen, die Malsteine und Äscheren zerstören
und die eherne Schlange, die Mose gemacht hatte, zerschlagen (2. Kön. 18,3 f.).

In jener Tempelschlange war der ursprüngliche apotropäische Aspekt
mit demjenigen der Fruchtbarkeit und der Heilung verschmolzen. Diese
heilwirkende Symbolik hat später das Christentum als vorausweisendes
tröstliches Zeichen für das vom Kreuz ausgehende Heil ergriffen. Da auf
der bildlichen Wiedergabe in Schieitheim die Schlange nicht um eine
Stange, sondern um ein T-förmiges Kreuz gewunden ist, wird schon der

Bezug zum Kreuz Christi deutlich gemacht. Das auf der Malerei am Fuss

hervorspriessende Blattwerk mit seinen Früchten bekräftigt die
lebenspendende Wirkung. Das T-förmige Kreuz pflegten die Angehörigen des

Krankenpflegeordens der Antoniter aufdem Ärmel ihrer Kutte zu tragen.
So hat die eherne Schlange seit vielen Jahrhunderten ein Zeichen des

Heils für das Christenvolk verkörpert. Deshalb hat sie auch Michelangelo
unter seinen Bildschmuck in der Sixtinischen Kapelle aufgenommen.

Hier mag noch eine Randbemerkung zu Hiskia erlaubt sein. Nachdem
der König an einem Geschwür zu Tode erkrankt war, trat der Prophet
Jesaja im Auftrage Jahwes vor ihn hin und brachte ihm die Verheissung,
dass der Herr seinem Leben noch fünfzehn Jahre zugeben wolle. Diese
Jes. 38 geschilderte Szene ist abgebildet auf einer der Zellenschmelzplat-
ten an der Krone des Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation, die

sich heute in der Wiener Weltlichen Schatzkammer befindet. Otto der

Grosse hatte die Krone in Übereinstimmung mit seinem Bruder Bruno,
dem Erzbischof von Köln, für seine Kaiserkrönung zu Rom im Jahre 962

anfertigen lassen. Dieses einzigartige Kunstwerk mit seinem reichen

Schmuck an Edelsteinen und Perlen ist mit Symbolik durchtränkt. So

sollte die Szene zwischen dem König H iskia und dem Propheten Jesaja der

Bitte um ein langes Leben für den jeweiligen Träger der Krone Ausdruck

verleihen, wie die Beischrift bezeugt, deren Worte zur Krönungsliturgie
gehörten: «Siehe, ich will deinen Tagen noch fünfzehn Jahre hinzufügen»
(Ecce adiciam dies tuos quindecim annos). -

Das Kreuz (Tafel 11,7): Auf der nördlichen Empore nimmt ein schlichtes

Kreuz das alttestamentliche Vorbild der ehernen Schlange auf. Die
Passion des Erlösers wird zusätzlich kenntlich gemacht durch zwei blaufar-

bene Blüten der Passionsblume, deren herausragende Stempel auf die

360



Form der Kreuzesnägel hinweisen. Die hinter dem Kreuz emporrankenden
Efeublätter hatten schon im Heidentum, besonders im Dionysoskult,

immerwährendes Leben verheissen.
Allegorie der Vergänglichkeit und der Zeit (Tafel 11,8): Das letzte

Medaillon auf der Südseite führt in unsere irdische Welt, in der die
Vergänglichkeit herrscht. Vor einem ausgebreiteten Flügelpaar stehen in der
Mitte ein Stundenglas mit dem verrinnenden Sand, auf der Seite ein Halbmond

und unten Blattwerk mit einem Granatapfel. Das Stundenglas
mahnt den einzelnen an seine begrenzte Lebenszeit, das Blattwerk mit
dem Granatapfel erinnert an den Wechsel der Jahreszeiten, während der
dahinschwindende abnehmende Mond den ehernen Ablauf im Kosmos
anzeigt. So eilt die Zeit wie auf Flügeln unerbittlich dahin und reisst alles
mit in die Vergänglichkeit. Trotzdem steht diese Komposition auf einem
helleuchtenden Hintergrund.

Solche Allegorien entsprachen dem Geist des Barock, den trotz seiner
lebensprühenden Art ein tiefes Gefühl für die Vergänglichkeit erfüllte.
Die Emblematik des 17. Jahrhunderts setzte diese Tradition fort, und ein
Ausläufer davon tut sich in der Schleitheimer Allegorie kund. Nicht zu
Unrecht befindet sie sich am Ende der alttestamentlichen Reihe; waren
doch die Gedanken über die Nichtigkeit und Vergänglichkeit der Welt in
der alttestamentlichen Schrift des Predigers Salomo lange vor Christi
Geburt für alle Zeiten eindrücklich ausgeführt worden. Sie sind freilich
nicht charakteristisch für den Glauben im Alten Testament. In ihm ist der
Prediger Salomo, dessen Buch ja nicht von Salomo stammt, eher ein
«unheimlicher Gast», wie Heidegger es einmal ausgedrückt hat.

Der Phönix (Tafel 11,9): Die neutestamentliche Reihe schliesst mit dem
Bilde des Phönix ab. Der Phönix galt bereits im alten Ägypten als Zeichen
für Ewigkeit und Unsterblichkeit. Im Christentum sah man in ihm ein Symbol
für Tod und Auferstehung Christi, was aus seinem Mythos abgeleitet wurde.
Danach sollte der reiherartige Vogel mit seinem schönen Gefieder nach
einem Zeitraum von fünfhundert Jahren aus dem Paradies in die Welt, wo
der Tod die Herrschaft führte, fliegen. In Syrien baute er sich auf einer
hohen Palme sein Nest und verbrannte sich dort selbst unter Einwirkung
der Sonnenstrahlen, um dann aus der Asche verjüngt aufzustehen. Plinius
berichtet in seiner Naturgeschichte darüber, während im zweiten Jahrhundert

der unbekannte Verfasser des «Physiologus» die sich bald weithin
verbreitende christliche Auffassung vollzogen hat. Der frühchristliche
Schriftsteller Laktanz widmete dem Phönix sogar eine spezielle Abhandlung.

Schon auf die Wände der Katakomben wurde er zum Trost für die
Christen gemalt. An der Decke der Abtsstube des Klosters St. Georgen in
Stein am Rhein erscheint der Phönix als Sinnbild der Auferstehung in
Holz geschnitzt und farbig bemalt. Als Skulptur hat ihn Peter Parier am
Dom zu Prag gestaltet. Immer steht der Vogel wie hier in Schieitheim von
Flammen umzüngelt auf dem brennenden Nest, den Kopf nach Osten
zum Licht hingewandt. In der Hingabe des Lebens, in der Passion, wird
ihm das neue Leben zuteil.

361



Vier von den an die Brüstung gemalten Sinnbildern - die Arche Noah,
der Anker, das Buch mit den sieben Siegeln und der Phönix - sind im
Mittelalter als Mariensymbole angesprochen worden. Schon im vierten
Jahrhundert hatte Ephraem der Syrer, einer der Kirchenväter, festgehalten: So

wie Noah in der Arche seine Familie vor dem Untergang rettete, so hat
Maria als verschlossene Arche, die nur Gott zu öffnen vermag, die
Menschheit errettet. Ebenso galt Maria als das verschlossene Buch, dessen
Siegel allein das Lamm Gottes auftun konnte. In diesen Aussagen schimmert

das Dogma von der Jungfrauengeburt durch. In der reformierten
Kirche hat eine solche Mariensymbolik keinen Platz gefunden.

Die Malereien in Schieitheim bieten auch keine Szenen aus der Heiligen

Schrift oder aus dem Leben von Heiligen, wie sie etwa später in der
Kirche St. Maria zu Schaffhausen dem Eintretenden in froher Farbigkeit
entgegenleuchten. Ihre schlichte Symbolik fordert den Betrachter zum
Nachdenken heraus. Die Bilder sind durchweht von einem herben
reformatorischen Geist, in den sich der zurückhaltende Stil ihrer Malweise
vorzüglich einfügt.

Fisch, Brot und Kelch (Tafel 11,10 und 11): Bei der Kirchenrestauration
von 1987 hat der Künstler Rino Fontana noch zwei Bilder am
Abendmahlstisch angebracht. Sie sind ebenfalls je in einen Kreis gestellt und
unterstreichen in zweifacher Ausführung den Sinn des Herrenmahles.

In dem einen Kreis schwimmt ein Fisch, der einem Delphin ähnlich
sieht. Er trägt auf seinem Rücken einen mit Broten gefüllten Korb. Das

altchristliche Sinnbild vom Fisch erscheint in den Katakomben als

Kryptogramm, als verborgenes Zeichen des Bekenntnisses zu Christus.
Denn die einzelnen Buchstaben seines griechischen Namens Ichthys wurden

von den Christen aufgelöst in: Jesus Christus Gottes Sohn Heiland.
Christus schenkt den Menschen das Brot des Lebens, als das er sich selbst

bezeichnet hat. Wie seine Jünger bei der Speisung der Fünftausend das

Brot verteilt hatten, so wird es beim Abendmahl der Gemeinde ausgeteilt.
In dem anderen Kreis gruppiert sich ein mit Trauben reich behangenes

Rankenwerk um einen Kelch. Es ist der Leidenskelch, den Christus den

Menschen zur Erlösung genommen hat. Im Gedächtnis daran empfängt
die Gemeinde im Abendmahl den mit Wein gefüllten Kelch. Die rote

Farbe des Weines soll an den Opfertod des Herrn erinnern, wie es die Liturgie

ausspricht. Bereits spenden zwei Trauben ihren Saft in den Becher;

aber immer wieder wachsen neue Früchte nach. Die von ihrer Wurzel aus

zu einem geschlossenen Kreis geformte Rebe möchte andeuten, dass der

einzelne in dieser Gemeinschaft geborgen ist.
So korrespondieren die beiden Bilder am Abendmahlstisch mit

denjenigen an der Emporenbrüstung und bilden mit jenen Malereien zusammen

einen besinnlichen Schmuck in der Kirche von Schieitheim.

Anschrift des Verfassers:
Dr. Hildegard Urner, Rheinweg, 8260 Stein am Rhein

362


	Die Malereien an der Empore in der Kirche zu Schleitheim

