Zeitschrift: Schaffhauser Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen
Band: 65 (1988)

Artikel: Geschichten geflugelter Worte
Autor: Knecht, Theodor
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-841835

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-841835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geschichten gefliigelter Worte

von Theodor Knecht

Seit Oberlehrer Georg Blichmann in Berlin einen vielbeachteten Vor-
trag iiber Landldufige Zitate gehalten hat, sind fast 125 Jahre vergangen.
Aus dem Vortrag wurde dank einem Verleger, der Biichmanns Ausfiih-
rungen folgte, ein Buch, das noch im selben Jahre, 1864, erschien und
unter dem - aus der Homeriibersetzung von Johann Heinrich Voss ent-
lehnten - Titel Gefliigelte Worte rund 750 Beispiele solcher landldufiger -
Zitate enthielt. Den unmittelbaren Bezug auf seinen Vortrag wahrte der
Verfasser mit dem Untertitel «Der Zitatenschatz des deutschen Volkes».
Blichmann selbst baute sein Werk dann in dreizehn Auflagen, bis zu sei-
nem Tode, immer weiter aus, und mittlerweile haben seine Gefliigelten
Worte, von anderen fortgesetzt, nach iiber 30 Auflagen einen Umfang von
gut 4000 Zitaten erreicht.

Es war Biichmanns Anliegen, den Zitaten «auf den Zahn zu fiihlen»,
das heisst, ihre Herkunft zu ermitteln und ihren genauen Wortlaut und
ihren urspriinglichen Sinn festzustellen. Denn nicht wenige dieser Zitate,
die Allgemeingut - wenn nicht des Volkes, so doch der Gebildeten -
geworden sind, werden heute in einem Sinn oder in einer Form verwen-
det, die der urspriinglichen Fassung und Bedeutung nicht mehr voll ent-
spricht. Auch sind natiirlich Autor und Werk, dem ein gefliigeltes Wort
entstammt, lingst nicht mehr jedem geldufig, der das betreffende Wort
anfiihrt.

So ist wohl nur wenigen bewusst, dass sie mit «Das Auge des Gesetzes
wacht» Schiller zitieren und dass diese bildhafte Pragung ausdem Lied von
der Glocke an ein antikes Wort anklingt, das an das wachsame Auge der
Gattin Tustitia erinnert.! Um bei Schiller zu bleiben: Wer sich auf dessen
«Mit der Dummbheit kimpfen Gotter selbst vergebens» beruft, meint in
der Regel nicht ganz das gleiche wie der Schépfer der Jungfrau von
Orléans. Die Worte, die Schiller dort (I11 6) dem Feldherrn Talbot in den
Mund legt, besagen nimlich, dass mit der Dummbheit im Bunde ein Kampf
selbst flir Gotter vergeblich sei. Ohne Kenntnis des Zusammenhangs wird
das Zitat heute aber meist so verstanden, als wire ein Kampf gegen die
Dummbheit selbst fiir Gotter ein aussichtsloses Unterfangen, und hiufig

1 1 ! ; S
Ammianus Marcellinus 28, 6, 25 Vigilavit lustitiae oculus sempiternus; 29, 2, 20 lustitiae
oculus arbiter et vindex perpetuus vigilavit; entsprechend im Griechischen «Auge der
Dike», zum Beispiel bei Sophokles, Fragment 11 Nauck.

17



wird auch der Wortlaut dieser Deutung angepasst: «Gegen Dummbheit
kampfen Gotter selbst vergebens.» Zitate konnen aber nicht nur durch
Umdeutung Anderungen erfahren, sie konnen auch unter den Einfluss
anderer Zitate geraten und auf diese Weise verfilscht werden.

So klingt im vielzitierten Wort «Es rast der See, er will sein Opfer
haben» unverkennbar der erste Vers von Schillers Wilhelm Tell nach, «Es
lachelt der See, er ladet zum Bade». Das Wort vom «rasenden» See, das
aus derselben ersten Szene des Dramas stammt, lautet namlich im Zusam-
menhang richtig so: «. . . s’ist heut Simons und Judi, / Da rast der See und
will sein Opfer haben.» Der an den Eroffnungsvers angelehnte unechte
Wortlaut trigt aber - und das ist der Vorzug und wohl auch der Grund der
Anderung - dazu bei, die Aussage zu vereinfachen und allgemeinver-
standlich zu machen.

Besondere Aufschliisse und zugleich auch eine gewisse Erheiterung
vermittelt eine genauere Priifung im Falle des vielzitierten Satzes «Wenn
einer eine Reise tut, so kann er was erzihlen». Blichmann weist nach, dass
es sich um die Anfangsverse eines (mehrfach vertonten) Liedes handelt,
das Matthias Claudius 1786 im «Vossischen Musenalmanach» veréffent-
licht hat. Das Lied tragt den Titel Urians Reise um die Welt, mit Anmer-
kungen, und Biichmann zitiert dessen Anfang so:

«Wenn jemand eine Reise tut,
so kann er was erzdhlen.»

Er macht darauf aufmerksam, dass an Stelle von «jemand» gewohnlich
«einer» zitiert werde; aber dass auch «erzidhlen» nicht dem echten Wort-
laut entspricht, das ist nicht nur Blichmann entgangen, sondern auch sei-
nen Nachfolgern, die bis in die neueste Auflage des Werkes an dieser Fas-
sung festgehalten haben. Im Text des Dichters las und liest man aber «ver-
zahlen».

Ubrigens: Biichmann, der zuerst Medizin studiert hatte und ausseror-
dentlich sprachenkundig war, hat sich bei der Suche nach dem Ursprung
der gefliigelten Worte natiirlich nicht auf die deutsche Literatur
beschrinkt, sondern - als besonders ergiebige Quelle - auch die Bibel und
die griechische, die romische, die franzosische, die italienische und die
englische Literatur beigezogen.

Im Folgenden soll nun die Rede sein von der Geschichte einiger geflii-
gelter Worte, die bei Blichmann und dhnlichen, nach seinem Vorbild
geschaffenen Werken? iiberhaupt noch nicht aufgefiihrt oder dann nur

2 Heinrich Reichert, Urban und Human, Gedanken iiber lateinische Sprichwérter, Hamburg
1956 (Miinchen 1965); Klaus Bartels/Ludwig Huber, Veni, vidi, vici - gefliigelte Worte aus
dem Griechischen und Lateinischen, Ziirich 1976; Lutz Mackensen, 10 000 Zitate, Stuttgart
1981; von den in verschiedenen Verlagsanstalten erschienenen Sonderausgaben des
«Blichmann» weicht eine in Text und Auswahldeutlich ab, ndmlich Biichmann, Gefliigelte
Worte, neu bearbeitet und herausgegeben von Hanns Martin Elster, Stuttgart 1977.

18



liickenhaft behandelt sind. Ich beginne mit der geldufigen Redewendung,
die einen einmal Unterlegenen dahingehend trostet, dass er wohl eine
Schlacht, aber noch keinen Krieg verloren habe. Wenn man in den
geschichtlichen Abldufen nach Beispielen sucht, aus denen diese Wen-
dung geschopft sein kdnnte, so stosst man fast notgedrungen auf die
romische Geschichte. Den Romern gelang es ja nach verlorenen Schlach-
ten immer wieder, durch einen, aber eben entscheidenden Sieg das
Schicksal auf ihre Seite zu zwingen. Man denke nur an den Krieg mit Pyr-
rhus, wo die Romer nach den Niederlagen bei Ausculum und Heraclea
den alles entscheidenden Sieg bei Benevent errangen, oder an die ersten
beiden Punischen Kriege, wo die Romer trotz der grossen Erfolge Hamil-
kars und Hannibals und trotz Katastrophen wie derjenigen von Cannae
am Ende als Sieger aus diesen Kriegen hervorgingen. Tatsidchlich findet
sich der dlteste Beleg fiir die Redewendung bei einem rémischen Autor,
beim Satirendichter Lucilius. Es handelt sich um ein Fragment aus dem
26. Satirenbuch, das noch zu Lebzeiten des jlingeren Scipio Africanus ver-
fasst wurde. Die Verse (613-614 in der Ausgabe von Marx) lauten

Ut Romanus populus victus vi et superatus proeliis
saepe est multis, bello vero numquam, in quo sunt omnia,

«Wie das romische Volk im Kampf oft besiegt und in vielen Schlachten
geschlagen wurde, in einem Krieg aber nie, worauf es vor allem
ankommt». Der Gedanke schimmertauchineinem zweiten Fragment des
Lucilius (Vers 615-616 durch, wo es heisst

Contra flagitium nescire, bello vinci a barbaro
Viriato, Annibale . . .

«Dagegen die Schande nicht kennen, einen Krieg gegen Barbaren wie
Viriatus® oder Hannibal zu verlieren».

An die Formulierung des Lucilius deutlich anklingende Stellen lassen
sich im Geschichtswerk des Livius nachweisen, zum Beispiel im neunten
Buch, dort, wo Livius die Frage erortert, wie ein Krieg zwischen Alexan-
derdem Grossen und den Romern ausgegangen wire, falls Alexander sich
nach der Unterwerfung Asiens gegen Europa gewendet hitte. Dabei
nimmt Livius gegen diejenigen Stellung, die betonten, «dass das romische
Volk zwar in keinem Krieg, doch in vielen Schlachten besiegt worden sei,
Alexander aber jede Schlacht gewonnen habe» (9, 18, 9 quod Romanus
populus, etsi nullo bello, multis tamen proeliis victus sit, Alexandro nullius
pugnae non secunda fortuna fuerit). Er hilt ihnen entgegen, dass es nicht
angehe, die Taten eines einzelnen Menschen und noch dazu eines «Jiing-
lings» mit den Taten eines Volkes zu vergleichen, das schon fast achthun-

FLES : ; :
Fiithrer der Lusitaner im Kampf gegen die Rémer von 147 bis 139 v. Chr.

19



dert Jahre lang Krieg fiihre. Er kdnnte nimlich, meint Livius, auch viele
romische Heerfiihrer nennen, die nie eine Schlacht verloren hitten (9, 18,
12). Gegen Ende seiner Uberlegungen kommt Livius zum Schluss, Alex-
ander hitte mit einer einzigen verlorenen Schlacht auch den ganzen Krieg
gegendie Romer verloren, und er stellt die rhetorische Frage, welche (ver-
lorene) Schlacht die Kraft Roms hitte brechen konnen, das sogar Cau-
dium und Cannae iiberstanden habe (9, 19, 9 uno proelio victus Alexander
bello victus esset; Romanum, quem Caudium, quem Cannae non fregerunt,
quae fregisset acies?). Auch im Zusammenhang mit dem andern grossen
nichtromischen Feldherrn taucht die Wendung wieder mit ihrem vollen
Gewicht auf. Wie Livius berichtet, gestand ndmlich Hannibal nach der
Schlacht von Zama ein, er habe nicht nur die Schlacht, sondern auch den
Krieg verloren (30, 35, 11 Fassus . .. est non proelio modo se, sed bello vic-
tum).

Das Gegenteil, dass ein nichtromischer Feldherr in einer Schlacht
einen ganzen Krieg entschieden habe, behauptet Vegetius im Vorwort
zum dritten Buch seiner - um 400 n. Chr. entstandenen - Epitoma rei mili-
taris. Er meint den Spartaner Xanthippos, der im Verlauf des ersten Puni-
schen Krieges als Instruktor und Fiihrer der Karthager die romischen
Invasionstruppen 255 v. Chr. vernichtend schlug (Uno. .. congressu trium-
phans bellum omne confecit). Mit dem «Krieg» bezeichnet er hier aller-
dings nur denjenigen Teil des ersten Punischen Krieges, in dem die Kar-
thager auf afrikanischem Boden einem rémischen Landheer gegeniiber-
standen.

Beim oft und gern zitierten Nomen est omen sind sich - mit Biich-
mann - alle Nachschlagewerke einig, dass dessen Ursprung in einem Vers
des romischen Komaodiendichters Plautus zu finden sei, der mit den Wor-
ten Nomen atque omen beginnt. Das gefliigelte Wort gehort also zu jenen
Zitaten, die nachtriglich abgeidndert wurden, was gerade in diesem Falle
leicht einleuchtet. Die Anderung macht nimlich aus einem blossen Satz-
teil, nomen atque omen, einen in sich geschlossenen Satz, nomen est omen.
Was aber in den Nachschlagewerken entweder unterschlagen oder dann
nur nebenbei und ungeniigend erklirt wird, ist der betreffende Eigenname
und ist der Zusammenhang, der die urspriingliche plautinische Formulie-
rung erst verstindlich macht. Das sei hier nachgeholt.

Es geht bei der erwidhnten Stelle im Persa des Plautus darum, dass
einem Kuppler mit einer geschickt inszenierten Liigengeschichte ein
fremdes Méadchen angedreht werden soll. Der Sklave Toxilus, der bei die-
sem Geschift als Vermittler auftritt, mochte den Eindruck erwecken, es
handle sich um einen durchaus sauberen Kauf, und er fordert deshalb den
Kuppler Dordalus auf, dem Midchen Fragen zu stellen. Auf die Frage,
wie es heisse, antwortet das Middchen, in seiner Heimat (irgendwo in Ara-
bien) habe es den Namen Lucris getragen. Da schaltet sich, an Dordalus
gewendet, der Vermittler ein (Vers 625)

20



Nomen atque omen quantivis est iam preti. quin tu hanc emis?

Sinngemadss libersetzt «Schon der Name und dessen Vorbedeutung (also
das, was die Bedeutung des Namens verspricht) sind von einem Wert, wie
du ihn dir nur wiinschen kannst. Du kannst das Mddchen ruhig kaufen!»
Die vielversprechende «Vorbedeutung» oder Bedeutung beruht auf dem
lateinischen Wort lucrum, «Gewinn», an das der erfundene Midchen-
name - im iibrigen mit der fiir Feminina typischen griechischen Endung
-is gebildet - deutlich anklingt. Da sprechende Namen in der Komaddie
hiaufig vorkommen® und auch sinngemiiss ausgewertet werden, liegt der
Versuch des geschiftstiichtigen Sklaven, den fremden Namen im Sinne
eines Gewinnes zu deuten, sehr wohl im Rahmen dessen, was iiblich ist.
Der Kuppler iibernimmt denn auch stillschweigend die Deutung des Ver-
mittlers und gibt im weiteren Verlauf seines Gespriachs mit Lucris der
Hoffnung Ausdruck, sie werde fiir ihn, wenn er sie kaufe, zur «Lucris», -
also zur «Gewinnquelle», werden (627 mihi . .. Lucridem confido fore te).

Mit entscheidend dafiir, dass die Formulierung nomen atque omen
Anklang fand, war sicher deren einpragsame sprachliche Form. Ein sol-
ches Spiel mit zum Verwechseln dhnlich lautenden Worten, fachmén-
nisch als Paronomasie bezeichnet, hat ja nicht selten einer von einem
Autor geschaffenen Wendung zum Durchbruch verholfen. Als wohl
bekanntestes Beispiel diirfte das Spiel mit den Begriffen urbs und orbis
gelten, das sich in Ciceros erster catilinarischer Rede (9) erstmals litera-
risch nachweisen ldsst und das sich vor allem im Genetiv, urbis et orbis,
und im Dativ, urbi et orbi, als eingidngig, wirkungsvoll und entsprechend
langlebig erwiesen hat.

Das Besondere am Wortspiel nomen atque omen liegt darin, dass sich
die beiden Worter, vom «fehlenden» Anlaut des einen abgesehen, voll-
standig miteinander decken. Eine Parallele dazu liefert Plautus - wie spé-
ter Nestroy ein ausgesprochener Liebhaber und Schopfer von Wortspie-
len - gleich selbst in seinem Pseudolus (64), Nostri amores, mores, consue-
tudines, «Unsere Liebesspiele, unsere Gewohnheiten, unser Zusammen-
sein», oder Cornelius Nepos in seiner Biographie des Kimon (1, 2), non
magis amore quam more ductus, «ebensosehr vom Brauch geleitet wie von
der Liebe».

Wasnun das Weiterleben des wohl von Plautus selbst geprigten nomen
atque omen betrifft, so findet sich in den Kommentaren zum plautini-
schen Stiick die Angabe, das gefliigelte Wort tauche erst in karolingischer
Zeit wieder auf, in einem Gedicht, das bald dem Hrabanus Maurus, bald

i Beispiele: Artotrogus, «Brotknabberer», Name eines Parasiten in Plautus’ Miles gloriosus,
Mpyrrhina, «die nach Myrrhe Duftende», Frau des Atheners Alcesimus in der Casina, das
Neueste dariiber bei Mario Puelma, Plautus und der Titel der Casina, in: Museum Helveti-
cum 45, 1988, 13-27.

2



dem Reichenauer Abt Walahfrid Strabo zugeschrieben wird.> Zwar steht
diese Angabe ganz im Einklang mit den einschligigen Stellen, die Otto in
seinen Sprichwortern und sprichwortlichen Redensarten der Romer®
anfiihrt; aber es fillt einem doch schwer, an eine solche Pause vonimmer-
hin tausend Jahren zu glauben, wenn man bedenkt, welch grosse Bedeu-
tung die Romer den Eigennamen beimassen, gleichgiiltig, ob es sich um
Vornamen, Geschlechtsnamen, Cognomina oder Ortsnamen handelte.
Dabei spielte es natiirlich keine Rolle, ob die Deutung der Namen zutref-
fend, also vom heutigen Standpunkt der Sprachwissenschaft aus richtig
war. Ausschlaggebend war allein, was die Romer aus den betreffenden
Namen herauszuhoren glaubten.

So klang zum Beispiel der Name /acus Lucrinus - Bezeichnung eines
durch einen Damm vom Meer abgetrennten Sees bei Neapel - den
Romern nach lucrum, «Gewinn», genau wie der Mddchenname Lucris bei
Plautus, und deshalb stand der Name dieses Fischereireviers, wie im Lexi-
kon des Festus (Paul. Fest. p. 121) zu lesen ist, in der Liste der Staatspach-
ten ominis boni gratia, also seiner verheissungsvollen Bedeutung wegen,
an erster Stelle. Ja es wurden sogar Namen wegen scheinbar tibler Bedeu-
tung abgedndert oder ersetzt. Als die Romer 268 v. Chr., nach Abschluss
des Krieges gegen Konig Pyrrhus, eine Biirgerkolonie in Maleventum
(oder Maluentum), im Gebiet der samnitischen Hirpiner einrichteten,
schien ihnen der Name des Ortes wegen des Anklangs an lateinisch male,
«schlecht», und eventum, «Ausgang, Erfolg», offenbar bedenklich. Sie
tauften deshalb die Stadt in Beneventum um, «der besseren Vorbedeutung
wegen» (melioris ominis causa), wie wiederum Festus (Paul. Fest. p. 34)
berichtet, und dieser auf einen «guten Ausgang» hindeutende Name ist
der Stadt nicht nur bis heute geblieben (italienisch Benevento), er wird
sogar, wie schon bei Plutarch (Pyrrhus 25,2), riickwirkend verwendet, so
dass man in fast allen Geschichtsbiichern zu lesen bekommt, der rémische
Konsul Manius Curius Dentatus habe 275 v. Chr. seinen entscheidenden
Sieg iiber Pyrrhus bei Benevent errungen. In gewissen wissenschaftlichen
Darstellungen wird die Schlacht allerdings weit weg von Maleventum/
Beneventum in den Siiden, auf die Arusinischen Felder (Arusini campi) in
Lukanien verlegt, so wie es im Auszug des Florus (1, 18, 11) und in der
Geschichte des Orosius (4, 2, 3) geschildert ist.

Wie Benevento in Italien, so verdankt auch eine Stadt in Albanien, die
albanisch Durrés, italienisch Durazzo heisst, ihren heutigen Namen romi-
schen Bedenken. Die Hafenstadt, am Ionischen Meer gegeniiber Brindisi
gelegen und als Ausgangspunkt der nach Byzanz fithrenden Via Egnatia
fiir die Romer von erheblicher Bedeutung, hiess als griechische Kolonie

y Bei Otto® unter dem Stichwort nomen (1235) mit Berufung auf iltere Ausgaben dem

Walahfrid Strabo zugeordnet; die Gedichte des Walahfrid und Hraban jetzt in: Monu-
menta Germaniae Historica, Poetae Latini medii aevi 2, Berlin 1884, 159-244 und 267-423.
August Otto, Die Sprichwdrter und sprichwaortlichen Redensarten der Romer, Leipzig 1890.

22



urspriinglich Epidamnos. Wegen des Anklangs an lateinisch damnum,
«Schaden», ersetzten die Romer den Namen der Stadt durch den Namen
der Halbinsel, auf der sie lag, durch Dyrrhachium, oder - um es mit den
Worten des Geographen Mela (2, 56) auszudriicken - «die Romer tausch-
tenden Namen aus, weil sie ihn wie ein Vorzeichen dafiirempfanden, dass
sie dort zu Schaden kommen wiirden» (Dyrrhachium Epidamnus ante erat;
Romani nomen mutavere, quia velut in damnum ituris omen id visum est).
Angesichts dieser und zahlreicher anderer Belege wiirde es wirklich
erstaunen, wenn das plautinische nomen atque omen iiber die Jahrhun-
derte hinweg mit Stillschweigen libergangen worden wire. Dass dem aber
nicht so ist, zeigt schon die eben zitierte Mela-Stelle, die aus der Mitte des
ersten nachchristlichen Jahrhunderts stammt. Tatsdchlich lassen sich
heute mit den Nachtrigen zu August Otto’ und mit Hilfe des Thesaurus
linguae Latinae zahlreiche Stellen nachweisen, ausdenen ein ununterbro-
chenes Weiterleben des Plautus-Wortes ersichtlich wird. :
Einen ersten Hinweis auf das gefliigelte Wort entdeckt man bereits in
Ciceros Reden gegen Verres. Cicero erwidahnt dort (I12, 17 ff.), Verres habe,
kaum dass ihm die Provinz Sizilien zugefallen sei, sofort iiberlegt, mit wel-
chen Mitteln erauf dieser Insel zu mdéglichst viel Geld kommen konnte; er
habe nimlich Wert darauf gelegt, das nicht erst wihrend seiner Tétigkeit
als Statthalter zu lernen, sondern sein Amt, mindestens in dieser Bezie-
hung, «wohlvorbereitet» anzutreten. Und die Leute hétten, fiahrt Cicero
fort, mit viel Witz aus dem Namen des Verres treffende Schliisse im Hin-
blick auf dessen kiinftiges Wirken gezogen (o praeclare coniectum a vulgo
omen . . ., ex nomine istius, quid . . . facturus esset, perridicule homines
augurabantur). Der «Witz» bestand darin, den Namen des Verres als
Futurform des Verbums verrere, «fegen, wischen, kehren», zu deuten,
also im Sinne von «du wirst (die Provinz) fegen», das heisst «rein fegen».
Was Cicero hier ausfiihrlich berichtet, lautet, auf einen kurzen Nenner
gebracht: Verres, nomen atque omen, «Verres, Name und (zugleich) Vor-
bedeutung». Oder, nach der modernen Zitierweise: Verres, nomen est
omen, «Verres, der Name ist (zugleich) Vorbedeutung». Ubrigens erwihnt
Cicero (II 1, 121) auch eine andere, eigentlich ndherliegende Deutung des
Namens auf Grund des Substantives verres, «<Eber», allerdings ohne dabei
besonders auf den Zusammenhang von nomen und omen hinzuweisen.
Deutlich ist dann der Bezug auf nomen atque omenin Ciceros Rede fiir
Scaurus (30) ausgedriickt: omen nominis vestri . . . more maiorum . . . ad
salutem interpretamur, «die (Vor)Bedeutung eures Namens fassen wir
nach Art unserer Vorfahren als Hinweis auf die Rettung auf». Angespro-
chen wird in diesem Satz die Seite der Ankldger, in deren Reihen zwei
Valerii standen; dieser Name wurde von jeher - ob zu Recht oder zu

1 :
Reinhard Hiussler, Nachtrége zu August Otto, Sprichwdrter und sprichwértliche Redensar-
ten der Romer, Darmstadt 1968.

23



Unrecht, bleibe dahingestellt - mit dem Verbum valere, «stark sein,
gesund sein», in Verbindung gebracht. Deshalb achtete man bei Aus-
hebungen immer darauf, dass dieser Name mit anderen giinstigen wie Sal-
vius (zu salvus, «heil, wohlbehalten») und Statorius (zu stare, «stehen,
standhalten» beziehungsweise zu Stator, einem Beinamen des Jupiter,
«der zum Stehen Bringende, der Fluchthemmer») den Anfang der Solda-
tenliste bildeten. Falls sich unter den Ausgehobenen zufillig kein Vale-
rius, Salvius oder Statorius befand, «fingierte» man sogar, wie die Bobien-
ser Scholien® zur Stelle berichten, solche Namenstriger als Spitzenreiter
der Soldatenliste.

Untriigliche Spuren hat das gefliigelte Wort sodann in einer von Cice-
ros Philippischen Reden hinterlassen. Cicero bezeichnet dort (7, 11) den
Ciasarmorder Brutus als jemanden, der «von der Bedeutung seines
Namens her wie geschaffen sei zur Befreiung des Staates» (Brutum omine
quodam . ..nominis natum ad rem publicam liberandam). Angespielt wird
hier allerdings nicht, wie in den vorausgehenden Beispielen, auf die wort-
liche Bedeutung des Namens, sondern auf die Leistung, die sich im
Bewusstsein des Romers mit diesem Namen verband, auf die Vertreibung
des romischen Konigs Tarquinius Superbus durch Lucius Iunius Brutus,
einen Ahnen des Ciasarmorders. Aber die Vorstellung einer Leistung oder
Haltung konnte natiirlich ebensogut zum Omen eines Namens beitragen
wie die Wortbedeutung. Diese tritt im Falle des Brutus ganz in den Hin-
tergrund, denn das Cognomen Brutus bedeutet ja «schwerfillig, dumm»;
der Vorfahr soll sich diesen Spitznamen dadurch zugezogen haben, dass er
sichdumm stellte, um beiseinem Onkel, dem Konig Tarquinius Superbus,
keinen Verdacht zu erwecken.

Gleich wie bei der Erwdhnung des Brutus ist das omen faustum . . .
cognominis bei der Nennung des Konsuls Lucius Furius Camillus zu wer-
ten, vondem Livius im siebenten Buch (7, 25, 11) spricht. Dessen gleichna-
miger Vater hatte erfolgreich gegen die Gallier gekdmpft, und so habe man
in Rom, schreibt Livius, «wegen der gliickverheissenden Bedeutung sei-
nes Namens» ihm allein - sein Kollege war im Amtsjahr gestorben - das
Kommando im Kampf gegen die Gallier iibertragen.

Ahnlich erklirt sich das Omen auch bei Ovid im achten Heroidenbrief.
Absenderin des Briefes ist Hermione, die Tochter der Helena, die wih-
rend des Trojanischen Krieges von ihrem Vater Menelaos dem Neoptole-
mos, dem Sohne Achills, von ihrem Grossvater Tyndareos aber, unter
dessen Obhut sie lebte, ihrem Vetter Orestes versprochen worden war.
Nach der Riickkehr von Troja wurde sie von Neoptolemos geraubt und
von diesem wie eine Gefangene gehalten. Sie schreibt deshalb ihrem Vet-
ter Orestes, damit er sie befreie. Gegen Ende des Briefes erwihnt sie, es
geschehe oft, dass sie sich verspreche, dass ihr der Name «Orestes» ent-
schliipfe statt «Neoptolemos»; sie betrachte das als gutes Omen im Hin-

g Thomas Stangl, Ciceronis orationum scholiastae 2, Leipzig 1912, 274.

24



blick auf ihre Befreiung und Vereinigung mit Orestes (115-116 Saepe Neop-
tolemi pro nomine nomen Qrestis exit et errorem vocis ut omen amo).

In der Historia Augusta, genauer, in der Biographie des Kaisers Septi-
mius Severus, wird berichtet, dieser habe nach seinem Einzug in Rom, im
Jahre 193, fiir seinen zwei Monate zuvor ermordeten Vorginger’ Pertinax
nachtriglich ein Staatsbegriabnis - ein funus in effigie - angeordnet und
selbst dessen Namen angenommen, sich dann aber entschlossen, diesen
Namen wegen des Omens wieder fallenzulassen (Spart. Sept. Sev. 7, 9 se
quoque Pertinacem vocari ussit, quamvis postea id nomen aboleri voluerit
quasi omen). Dabei liess er sich wohl weniger von der Wortbedeutung lei-
ten - pertinax heisst, von der Grundbedeutung «festhaltend» ausgehend,
einerseits «ausdauernd, beharrlich», dann aber auch «hartnickig, starrsin-
nig» - als vom Ruf libertriebener Sparsamkeit, der dem Namen des Perti-
nax anhaftete. Jedenfalls soll Pertinax wegen seiner Knauserei von ent-
tduschten Pritorianern umgebracht worden sein.

Von einem nicht genau datierbaren Gedicht in der Anthologia Latina'
und von einem zum Teil erginzten Grabgedicht!' abgesehen taucht das
gefliigelte Wort im spiteren Altertum noch einmal bei Martianus Capella
(De nuptiis Philologiae et Mercurii 2, 193) auf, und zwar im Zusammen-
hang mit dem Namen So/, der seit der Verschmelzung des Sonnengottes
Sol mit Apollo als Beiname dieses Gottes galt: «Drei Buchstaben bilden
diesen seinen heiligen Beinamen, der zugleich den Beinamen und die
Bedeutung der Weltseele in sich birgt» (cui littera trina conformat sacrum
mentis cognomen et omen). Die Bedeutung «Weltseele», die dem Namen
Sol hier zugelegt wird, rithrt daher, dass Cicero im Somnium Scipionis (De
re publica 6,17) -und nachihm Macrobiusin seinen Saturnalien (1, 18, 15) -
die Sonne als «Seele und Regierung der Welt» bezeichnet hat (So/. .. mens
mundi et temperatio).

Dieser doch recht ansehnliche Strauss von Beispielen diirfte das Wei-
terwirken des plautinischen nomen atque omen hinreichend belegt und
zugleich dessen Anwendungsbereich umschrieben und anschaulich
gemacht haben.

Das gefliigelte Homo homini lupus, «Der Mensch (ist) dem Menschen
ein Wolf», hat zwar - merkwiirdigerweise - bei «Biichmann» selbst keine
Aufnahme gefunden, steht aber sonst in fast allen einschldgigen Nach-

Eigentlich handelt es sich um den Vorvorginger, denn in der Zwischenzeit hatte der von
den Pritorianern ausgerufene Kaiser Didius Julianus regiert.

Anthologia Latina 902, 11-12: Nomen Calvitoris . .. est omine nomen tetrum . . ., «Der Name
Calvitor (als Ableitung von calvere bzw. calviim Sinne von «Rénkeschmied» verstanden)
ist ein vom Omen her hisslicher Name.»

Carmina Latina epigraphica 92, 1-2: Have dulce nome(n atque omen gerens), Stephane . . .,
«Sei gegriisst, Stephanus, Triger eines siissen Namens und Omens . . .».

11

25



schlagewerken. Es wird meist mit der Formel Bellum omnium contra
omnes, «Krieg aller gegen alle», in Beziehung gebracht. Diese stammt aus
den Elementa philosophica de cive des englischen Philosophen Thomas
Hobbes und soll den «natiirlichen» Zustand der Menschheit ausserhalb
(beziehungsweise vor) der biirgerlichen Gesellschaft charakterisieren.
Nun gibt es tatsidchlich antike Parallelen zu Hobbes’ Formulierung, so
etwa bei Platon in den Gesetzen, wo die Uberlegungen des Gesetzgebers
von Kreta vorgestellt werden (626 A): «Was die meisten Menschen Frie-
den nennten, das sei nur ein (leerer) Name; in Wirklichkeit stiinden von
Natur aus alle Stidte mit allen anderen immerfort im Krieg, auch wenn
dieser kein ‘erklédrter’ Krieg sei.»

Aber im Gegensatz zu dieser echten Parallele schliesst Homo homini
lupus bei niherem Zusehen eine Verkniipfung mit dem Wort des engli-
schen Philosophen - mindestens zu einem schonen Teil - aus. Der Schein
triigt deshalb, weil homo homini lupus als Zitat unvollstindig ist und dazu
noch Ungenauigkeiten aufweist. Quelle ist eine Stelle in Plautus’ Asinaria
(495)

Lupus est homo homini, non homo . . .

«Ein Wolf ist der Mensch dem Menschen, kein Mensch . . .» Wesentlich
ist nun aber, dass der Vers weitergeht und dass diese Fortsetzung eine ent-
scheidende Einschrinkung enthilt

... quom qualis sit non novit,

«wenn er nicht weiss, was fiir einer (der jeweilige Partner) ist» oder frei
libersetzt «wenn er nicht weiss, mit wem er es zu tun hat». Das entspricht
auch genau dem Zusammenhang, in dem ein Kaufmann den Vers aus-
spricht. Der Kaufmann weigert sich ndmlich, einem ihm unbekannten
Sklaven eine grossere Geldsumme auszuhidndigen, obwohl sich dieser fiir
den atriensis, fur den «Hausmeister» oder «Sekretir» seines Herrn aus-
gibt. Er bleibt damit dem Vorsatz treu, den er kurz zuvor im Gespriach mit
dem betreffenden Sklaven und dessen Helfershelfer so formuliert hat
(466):

Ego certe me incerto scio hoc daturum nemini homini,

«Ich weiss (nur soviel) sicher, dass ich im Falle von Unsicherheit das Geld
keinem Menschen geben werde.» Es geht also keineswegs um den «Krieg
aller gegen alle», sondern nur um das in diesem Falle sehr wohl begriindete
Misstrauen einem Unbekannten gegeniiber.

Trotzdem: es fehlt in der romischen Literatur nicht an Parallelen, die
vom Wortlaut und vom Sinn her Hobbes’ Bellum omnium contra omnes
sehr nahe kommen. Mit Recht wird in diesem Zusammenhang da und dort
eine Stelle aus den Satiren des Lucilius (1228-1234 Marx) angefiihrt, wo

26



der Satirendichter seine Zeitgenossen aufs Korn nimmt. Er hédlt ihnen vor,
sie gidben sich - im Gegensatz zur guten alten Zeit - auf dem Forum von
frith bis spiat nur einem Geschift und Handwerk hin: die Worte schlau zu
setzen, listig zu kimpfen, einander im Schmeicheln zu tibertrumpfen, sich
den Anschein eines Biedermannes zu geben und dabei Fallen zu stellen,
wie wenn jeder jedermanns Feind wire (ut si hostes sint omnibus omnes).

Ebenfalls um eine Parallele oder - anders ausgedriickt - um einen Vor-
laufer, vielleicht sogar um ein Vorbild geht es bei der letzten Geschichte
eines gefliigelten Wortes, die hier untersucht werden soll. Der Iuvenal-
Vers (2,63)

Dat veniam corvis, vexat censura columbas,

«Die Zensur ldsst gegeniiber Raben Nachsicht walten, packt aber die Tau-
ben hartan» wird inder Regel mit unserem Sprichwort «Die kleinen Diebe
hidngt man, die grossen ldsst man laufen» in Beziehung gebracht und zu-
gleich erldutert.

Aber die vom romischen Satirendichter bildhaft verwendeten Raben
und Tauben machen es einem doch schwer, in seinem Vers einen Vorldu-
fer unseres Sprichworts zu sehen. Sucht man in der Antike nach genauer
entsprechenden Vorbildern, so stosst man in den fragmentarisch iiberlie-
ferten Reden eines der bekanntesten Romer, des Marcus Porcius Cato,
auf einen Satz, der an das Sprichwort von den kleinen und von den grossen
Dieben iiberraschend deutlich anklingt: Fures privatorum furtorum in
nervo atque in compedibus aetatem agunt, fures publici in auro atque in
purpura, auf deutsch: «Diebe an privaten Giitern verbringen ihr Leben in
Haft und (Fuss-)Fesseln, Diebe an 6ffentlichem Gut aber in Gold und
Purpur.» Es handelt sich um ein Zitat aus der Rede De praeda militibus
dividenda, also «Uber die Verteilung der Kriegsbeute», und Gellius, dem
wir das Zitat verdanken (11, 18, 18), betont im Kontext, Cato habe in der
betreffenden Rede «mit scharfen und anschaulichen Worten» die Unter-
schlagungen 6ffentlicher Gelder beklagt und die Frechheit angeprangert,
mit der sie begangen wiirden.

Dass Catos treffend und eindriicklich geprigte Aussage iiber die Jahr-
hunderte hinweg gewirkt hat, zeigt jedenfalls Georg Rollenhagens Frosch-
mauseler (1595), in dem Catos Worte in nur leicht abgewandelter Form
wiederkehren (2, 2, 12):

«Die kleinen Dieb, die miissen hangen;
Die grossen mit giildnen Ketten prangen.»

Auch in Christoph Lehmanns Politischem Blumengarten (1662) heisst es
unter dem Stichwort «Diebstahl» in offensichtlicher Anlehnung an Cato

27



«Kleine Dieb hinckt man an Galgen, die grossen an gililden Ketten.» Dazu
klingen Catos Worte auch im italienischen und im franzosischen Sprich-
wort durch, so wenn der Italiener sagt 4 rubar poco si va in galera, a rubar
tanto si fa carriera, und der Franzose entsprechend Les voleurs privés sont
aux galéres et les voleurs publics dans les palais.”

Zugegeben: die Strafe fiir die «kleinen Diebe» hat sich gewandelt und
verschirft, aber der Weg von der Fussfessel oder vom Block, an den der
Dieb gefesselt ist, liber die Galeere mit ihren angeketteten Ruderern bis
hin zum Galgen ist doch eigentlich - bei gleichbleibender Anschaulich-
keit, aber verindertem Strafvollzug - unschwer zu verstehen. Ubrigens
hat sich der Galgen, neben der Galeere, auch in Frankreich (Les petits
voleurs sont pendus et les grands titrés) und in Italien (/ ladroncelli si appic-
cano, non i ladri) durchgesetzt, wihrend England, wie das deutsche
Sprachgebiet, nur den «gehangten» kleinen Dieb kennt (Petty thieves are
hanged, the great ones go free).

In lateinischer Fassung taucht der gehidngte Dieb zum ersten Male in
einem nicht genauer datierbaren mittelalterlichen Vers'™ auf:

Parvus pendetur fur, magnus abire videtur.

Ob der Versals spite und etwas blasse Zusammenfassung des Cato-Wortes
zum Vorbild der uns geldufigen Sprichwortfassung geworden ist oder ob
es sich dabei «nur» um eine Ubersetzung des deutschen Wortlautes han-
delt, bleibe dahingestellt. Jedenfalls weist der Hexameter den seit dem
9. Jahrhundert aufkommenden Binnenreim (pendetur-videtur) auf' und
verwendet die bei spateren christlichen Schriftstellern und spaten Juristen
belegte Umschreibung des Verbums mit videri. Eine entsprechende
deutsche Ubersetzung - beziehungsweise Riickiibersetzung - konnte
etwa so lauten: «Der kleine Dieb kommt an den Galgen, der grosse
kommt, wie man sieht, davon.»

Dass Catos eindringlich und einpriagsam formulierte Aussage tibrigens
schon im Altertum Schule gemacht hat, zeigt eine Stelle aus Senecas Brie-
fen an Lucilius (87, 22), die folgenden Wortlaut hat: Sacrilegia minuta
puniuntur, magna in triumpho feruntur, «Tempelraub im kleinen wird
bestraft, Tempelraub im grossen wird triumphal gefeiert».

# Augusto Arthaber, Dizionario comparato di proverbi e modi proverbiali in sette lingue,
Mailand 1981.
Hans Walther, Proverbia sententiaeque Latinitatis medii aevi3, Gottingen 1965, Nr. 20795.
Sogenannter leoninischer Hexameter (vielleicht nach Papst Leo I. benannt); bekanntestes
Beispiel wohl der aus Goethes Gotz von Berlichingen (Szene im bischoflichen Palast zu
Bamberg) geldufige Vers

Post cenam stabis seu passus mille meabis,
«Nach dem Essen sollst du stehn oder tausend Schritte gehn», der aus dem Regimen sani-
tatis Salernitanum, einem im 12. Jahrhundert entstandenen Kompendium der medizini-
schen Schule von Salerno stammt.

13

28



Eine zweite Ausserung, die in die selbe Richtung zielt, bildet den wir-
kungsvollen Abschluss einer Anekdote, die Augustin in seinem Gottes-
staat (De civitate Dei4,4) erzihlt und die nach Ausweis des Grammatikers
Nonius Marcellus® aus dem unvollstindig iiberlieferten dritten Buch von
Ciceros Werk De re publicastammt. Ein in Gefangenschaft geratener See-
riuber - so die Anekdote - sei von Alexander dem Grossen im Verhor
gefragt worden, was fiir ein Hang zum Verbrechen ihn eigentlich dazu
getrieben habe, das Meer mit seinem Kaperschiff unsicher zu machen.
«Derselbe Hang, der dich dazu treibt, den ganzen Erdkreis unsicher zu
machen». So die kecke Antwort des Seerdubers, der noch hinzufiigte, er
werde, weil er mit einem kleinen Schiff vorgehe, «Rduber» genannt, Alex-
ander aber, der mit einer Riesenflotte operiere, «Imperator».

Sollte am Ende Cato durch diese Anekdote - falls diese noch zu Alex-
anders Lebzeiten oder mindestens im darauf folgenden Jahrhundert in
Umlauf kam - zu seiner «folgenschweren» Aussage angeregt wordensein? |
Hitte also ein unmittelbar Betroffener, ein «Kleiner» vom Fach, der
durch einen «Grossen» provoziert wurde, in seiner begreiflichen Ent-
ristung das Wort von den kleinen und grossen Dieben vorgepriagt? Oder
hat - umgekehrt - die erst nachtrédglich entstandene Anekdote, die ja vor
Cicero nicht nachgewiesen ist, durch das Wort Catos den letzten Schliff
erhalten?

Doch kehren wir zu dem zuriick, was schwarz auf weiss geschrieben
steht. Friedrich von Logau hat in seinen 1654 in Breslau erschienenen
Sinngedichten denselben, die kleinen und grossen Diebe betreffenden
Sachverhalt in ein Bild gefasst.

«Welch ein kiinstlich Netz
Ist doch das Gesetz;
Kleines ist gefangen,
Grosses durchgegangen.»

Dass Logau von der Vorstellung eines Spinnennetzes ausgegangen ist,
wird durch einen mittellateinischen Vers'® wahrscheinlich gemacht, der
folgendermassen lautet:

Irretit muscas, transmittit aranea vespas,
deutsch «Das Spinnennetz erfasst die Fliegen, ldsst aber die Wespen
durch». Dieser Vers ist von einem unbekannten Dichter des spateren Mit-

telalters als Ergdnzung zum obengenannten Iuvenal-Vers

Dat veniam corvis, vexat censura columbas

12 unter dem Stichwort infestum habere, «unsicher machen».
Walther!? 1, Goéttingen 1963, Nr. 5020 und 2, Géttingen 1964, Nr. 12932.

29



erdacht und - meist mit diesem zusammen - in Umlauf gebracht worden.
Also hat - neben dem kriftig nachwirkenden Cato-Wort - der Iuvenal-
Vers doch auch sein - wenn auch bescheidenes - Nachleben gehabt, und
zwar nicht nur auf dem Umweg liber den mittelalterlichen Zusatz, son-
dern auch in unmittelbarer Abhingigkeit. Die Sprichworter-Lexika!” ver-
zeichnen jedenfalls deutsche Fassungen wie einerseits «Die Raben lédsst
man fliegen, und den Tauben dreht man den Kopf ab», anderseits
«Gesetze sind wie Spinnweben; Vogel (oder auch ,Hummeln“) fliegen
durch, und Fliegen werden gefangen». Und was mit dem «Durchfliegen»,
bei Logau mit dem «Durchgehen» und im lateinischen Vers mit transmit-
tere, «durchlassen» gemeint ist, macht die franzgsische Entsprechung klar
und deutlich: Les lois ne sont que des toiles d’araignée qui n’arrétent que
les mouches et qui sont rompus par les frelons (Hornissen).

Dass eine Arbeit, die Ankldngen, Anspielungen und Abhingigkeiten
nachspiirt und sie zu deuten versucht, ihrerseits - mindestens im Titel -
einen Anklang gesucht hat, diirfte nicht erstaunen. So sei denn ausdriick-
lich bestitigt, was der Kundige langst gemerkt hat: dass die Mehrzahl von
«Geschichte» in Anlehnung an das Werk Johannes von Miillers, unseres
grossen Schaffhauser Historikers, gewihlt worden ist, in Anlehnung an
seine «Geschichten schweizerischer Eidgenossenschafty.

7" Franz Freiherr von Lipperheide, Spruchwirterbuch, Berlin 1907: Karl Friedrich Wilhelm

Wander, Deutsches Sprichworter-Lexikon 1-5, Leipzig 1867-1880.

30



	Geschichten geflügelter Worte

