
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 65 (1988)

Artikel: Geschichten geflügelter Worte

Autor: Knecht, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichten geflügelter Worte
von Theodor Knecht

Seit Oberlehrer Georg Büchmann in Berlin einen vielbeachteten Vortrag

über Landläufige Zitate gehalten hat, sind fast 125 Jahre vergangen.
Aus dem Vortrag wurde dank einem Verleger, der Büchmanns Ausführungen

folgte, ein Buch, das noch im selben Jahre, 1864, erschien und
unter dem - aus der Homerübersetzung von Johann Heinrich Voss
entlehnten - Titel Geflügelte Worte rund 750 Beispiele solcher landläufiger
Zitate enthielt. Den unmittelbaren Bezug auf seinen Vortrag wahrte der
Verfasser mit dem Untertitel «Der Zitatenschatz des deutschen Volkes».
Büchmann selbst baute sein Werk dann in dreizehn Auflagen, bis zu
seinem Tode, immer weiter aus, und mittlerweile haben seine Geflügelten
Worte, von anderen fortgesetzt, nach über 30 Auflagen einen Umfang von
gut 4000 Zitaten erreicht.

Es war Büchmanns Anliegen, den Zitaten «auf den Zahn zu fühlen»,
das heisst, ihre Herkunft zu ermitteln und ihren genauen Wortlaut und
ihren ursprünglichen Sinn festzustellen. Denn nicht wenige dieser Zitate,
die Allgemeingut - wenn nicht des Volkes, so doch der Gebildeten -
geworden sind, werden heute in einem Sinn oder in einer Form verwendet,

die der ursprünglichen Fassung und Bedeutung nicht mehr voll
entspricht. Auch sind natürlich Autor und Werk, dem ein geflügeltes Wort
entstammt, längst nicht mehr jedem geläufig, der das betreffende Wort
anführt.

So ist wohl nur wenigen bewusst, dass sie mit «Das Auge des Gesetzes
wacht» Schiller zitieren und dass diese bildhafte Prägung aus dem Lied von
der Glocke an ein antikes Wort anklingt, das an das wachsame Auge der
Göttin Iustitia erinnert.1 Um bei Schiller zu bleiben: Wer sich auf dessen
«Mit der Dummheit kämpfen Götter selbst vergebens» beruft, meint in
der Regel nicht ganz das gleiche wie der Schöpfer der Jungfrau von
Orléans. Die Worte, die Schiller dort (III 6) dem Feldherrn Talbot in den
Mund legt, besagen nämlich, dass mit der Dummheit im Bunde ein Kampf
selbst für Götter vergeblich sei. Ohne Kenntnis des Zusammenhangs wird
das Zitat heute aber meist so verstanden, als wäre ein Kampf gegen die
Dummheit selbst für Götter ein aussichtsloses Unterfangen, und häufig

Ammianus Marcellinus 28, 6, 25 Vigilavit Iustitiae oculus sempiternus; 29, 2, 20 Iustitiae
oculus arbiter et virtdex perpetuus vigilavit; entsprechend im Griechischen «Auge der
Dike», zum Beispiel bei Sophokles, Fragment 11 Nauck.

17



wird auch der Wortlaut dieser Deutung angepasst: «Gegen Dummheit
kämpfen Götter selbst vergebens.» Zitate können aber nicht nur durch
Umdeutung Änderungen erfahren, sie können auch unter den Einfluss
anderer Zitate geraten und auf diese Weise verfälscht werden.

So klingt im vielzitierten Wort «Es rast der See, er will sein Opfer
haben» unverkennbar der erste Vers von Schillers Wilhelm Teil nach, «Es
lächelt der See, er ladet zum Bade». Das Wort vom «rasenden» See, das
aus derselben ersten Szene des Dramas stammt, lautet nämlich im
Zusammenhang richtig so : «... s'ist heut Simons und Judä, / Da rast der See und
will sein Opfer haben.» Der an den Eröffnungsvers angelehnte unechte
Wortlaut trägt aber - und das ist der Vorzug und wohl auch der Grund der
Änderung - dazu bei, die Aussage zu vereinfachen und allgemeinverständlich

zu machen.
Besondere Aufschlüsse und zugleich auch eine gewisse Erheiterung

vermittelt eine genauere Prüfung im Falle des vielzitierten Satzes «Wenn
einer eine Reise tut, so kann er was erzählen». Büchmann weist nach, dass

es sich um die Anfangsverse eines (mehrfach vertonten) Liedes handelt,
das Matthias Claudius 1786 im «Vossischen Musenalmanach» veröffentlicht

hat. Das Lied trägt den Titel Urions Reise um die Welt, mit
Anmerkungen, und Büchmann zitiert dessen Anfang so:

«Wenn jemand eine Reise tut,
so kann er was erzählen.»

Er macht darauf aufmerksam, dass an Stelle von «jemand» gewöhnlich
«einer» zitiert werde; aber dass auch «erzählen» nicht dem echten Wortlaut

entspricht, das ist nicht nur Büchmann entgangen, sondern auch
seinen Nachfolgern, die bis in die neueste Auflage des Werkes an dieser
Fassung festgehalten haben. Im Text des Dichters las und liest man aber
«verzählen».

Übrigens: Büchmann, der zuerst Medizin studiert hatte und ausserordentlich

sprachenkundig war, hat sich bei der Suche nach dem Ursprung
der geflügelten Worte natürlich nicht auf die deutsche Literatur
beschränkt, sondern - als besonders ergiebige Quelle - auch die Bibel und
die griechische, die römische, die französische, die italienische und die
englische Literatur beigezogen.

Im Folgenden soll nun die Rede sein von der Geschichte einiger
geflügelter Worte, die bei Büchmann und ähnlichen, nach seinem Vorbild
geschaffenen Werken2 überhaupt noch nicht aufgeführt oder dann nur

2
Heinrich Reichert, Urban und Human, Gedanken über lateinische Sprichwörter, Hamburg
1956 (München 1965); Klaus Bartels/Ludwig Huber, Veni, vidi, vici - geflügelte Worte aus
dem Griechischen und Lateinischen, Zürich 1976; Lutz Mackensen, 10 000 Zitate, Stuttgart
1981; von den in verschiedenen Verlagsanstalten erschienenen Sonderausgaben des
«Büchmann» weicht eine in Text und Auswahl deutlich ab, nämlich Büchmann, Geflügelte
Worte, neu bearbeitet und herausgegeben von Hanns Martin Elster, Stuttgart 1977.

18



lückenhaft behandelt sind. Ich beginne mit der geläufigen Redewendung,
die einen einmal Unterlegenen dahingehend tröstet, dass er wohl eine
Schlacht, aber noch keinen Krieg verloren habe. Wenn man in den
geschichtlichen Abläufen nach Beispielen sucht, aus denen diese Wendung

geschöpft sein könnte, so stösst man fast notgedrungen auf die
römische Geschichte. Den Römern gelang es ja nach verlorenen Schlachten

immer wieder, durch einen, aber eben entscheidenden Sieg das
Schicksal auf ihre Seite zu zwingen. Man denke nur an den Krieg mit
Pyrrhus, wo die Römer nach den Niederlagen bei Ausculum und Heraclea
den alles entscheidenden Sieg bei Benevent errangen, oder an die ersten
beiden Punischen Kriege, wo die Römer trotz der grossen Erfolge Hamil-
kars und Hannibals und trotz Katastrophen wie derjenigen von Cannae
am Ende als Sieger aus diesen Kriegen hervorgingen. Tatsächlich findet
sich der älteste Beleg für die Redewendung bei einem römischen Autor,
beim Satirendichter Lucilius. Es handelt sich um ein Fragment aus dem
26. Satirenbuch, das noch zu Lebzeiten des jüngeren Scipio Africanus ver-
fasst wurde. Die Verse (613-614 in der Ausgabe von Marx) lauten

Ut Romanus populus victus vi et superatus proeliis
saepe est multis, bello vero numquam, in quo sunt omnia,

«Wie das römische Volk im Kampf oft besiegt und in vielen Schlachten
geschlagen wurde, in einem Krieg aber nie, worauf es vor allem
ankommt». Der Gedanke schimmert auch in einem zweiten Fragment des
Lucilius (Vers 615-616 durch, wo es heisst

Contra flagitium nescire, bello vinci a barbaro
Viriato, Annibale

«Dagegen die Schande nicht kennen, einen Krieg gegen Barbaren wie
Viriatus3 oder Hannibal zu verlieren».

An die Formulierung des Lucilius deutlich anklingende Stellen lassen
sich im Geschichtswerk des Livius nachweisen, zum Beispiel im neunten
Buch, dort, wo Livius die Frage erörtert, wie ein Krieg zwischen Alexander

dem Grossen und den Römern ausgegangen wäre, falls Alexander sich
nach der Unterwerfung Asiens gegen Europa gewendet hätte. Dabei
nimmt Livius gegen diejenigen Stellung, die betonten, «dass das römische
Volk zwar in keinem Krieg, doch in vielen Schlachten besiegt worden sei,
Alexander aber jede Schlacht gewonnen habe» (9, 18, 9 quod Romanus
populus, etsi nullo bello, multis tarnen proeliis victus sit, Alexandro nullius
pugnae non secunda fortuna fuerit). Er hält ihnen entgegen, dass es nicht
angehe, die Taten eines einzelnen Menschen und noch dazu eines «Jünglings»

mit den Taten eines Volkes zu vergleichen, das schon fast achthun-

3
Führer der Lusitaner im Kampf gegen die Römer von 147 bis 139 v. Chr.

19



dert Jahre lang Krieg führe. Er könnte nämlich, meint Livius, auch viele
römische Heerführer nennen, die nie eine Schlacht verloren hätten (9,18,
12). Gegen Ende seiner Überlegungen kommt Livius zum Schluss,
Alexander hätte mit einer einzigen verlorenen Schlacht auch den ganzen Krieg
gegen die Römer verloren, und er stellt die rhetorische Frage, welche
(verlorene) Schlacht die Kraft Roms hätte brechen können, das sogar Cau-
dium und Cannae überstanden habe (9,19, 9 unoproelio victus Alexander
bello victus esset;Romanum, quem Caudium, quem Cannae non fregerunt,
quae fregisset aciesT). Auch im Zusammenhang mit dem andern grossen
nichtrömischen Feldherrn taucht die Wendung wieder mit ihrem vollen
Gewicht auf. Wie Livius berichtet, gestand nämlich Hannibal nach der
Schlacht von Zama ein, er habe nicht nur die Schlacht, sondern auch den
Krieg verloren (30, 35,11 Fassus... est non proelio modo se, sed bello vic-
tum).

Das Gegenteil, dass ein nichtrömischer Feldherr in einer Schlacht
einen ganzen Krieg entschieden habe, behauptet Vegetius im Vorwort
zum dritten Buch seiner - um 400 n. Chr. entstandenen - Epitoma rei mili-
taris. Er meint den Spartaner Xanthippos, der im Verlauf des ersten Puni-
schen Krieges als Instruktor und Führer der Karthager die römischen
Invasionstruppen 255 v. Chr. vernichtend schlug (Uno... congressu trium-
phans bellum omne confecit). Mit dem «Krieg» bezeichnet er hier
allerdings nur denjenigen Teil des ersten Punischen Krieges, in dem die
Karthager auf afrikanischem Boden einem römischen Landheer gegenüberstanden.

Beim oft und gern zitierten Nomen est omen sind sich - mit Büchmann

- alle Nachschlagewerke einig, dass dessen Ursprung in einem Vers
des römischen Komödiendichters Plautus zu finden sei, der mit den Worten

Nomen atque omen beginnt. Das geflügelte Wort gehört also zu jenen
Zitaten, die nachträglich abgeändert wurden, was gerade in diesem Falle
leicht einleuchtet. Die Änderung macht nämlich aus einem blossen Satzteil,

nomen atque omen, einen in sich geschlossenen Satz, nomen est omen.
Was aber in den Nachschlagewerken entweder unterschlagen oder dann
nur nebenbei und ungenügend erklärt wird, ist der betreffende Eigenname
und ist der Zusammenhang, der die ursprüngliche plautinische Formulierung

erst verständlich macht. Das sei hier nachgeholt.
Es geht bei der erwähnten Stelle im Persa des Plautus darum, dass

einem Kuppler mit einer geschickt inszenierten Lügengeschichte ein
fremdes Mädchen angedreht werden soll. Der Sklave Toxilus, der bei
diesem Geschäft als Vermittler auftritt, möchte den Eindruck erwecken, es
handle sich um einen durchaus sauberen Kauf, und er fordert deshalb den
Kuppler Dordalus auf, dem Mädchen Fragen zu stellen. Auf die Frage,
wie es heisse, antwortet das Mädchen, in seiner Heimat (irgendwo in
Arabien) habe es den Namen Lucris getragen. Da schaltet sich, an Dordalus
gewendet, der Vermittler ein (Vers 625)

20



Nomen atque omen quantivis est iam preti. quin tu hanc emis?

Sinngemäss übersetzt «Schon der Name und dessen Vorbedeutung (also
das, was die Bedeutung des Namens verspricht) sind von einem Wert, wie
du ihn dir nur wünschen kannst. Du kannst das Mädchen ruhig kaufen!»
Die vielversprechende «Vorbedeutung» oder Bedeutung beruht auf dem
lateinischen Wort lucrum, «Gewinn», an das der erfundene Mädchenname

- im übrigen mit der für Feminina typischen griechischen Endung
-is gebildet - deutlich anklingt. Da sprechende Namen in der Komödie
häufig vorkommen4 und auch sinngemäss ausgewertet werden, liegt der
Versuch des geschäftstüchtigen Sklaven, den fremden Namen im Sinne
eines Gewinnes zu deuten, sehr wohl im Rahmen dessen, was üblich ist.
Der Kuppler übernimmt denn auch stillschweigend die Deutung des
Vermittlers und gibt im weiteren Verlauf seines Gesprächs mit Lucris der
Hoffnung Ausdruck, sie werde für ihn, wenn er sie kaufe, zur «Lucris»,
also zur «Gewinnquelle», werden (627 mihi... Lucridem confidofore te).

Mit entscheidend dafür, dass die Formulierung nomen atque omen
Anklang fand, war sicher deren einprägsame sprachliche Form. Ein
solches Spiel mit zum Verwechseln ähnlich lautenden Worten, fachmännisch

als Paronomasie bezeichnet, hat ja nicht selten einer von einem
Autor geschaffenen Wendung zum Durchbruch verholfen. Als wohl
bekanntestes Beispiel dürfte das Spiel mit den Begriffen urbs und orbis
gelten, das sich in Ciceros erster catilinarischer Rede (9) erstmals literarisch

nachweisen lässt und das sich vor allem im Genetiv, urbis et orbis,
und im Dativ, urbi et orbi, als eingängig, wirkungsvoll und entsprechend
langlebig erwiesen hat.

Das Besondere am Wortspiel nomen atque omen liegt darin, dass sich
die beiden Wörter, vom «fehlenden» Anlaut des einen abgesehen,
vollständig miteinander decken. Eine Parallele dazu liefert Plautus - wie später

Nestroy ein ausgesprochener Liebhaber und Schöpfer von Wortspielen

- gleich selbst in seinem Pseudolus (64), Nostri amores, mores, consue-
tudines, «Unsere Liebesspiele, unsere Gewohnheiten, unser Zusammensein»,

oder Cornelius Nepos in seiner Biographie des Kimon (1, 2), non
magis amore quam more ductus, «ebensosehr vom Brauch geleitet wie von
der Liebe».

Was nun das Weiterleben des wohl von Plautus selbst geprägten nomen
atque omen betrifft, so findet sich in den Kommentaren zum plautini-
schen Stück die Angabe, das geflügelte Wort tauche erst in karolingischer
Zeit wieder auf, in einem Gedicht, das bald dem Hrabanus Maurus, bald

4
Beispiele: Artotrogus, «Brotknabberer», Name eines Parasiten in Plautus' Miles gloriosus,
Myrrhina, «die nach Myrrhe Duftende», Frau des Atheners Alcesimus in der Casina; das
Neueste darüber bei Mario Puelma, Plautus und der Titel der Casina, in : Museum Helveti-
cum 45, 1988, 13-27.

21



dem Reichenauer Abt Walahfrid Strabo zugeschrieben wird.5 Zwar steht
diese Angabe ganz im Einklang mit den einschlägigen Stellen, die Otto in
seinen Sprichwörtern und sprichwörtlichen Redensarten der Römer6
anführt; aber es fällt einem doch schwer, an eine solche Pause von immerhin

tausend Jahren zu glauben, wenn man bedenkt, welch grosse Bedeutung

die Römer den Eigennamen beimassen, gleichgültig, ob es sich um
Vornamen, Geschlechtsnamen, Cognomina oder Ortsnamen handelte.
Dabei spielte es natürlich keine Rolle, ob die Deutung der Namen zutreffend,

also vom heutigen Standpunkt der Sprachwissenschaft aus richtig
war. Ausschlaggebend war allein, was die Römer aus den betreffenden
Namen herauszuhören glaubten.

So klang zum Beispiel der Name lacus Lucrinus - Bezeichnung eines
durch einen Damm vom Meer abgetrennten Sees bei Neapel - den
Römern nach lucrum, «Gewinn», genau wie der Mädchenname Lucris bei
Plautus, und deshalb stand der Name dieses Fischereireviers, wie im Lexikon

des Festus (Paul. Fest. p. 121) zu lesen ist, in der Liste der Staatspach-
ten ominis boni gratia, also seiner verheissungsvollen Bedeutung wegen,
an erster Stelle. Ja es wurden sogar Namen wegen scheinbar übler Bedeutung

abgeändert oder ersetzt. Als die Römer 268 v. Chr., nach Abschluss
des Krieges gegen König Pyrrhus, eine Bürgerkolonie in Maleventum
(oder Maluentum), im Gebiet der samnitischen Hirpiner einrichteten,
schien ihnen der Name des Ortes wegen des Anklangs an lateinisch male,
«schlecht», und eventum, «Ausgang, Erfolg», offenbar bedenklich. Sie
tauften deshalb die Stadt in Beneventum um, «der besseren Vorbedeutung
wegen» (melioris ominis causa), wie wiederum Festus (Paul. Fest. p. 34)
berichtet, und dieser auf einen «guten Ausgang» hindeutende Name ist
der Stadt nicht nur bis heute geblieben (italienisch Benevento), er wird
sogar, wie schon bei Plutarch (Pyrrhus 25,2), rückwirkend verwendet, so
dass man in fast allen Geschichtsbüchern zu lesen bekommt, der römische
Konsul Manius Curius Dentatus habe 275 v. Chr. seinen entscheidenden
Sieg über Pyrrhus bei Benevent errungen. In gewissen wissenschaftlichen
Darstellungen wird die Schlacht allerdings weit weg von Maleventum/
Beneventum in den Süden, auf die Arusinischen Felder (Arusini campi) in
Lukanien verlegt, so wie es im Auszug des Florus (1, 18, 11) und in der
Geschichte des Orosius (4, 2, 3) geschildert ist.

Wie Benevento in Italien, so verdankt auch eine Stadt in Albanien, die
albanisch Durrës, italienisch Durazzo heisst, ihren heutigen Namen
römischen Bedenken. Die Hafenstadt, am Ionischen Meer gegenüber Brindisi
gelegen und als Ausgangspunkt der nach Byzanz führenden Via Egnatia
für die Römer von erheblicher Bedeutung, hiess als griechische Kolonie

Bei Otto6 unter dem Stichwort nomen (1235) mit Berufung auf ältere Ausgaben dem
Walahfrid Strabo zugeordnet; die Gedichte des Walahfrid und Hraban jetzt in: Monu-
menta Germaniae Historica, Poetae Laiini medii aevi 2, Berlin 1884,159-244 und 267-423.
August Otto, Die Sprichwörter und sprichwörtlichen Redensarten derRömer, Leipzig 1890.

22



ursprünglich Epidamnos. Wegen des Anklangs an lateinisch damnum,
«Schaden», ersetzten die Römer den Namen der Stadt durch den Namen
der Halbinsel, auf der sie lag, durch Dyrrhachium, oder - um es mit den
Worten des Geographen Mela (2, 56) auszudrücken - «die Römer tauschten

den Namen aus, weil sie ihn wie ein Vorzeichen dafür empfanden, dass
sie dort zu Schaden kommen würden» (Dyrrhachium Epidamnus ante erat;
Romani nomen mutavere, quia velut in damnum ituris omen id visum est).

Angesichts dieser und zahlreicher anderer Belege würde es wirklich
erstaunen, wenn das plautinische nomen atque omen über die Jahrhunderte

hinweg mit Stillschweigen übergangen worden wäre. Dass dem aber
nicht so ist, zeigt schon die eben zitierte Mela-Stelle, die aus der Mitte des
ersten nachchristlichen Jahrhunderts stammt. Tatsächlich lassen sich
heute mit den Nachträgen zu August Otto7 und mit Hilfe des Thesaurus
linguae Latinae zahlreiche Stellen nachweisen, aus denen ein ununterbrochenes

Weiterleben des Plautus-Wortes ersichtlich wird.
Einen ersten Hinweis auf das geflügelte Wort entdeckt man bereits in

Ciceros Redengegen Verres. Cicero erwähnt dort (II 2,17 ff.), Verres habe,
kaum dass ihm die Provinz Sizilien zugefallen sei, sofort überlegt, mit
welchen Mitteln er auf dieser Insel zu möglichst viel Geld kommen könnte; er
habe nämlich Wert darauf gelegt, das nicht erst während seiner Tätigkeit
als Statthalter zu lernen, sondern sein Amt, mindestens in dieser Beziehung,

«wohlvorbereitet» anzutreten. Und die Leute hätten, fährt Cicero
fort, mit viel Witz aus dem Namen des Verres treffende Schlüsse im
Hinblick auf dessen künftiges Wirken gezogen (o praeclare coniectum a vulgo
omen ex nomine istius, quid .facturus esset, perridicule homines
augurabantur). Der «Witz» bestand darin, den Namen des Verres als
Futurform des Verbums verrere, «fegen, wischen, kehren», zu deuten,
also im Sinne von «du wirst (die Provinz) fegen», das heisst «rein fegen».
Was Cicero hier ausführlich berichtet, lautet, auf einen kurzen Nenner
gebracht: Verres, nomen atque omen, «Verres, Name und (zugleich)
Vorbedeutung». Oder, nach der modernen Zitierweise: Verres, nomen est
omen, «Verres, der Name ist (zugleich) Vorbedeutung». Übrigens erwähnt
Cicero (II 1,121) auch eine andere, eigentlich näherliegende Deutung des
Namens auf Grund des Substantives verres, «Eber», allerdings ohne dabei
besonders auf den Zusammenhang von nomen und omen hinzuweisen.

Deutlich ist dann der Bezug auf nomen atque omen in Ciceros Rede für
Scaurus (30) ausgedrückt: omen nominis vestri... more maiorum ad
salutem interpretamur, «die (Vor)Bedeutung eures Namens fassen wir
nach Art unserer Vorfahren als Hinweis auf die Rettung auf». Angesprochen

wird in diesem Satz die Seite der Ankläger, in deren Reihen zwei
Valerii standen; dieser Name wurde von jeher - ob zu Recht oder zu

Reinhard Häussler, Nachträge zu August Otto, Sprichwörter und sprichwörtliche Redensarten

der Römer, Darmstadt 1968.

23



Unrecht, bleibe dahingestellt - mit dem Verbum valere, «stark sein,
gesund sein», in Verbindung gebracht. Deshalb achtete man bei
Aushebungen immer darauf, dass dieser Name mit anderen günstigen wie Sal-
vius (zu salvus, «heil, wohlbehalten») und Statorius (zu stare, «stehen,
standhalten» beziehungsweise zu Stator, einem Beinamen des Jupiter,
«der zum Stehen Bringende, der Fluchthemmer») den Anfang der
Soldatenliste bildeten. Falls sich unter den Ausgehobenen zufällig kein Valerius,

Salvius oder Statorius befand, «fingierte» man sogar, wie die Bobien-
ser Scholien8 zur Stelle berichten, solche Namensträger als Spitzenreiter
der Soldatenliste.

Untrügliche Spuren hat das geflügelte Wort sodann in einer von Cice-
ros Philippischen Reden hinterlassen. Cicero bezeichnet dort (7, 11) den
Cäsarmörder Brutus als jemanden, der «von der Bedeutung seines
Namens her wie geschaffen sei zur Befreiung des Staates» (Brutum omine
quodam... nominis natum ad rem publicam liberandam). Angespielt wird
hier allerdings nicht, wie in den vorausgehenden Beispielen, auf die wörtliche

Bedeutung des Namens, sondern auf die Leistung, die sich im
Bewusstsein des Römers mit diesem Namen verband, auf die Vertreibung
des römischen Königs Tarquinius Superbus durch Lucius Iunius Brutus,
einen Ahnen des Cäsarmörders. Aber die Vorstellung einer Leistung oder
Haltung konnte natürlich ebensogut zum Omen eines Namens beitragen
wie die Wortbedeutung. Diese tritt im Falle des Brutus ganz in den
Hintergrund, denn das Cognomen Brutus bedeutet ja «schwerfällig, dumm»;
der Vorfahr soll sich diesen Spitznamen dadurch zugezogen haben, dass er
sich dumm stellte, um bei seinem Onkel, dem König Tarquinius Superbus,
keinen Verdacht zu erwecken.

Gleich wie bei der Erwähnung des Brutus ist das omen faustum
cognominis bei der Nennung des Konsuls Lucius Furius Camillus zu werten,

von dem Livius im siebenten Buch (7,25,11) spricht. Dessen gleichnamiger

Vater hatte erfolgreich gegen die Gallier gekämpft, und so habe man
in Rom, schreibt Livius, «wegen der glückverheissenden Bedeutung seines

Namens» ihm allein - sein Kollege war im Amtsjahr gestorben - das
Kommando im Kampf gegen die Gallier übertragen.

Ähnlich erklärt sich das Omen auch bei Ovid im achten Heroidenbrief.
Absenderin des Briefes ist Hermione, die Tochter der Helena, die während

des Trojanischen Krieges von ihrem Vater Menelaos dem Neoptole-
mos, dem Sohne Achills, von ihrem Grossvater Tyndareos aber, unter
dessen Obhut sie lebte, ihrem Vetter Orestes versprochen worden war.
Nach der Rückkehr von Troja wurde sie von Neoptolemos geraubt und
von diesem wie eine Gefangene gehalten. Sie schreibt deshalb ihrem Vetter

Orestes, damit er sie befreie. Gegen Ende des Briefes erwähnt sie, es
geschehe oft, dass sie sich verspreche, dass ihr der Name «Orestes»
entschlüpfe statt «Neoptolemos»; sie betrachte das als gutes Omen im Hin-

g
Thomas Stangl, Ciceronis orationum scholiastae 2, Leipzig 1912, 274.

24



blick auf ihre Befreiung und Vereinigung mit Orestes (115-116 SaepeNeop-
tolemi pro nomine nomen Orestis exit et errorem vocis ut omen amö).

In der Historia A ugusta, genauer, in der Biographie des Kaisers Septi-
mius Severus, wird berichtet, dieser habe nach seinem Einzug in Rom, im
Jahre 193, für seinen zwei Monate zuvor ermordeten Vorgänger9 Pertinax
nachträglich ein Staatsbegräbnis - ein funus in effigie - angeordnet und
selbst dessen Namen angenommen, sich dann aber entschlossen, diesen
Namen wegen des Omens wieder fallenzulassen (Spart. Sept. Sev. 7, 9 se

quoque Pertinacem vocari ussit, quamvis postea id nomen aboleri voluerit
quasi omen). Dabei liess er sich wohl weniger von der Wortbedeutung leiten

- pertinax heisst, von der Grundbedeutung «festhaltend» ausgehend,
einerseits «ausdauernd, beharrlich», dann aber auch «hartnäckig, starrsinnig»

- als vom Ruf übertriebener Sparsamkeit, der dem Namen des Pertinax

anhaftete. Jedenfalls soll Pertinax wegen seiner Knauserei von
enttäuschten Prätorianern umgebracht worden sein.

Von einem nicht genau datierbaren Gedicht in der Anthologia Latina10
und von einem zum Teil ergänzten Grabgedicht11 abgesehen taucht das
geflügelte Wort im späteren Altertum noch einmal bei Martianus Capeila
(De nuptiis Philologiae et Mercurii 2, 193) auf, und zwar im Zusammenhang

mit dem Namen Sol, der seit der Verschmelzung des Sonnengottes
Sol mit Apollo als Beiname dieses Gottes galt: «Drei Buchstaben bilden
diesen seinen heiligen Beinamen, der zugleich den Beinamen und die
Bedeutung der Weltseele in sich birgt» (cui littera trina conformât sacrum
mentis cognomen et omen). Die Bedeutung «Weltseele», die dem Namen
Sol hier zugelegt wird, rührt daher, dass Cicero im Somnium Scipionis (De
republica 6,17) - und nach ihm Macrobius in seinen Saturnalien (1,18,15) -
die Sonne als «Seele und Regierung der Welt» bezeichnet hat (Sol... mens
mundi et temperatio).

Dieser doch recht ansehnliche Strauss von Beispielen dürfte das
Weiterwirken des plautinischen nomen atque omen hinreichend belegt und
zugleich dessen Anwendungsbereich umschrieben und anschaulich
gemacht haben.

Das geflügelte Homo homini lupus, «Der Mensch (ist) dem Menschen
ein Wolf», hat zwar - merkwürdigerweise - bei «Büchmann» selbst keine
Aufnahme gefunden, steht aber sonst in fast allen einschlägigen Nach-

9
Eigentlich handelt es sich um den Vorvorgänger, denn in der Zwischenzeit hatte der von

10
den Prätorianern ausgerufene Kaiser Didius Julianus regiert.
Anthologia Latina 902,11-12: Nomen Calvitoris... est omine nomen tetrum..., «Der Name
Calvitor(als Ableitung von calvere bzw. calvi im Sinne von «Ränkeschmied» verstanden)
ist ein vom Omen her hässlicher Name.»
Carmina Latina epigraphica 92,1-2 : Have dulce nomein atque omen gerens), Stephane
«Sei gegrüsst, Stephanus, Träger eines süssen Namens und Omens .».

25



schlagewerken. Es wird meist mit der Formel Bellum omnium contra
omnes, «Krieg aller gegen alle», in Beziehung gebracht. Diese stammt aus
den Elementa philosophica de cive des englischen Philosophen Thomas
Hobbes und soll den «natürlichen» Zustand der Menschheit ausserhalb
(beziehungsweise vor) der bürgerlichen Gesellschaft charakterisieren.
Nun gibt es tatsächlich antike Parallelen zu Hobbes' Formulierung, so
etwa bei Piaton in den Gesetzen, wo die Überlegungen des Gesetzgebers
von Kreta vorgestellt werden (626 A): «Was die meisten Menschen Frieden

nennten, das sei nur ein (leerer) Name; in Wirklichkeit stünden von
Natur aus alle Städte mit allen anderen immerfort im Krieg, auch wenn
dieser kein 'erklärter' Krieg sei.»

Aber im Gegensatz zu dieser echten Parallele schliesst Homo homini
lupus bei näherem Zusehen eine Verknüpfung mit dem Wort des
englischen Philosophen - mindestens zu einem schönen Teil - aus. Der Schein
trügt deshalb, weil homo homini lupus als Zitat unvollständig ist und dazu
noch Ungenauigkeiten aufweist. Quelle ist eine Stelle in Plautus' Asinaria
(495)

Lupus est homo homini, non homo

«Ein Wolf ist der Mensch dem Menschen, kein Mensch ..» Wesentlich
ist nun aber, dass der Vers weitergeht und dass diese Fortsetzung eine
entscheidende Einschränkung enthält

quom qualis sit non novit,

«wenn er nicht weiss, was für einer (der jeweilige Partner) ist» oder frei
übersetzt «wenn er nicht weiss, mit wem er es zu tun hat». Das entspricht
auch genau dem Zusammenhang, in dem ein Kaufmann den Vers
ausspricht. Der Kaufmann weigert sich nämlich, einem ihm unbekannten
Sklaven eine grössere Geldsumme auszuhändigen, obwohl sich dieser für
den atriensis, für den «Hausmeister» oder «Sekretär» seines Herrn
ausgibt. Er bleibt damit dem Vorsatz treu, den er kurz zuvor im Gespräch mit
dem betreffenden Sklaven und dessen Helfershelfer so formuliert hat
(466):

Ego certe me incerto scio hoc daturum nemini homini,

«Ich weiss (nur soviel) sicher, dass ich im Falle von Unsicherheit das Geld
keinem Menschen geben werde.» Es geht also keineswegs um den «Krieg
aller gegen alle», sondern nur um das in diesem Falle sehr wohl begründete
Misstrauen einem Unbekannten gegenüber.

Trotzdem: es fehlt in der römischen Literatur nicht an Parallelen, die
vom Wortlaut und vom Sinn her Hobbes' Bellum omnium contra omnes
sehr nahe kommen. Mit Recht wird in diesem Zusammenhang da und dort
eine Stelle aus den Satiren des Lucilius (1228-1234 Marx) angeführt, wo

26



der Satirendichter seine Zeitgenossen aufs Korn nimmt. Er hält ihnen vor,
sie gäben sich - im Gegensatz zur guten alten Zeit - auf dem Forum von
früh bis spät nur einem Geschäft und Handwerk hin: die Worte schlau zu
setzen, listig zu kämpfen, einander im Schmeicheln zu übertrumpfen, sich
den Anschein eines Biedermannes zu geben und dabei Fallen zu stellen,
wie wenn jeder jedermanns Feind wäre (ut si hostes sint omnibus omnes).

Ebenfalls um eine Parallele oder - anders ausgedrückt - um einen
Vorläufer, vielleicht sogar um ein Vorbild geht es bei der letzten Geschichte
eines geflügelten Wortes, die hier untersucht werden soll. Der Iuvenal-
Vers (2,63)

Dat veniam corvis, vexât censura columbas,

«Die Zensur lässt gegenüber Raben Nachsicht walten, packt aber die Tauben

hart an» wird in der Regel mit unserem Sprichwort «Die kleinen Diebe
hängt man, die grossen lässt man laufen» in Beziehung gebracht und
zugleich erläutert.

Aber die vom römischen Satirendichter bildhaft verwendeten Raben
und Tauben machen es einem doch schwer, in seinem Vers einen Vorläufer

unseres Sprichworts zu sehen. Sucht man in der Antike nach genauer
entsprechenden Vorbildern, so stösst man in den fragmentarisch überlieferten

Reden eines der bekanntesten Römer, des Marcus Porcius Cato,
auf einen Satz, der an das Sprichwort von den kleinen und von den grossen
Dieben überraschend deutlich anklingt: Fures privatorum furtorum in
nervo atque in compedibus aetatem agunt, fures publici in auro atque in
purpura, auf deutsch: «Diebe an privaten Gütern verbringen ihr Leben in
Haft und (Fuss-)Fesseln, Diebe an öffentlichem Gut aber in Gold und
Purpur.» Es handelt sich um ein Zitat aus der Rede De praeda militibus
dividenda, also «Über die Verteilung der Kriegsbeute», und Gellius, dem
wir das Zitat verdanken (11,18, 18), betont im Kontext, Cato habe in der
betreffenden Rede «mit scharfen und anschaulichen Worten» die
Unterschlagungen öffentlicher Gelder beklagt und die Frechheit angeprangert,
mit der sie begangen würden.

Dass Catos treffend und eindrücklich geprägte Aussage über die
Jahrhunderte hinweg gewirkt hat, zeigt jedenfalls Georg Rollenhagens
Froschmäuseier (1595), in dem Catos Worte in nur leicht abgewandelter Form
wiederkehren (2, 2, 12):

«Die kleinen Dieb, die müssen hangen;
Die grossen mit güldnen Ketten prangen.»

Auch in Christoph Lehmanns Politischem Blumengarten (1662) heisst es
unter dem Stichwort «Diebstahl» in offensichtlicher Anlehnung an Cato

27



«Kleine Dieb hänckt man an Galgen, die grossen an gülden Ketten. » Dazu
klingen Catos Worte auch im italienischen und im französischen Sprichwort

durch, so wenn der Italiener sagt A rubarpoco si va in galera, a rubar
tanto sifa carriera, und der Franzose entsprechend Les voleurs privés sont
aux galères et les voleurs publics dans les palais,n

Zugegeben: die Strafe für die «kleinen Diebe» hat sich gewandelt und
verschärft, aber der Weg von der Fussfessel oder vom Block, an den der
Dieb gefesselt ist, über die Galeere mit ihren angeketteten Ruderern bis
hin zum Galgen ist doch eigentlich - bei gleichbleibender Anschaulichkeit,

aber verändertem Strafvollzug - unschwer zu verstehen. Übrigens
hat sich der Galgen, neben der Galeere, auch in Frankreich (Les petits
voleurs sontpendus et les grands titrés) und in Italien (/ladroncelli si appic-
cano, non i ladri) durchgesetzt, während England, wie das deutsche
Sprachgebiet, nur den «gehängten» kleinen Dieb kennt {Petty thieves are
hanged, the great ones go free).

In lateinischer Fassung taucht der gehängte Dieb zum ersten Male in
einem nicht genauer datierbaren mittelalterlichen Vers13 auf:

Parvus pendetur fur, magnus abire videtur.

Ob der Vers als späte und etwas blasse Zusammenfassung des Cato-Wortes
zum Vorbild der uns geläufigen Sprichwortfassung geworden ist oder ob
es sich dabei «nur» um eine Übersetzung des deutschen Wortlautes
handelt, bleibe dahingestellt. Jedenfalls weist der Hexameter den seit dem
9. Jahrhundert aufkommenden Binnenreim (pendetur-videtur) auf14 und
verwendet die bei späteren christlichen Schriftstellern und späten Juristen
belegte Umschreibung des Verbums mit videri. Eine entsprechende
deutsche Übersetzung - beziehungsweise Rückübersetzung - könnte
etwa so lauten: «Der kleine Dieb kommt an den Galgen, der grosse
kommt, wie man sieht, davon.»

Dass Catos eindringlich und einprägsam formulierte Aussage übrigens
schon im Altertum Schule gemacht hat, zeigt eine Stelle aus Senecas Briefen

an Lucilius (87, 22), die folgenden Wortlaut hat: Sacrilegia minuta
puniuntur, magna in triumpho feruntur, «Tempelraub im kleinen wird
bestraft, Tempelraub im grossen wird triumphal gefeiert».

12
Augusto Arthaber, Dizionario comparato di proverbi e modi proverbiali in sette lingue,
Mailand 1981.

Hans Walther, Proverbia sententiaeque Latinitatis medii aevi3,Göttingen\965, Nr. 20795.

Sogenannter leoninischer Hexameter (vielleicht nach Papst Leo I. benannt) ; bekanntestes
Beispiel wohl der aus Goethes Götz von Berlichingen (Szene im bischöflichen Palast zu
Bamberg) geläufige Vers

Post cenam stabis seu passus mitte meabis,
«Nach dem Essen sollst du stehn oder tausend Schritte gehn», der aus dem Regimen sani-
tatis Saiernitanum, einem im 12. Jahrhundert entstandenen Kompendium der medizinischen

Schule von Salerno stammt.

28



Eine zweite Äusserung, die in die selbe Richtung zielt, bildet den
wirkungsvollen Abschluss einer Anekdote, die Augustin in seinem Gottesstaat

(De civitate Dei 4,4) erzählt und die nach Ausweis des Grammatikers
Nonius Marcellus15 aus dem unvollständig überlieferten dritten Buch von
Ciceros Werk De republica stammt. Ein in Gefangenschaft geratener
Seeräuber - so die Anekdote - sei von Alexander dem Grossen im Verhör
gefragt worden, was für ein Hang zum Verbrechen ihn eigentlich dazu
getrieben habe, das Meer mit seinem Kaperschiff unsicher zu machen.
«Derselbe Hang, der dich dazu treibt, den ganzen Erdkreis unsicher zu
machen». So die kecke Antwort des Seeräubers, der noch hinzufügte, er
werde, weil er mit einem kleinen Schiffvorgehe, «Räuber» genannt, Alexander

aber, der mit einer Riesenflotte operiere, «Imperator».
Sollte am Ende Cato durch diese Anekdote - falls diese noch zu

Alexanders Lebzeiten oder mindestens im darauf folgenden Jahrhundert in
Umlauf kam - zu seiner «folgenschweren» Aussage angeregt worden sein?
Hätte also ein unmittelbar Betroffener, ein «Kleiner» vom Fach, der
durch einen «Grossen» provoziert wurde, in seiner begreiflichen
Entrüstung das Wort von den kleinen und grossen Dieben vorgeprägt? Oder
hat - umgekehrt - die erst nachträglich entstandene Anekdote, die ja vor
Cicero nicht nachgewiesen ist, durch das Wort Catos den letzten Schliff
erhalten?

Doch kehren wir zu dem zurück, was schwarz auf weiss geschrieben
steht. Friedrich von Logau hat in seinen 1654 in Breslau erschienenen
Sinngedichten denselben, die kleinen und grossen Diebe betreffenden
Sachverhalt in ein Bild gefasst.

«Welch ein künstlich Netz
Ist doch das Gesetz;
Kleines ist gefangen,
Grosses durchgegangen.»

Dass Logau von der Vorstellung eines Spinnennetzes ausgegangen ist,
wird durch einen mittellateinischen Vers16 wahrscheinlich gemacht, der
folgendermassen lautet:

Irretit muscas, transmittit aranea vespas,

deutsch «Das Spinnennetz erfasst die Fliegen, lässt aber die Wespen
durch». Dieser Vers ist von einem unbekannten Dichter des späteren
Mittelalters als Ergänzung zum obengenannten Iuvenal-Vers

Dat veniam corvis, vexai censura columbas

unter dem Stichwort infestum habere, «unsicher machen».
Walther131, Göttingen 1963, Nr. 5020 und 2, Göttingen 1964, Nr. 12932,

29



erdacht und - meist mit diesem zusammen - in Umlauf gebracht worden.
Also hat - neben dem kräftig nachwirkenden Cato-Wort - der Iuvenal-
Vers doch auch sein - wenn auch bescheidenes - Nachleben gehabt, und
zwar nicht nur auf dem Umweg über den mittelalterlichen Zusatz,
sondern auch in unmittelbarer Abhängigkeit. Die Sprichwörter-Lexika17
verzeichnen jedenfalls deutsche Fassungen wie einerseits «Die Raben lässt
man fliegen, und den Tauben dreht man den Kopf ab», anderseits
«Gesetze sind wie Spinnweben; Vögel (oder auch „Hummeln") fliegen
durch, und Fliegen werden gefangen». Und was mit dem «Durchfliegen»,
bei Logau mit dem «Durchgehen» und im lateinischen Vers mit transmit-
tere, «durchlassen» gemeint ist, macht die französische Entsprechung klar
und deutlich: Les lois ne sont que des toiles d'araignée qui n'arrêtent que
les mouches et qui sont rompus par les frelons (Hornissen).

Dass eine Arbeit, die Anklängen, Anspielungen und Abhängigkeiten
nachspürt und sie zu deuten versucht, ihrerseits - mindestens im Titel -
einen Anklang gesucht hat, dürfte nicht erstaunen. So sei denn ausdrücklich

bestätigt, was der Kundige längst gemerkt hat: dass die Mehrzahl von
«Geschichte» in Anlehnung an das Werk Johannes von Müllers, unseres
grossen Schaffhauser Historikers, gewählt worden ist, in Anlehnung an
seine «Geschichten schweizerischer Eidgenossenschaft».

17
Franz Freiherr von Lipperheide, Spruchwörterbuch, Berlin 1907; Karl Friedrich Wilhelm
Wander, Deutsches Sprichwörter-Lexikon 1-5, Leipzig 1867-1880.

30


	Geschichten geflügelter Worte

