
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 58 (1981)

Artikel: Sebastian Hofmeister

Autor: Haas, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sebastian Hofmeister

* um 1494 in Schaffhausen f 9. Juni 1533 in Zofingen

Bis vor kurzem hatte man angenommen, Hofmeister sei 1476 in Schaffhau-
sen geboren worden. Hans Lieb wies jedoch neulich mit überzeugenden
Argumenten nach, dass Hofmeister zwischen 1490 und 1495 in Schafihausen
zur Welt gekommen sein muss. Der Vater des späteren Schaflhauser Reformators

war Wagner und mit einer Schaflhauser Bürgerin verheiratet.
Hofmeister war schon früh dem Barfüsserorden beigetreten. Da der Rat

von Schafihausen grosse Hoffnungen in den jungen Mann setzte, empfahl er
ihn 1511 den Ordensoberen zuf weiteren Ausbildung nach Freiburg im Breisgau.

Später absolvierte Hofmeister seine Studien in Paris. Dort ist er 1516

nachweisbar, und 1520 kam er aus Paris zurück. Sein erster Wirkungskreis muss in
Zürich gewesen sein. Dort wurde er offensichtlich von Zwingiis Wirken sehr
beeindruckt. Er war Lehrmeister der Theologie bei den Barfüssern. Der
Orden versetzte ihn aber bald nach Konstanz, wo er bereits im September 1520

tätig war. Zwingli, Luther, Vadian und Myconius gehörten zu seinen
Korrespondenten. Anfangs 1522 wurde er Lektor in Luzern, doch schon bald
vertrieb man ihn aus der Stadt; denn er entsprach nicht den religionspolitischen
Vorstellungen der Obrigkeit. Ueber Zürich begab sich Hofmeister daraufnach
Schaffhausen, wo er seine Tätigkeit als Reformator zu entfalten begann.

Hier stellt sich die Frage, welche reformatorischen Lehren Hofmeister
verkündete. Zwar schien er eingebettet in den Bekanntenkreis Zwingiis, Oeko-
lampads, Vadians und Myconius', aber auch Balthasar Hubmaiers. Es wäre
nun falsch anzunehmen, diese frühe Reformationsbewegung hätte bereits
schon eine einheitliche Lehre entwickelt. Man hat für diese erste Etappe schon
den Begriffdes Wildwuchses der Reformation verwendet. Mit Recht, denn es

gab einen breiten Fächer verschiedener reformatorischer Strömungen und
Auffassungen, denen die Basis des Biblizismus und der damit verbundenen
Verkündigung des Wortes gemeinsam war. Das gesamte Leben des Christen
sollte sich wieder auf die Bibel ausrichten, war die Forderung, geistlicher und
weltlicher Teil sich Gottes Willen unterordnen. Doch die Fragen, in welchen
Lehrbereichen, in welchem Ausmasse und mit welchen Mitteln Reformen
durchzuführen seien, wurden vorerst noch kaum beantwortet und an vielen
Orten auch noch nicht klar erkannt. Selbstverständlich war im Zwinglikreis
der geistige Einfluss des Erasmus von Rotterdam sehr gross. Es ist bekannt
und wird durch die systematische Untersuchung von Payne bestätigt, dass

Erasmus vor seinem späteren Zerwürfnis mit den Reformatoren die Bedeutung

der Sakramente gering geachtet hat. Die Frömmigkeit bestehe
überhaupt nicht in äusseren Dingen; der Geist, das Wort Gottes, nicht irgendwelche

Aeusserlichkeiten, machten den Gläubigen lebendig. Diese
Geringschätzung eines jeden sakramentalen Zeremoniells kam besonders im
weitverbreiteten Enchiridion militis christiani zum Ausdruck. So schien es Erasmus

deshalb nicht notwendig, dass man die Kinder sogleich taufte; denn eine
heilvermittelnde Funktion konnte die Taufe nicht haben. Daraus sprach eine

81



gewisse Gleichgültigkeit gegenüber dem äusseren Taufakt, nicht aber die
Meinung, man dürfe nur den Erwachsenen dieses Zeichen geben. Ueberdies
verlangte Erasmus, dass nach der Taufe eine bessere, eine christliche Lebensführung

folgen solle. Daneben fanden sich allerdings auch wieder Stellen im Werk
des Erasmus, die schon in dieser frühen Zeit die äussere Vermittlung der
Sakramente gelten Hessen. In den gleichen Bahnen wie Erasmus bewegte sich
auch der frühe Zwingli. Im Zeichen des erasmischen Spiritualismus hielt er
alle äusseren Formen des Sakraments für unwichtig. Und da derEntschluss zu
einem christlichen Lebenswandel im Taufakt im Vordergrund war, stand
Zwingli einstweilen der Kindertaufe skeptisch gegenüber. Er sagte später
selbst, dass auch ihn der Irrtum gepackt und verführt habe. Er sei damals der
Ueberzeugung gewesen, es sei besser, die Kinder erst zu taufen, wenn sie in
das verständige Alter gekommen seien. Dies bedeutete noch nicht Erwachsenentaufe,

wohl aber, genau wie bei Erasmus, eine Taufe, die bereits auf
Verständnis und Gesinnung des Täuflings abstellen konnte. Unter dem Einfluss
des Erasmus war diese Auffassung noch 1523 weitverbreitet. Jedenfalls
schrieb Burgauer an Konrad Grebel, dass es auch in St. Gallen Leute gäbe,
welche behaupteten, Kinder, die noch keinen eigenen Glauben hätten, seien
nicht zu taufen. Auch Balthasar Hubmaier sah sich mit dem gleichen Problem
konfrontiert. Auf einer Reise machte er in Zürich eine Pause, weil er mit
Zwingli eigens über solche Punkte, vor allem über die Taufe, sprechen wollte.
Wie Hubmaier später festhielt, legte er am 1. Mai 1523 zusammen mit einem
Begleiter Zwingli die entsprechenden Fragen vor. Von den Antworten sei er
befriedigt gewesen. Aber Hubmaier fragte nicht nur Zwingli an. Auch Oeko-
lampad in Basel, Leo Jud in Zürich und Sebastian Hofmeister in Schaphausen
bestätigten ihm, dass die Bibel die Kindertaufe nirgends belege. Nun hiess das

Eingeständnis, in der Bibel sei die Kindertaufe nicht belegt, noch keineswegs,
man dürfe nur die Erwachsenen taufen. Zwingli scheint daran gedacht zu
haben, die Taufe an den reiferen Kindern zu vollziehen. Auch Luthers frühe
Aeusserungen über die Taufe waren im übrigen keineswegs eindeutig, doch
bewegte er sich in gemässigteren Bahnen als Erasmus. Vor diesem zeitgenössischen

Hintergrund ist der Spiritualismus des jungen Reformators Sebastian
Hofmeister zu sehen. Er war ausserordentlich stark erasmisch-zwinglisch
geprägt. Von hier rührten seine Zweifel an den Sakramenten, im besondern
auch seine Zweifel an der Kindertaufe.

Von 1523 ab begann Zürich schrittweise bis 1525 die Reformation
einzuführen. Abschaffung der Fasten, Entfernung der Bilder und Altäre aus den
Kirchen, Aufhebung der Klöster und Schaffung einer neuen Armenordnung,
Zerfall der Prozessionen und schliesslich die Abschaffung der Messe, die
durch das Abendmahl der Gemeinde ersetzt wurde, bildeten die Stationen
dieser Entwicklung. Dabei musste Zwingli klarlegen, mit welchen Methoden
er reformatorisches Gedankengut zu verwirklichen gedachte. Hierüber brach
in Zürich und Umgebung die Front der Reformationsfreunde auseinander. Es
zeichnete sich ein Flügel von Radikalen ab, die mit Zwingiis gemässigtem
Vorgehen keineswegs zufrieden waren. Sie wollten nicht anerkennen, dass der Rat
als Führungsorgan der Gemeinde ein wesentliches Wort bei der Gangart des

82



Reformationsprozesses mitsprechen sollte. Sie hatten die Fasten gebrochen,
bevor der Rat es gestatten wollte, und auf eigene Faust führten sie Bilderstürme

durch; auch die Zinsleistungen wollten sie nicht mehr erbringen und
verweigerten der Obrigkeit den Zehnten. Teils rebellierten sie einfach gegen die
Gangart Zwingiis, der Rücksicht aufdie Mehrheit des Zürcher Rates nehmen
wollte, und teils sahen sie Aktionsfelder für die Reformation, wo Zwingiis
Bibelverständnis dies ausschloss. Ein Teil dieser Radikalen sagte sich schliesslich

ganz von Zwingli los und schritt am 21. Januar 1525 zu einem eigenen
reformatorischen Akt: zur ersten Erwachsenentaufe. Zwingli lehnte diesen
Schritt aus verschiedenen Gründen ab. Zum ersten hatte sich seine Auffassung

über die Taufe geklärt. Er hielt nun doch an der Kindertaufe fest; denn
eine breite Volkskirche, wie er sie in Zürich anstrebte, konnte nicht eine reine
Bekenntniskirche sein. Und gerade auf diesen Bekenntnischarakter in der
Erwachsenentaufe legten die Täufer das grösste Gewicht. Zum zweiten wollte
Zwingli nicht eine Reformation durchführen, die sich unabhängig von der
Obrigkeit entwickeln würde. Den Rhythmus der Reformen bestimmten die
politischen Autoritäten, die ja auch gleichzeitig die Leitung der Gemeinde
waren. Es folgte deshalb in Zürich ein Verbot der Erwachsenentaufe unter
Androhung der Verbannung, und Zwingli legte seine neuen theologischen
Argumente gegen die Erwachsenentaufe in einerausführlichen Schrift nieder,
die er im Mai 1525 erscheinen liess.

So lange aber blieben die Ereignisse nicht stehen. Die Zürcher Täufer, zu
denen sich auch Hubmaier gesellte, suchten nach Freunden. Sie hatten sichja
bisher in Humanistenkreisen bewegt und erhofften sich aus diesen Reihen
Unterstützung. Hubmaier begann in Waldshut gegen die Kindertaufe zu
kämpfen und versuchte, sogar den Basler Oekolampad auf seine Seite zu
ziehen. Nach einer Rückversicherung bei Zwingli liess sich Oekolampad
allerdings nicht dazu bewegen. Einen besseren Boden fanden die Täufer in
Schaffhausen vor. Sowohl ihr Führer Konrad Grebel als auch Balthasar Hubmaier
strengten sich ganz besonders an, Sebastian Hofmeister zu gewinnen.
Wahrscheinlich schon zu Anfang des Jahres 1525, als Hubmaier an eine Reihe von
Gelehrten über die Taufe schrieb, gelangte er auch an Hofmeister, der jedoch
lange schwieg. Wie es sich herausstellte, geschah dies nicht, weil Hofmeister
anderer Meinung gewesen wäre, sondern Hofmeister gestand später seinem
altbekannten Waldshuter Amtsbruder, dass er ihn nicht ermuntern wollte, zu
hitzig voranzuschreiten. Schon Anfang Februar 1525 zog Grebel von Zürich
nach Schafihausen. Wenig später tauchten auch die aus Zürich verbannten
Johannes Brötli und Wilhelm Reubli bei Hofmeister aufund führten mit ihm
und mit seinem Amtsbruder Sebastian Meyer Gespräche. Die beiden reisten
indessen schon bald ab, um in anderen Gebieten zu missionieren, während
Grebel bis zum März in Schaffhausen blieb. Zwischen April und Juni bemühte

sich auch der Täuferführer Felix Manz um Hofmeister. Hofmeister bekannte

sich, gemäss Hubmaiers Aussage, vor dem Rat der Stadt öffentlich zur
Erwachsenentaufe; denn die Kindertaufe habe keinerlei Wert. Hofmeister
selbst äusserte sich später allerdings viel zurückhaltender. Zustimmung habe
er den Täufern nicht gegeben. Zürich versuchte den kritischen Herd, der sich

83



hier entwickelte, zu neutralisieren und mahnte bereits in einem Schreiben
vom 8. Februar den Schaffhauser Rat, es sei nicht nötig, dass dort die Tauffrage
separat aufgerollt werde. Zürich habe die betreffenden Probleme bereits in
einer Disputation, einem öffentlichen Streitgespräch, geklärt und Zwingli
werde nächstens den ganzen Komplex in einem Buch darlegen. Dieses B estre-
ben, reformatorische Strömungen im Sinne der zürcherischen Lösung zu
vereinheitlichen und radikalere Bewegungen zu verdrängen, brachte insofern
einen gewissen Erfolg, als sich in den politisch massgebenden Kreisen
Schaffhausens offenbar keine täuferischen Gruppen bilden konnten, wenn man von
den späteren Sympathien von Waldkirchs absieht.

Hofmeister blieb vorerst allerdings seinem humanistisch-erasmianischen
Taufverständnis treu, und so bewegte er sich eher in derNähe der jungen
Täuferbewegung. Es wurde ihm aber zum Verhängnis, dass sich diese Strömung
mit den sozialen und politischen Gärungen der Zeit verknüpfte und so zu
einer ausgesprochenen Aufstandsbewegung wurde. Wohl kaum ein Ort in der
Eidgenossenschaft wurde so stark von dieser Entwicklung geschüttelt wie
Schaffhausen. Hallau stand im Zentrum der Ereignisse. Offensichtlich war
hier die Massenbewegung beeinflusst worden vom Bauernkrieg im Schwarzwald

und von der täuferischen Predigt Hubmaiers in Waldshut. Dazu kam,
dass zwei verbannte Führer der zürcherischen Täuferbewegung, Johannes
Brötli und Wilhelm Reubli, in diesem Dorfe ihre Tätigkeit zu entfalten begannen.

Die täuferische Botschaft dieser Sendboten entsprach noch keineswegs
jenem Täufertum, das sich später, 1527 im Schleitheimer Bekenntnis, eine
gefestigte Ordnung gab. Vielmehr waren täuferische Anliegen und Bauernkrieg

noch eng miteinander verschlungen. Von der Bibel her begründeten die
Täufer, dass der Zehnte zu verweigern sei und die Gemeinde das Recht haben
solle, ihren Pfarrer selbst zu wählen. Gleichzeitig forderte man die Erwachsenentaufe.

So setzte denn die Gemeinde Hallau ihren bisherigen Pfarrer ab,
und im Laufe des Frühjahrs 1525 wurde auch der Zehnte verweigert. Um sich
eine grössere Wirkung zu sichern, beriefen die Hallauer die umliegenden Dörfer

nach Löhningen, damit man dem Kloster Allerheiligen in Schaffhausen
gemeinsam die Abgaben aufkündigte. Als die Obrigkeit Gegenmassnahmen
androhte, leisteten die Hallauer zweimal bewaffneten Widerstand. Die
Täuferbewegung war also von der späteren Gewaltlosigkeit weit entfernt. Zu
Erwachsenentaufen war es in Hallau in grosser Zahl gekommen; denn später
wurde festgehalten, dass Reubli fast das ganze Volk dort getauft habe. Die
Bewegung in Hallau brach erst zusammen, als die süddeutschen Bauern im
November 1525 geschlagen wurden und schliesslich auch Waldshut wieder
unter österreichische Kontrolle kam. Damals wurde auch der obrigkeitliche
Kirchensatz wieder eingerichtet, und die Hallauer hatten auch ihren Zehnten
wieder zu bezahlen.

Auch im Schaffhauser Rebleutenaufstand von Pfingsten bis August 1525

waren Leute beteiligt, die später nachweisbar zur Täuferbewegung gehörten.
Das Täufertum als Massenbewegung, als revoltierende Bauernerhebung,
musste die Obrigkeit aufs höchste gefährden. Deshalb setzte bald eine scharfe
Reaktion ein. Schaffhausen wandte sich vorerst wieder von der Reformation

84



ab, und man begann besonders nach Exponenten des Täufertums zu suchen.
Die drohende Vereinigung von Aufständischen auf der Landschaft und in der
Stadt hatte die Autorität der Obrigkeit in eine Krise gebracht. Nun sollten die
Zügel wieder gestrafft werden. Selbstverständlich stiess man dabei auf
Hofmeister, dessen Haltung in der Tauffrage Zweifel hervorgerufen hatte und dessen

Predigten sehr handfest gewesen sein mussten. Ihm und seinem Amtsbruder
Sebastian Meyer schob man die Schuld am Aufstand zu, wie uns Stockar

berichtet. Der Rat schickte Hofmeistervorerst nach Basel, damit die Universität
seine Anschauungen überprüfe. Ohne ein solches Attest durfte er nicht

mehr nach Schaffhausen zurückkehren. Da sich Basel indessen nicht auf die
Sache einliess, galt Hofmeister als verbannt. Als Sympathisant der Taufe hielt
er sich vorerst in Waldshut auf. Die Taufe hat er indessen nicht empfangen,
und es scheint sich bei ihm dort die Erkenntnis durchgesetzt zu haben, dass die
Taufbewegung zur Schwächung und Spaltung der ganzen Reformation führen
musste. Jedenfalls begab er sich im Herbst nach Zürich und anerkannte
Zwingiis Prägung der Reformation.

Die Einheit in christlicher Liebe, argumentierte Hofmeister später, sei

wichtiger als Streitigkeiten über untergeordnete Lehrmeinungen. Unter diesen

Umständen musste es für Zwingli einen Triumph bedeuten, dass sich
Hofmeister zusammen mit Vadian, Komthur Schmid aus Küsnacht und Abt Johner

aus Kappel für das Präsidium des grossen Streitgesprächs gegen die Täufer
vom 6. bis 8. November 1525 in Zürich zur Verfügung stellte. Dies bedeutete
Demonstration der Stärke und der Einheit. Von da an trat Hofmeister wieder
als Kampfgefährte Zwingiis auf.

Der Rat von Schaffhausen versöhnte sich allerdings nicht mehr mit ihm.
Zweimal versuchte Hofmeister zu erreichen, dass erwieder in Gnaden von der
Stadt aufgenommen würde, einmal am 24. April 1526 und ein zweites Mal, mit
Fürsprache der Stadt Bern, Ende 1529. Der Rat von Schaffhausen aber lehnte
sogar ab, nachdem die Stadt zur Reformation übergetreten war. Er befürchtete

Aerger und Streit, wenn Hofmeister nach Schaffhausen zurückkehrte.
Offenbar verzieh man ihm nicht, dass er während einer schweren Krise des
schaffhausischen Stadtstaates eine unzuverlässige Rolle gespielt hatte.
Hofmeisters Besinnung aufden anerkannten und von gährenden Neb enströmun-
gen befreiten Kurs der zwinglischen Reformation war zu spät gekommen.
Hofmeister wirkte vorerst in Zürich, das ihn 1526 an ein Bündner Religionsgespräch

in Ilanz abordnete. Er gab dort die offiziellen Protokolle heraus und
liess sich deswegen in einen Streit mit dem katholischen Publizisten Murner
ein. Hofmeister gehörte schliesslich auch zu den wichtigen Teilnehmern der
Berner Disputation von 1528, die den Uebertritt dieses mächtigsten Ortes der
Eidgenossenschaft zur Reformation einleitete.

Er wurde Katechet und Professor für Hebräisch in Bern. Die eben begründete

Berner Reformation wollte seine Bildung und Erfahrung nutzen. Bereits
am 13. Mai 1528, wenige Monate nach der Berner Disputation, setzte der Rat
Hofmeister als Pfarrer in der Untertanenstadt Zofingen ein. Dort wirkte der
ehemalige Vorkämpfer einer schaffhausischen Reformationsbewegung bis zu
seinem Tode 1533. Er trat jedoch noch in besonderem Masse in Erscheinung.

85



Es wurde seine Hauptaufgabe in den letzten Lebensjahren, im Auftrage der
Obrigkeit Gespräche mit Täufern zu führen. Ziel war es, die Täufer zu
überzeugen und aufden Boden der obrigkeitlichen Reformation zurückzubringen.

Dass sich streitende Glaubensparteien in Disputationen begegneten, war
für das Zeitalter der Reformation nicht neu. Schon Luther und Eck hatten diesen

Weg gewählt, und speziell im schweizerischen Raum wurde es üblich, dass

der städtische Rat vor einem allfälligen Entscheid über einen Uebertritt zur
Reformation ein öffentliches Streitgespräch veranstalten liess. Zürich hatte
1523 mit zwei Disputationen die Reformation eingeleitet. Bern hatte 1528 diesen

Weg gewählt. Auch mit den Täufern suchte man sich mittels Disputationen

zu einigen. Das Gespräch vom 17. Januar 1525 in Zürich über die Kindertaufe

hatte zwar ebenso wenig zu einer Versöhnung geführt wie jene im
Februar, März und November 1525. Die Methode der Disputationen wurde in
St. Gallen und in Basel übernommen. In beiden Fällen hiess es, gemäss dem
Willen der Obrigkeit, die Prädikanten hätten Erfolg gehabt. Die Täufer indessen

Hessen sich nicht überzeugen. In den folgenden Jahren begegneten sich
die uneinigen Parteien in erster Linie aufpublizistischem Wege. Erst 1527 und
vor allem 1528 fanden in Bern wieder grössere Täufergespräche statt, die
indessen alle ergebnislos endeten, da die Täufer auf ihrer Meinung beharrten.

Nach vergeblichen Versuchen im Baselbiet und im Appenzellerland gab
es 1531 doch einen Erfolg. Die bernische Obrigkeit hatte den Täuferführer Pfi-
stermeier aus Aarau gefangen genommen. Pfistermeier hatte eine rege
Wirksamkeit entwickelt, vorerst in Aarau, dann in Basel und schliesslich im besonderen

Masse im solothurnisch-baslerischen Grenzgebiet. Dorthin zogen auch
seine Anhänger aus dem bernischen Aargau. Als er auch im Freiamt eine
grosse täuferische Gemeinde aufzog, zu der jeweils mehrere hundert Personen

an die Gottesdienste kamen, schritt Bern energisch ein und verhaftete diesen

Täuferprediger. Vom 19. bis 21. April 1531 fand in Bern ein Gespräch der
Berner Prädikanten mit Pfistermeier statt. Wortführer aufder Seite der
reformierten Prädikanten waren der Berner Reformator Berchtold Haller sowie
Kaspar Megander und Franziskus Kolb. In einer Linie mit ihnen ist aber
Sebastian Hofmeister zu nennen, den man aus Zofingen nach Bern kommen
liess. Alle vier waren eigentliche Spezialisten für Täufergespräche. Das Protokoll

erschien im Druck, doch lässt sich leider nicht mehr ausmachen, welche
Voten von Hofmeister abgegeben wurden; denn die Wortführer der obrigkeitlichen

Seite wurden lediglich als Prädikanten bezeichnet, ohne genaue
Angabe, welcher von den vieren die Rede führte. Sicher aber gehörte Hofmeister
zu den unerlässlichen Teilnehmern dieses Gespräches; denn es ist kein Zufall,
dass man ihn zwei Jahre später wieder zu einer Täuferdisputation verpflichtete.

Da sich im einzelnen nicht feststellen lässt, welche Argumente im
Gespräch von Hofmeister selber kamen, erübrigt es sich, die Details der Diskussion

auszubreiten. Im wesentlichen beruhte die Argumentation der Prädikanten

aufZwingiis Schriften und dessen Voten in früheren Gesprächen. Ausserdem

hielten sie sich an Bullingers Schriften, insbesondere an den
«unverschämten Fräfel», der im gleichen Jahre 1531 erschien. An der Anlage des

86



Gesprächs war bemerkenswert, dass man die Diskussion möglichst auf neue
Punkte ausdehnen wollte. So betonte man, die Liebe des Christen müsse dazu
dienen, theologische Streitigkeiten und soziale Spannungen zu überbrücken,
damit der breite Konsens der Volkskirche gewahrt bleibe. Wichtig war auch
die Behauptung, Altes und Neues Testament sei für die Christen gleichwertig.
Dies gab den Prädikanten die Möglichkeit, dort mit den Zitaten aus dem Alten
Testament zu argumentieren, wo das Neue nur in ungenügendem Masse ihre
Positionen untermauert hätte. Unter diesen Voraussetzungen wagte man es,
den Eid, die Berechtigung der Zinsen, die christliche Obrigkeit, den Gehorsam

gegenüber der Obrigkeit und die Berechtigung des herrschenden
Pfründensystems an den Anfang der Diskussion zu setzen. Erst am Schluss wurde
die Frage der Taufe diskutiert. Das Ergebnis war beachtlich: Der Täuferführer
Pfistermeier erklärte sich für überwunden und war bereit, mit dem Eide zu
bekräftigen, dem Täufertum zu entsagen. Die Gesprächsakten wurden
deshalb im Druck herausgegeben.

Dies ermunterte die Obrigkeit, ein solches Gespräch nochmals in breiterem

Rahmen zu wagen. Da damals das Täufertum im bernisch-solothurnisch-
baslerischen Grenzraum einen grossen Aufschwung nahm, schrieb man eine
Disputation nach Zofingen aus, die vom 1. bis zum 9. Juli 1532 dauerte. Die
Anlage des Gesprächs war ähnlich, doch die einzelnen Punkte wurden in viel
breiterem Masse diskutiert: die Sendung der täuferischen Prediger, die Frage,
welches die Merkmale einer rechten Kirche seien, die Handhabung des Bannes,

die Diskussion über die Obrigkeit und ob die Obrigkeit das Schwert führen

dürfe, die Rolle des Eides, die Berechtigung der reformierten Pfarrer, die
finanzielle Basis der Kirche und schliesslich wiederum am Schluss die Frage
nach der Taufe. Das Resultat entsprach diesmal allerdings nicht den Erwartungen.

Die massgebenden Sprecher der Prädikanten waren zwar dieselben wie
1531; auch Sebastian Hofmeister figurierte unter ihnen, an dritter Stelle nach
Berchtold Haller und Caspar Megander. Die Täufer aber erklärten sich diesmal

nicht für überwunden. Sie hielten an ihrer Auffassung fest, und es gelang
einstweilen nicht, dem Täufertum wesentlichen Einhalt zu gebieten. Man
versuchte ihm mit Verfolgungen, schweren Strafen und Hinrichtungen zu
begegnen. Erst drei Jahre später, 1535, konnte dann Martin Weniger, genannt
Linki, ein wichtiger Täuferführer, der aus dem Schaffhausischen stammte,
überzeugt werden, von seiner bisherigen Auffassung abzuweichen. Verspätet
schloss er sich den Prädikanten an, nachdem er 1532 auf dem Zofinger
Gespräch noch einer der wichtigsten täuferischen Sprecher gewesen war.

Die Untersuchungen von Hans Lieb legen es nahe, den Tod von Sebastian
Hofmeister für den 9. Juni 1533 anzunehmen. Hofmeister war am Tag zuvor
während der Predigt in Zofingen vom Schlage getroffen worden.

Sebastian Hofmeister ist keine zufällige Biographie der Zeit. Die Reformation

darfnicht zu sehr personal als das Werk eines Zwingli und das Werk eines
Luthers verstanden werden. Am Anfang stand eine breite Grundströmung,
die theologisch vorbereitet war. Verbreitet war die Lektüre der Werke eines
Erasmus von Rotterdam und anderer Humanisten, die bibelkritisch an das

theologische Gebäude der damaligen Kirche herantraten. Breitgefächert war

87



ferner ein eigentlicher Pfaffenhass. Diese emotionale Bewegung gegen die
Kirche richtete sich vor allem gegen das Pfründenwesen, den Ab lass und
überhaupt gegen die starke steuerliche Belastung der Bauern und war vor allem in
den schlecht geschulten und ungebildeten Kreisen verbreitet. Im Rahmen
dieser vielfaltigen Elemente der ganzen Zeitströmung spielte Zwingli vorerst
nur eine Rolle neben andern. Die Bedeutung des Standes Zürich und die
Fähigkeit Zwingiis, sich gegenüber dem Rate durchzusetzen, gaben ihm aber
bald gegenüber seinen Mitstreitern einen entscheidenden Vorsprung. Seine
Tat wurde Autorität. Und auch Zwingli hatte am Anfang seiner Tätigkeit noch
keineswegs im einzelnen vorausgesehen, zu welchen einzelnen Beschlüssen
seine Bestrebungen schliesslich fuhren würden. Entscheidungen reiften erst
im Laufe der Zeit. So rückte er mit der Zeit von seiner ursprünglichen Taufauffassung

ab. Mitstreiter mochten diese Wendung nicht unbedingt vollziehen.
In der Sakramentsfrage folgten viele zögernd. Auf Zwingiis entscheidende
Schritte hin wurden Oekolampad, Leo Jud, Vadian, Sebastian Hofmeister und
viele andere unsicher. Hofmeister vermochte die Wendung vorerst nicht zu
vollziehen und rückte sichin die Nähe der täuferischen Bewegung. Als sich das

Täufertum als antiklerikale und obrigkeitsfeindliche Massenbewegung im
Räume Hailau ausbreitete, war sich Hofmeister wohl nicht im klaren, ob er aus
diesem Aufstand Impulse zur Durchsetzung der Reformation in Schafihausen
überhaupt ableiten könnte. So kam er injene doppelt kritische Lage, die zu
seiner Verbannung führte. Den Konflikt löste er schliesslich wie seine Amtsbrüder:

Wer verpfründet war und Amt und Einkommen behalten wollte, schloss
sich der zwinglischen Prägung der Reformation an und distanzierte sich von
den Täufern. Diese wurden auf diese Weise zu Aussenseitern. Welches die
inneren Stationen von Hofmeisters Wandlung gewesen sind, wissen wir nicht.
Auffällig aber ist, dass Hofmeister mit ganz besonderem Eifer in den nun
folgenden Jahren gegen die Täufer disputierte und aijf diese Weise Argumente
gegen seine eigene Vergangenheit sammelte.

Grosses Talent hatte man dem jungen Hofmeister zugebilligt und ihm
glänzende Bildung gegeben. Mit Einsatz hatte er für die Reformation
gekämpft, sich dabei aber in die Nähe von Täufern und Bauernaufstand begeben.

Er stellte sich gegen das Gefälle obrigkeitlicher Macht. Das wurde nicht
verziehen. Trotz Umkehr entsprach die Stellung in Zofingen nicht seiner
Bildung. Man hatte ihn auf eine Nebenposition abgeschoben und holte ihn nur
bei Bedarf. Es war ein Zeitalter des Umbruchs, und die Orientierung inmitten
neuer Werte fiel nicht leicht. Hofmeister war ein Kämpfer für die Erneuerung
der Kirche, ein Sucher zugleich, und der grösste Fehler wäre es, ihm mangelnde

Gesinnung oder mangelnde Linie vorzuwerfen.

Literatur: Torsten Bergsten, Balthasar Hubmaier, Kassel 1961. - Paul Herzog, Die
Bauernunruhen im Schaffhauser Gebiet 1524/25, Aarau 1965. - Hans Lieb, Sebastian
Hofmeisters Geburtsjahr und Todestag, in: Schaffhauser Beiträge 57/1980. - Quellen
zur Geschichte der Täufer in der Schweiz, Bde. 1,2,4, Zürich 1952-1974. - Karl Schib,
Geschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen, Schaffhausen 1972. - Jakob Wipf,
Reformationsgeschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen, Zürich 1929.

MARTIN HAAS

88


	Sebastian Hofmeister

