
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 58 (1981)

Artikel: Michael Eggenstorfer

Autor: Scarpatetti, Beat von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Eggenstorfer

* um 1475 t 27. Januar 1552 in Schaffhausen

Wer im ausgehenden 20. Jahrhundert über eine Gestalt aus der Mitte des

Reformationsgeschehens einer Stadt zu schreiben hat, kann dies nicht mehr
auf Grund einer der herkömmlichen Fragestellungen tun, vor allem nicht
einer konfessionell geleiteten. In diesem Umstand liegt die bescheidene
Rechtfertigung dafür, dass wir uns Michael Eggenstorfer erneut zuwenden,
nachdem vor rund fünfzig Jahren der Buchthaler Pfarrer und Reformationshistoriker

Schaffhausens, Jakob Wipf, sich eingehend mit diesem Mann
befasst und in verdienstvoller Weise die wichtigsten verfügbaren Quellen ein
erstes Mal gesamthaft beigezogen hat. Der Wissensstand bezüglich der reinen
Fakten ist seither nicht entscheidend erweitert worden. Dies dürfte dann
geschehen, wenn einmal eine moderne, umfassende Geschichte der Abtei
Allerheiligen in Arbeit genommen wird.

Grundlegend gewandelt aber hat sich das Bild über die Zeit Michael
Eggenstorfers. Noch immer gilt sie als ein Aufbruch in eine neue Aera. Aber in
der neueren Sozial-, Geistes- und Wirtschaftsgeschichte werden die Anfänge
der europäischen Neuzeit wesentlich früher angesetzt, in der heute stärker
realisierten Umbruchszeit des Mittelalters, dem 12. und 13. Jahrhundert, der
Epoche des Aufschwungs der Stadt, der Bevölkerungszahl und der Siedlungen,

des Handels und der Geldwirtschaft, der Schulen und Universitäten, des
Gebrauchs der Ratio, des Hervortretens des Individuums. Der anteilsmässige
Umfang der Reformation am Hervorbringen der Neuzeit wird enger gezogen.
Auch die Kirchengeschichte dieser Spätmittelalter oder Frühneuzeit zu
benennenden Epoche von 1200 bis 1550 hat andere Schwerpunkte erhalten.
Die aufstrebende und angriffige, nicht mehr zu übergehende Geschichtswissenschaft

der marxistisch ausgerichteten Staaten, namentlich der DDR,
untersucht die frühe Neuzeit, Reformation, Bauernkrieg und Täufertum unter
dem Oberbegriff der «frühbürgerlichen Revolution». Die Historiker beider
Hemisphären sind durch das 450. Jubiläumsjahr dieser Vorgänge in den Jahren

1967 bis 1980 angeregt worden, die Geschehnisse selbst und die eigene
Fragestellung neu zu überdenken. Dies sei hier in skizzenhaftem Ansatz auch
mit dem letzten Abt Allerheiligens und dem reformatorischen Schicksal seines

Klosters versucht.
Die spätmittelalterliche Geschichte Allerheiligens, welchem Abt Michael

1501/1529 vorstand, fügt sich in das bekannte Bild des Niedergangs der Orden
und besonders der Benedikterklöster vom 13. Jahrhundert an ohne Besonderheiten

ein. Mit anderen städtischen Klöstern erlebte Allerheiligen im 15.

Jahrhundert eine gewisse Wirtschaftsreform, Auseinandersetzungen mit der
aufstrebenden Bürgerschaft, Abgrenzungen der Rechte, auch gegenüber dem
Bischof. Die Reformversuche der Konzilien oder, wie andernorts durch einen
energischen Stadtrat veranlasst, einer der benediktinischen Reformkongregationen

(Bursfeld, Melk, Kastl) haben das Kloster nicht berührt. Um die Jahr-

49



hundertwende scheint der Schafflhauser Konvent zahlenmässig und disziplinarisch

eher besser als viele süddeutsche Klöster dagestanden zu haben. Es

gilt hier zu bedenken, dass die Geschichtsschreibung während Jahrhunderten
ihre Wertungen von einer idealen, engelgleichen Regelobservanz der Mönche
vorgenommen und regelmässig ihr Verdikt gefällt hat. Heute gewinnt die
Tatsache an Interesse, dass ungezählte Klöster nur während kurzer Epochen ihrer
langen Bestehenszeit überhaupt observant, sonst aber in einer vorweggenommenen

«Säkularisierung» gelebt haben, die von den klassischen
Widersprüchen des Mittelalters und des Christentums geprägt gewesen ist. Einer
jahrhundertelangen weltlich-geistlichen Realität fernab der Ideale wendet
sich die neue, auf den Alltag der breiten Bevölkerung konzentrierte
Geschichtsforschung zu. In kirchlichen Belangen betrifft dies die ethnisch,
wirtschaftlich, mentalitätsmässig bedingte religiöse Praxis der Menschen,
«l'histoire vécue du peuple chrétien» (Jean Delumeau). Freilich sind die dafür
ergiebigen Quellengattungen seltener. In den Archiven häufen sich die rechts-
und güterbezogenen Dokumente, wertvoll für das Studium der Strukturen,
weniger für die von ihnen geprägten Individuen. In den Bibliotheken können
wir den Inhalt der erhaltenen Bände feststellen, schwerer greifbar sind jedoch
die Spuren der treibenden Kräfte beim Aufbau, der Benützung, Ausleihe und
Wirksamkeit einer alten Bücherei.

In einigen Ansätzen liegen für den Lebenslaufund für einige Züge der
Persönlichkeit Michael Eggenstorfers Quellen vor, die uns den Menschen näher
treten lassen. Es sind autobiographische Einträge in seinem Brevier (aufbewahrt

in der Zentralbibliothek Zürich), Randnotizen einer geistlichen Lektüre
und Briefe und Akten aus seiner Umgebung, aber nie von ihm selbst. Trügen
nicht zwei gedruckte Bücher der Ministerialbibliothek seinen Besitzeintrag
und gäbe es nicht besagte Brevier- und Randnotizen, besässen wir nicht
einmal ein Zeugnis seiner Handschrift. Es besteht die Möglichkeit, dass der
Geschichtsschreiber Allerheiligens einmal noch aufweitere Dokumente stos-
sen wird. Vorläufig bleibt es bei grossen Lücken und langen Schweigeperioden
im Leben des Abts, namentlich während der Jahre 1501 bis 1521 und 1529 bis
zum Tod 1552. In der dazwischen liegenden Reformationszeit kommen
Nachrichten aller Art zusammen, doch vom Abt liegt kein Wort vor. Seine Breviereinträge

in dieser Zeit vermerken einzig die Geburt seiner zwei Söhne und die
Heirat.

Michael Eggenstorfer entstammte der Hauptstadt seiner Diözese,
Konstanz. Deren Steuerbücher bestätigen die bis anhin auf auswärtigen
Aktennotizen beruhende Nachricht. Der bei der Abtswahl angeführte Beiname
«Trunkli» ist kein Spottname, sondern als «Trinklin» in den besagten
Steuerbüchern für die Familie des Abts belegt. Ueber die Eggenstorfer, über die
Jugendzeit Michaels, über seine Schulbildung bis zum Klostereintritt wissen
wir leider nichts. Mit dem ersten der Breviereinträge beginnen die biographischen

Nachrichten. Er meldet die Eingliederung in die Klosterfamilie, welche
mit dem Akt der Einkleidung im Jahre 1493 vollzogen worden ist. Michael
kann aber schon als Knabe in der Schule und unter der Obhut des
Allerheiligenkonvents gelebt haben. Dafür könnte sprechen, dass er gleich nach seiner

50



Profess, dem Eintritt in den Mönchskonvent, im Jahre 1494 an die Artistenfakultät

der Universität Freiburg im Breisgau gesandt wurde. Wie dem immer
sei, Frater Michael ist nach derzeitigem Wissen das einzige Konventsmitglied
um die Jahrhundertwende, das eine Universität besucht hat. Wir wissen nicht
sicher, wie lange. Er scheint aber lediglich die ersten propädeutischen Studien
absolviert zu haben. In dem aus Handschriften und Drucken bestehenden
Codex 113 der Ministerialbibliothek, auf dem Titelblatt eins 1494 gedruckten
Werks des bekannten Benediktinerabtes Johannes Trittenheim, bezeichnet
sich «frater Michael Egenstorffer» als «Artium baccalarius». Bis zum Erreichen

dieses ersten Reifegrades benötigte man normalerweise nicht mehr als
zwei Jahre. Gemäss Breviereintrag hat Frater Michael 1496 Primiz gefeiert;
man darfalso annehmen, dass mit der Priesterweihe auch die Universitätsstudien

zu Ende waren. Was nun das Alter unseres neuen Priestermönchs angeht,
so erscheint in den frühesten Literaturangaben, später auch bei Jakob Wipf,
ohne Quellenangabe das Geburtsjahr 1473, vermutlich entstanden aus der
Annahme, die Einkleidung sei mit dem 20. Altersjahr erfolgt. Diese war aber
schon mit ungefähr 15 Jahren möglich und weit verbreitet, wie auch die in der
Geschichte seit eh und je bekannte und kritisierte Aufnahme von Knaben.
Gehen wir also von der Einkleidung Michaels als eines Halbwüchsigen aus, so
wäre er in der Folge schon als 23- bis 25jähriger Konventuale zum Abt gewählt
worden, was nicht alltäglich, aber keineswegs unmöglich war. Weiteres Sinnieren

ist müssig, denn wir haben zu wählen zwischen einem eher jungen Abt
oder einem eher alten Vater. Wäre er nämlich als Zwanzigjähriger eingekleidet
worden, hätte er seinen letzten Sohn mit 55 Jahren bekommen und wäre 1552
als 79jähriger gestorben. Diese weitgespannten biographischen Möglichkeiten

sind charakteristisch für das Mittelalter und seine viel farbenreichere Conditio

humana. In dem für Schaffhausen nicht unbedeutenden Jahr 1501 erfolgte
die Abtswahl, im Jahr darauf, wie Michael eigens für mitteilungswürdig hält,

das erste Pontifikalamt. Beides muss eine letztmalige Prunkentfaltung
altüberkommener kirchlicher Repräsentation gebracht haben.

In den rund zwanzig Jahren von der Abtswahl bis zu den ersten Zeichen
geistiger Bewegung nach 1520 finden wir den Abt und seinen Konvent
eingeordnet in das überlieferte, festgefügte System klösterlicher Oekonomie und
Hierarchie, feudaler Herrschaft. Die etwa hundert Urkunden des Schaffhau-
ser Staatsarchivs aus der Zeit seiner Regierung sind bereits überblicksartig
ausgewertet worden und lassen das bunte Bild spätfeudaler Wirtschafts- und
Rechtsverhältnisse erkennen. In Schaffhausen liegen die Kräfteverhältnisse
so, dass weder der Abt als Lehensherr und geistliches Haupt der Stadt, noch
diese als aufstrebender Gewerbe-, Markt- und Handelsort sich mächtig genug
fühlten, die Herrschaft ganz an sich zu reissen, wie es etwa die Stadt Basel
längst vor der Reformation zu Ungunsten von Bischofund Domkap itel
zustandegebracht hat. Abt und Konvent von Allerheiligen haben, wie der von ihnen
unterstützte kriegerische Akt der Stadt von 1521 gegen die bischöfliche
Herrschaft in Hallau zeigt, politisch zur Stadt gehalten. In der Ausübung der
Feudalherrschaft durch den Abt hat Jakob Wipf eine Humanität gesehen, die
gesamthaft plausibel scheint, aber nicht konkret belegt ist. Denn der vom Abt

51



genehmigte Austritt einer Dame des Patriziats der Stadt, Quiteria von Man-
dach, 1518 aus dem Sankt Agneskloster gehört in das Bild der Klostermüdigkeit

der Zeit und in das besonders vielseitige der spätmittelalterlichen Frauenklöster.

Im Jahre 1520 beginnen mit einem Brief des Sankt Galler Stadtarztes und
Reformators Joachim von Watt (Vadian) an Michael Eggenstorfer die
Nachrichten über die humanistischen und reformatorischen Bestrebungen in unserer

Stadt. Vadian empfiehlt dem Abt einen jungen Kleriker, dessentwegen er
auch dem Plaban zu Sankt Johann in Schaffhausen, Martin Steinlin, geschrieben

hat. In der rhetorisch hochfliegenden Einleitung seines Briefs überhäuft
er den Abt mit Komplimenten und räumt ein, dass er immer die Runde

(chorum) gelehrter Männer gesucht habe. Der betreffende Satz ist freilich mit
einem sinntrübenden Syntaxfehler belastet und in verschiedenen Teilen
seiner Aussage nicht klar. Jakob Wipf hat in seiner Begeisterung diese Runde
gelehrter Männer für Schaffihausen vereinnahmt und auf die Umgebung des

Abts bezogen. Sicher geht aus dem Brieftext lediglich hervor, dass für Vadian
der Abt selbst zu dieser Runde gezählt wird - und stillschweigend der
Briefschreiber auch. Gegenseitiges Hinaufikomplimentieren war ein sattsam
bekanntes Spiel der Humanisten. Jakob Wipf aber hat auf Grund dieses

eloquenten Empfehlungsschreibens «den Gelehrtenkreis um Abt Michael als

den Ausgangspunkt der Reformation in Schaffhausen» gefeiert. Ein weiterer
Briefdes gleichen Jahres vermittelt klarere Zeugnisse. Der Benediktiner Erasmus

Schmid aus Stein am Rhein sendet dem Abt einige Büchlein (libellulos),
fromme und christliche, damit dieser die Bedrohung der Kirche durch die
unerträglich gewordene römische Tyrannei erkenne. Er möge sie mit dem
Stadtarzt Adelphi und dem Pfarrer Martin lesen. Nicht zu Unrecht hat Jakob
Wipf in diesen Büchlein Luther-Schriften vermutet. Der Gelehrtenkreis um
den Abt wurde also zum «Lutherkränzchen». Das Gemälde ist vollendet,
wenn Wipfdie um Michael versammelte Runde in die Abtsstube zu Allerheiligen

versetzt, obwohl von einem festen Kreis, Versammlungen und deren Ort
nichts überliefert ist.

Von «Reformation» im späteren Sinn wussten nach 1520 die Gebildeten
Schafifhausens noch nichts. Wohl aber waren sie aufmerksam geworden auf
die Vorstösse der von Erasmus angeführten Humanisten, sodann Luthers
Kritik und Konfrontation mit Rom und deren Echo in den befreundeten
eidgenössischen Orten. Man tauschte Nachrichten und Bücher aus. Die wenigen
dazu Privilegierten in einer Stadt wie der unsrigen kannten sich ohnehin und
trafen sich selbstverständlich. Ohne Zweifel lasen sie auch Luther - und anderes

mehr. Damals waren der frische Mut, der Erneuerungswille und das
gestärkte lokale Selbstbewusstsein gegenüber auswärtigen Autoritäten, Rom
und den Orden, noch neu und ungebrochen. Die Scheidung der Geister stand
noch bevor. An Jakob Wipfs Darstellung ist daher nicht so sehr die Hypothese
eines Gesprächskreises, als vielmehr der frühe, vereinnahmende Bezug auf
die späteren reformatorischen Geschehnisse zu korrigieren, ebenso der
Eindruck, dass Michael Eggenstorfer Zentrum und Initiant reformatorischer Be-

52



strebungen gewesen sei. Denn wir treffen den Abt als von da und dort
Angesprochenen, noch nicht als Handelnden.

Wie wenig von einem geschlossenen reformatorischen Kreis die Rede sein
kann, zeigt die ganz unterschiedliche weitere Laufbahn dieser im Umfeld des

Abts erscheinenden Leute. Der von Vadian genannte Martin Steinlin verteidigte

im zweiten Zürcher Religionsgespräch vom Herbst 1523 die Messe und
dankte anschliessend 1524/1525 von seinem Amt zu Sankt Johann ab, weil er
offenbar bereits die gemässigten Neuerungen im noch altgläubigen
Schaffhausen nicht annahm. Der Stadtarzt Johannes Adelphi, den wir durch Erasmus

Schmid als Bekannten des Abts kennenlernen, ist eine interessante Figur
und einer näheren Erforschung würdig. Nach dem, was wir zur Zeit von ihm
wissen, erscheint er dank seiner vielfältigen und populären Schriftstellerei als

ein Temperament ähnlich Sebastian Brant. Jedoch er verschwindet schon
1523 plötzlich aus Schaffhausen und, soweit uns bis jetzt bekannt, auch aus
den übrigen geschichtlichen Quellen, bevor er im weiteren Verlaufder
Reformation hätte Stellung beziehen können. Dafür gingen Erasmus Schmid als

nachmaliger Zürcher Kirchenmann und Ludwig Oechsli, der mit Abt und
Konvent Allerheiligens in Beziehung stand, in Wittenberg studierte und
Lateinlehrer zu Schaffhausen wurde, einen geraden Weg zur Reformation.
Die geistige Haltung unter diesen Männern reicht nach 1520 von Begeisterung,

ja Euphorie, über eine kritische Besinnung bis zur Sorge. Wie verhielt es

sich beim Abt selbst? Von Begeisterung und Euphorie finden sich keinerlei
Anzeichen, wohl aber von kritischer Besinnung und Sorge. Er schaffte sich
1522, wie sein Besitzeintrag zeigt, den in Basel 1521 erschienen Druck der
Predigten Taulers an. Seine weichen, nicht sehr formgeprägten Schriftzüge finden
sich am Rand einzelner Textstellen, die er kurz kommentiert. Diese geistliche
Lektüre Michaels gibt einen schmalen, aber guten Einblick in die geistige
Auseinandersetzung des Abts während einer schwierigen Uebergangszeit. Johannes

Tauler, nach 1300 in Strassburg geboren und 1361 daselbst gestorben, wirkte
als begnadeter Mystiker, Prediger und Seelsorger zu Köln, Strassburg und

Basel, war Mittelpunkt der «Gottesfreunde». Zusammen mit Heinrich Seuse
verbreitete er das geistige Erbe Meister Eckharts. Sein besonderes Augenmerk

fand der geistliche Alltag. Sein Ratschlag, stets in warmem und kräftigem

Ton gehalten, konnte auch mit strenger Kritik der kirchlichen Zustände
einhergehen. Deshalb wandte man sich ihm nach 1500, wie die Drucke zeigen,
vermehrt zu, und die Reformatoren schätzten ihn hoch. Wie Tauler nun in
seinem Predigtband vom Klosterleben und dem «willigen leiden durch got», der
Aszese um Gottes willen, spricht, vermerkt der Schaffhauser Abt: «Da merk,
was klosterleben solt syn. Jetzt flücht man lyden, so man in die klöster gat.»
Diese an sich lapidare Erkenntnis ist für uns als erste unvermittelte Aeusse-
rung des Abtes zu den kirchlichen Zuständen wertvoll. Michael betrachtet
nicht wegen eines Hutten'schen «luvat vivere!», sondern aus frommen, aszeti-
schen Erwägungen heraus, das Klosterleben seiner Zeit als missbräuchlich.
Sicher tat er dies auch im Blick aufseinen eigenen Konvent. Aber noch war er
für ihn verantwortlich. Er muss sich bald nach dem Erscheinen der Werke
Luthers und der sich im Reich abzeichnenden Konfrontation mit der kirchli-

53



chen Autorität ernsthafte Sorgen um die von ihm und den Seinigen einzunehmende

Haltung gemacht haben. Ein nicht datiertes briefliches Zeugnis, wohl
1521 entstanden und an einen seiner Untergebenen gerichtet, lässt uns er-
schliessen, dass ein Schaffhauser Konventuale im Auftrag seines Abtes mit
einer brieflichen Anfrage direkt an Luther gelangt war. Gemäss diesem
Briefschreiber «dürste» den Abt wie kaum jemand nach der wahren christlichen
lehre. Er möchte aber Luther um Belehrung darüber bitten, was nun jeder
Christ zu glauben habe und bis wie weit man den menschlichen Gesetzen, vor
allem den Vorschriften der Kirche, zu gehorchen habe. Anstelle des am
Reichstag weilenden Luthers hat Melanchthon nach Schaffhausen geantwortet,

mit der ihm eigenen Klarheit und Menschlichkeit. Er erklärt gemäss dem
Verlangen des Briefschreibers das Prinzip der Rechtfertigung durch den Glauben

allein, aus dem das Handeln für den Nächsten von selbst hervorgehe. Die
Gesetze seien zu halten, dürften aber weder den Glauben bedrohen noch das
Gewissen einschnüren. Am besten finde sich dies in Luthers Schrift über die
Freiheit des Christenmenschen dargestellt. Wenn der Abt weitere Erklärungen

von Luther wünsche, werde dieser sie ihm nach seiner Rückkehr nicht
versagen.

Wir haben aus diesen Jahren auch einen Hinweis darauf, wie sich der Abt
die Zukunft des Klosters und seine eigene vorgestellt hat. Noch 1522 muss er
mit dem Weiterbestehen mindestens der äusseren rechtlichen und hierarchischen

Verhältnisse gerechnet haben. Denn in diesem Jahr baute er die Sankt
Annakapelle zu seiner Grabstätte aus, indem er den Chor neu errichten und
mit einem Netzgewölbe versehen liess. Das bereits zu seinen Lebzeiten in
einer Nische der Südwand angefertigte Grabmal mit liegender Abtsfigur
verschwand noch vor dem Tod des weltlich gewordenen Prälaten, der als Bürger
Schaffhausens nicht an geistlichem Ort im Kloster begraben werden sollte.
Den Verzicht auf dieses standesgemässe Privileg klerikaler und adliger Tradition.

muss Michael also später beschlossen haben. Wie sehr er sich im übrigen
als Mäzen und Kunstfreund betrachtet hat, bleibt Ermessensfrage. Sein
gleichnamiger Neffe Michael Eggenstorfer versieht ihn im Jahr 1521 in einer
weitausschweifenden Epistel mit dem edlen Prädikat des «maecenas» und bittet

um Geld. Wie weit der Abt persönlich am damals erfolgten Bau der Seitenschiffe

der Sankt Johanneskirche und deren Ausschmückung beteiligt war,
entzieht sich unserer Kenntnis. Auf der Stadtbibliothek ist sein schön
illuminiertes Missale verwahrt. 1522 sperrte er sich nicht gegen die Abschaffung von
24 Feiertagen und damit einer ersten reformatorischen Beschneidung
kirchlichen Gepränges, genehmigt durch ein an den Abt und den Rat gerichtetes
Schreiben des Bischofs Hugo von Landenberg, welcher indessen die Festtage
der zwei Bistumsheiligen Pelagius und Gallus beibehalten wissen wollte.

Die Vorgänge in Deutschland, in Rom, im Zürich Zwingiis liessen den
Schaffhauser Kirchenleuten und Amtsträgem auch weiterhin keine Ruhe.
1523 finden in Zürich Religionsgespräche statt, an denen auch Vertreter
Schaffhausens teilnehmen. Wiederum aber bleibt der Abt Allerheiligens im
Hintergrund. Wir vernehmen aus dem Mund seines Konventualen, des
Custos Konrad Irmensee, welcher freilich persönlich unschlüssig gewesen zu

54



sein scheint, eine abgewogene Option des Abtes für eine Glaubensverkündi-
gung aufder Basis der heiligen Schrift. Mittlerweile sind wir bereits im Vorfeld
wichtiger rechtlicher Entscheidungen betreffend den kirchlichen Status Aller-
heiligens. Bisher nahm man an, es sei um die inneren, namentlich
disziplinarisch-moralischen Verhältnisse der Abtei vor der Reformation schlecht
bestellt gewesen. Zum Verhängnis wurde dem geschichtlichen Rufdes damaligen

Konvents ein päpstlicher und ein städtischer Erlass. Die Urkunde des
ersteren vom Jahre 1518 liegt auf dem Staatsarchiv und gibt dem Abt die
Vollmacht, Altäre und Gegenstände, die durch Blut, Samen und anderes entweiht
worden sind, wieder zu weihen. Wer hier Skandal gewittert hat, tat es zu
Unrecht. Der aufgeblähte Verwaltungsapparat der römischen Kurie verstand
es, die spätmittelalterliche Christenheit von allen nur möglichen Privilegien
und Bewilligungen, die gebührenpflichtig waren, abhängig zu machen.
Dispensen, Aemterschacher, Kompetenz- und Pfründenstreitigkeiten waren die
Hauptgegenstände dieses intensiven Kanzleibetriebs. In unserem Breve wird,
ausser dem Wunsch des Abtes, kein Grund der Ausstellung genannt, doch
darfmit einiger Sicherheit ein Kompetenzstreit angenommen werden. Am 23.
und 24. Dezember 1517 - sieben Jahre vor dem ersten Bildersturm - weihte im
Auftrag des Konstanzer Bischofs der Basler WeihbischofTelamonius Limpurger

in der baulich tiefgreifend umgestalteten Sankt Johannskirche den Chor,
das Kirchenschiffund das Beinhaus samt Friedhoffeierlich wieder ein, wie die
aufdem Staatsarchiv liegenden Urkunden bezeugen. Möglicherweise missfiel
dies dem Abt als dem lokalen Kirchenherren, und es ist denkbar, dass er sich in
der Folge das mit dem 22. Dezember 1518 datierte Breve in Rom ausstellen
liess. Diese Vorgänge sind charakteristisch für die fieberhafte religiöse Aktivität

in Europa am Vorabend der Reformation, geprägt von aufwendiger
Werkfrömmigkeit, und besonders von Formelhaftigkeit und Skrupulosität in Kultus,

Alltag und Hygiene. Das zunehmend überbordende kirchliche Leben
beschäftigte auch die weltlichen Behörden. Ein Ratserlass von 1522 bezieht
sich auf lokalen, handgreiflichen Uebermut der Kirchenleute. Er wendet sich
gegen den «Unfug von den Priestern, München, Pfaffen, Studenten und
Schüllern nächtlicher wyl uff der gassen .» und gegen das Waffentragen
der Kleriker. Alltag des Spätmittelalters! Doch wiederum sind der Konvent
von Allerheiligen und seine Kleriker nicht eigens genannt. Es waren sicher
nicht alle Heilige. Einen verlässlichen Einblick jedoch in den Zustand des

Konvents, der nach 1520 sechs Mitglieder und die aus Konversen, Gesinde
und Klosterleuten zusammengesetzte Familia umfasst haben muss, gäben
einzig das Gutachten der zuständigen kirchlichen Oberen nach einem B esuch,
der sogenannte Visitationsrezess, oder eine Urkunde über einen Reformversuch,

schliesslich auch ein zuverlässiger Chronist. Solches liegt nicht vor,
sodass wir zur Stunde vor der Tatsache stehen, dass in den Quellen keine
Anhaltspunkte dazu vorliegen, den Allerheiligenkovent einer über das zeitübliche

Mass hinausgehenden Laxheit, der Verwahrlosung und unehrenhaften
Verhaltens zu bezichtigen. Fast mit Bedauern ins Reich der Legende verwiesen

werden muss schliesslich die opernhafte Szene, die sich in der Chronik des
Laurenz von Waldkirch (18. Jh.) findet, sub anno 1522: «Woher, schwarzer

55



Mönch? Wo bist du diese Nacht geblieben...?» Der geneigte Leser wird erraten,

wo, und unser renitenter schwarzer Mönch soll dem also fragenden Abt
die Kutten vor die Füsse geworfen haben. Noch Jakob Wipfbringt diese
unbewiesene - doch nicht unmögliche - Geschichte und macht damit aus seinem
verehrten reformationsfreundlichen Abt, der sich 1521 um Luther interessiert,
wiederum einen Finsterling der alten Kirche. Was den Zustand der Abtei am
Vorabend der Reformation angeht, so ist sicher, dass die deutlichen und
teilweise schlimmen Berichte über die Zustände in verschiedenen, dem Zerfall
nahen Klöstern des Reichs und der Eidgenossenschaft die Verhältnisse zu
Schaffhausen als vergleichsweise intakt erscheinen lassen.

Am 9. Mai 1524 wandeln Michael Eggenstorfer und der Konvent von
Allerheiligen sowie Bürgermeister und Rat der Stadt das Kloster in ein Chorherrenstift

um und unterstellen es der Stadt. Die Konventualen geben die Reichsfreiheit

und die Privilegien des Ordens auf, werden Bürger Schaffhausens und auf
der Basis des Stiftsgutes finanziell ausreichend versorgt. Sie heissen fortan
Kapitelherren und ihr Vorsteher Propst. Die Vorgeschichte dieses bedeutenden

Rechtsaktes ist uns nicht überliefert. Einzig ein auf uns gekommener
Entwurf des Vertrages enthält eine über das rechtliche hinausgehende
Begründung, nämlich dass der grosse Prunk und Kostenaufwand der alten bene-
diktinischen Prälatur, deren Kutten und Zeremonien, zum Teil abzuschaffen
seien, da dies dem göttlichen Wort zuwider und eine neue Ordnung den
Stiftern des Gotteshauses ohne Zweifel gefälliger seien. Obwohl die
Vertragsschliessenden, Abt und Konvent sowie Bürgermeister und Rat, diesen Passus
in der Reinschrift wieder fallen gelassen haben - die Verurkundung selbst ist
nicht überliefert, doch anzunehmen -, ist er uns ein wertvoller Einblick in die
Intentionen der Machthabenden. Sind diese reformatorisch? Die Begründung
des Rechtsakts ist es mehr als dieser selbst. Die Inkorporierung der Abtei in
das städtische Gemeinwesen steht im Zuge einer politischen, nicht einer
religiösen Entwicklung. Mit der einsetzenden Neuzeit wurden die erstarkenden
nationalen und territorialen Mächte der rechtlich und wirtschaftlich abgesonderten

kirchlichen Machtgebilde mitten in ihrem Lebensbereich überdrüssig.
So errichtete das nach den Burgunderkriegen mächtig gewordene Bern sich
1484 zu Sankt Vinzenz sein eigenes Chorherrenstift, dessen Propst wie ein
Bischof Mitra, Ring und Stab trug. Damit schuf sich der Berner Rat, um die
Jahrhundertwende in Kirchensachen schaltend und waltend wie noch nie, ein
vom Bischofweitgehend unabhängiges, von ihm aufs genaueste kontrolliertes
kirchliches Machtinstrument. Der nachmalige Berner Reformator Berchtold
Haller war dort ab 1519 Prädikant. Lange versuchte der Rat, das Stift zu halten,
bis er 1528 unvermittelt seine stolze Schöpfung wieder aufhob.

Der Vertrag von 1524 über die Umwandlung des Klosters Allerheiligen in
ein Stift weist bezeichnenderweise viele Berührungspunkte mit dem Dokument

auf, mit welchem 1485 das bernische Vinzenzstift ins Leben gerufen
wurde, dem sogenannten Stiftsvertrag vom 4. März 1485, wenn auch der
schaffhauserische Rat bei der ganz andern Machtverteilung zwischen ihm und
dem alteingesessenen Kloster lange nicht so weit gehen konnte und wollte wie
der bemische Rat. Es ist sogar nicht ganz auszuschliessen, dass man in Schaff-

56



hausen 1524 den bernischen Stiftsvertrag gekannt hat, denn ein Schaffhauser,
Constans Keller, war lange Jahre, von 1498 bis zu seinem Tod im Jahr 1519,

Chorherr des bernischen Vinzenzstifts, ohne deshalb den Kontakt zu seiner
Vaterstadt aufzugeben. Ob zwischen ihm und der zukünftigen Frau von Abt
Michael Eggenstorfer, Agnes Keller, eine Verwandtschaft bestand, bliebe zu
untersuchen.

In Schaffhausen war man 1524 vom reformatorischen Hauptakt, dem
Abschaffen der Messe, noch ziemlich weit entfernt. Die fünf Jahre bis 1529

waren, bei beharrender altgläubiger Tendenz des Rates, die Zeit der persönlichen

Entscheide, des Ringens, der Parteiungen. Wahrend dieses Lustrums
hatte auch Schaffhausen sein eigenes Chorherrenstift, von dessen Innenleben
wir kaum etwas wissen. Leider auch nicht vom Werden eines bedeutenden
persönlichen Schrittes des Propstes, der Absage an die vom Orden und von der
Kirche gebotene Ehelosigkeit. Die Meldung des Jahres 1527 von der Geburt
des Sohnes Johannes lässt uns den Schritt als vollzogen erkennen. Wie
Michael Eggenstorfer sich mit dessen Mutter, Agnes Keller, verbunden hat,
bleibt uns entzogen. Noch war sein Schritt, abgesehen vom Ordensgelübde,
aufkanonischer und legitimer Ebene nicht möglich, doch an Beispielen ist die
Vor- und Zeitgeschichte überreich. Sowohl das jahrhundertealte Privileg der
etwas besser gestellten Kleriker und namentlich der Prälaten, ein Weib zu
nehmen, wie andererseits das freimütige Heiraten Luthers und Zwingiis können
dem Abt vor Augen gestanden haben.

Agnes Keller stammte aus Schaffhausen und war vor ihrem neuen
Lebensabschnitt Dominikanerin zu Töss gewesen. Dieses Kloster ist im 14. Jahrhundert

dank dem Wirken der Mystikerin Elsbeth Stagel aus Zürich (j" 1359/1360),
der geistlichen Schülerin Heinrich Seuses, zur Berühmtheit gelangt, wie Walter

Muschg in seinem nach wie vor bedeutenden Buch «Die Mystik in der
Schweiz» (1935) schildert. Zur Zeit der Agnes Keller war dies freilich glorreiche

Vergangenheit. Sie selbst muss bei der vom Rat der Stadt Zürich betriebenen

Aufhebung des Klosters 1525 eine der jüngsten Nonnen gewesen sein, da
sie bei diesem Akt zum ersten Mal in den Quellen erscheint. Zwei Jahre darauf
war sie bereits Frau des Stiftspropstes in Schaffhausen und Mutter eines Sohnes,

dem 1528 ein Bruder, Michael, folgte. 1529 wurde Hochzeit gefeiert, in
dem Jahr, da sich die Stadt förmlich für die Reformation entschlossen hatte.

Mittlerweile hatten kräftiger profilierte Gestalten in Schaffhausen sowie
die Entwicklung in den grösseren eidgenössischen Städten die weitere
reformatorische Entwicklung in Schaffhausen bestimmt. Sebastian Hofmeister,
seit 1522 Barfüsser des städtischen Konvents, Doktor der Pariser Sorbonne,
Zwinglianer der ersten Stunde und alsdann Leutpriester zu Sankt Johann, war
als Vertreter Schaffhausens bei den Zürcher Disputationen zu Ansehen
gelangt. Sein Wesen erscheint demjenigen Eggenstorfers völlig gegensätzlich.
Hofmeister war in guten Treuen ein Zelot. Während er im Krisenjahr 1525, als

Bauernkrieg und Täuferbewegung die Ausbreitung der Reformation
erschwerten, seinem kämpferischen Eifer zum Opfer fiel und von dem konservativ

und neutral bleibenden Rat gen Basel verwiesen wurde, konnte der
Propst zu Allerheiligen in Ruhe daran gehen, der geistlichen «paternitas» des

57



Abts die natürliche des Bürgers hinzuzufügen. Wie er zu Hofmeister gestanden

ist, wissen wir nicht. Jakob Wipfs Vermutungen sind dem Wunschdenken
entsprungen. Das Schweigen und die passive Haltung des Prälaten zu
Allerheiligen bei der Verbannung Hofmeisters wollen wir nicht interpretieren,
denn in unseren Quellen schweigt der Abt fast immer. Wir haben zu
berücksichtigen, dass der Schaffhauser Franziskaner, wie jüngst Hans Lieb klargestellt

hat, an die zwanzig Jahre jünger war als bisherangenommen, woraus sich
wiederum ergibt, dass der Abt ungefähr zwanzig Jahre älter war als Hofmeister.

Auswärtigen reformatorischen Freunden gegenüber scheint der Abt
nach wie vor hilfsbereit gewesen zu sein. So etwa, als bald nach der Verbannung

Hofmeisters ein Gehilfe Zwingiis, Caspar Megander, 1526 dank der
Berufung des Abts aufdas Asylrecht zu Allerheiligen von der Gefangenschaft
des Bischofs von Konstanz bewahrt werden konnte. Inskünftig aber erfahren
wir vom Abt selbst nichts mehr in Reformationssachen, vorbehältlich der offenen

Datierung einer sehr flüchtigen Notiz eines Kanzlisten über «herrn abts

ratschlag» betreffend die Messe, die dieser als Testament, nicht als Opfer und
gutes Werk begreifen will. Die letzten Zeugnisse seiner Hand, im Brevier, gelten

der Familie und der Heirat. Diese fällt in das Reformationsjahr der Stadt, in
welcher die Propstei wieder aufgehoben und die Kapitalherren zu gewöhnlichen

Pfründnern werden. Zu dem denkwürdigen Ende seines Klosters
schweigt der Abt in unseren Quellen, ebenso auch während der Tragikomödie
des achtjährigen Religionsgezänks 1528 bis 1536 zwischen dem lutherisch
orientierten Prediger Erasmus Ritter und seinem zwinglianisch lehrenden
Amtsbruder Benedikt Burgauer, welches auf den Kanzeln zu Allerheiligen
und Sankt Johann ausgetragen wurde. Die Reformationsordnung von 1530

scheint ohne Mitwirken des «alten Abts», wie er genannt wurde, zustandegekommen

sein.
Doch das Leben Michael Eggenstorfers war keineswegs zu Ende. Freilich

liegen auch über sein 23 Jahre währendes bürgerliches Leben in der Familie
und in seiner Stadt nur spärliche Nachrichten vor. Gar nichts vernehmen wir
leider über das Schicksal seiner beiden Söhne Johannes und Michael. Nur
Rechtliches und Wirtschaftliches ging in die erhaltenen Akten. Bis sich der Rat
und der einstige Herr Allerheiligens über die rentenmässigen Abfindungen
geeinigt hatten, vergingen nahezu fünfJahre. Der Abt war zünftig zu Kaufleuten.

Er versteuerte im Jahre 1538 die Summe von 500,1545 sodann 1000 Gulden,

seine Frau 576 und 830. Beide dürfen damit als reich bezeichnet werden.
Ein Haus gegenüber der Sankt Johannskirche gehörte der Frau, welches in
ihrem um 1545 abgefassten Testament dem Gemahl überlassen, nach ihrem
Tod 1546 aber von ihrem Verwandten Hans Keller verkauft wird. «Hoc
die», das heisst am 7. März, «obiit A. K dilectissima vxor anno 1546». Dies ist,
nach Art der alten Jahrzeitbücher, der letzte Eintrag Michael Eggenstorfers im
Kalendar seines Breviers. Er scheint dieses weiterhin bei sich gehabt,
vielleicht noch gebraucht zu haben. Sowenig wie beim alternden Abt, der beim
Tod seiner Frau das siebzigste Lebensjahr überschritten haben dürfte, wissen
wir auch vom Leben der übrigen ehemaligen Konventualen Allerheiligens.
«Offenbar war kein grosser Lerneifer bei den Herren Conventualen oder

58



Mönchen; sie erwiesen sich, wie es scheint, als unfähig zur Weiterbildung im
Predigtamt Wir hören von diesen alten Schaffhauser Mönchen auch weiter
nichts, als dass sie lebendig wurden, sobald ihre Pfründen in Frage kamen»:
dies ist der Abgesang des hohen Liedes, das Jakob Wipf dem Reformationsfreund

Michael Eggenstorfer in seiner Reformationsgeschichte Schaffhausens
gewidmet hat. Wir tun gut daran, was die Menschen angeht, uns des Urteils zu
enthalten. Der alte Abt mag des Ringens in Religionssachen müde geworden
sein. Vielleicht entsprach auch die 1530 erlassene Reformationsordnung
seinem Wesen weniger. Aufuns Heutige muss sie mit ihrem Verbot alles Vitalen
als lähmende puritanische Ueberlagerung der reformatorischen Errungenschaften,

der Freiheit des Christenmenschen, wirken. Was das lange und
denkwürdige Leben des Abts angeht, so müsste man den Menschen Michael
selbst fragen können, welche Epoche seines Lebens, diejenige des Abts,
diejenige des Reformationsfreundes, diejenige des Bürgers und Familienvaters
er als die wertvollste bezeichnen würde.

Es hat freilich zeitgenössische Ordens- und Amtsbrüder unseres Abtes
gegeben, die neugläubig geworden, der Herausforderung der Zeit bis zum
Ende geantwortet haben. Der Prior des schwäbischen Klosters Alpirsbach,
Ambrosius Blarer (1492-1563), ebenfalls aus Konstanz stammend, wurde als
Freund Melanchthons 1522 lutherisch und in der Folge einer der bedeutendsten

Prediger in Schwaben und der Schweiz («apostolus Suebiae»). Zu einer
Koryphäe derNeugläubigen wurde der Benediktiner Wolfgang Müslin («Musculus»,

1497-1563), 1527 Prior im elsässischen Lixheim, der im gleichen Jahr
die Nichte seines Amtsnachfolgers heiratete, elf Kinder hatte und später
Professor der Exegese in Bern wurde, wo er auch starb. Ein Blick auch auf die
Benediktinerklöster der Schweiz zeigt, dass die Reformation schwierigste
Verhältnisse aller Art angetroffen und diese anfänglich manchmal noch komplizierter

gemacht hatte, sodass uns auch das reformatorische Schicksal Allerhei-
ligens und seines Abts als vergleichsweise gemessen anmutet. Von grösseren
Abteien hielten nur Sankt Gallen, Muri und Disentis den neuen Strömungen
aus eigenen Kräften einigermassen stand. Im thurgauischen Fischingen
verheiratete sich der Abt Heinrich Stoll aus Zürich im Jahre 1526, blieb aber bis
1532, dem Zeitpunkt des altgläubigen Gegenstosses, im Kloster. Der Administrator

des seit langem darniederliegenden Klosters Einsiedeln, Diebold von
Geroldseck, zog als Freund Zwingiis nach Zürich, während der betagte Abt als
letzter Konventuale dem alten Glauben treu blieb. Zwingli selbst wusste den
Pfäferser Abt Jakob Russinger unter seinen guten Freunden, weilte wie auch
Hutten in jenem Kloster zu Gast. Der Abt fand gleichwohl nie einen klaren
Weg zwischen den mehr und mehr klaffenden Fronten. Der Propst des
Vinzenzstiftes in Bern, Nikolaus von Wattenwyl, war anfänglich ein Mann der
kirchlichen Reform, ermahnte seine Kapitelsbrüder zu priesterlichem
Lebenswandel, verzichtete aber plötzlich im Advent 1525 auf die Propstwürde
und heiratete, wie später, 1536, auch noch der Abt von Disentis.

Vor dem Hintergrund dieser Verhältnisse in der Schweiz, des zähen
Zustandekommens der Reformation in Schaffhausen und anderwärts, des
anhebenden Zwistes lutherischer und zwinglischer Ausrichtung im Schoss der Re-

59



formation selbst, schliesslich der religiösen und sozialen Revolution der Täufer,

lässt sich erahnen, wie auch ein gefasster und überzeugter Mensch nach
der Art Eggenstorfers von der Zeit und den drängenden Entscheidungen
gefordert, ja überfordert werden konnte - auch noch in der Geschichtsschreibung.

Vollends gilt solches für die breiten Schichten des Volks, das den gelehrten

Kreisen fernstand. Bisweilen scheint es, der Abt habe selbst etwas von
seinem Wesen gehabt. Doch an diesen Seiten des Lebens geht das Sola-Scrip-
tura-Prinzip der Geschichtswissenschaft, die Bindung an die geschriebenen
Quellen, fast immer vorbei. Wie man im Volk die Geschehnisse betrachtete,
mag aus der Schilderung des betagten Chronisten aus Zürich, Gerold
Edlibach, hervorgehen: «Und im obgemelten jar erhüb sich und stünde uf ein
nüwer glöb von vil doctores und magistren, und wurdent allerleig nüwer
sectten under innen uff erstan, daz eyner schreib diss der ander das und selten
keiner wie der ander, daz kam alless in die trickeryg und wurden vil wider wertiger

büchly gemacht die nüt zusamen dientent, also daz der gemein mensch
man und wib jung und alt schier in allerweit gantz verirrt und verwirt ward, daz
niemand wust waz er glöben solt.»

Nachdem wir den letzten Abt Allerheiligens in schwachen Umrissen als

ruhigen, zurückhaltenden, doch um Wahrheit bemühten Menschen kennengelernt

haben, werden wir nach Prüfung der Quellen gut daran tun, ihn von
den Bürden einer Gründer- und Zentrumsfigur der Schaffhauser Anhänger
von Humanismus und Reformation zu entlasten, vor allem aber vom Titel
eines «Vorreformators Schaffhausens». Es verbleibt uns genügende historische

Gewähr für seinen Mut zum Handeln, wenn es die Zeit erfordert hat.

Quellen und Literatur: Für Hinweise und Gespräche danke ich Hans Lieb und Olga
Waldvogel (Staatsarchiv Schaffhausen), Elisabeth Schudel und Eisanne Gilomen-
Schenkel (Helvetia Sacra) und Kathrin Tremp-Utz (Fribourg).
Heinrich Türler, Der Berner Chorherr Constans Keller (Festgabe zur LX.
Jahresversammlung des Historischen Vereins des Kantons Bern, Bern 1905, 239-309). - Hans
Werner, Ein Prozess über die Wiederaufrichtung der Abtei Allerheiligen in Schaffhausen

nach der Reformation 1551-1555 (Schaffhauser Beiträge 9,1918, 78-100). - Jakob
Wipf, Michael Eggenstorfer, der letzte Abt des Klosters Allerheiligen und die Anfänge
der Reformation in Schaffhausen (Zwingliana 1922, 97-111. 1923,129-144.161-173). -
Jakob Wipf, Reformationsgeschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen, Zürich
1929. - Hans Werner, Der Vertrag von 1524 über die Aufhebung des Klosters Allerheiligen

(Schaffhauser Beiträge 16,1939,48-79). - RudolfHenggeier, Professbuch der
Benediktinerabtei Allerheiligen zu Schaffhausen (Schaffhauser Beiträge 18,1941, 32-93). -
Rudolf Henggeier, Die Mönche von Allerheiligen (Schaffhauser Beiträge 19, 1942,
21-61). - Reinhard Frauenfelder, Bericht über die Wahl des letzten Abtes des
Benediktinerklosters Allerheiligen zu Schaffhausen (Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte

40,1946,127-132). - Albert Bruckner, Aus der Geschichte der Klosterbibliothek
(Schaffhauser Beiträge 26,1949,134-170). - Reinhard Frauenfelder, Die

Kunstdenkmäler des Kantons Schaffhausen 1, Basel 1951. - Rudolf Henggeier, Monasticon
Benedictinum Helvetiae 4, Einsiedeln 1956, 339-386. - Marie-Claire Däniker-Gysin,
Geschichte des Dominikanerinnenklosters Töss 1233-1535, Winterthur 1958. - Kurt
Maeder, Die Via Media in der Schweizerischen Reformation, Zürich 1970. - Klaus
Schreiner, Benediktinisches Mönchtum in der Geschichte Südwestdeutschlands
(Germania Benedictina 5, Augsburg 1975,23-114). - Jean Delumeau, Histoire vécue du peu-

60



pie chrétien 1-2, Paris 1979. - Ecclesia semper reformanda - Vorträge zum Basler
Reformationsjubiläum 1529-1979, Basel 1980. - Lexikon des Mittelalters 1, Zürich 1980,
1869-1902 (Benediktiner). - Hans Lieb, Sebastian Hofmeisters Geburtsjahr und Todestag

(Schaffhauser Beiträge 57,1980,144-151). - Kathrin Tremp-Utz, Das Kollegiatstift
Sankt Vinzenz in Bern von der Gründung 1484/1485 bis zur Aufhebung 1528, in
Vorbereitung. - Elisabeth Schudel, Allerheiligen in Schaffhausen (Helvetia Sacra III A 2), in
Vorbereitung.

BEAT VON SCARPATETTI

61


	Michael Eggenstorfer

