
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 45 (1968)

Artikel: Das romanische Tympanon der Klosterkirche Rheinau

Autor: Reinle, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das romanische Tympanon
der Klosterkirche Rheinau

Von Adolf Reinle

Von der 1114 geweihten romanischen Kirche des ehemaligen
Benediktinerklosters Rheinau haben sich in dem 1705 von Franz
Beer begonnenen Barockbau Teile der Westpartie erhalten. Sichtbar

ist nur mehr, in der südlichen Turmvorhalle, das mittelalterliche
Hauptportal, das 1901 gänzlich freigelegt und damals von Johann
Rudolf Rahn publiziert wurde1.

Das aussergewöhnlich hoch proportionierte, im ganzen nicht
weniger als 6,7 Meter hohe Portalgewände folgt dem Schema der
abgetreppten romanischen Portale. Das in die vordere der beiden
Abtreppungen gestellte Paar von Dreiviertelssäulen ist mit
Würfelkapitellen und Basen mit Eckknollen ausgestattet, entspricht also
durchaus der Stilstufe zu Beginn des 12. Jahrhunderts. Als optische
Ueberleitung vom schmucklosen Gewände zum reichen Tympanon
kann man die Akanthusranken an der Schmiege der beiden Kämpfer
der Türöffnung betrachten.

Von höchst eigenwilligem Charakter aber ist die Dekoration des

Bogenfeldes. Es besitzt unter den romanischen Tympana nicht nur
unserer Gegend, sondern — soweit sich das überblicken lässt —

überhaupt keine Parallelen, auch keine Vorstufen und Nachfolger. Dies

1 Bisherige Behandlung : J. R. Rahn, Studien über die ältere Baugeschichte
Rheinaus. Anzeiger für schweizerische Altertumskunde 1901, S. 266—269. —
E. Rothenhäusler, Baugeschichte des Klosters Rheinau. Diss. Freiburg i.Br.
1902. S. 21—23. J. Hecht, Der romanische Kirchenbau im Bodenseegebiet.
Bd. I. Basel 1928. S. 377 und Taf. 229—232. Der Autor verweist für das

Tympanon auf die geplante Würdigung in Bd. II, der aber nie erschien. —
J. Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz. Bd. I. Frauenfeld 1936. S. 208—209.
— H. Fietz, Die Kunstdenkmäler des Kantons Zürich. Bd. I. Basel 1938. S. 238
und 240. — Rita Moller-Racke, Studien zur Bauskulptur um 1100 am Ober-
und Mittelrhein. Oberrheinische Kunst X (1942). S. 47—48. — A. Knoepfli,
Kunstgeschichte des Bodenseeraumes. Bd. I. Konstanz und Lindau 1961. S.320.

23



macht die Beschäftigung mit diesem Werk umso interessanter, aber
auch schwerer.

Das Tympanon besteht aus einer halbkreisförmigen Platte von
blaugrauem Sandstein, an der Basis 232 Zentimeter breit, bis zum
Scheitel 112 Zentimeter hoch. Sie ruht beidseits nur um einige
Zentimeter auf den vorspringenden Gewändekämpfern und ist durch
die Last senkrecht zersprungen, ohne dass jedoch der Darstellung
ein Schaden zugefügt worden wäre. Ringsum zieht sich ein gänzlich
flach gearbeiteter Rahmen. Die gesamte Bogenfläche aber ist lückenlos,

man möchte sagen teppichhaft mit einer Reliefarbeit bedeckt.
Alle Darstellungen liegen in einer Ebene, was den textilen oder auch

gitterartigen Charakter noch verstärkt. Es ist anzunehmen, dass im
ursprünglichen Zustand das Ganze farbig gefasst war, was ohne
Zweifel dem Werk eine festliche Kostbarkeit verlieh, ohne es aber
viel lesbarer zu machen. Zwischen dem klaren, schnittigen Wesen
der Portalarchitektur und dem weichern, unbestimmten Gestalten
des Tympanons besteht ein Unterschied. Das zeigt sich auch beim
Vergleich der Ranken des Tympanons mit denen der Bogenkämpfer.
Beides ist von verschiedenen Händen gemeisselt.

Dem verschlossenen, formal nicht dem Betrachter entgegenkommenden

Charakter der Darstellungsweise entspricht auch der
verschlüsselte Inhalt, den wir im folgenden zu erschliessen uns
anschicken.

Allem voran muss eine möglichst präzise Erfassung des Geschilderten

durch einen Beschrieb geboten werden. Denn erst, wenn wir
wirklich alles gesehen und richtig gesehen haben, können wir an
die Ausdeutung gehen. Die gesamte Fläche ist übersponnen durch
ein weitmaschiges Geflecht von stilisierten Rebranken, die von der
Basis aufsteigen, einander überkreuzen und an der Peripherie des

Bogenfeldes wie von Winzerhand sorgfältig angebunden sind. So

bildet das gesamte Geflecht eine richtige Reblaube. Sie ist stark
stilisiert. Die Trauben sind zwar als solche noch klar erkennbar.
Aber die Blätter haben gar nichts von Rebblättern an sich, sondern
haben jene im Profil gesehene gefiederte Blattform, die man in frontaler

Ansicht als Palmette, sonst aber gemeinhin als stark stilisierten
Akanthus zu bezeichnen pflegt.

In diesem Rankengewirr ruhen oder tummeln sich figürliche
Elemente. Oben in der Mitte erscheint, in kreisförmiger Gloriole
gerahmt, das Lamm Gottes mit dem Kreuzstab. Ueber seinem Rük-
ken wird, als einziges aus dem Rankengewirr hineinragendes
Element, eine Traube sichtbar. An der Basis des Bogenfeldes, optisch

24



gleichsam der Gegenpol zum Agnus Dei, ein maskenhafter frontaler
Männerkopf mit Bart und in die Stirn hängenden Haaren. Zu diesen

beiden hervorstechendsten Motiven gesellt sich nun eine Schar

von dreizehn Tieren, die in drei horizontalen Zonen angeordnet
sind, wobei sich die Bewohner der beiden untern Zonen — auf die
Mittelachse bezogen — symmetrisch entsprechen. In der untersten
Region sind beidseits des bärtigen Kopfes je drei liegende Tiere
aufgereiht, zunächst zwei Löwen, dann je zwei Hippokampen, drachenartige

zweiflügelige Wesen mit löwenhaften Vorderkörpern, also

zweibeinig, jedoch mit geringelten schlangenhaften Hinterteilen. Die
Rachen halten alle drohend aufgerissen, womit sie durchaus als böse
Tiere gekennzeichnet sind. In der zweiten Zone wenden sich zwei
Hirsche einer Traube zu, an ihr zu naschen. Sie werden von je einem
Hund mit aufgerissenem Maul verfolgt. In der dritten Zone, die
durch das Medaillon mit dem Agnus Dei markiert wird, erscheint
rechts vom Betrachter ein Taubenpaar, das an einer Traube pickt.
Links vom Betrachter springt oder liegt ein Hase gegen die Mitte
hin. Als solcher ist dieses Tier ohne Zweifel an Hand der langen
Ohren — nicht Hörner — und des kurzen Schwanzes zu erklären. Wie
bei den Hirschen ist sein Maul geschlossen, also friedlich.

Die ganze Darstellung, das hat sich schon aus ihrer schlichten
Beschreibung ergeben, muss symbolisch sein. Was auf den ersten
Blick so dekorativ und verwirrend aussieht, folgt in Wirklichkeit
einem ikonographischen Programm. Versuchen wir, von den
Einzelerscheinungen und ihrem Inhalt zur Deutung des Gesamten
vorzuschreiten :

1. Das Agnus Dei ist die einzige auch heute noch jedem
Gläubigen verständliche Figur des Tympanons. Das geopferte Osterlamm
mit dem Zeichen seines Martyriums, wie es mehrfach in der Apokalypse

des Johannes erwähnt wird und seit der altchristlichen Zeit
zum zentralen Symbolschatz gehört, vertritt hier die Darstellung
der menschlichen Erscheinung Christi. Sonst ist in den Tympana die
Darstellung des Erlösers als Pantokrator oder als Weltenrichter
vorherrschend.

2. Die Rebranken, von deren Früchten die Tauben und die
Hirsche fressen, sind eindeutig ein eucharistisches Symbol. Es ist ein
Hinweis auf das im konsekrierten Wein gegenwärtige Blut Christi,
dessen die Gläubigen teilhaftig werden. Darüber hinaus wird aber
sicher auch auf ein Gleichnis Jesu angespielt (Joh. 15, 1 und 5) : «Ich
bin der wahre Weinstock, und mein Vater ist der Weingärtner», und

25



«Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben. Wer in mir bleibt und
ich in ihm, der bringt viele Frucht, denn ohne mich könnet ihr
nichts tun.» Das Gleichnis wird also nur im ersten Teil durchgehalten,

in der Gleichsetzung Christi mit dem Weinstock, die Gläubigen
sind in unserer Darstellung nicht seine Zweige, sondern erscheinen
symbolisch als Tiere, welche von seinen Beeren gemessen.

Aber auch die rein formale, künstlerische Herleitung der
Schilderung des Weinstockes, wie wir sie hier haben, ist nicht eindeutig.
Das Motiv ist zunächst durchaus vorchristlich. In Malerei und Mosaik
haben die Römer gerne auf Böden, an Wänden und Decken — meist
im Zusammenhang mit den Jahreszeiten — Vorgänge des Landlebens
geschildert, so die Szenen der Weinernte oder des Hirtentums. Da
zahlreiche symbolische Vergleiche und Gleichnisse Christi diesem
selben Lebenskreis entnommen waren und in der frühchristlichen
Kunst zur bildlichen Darstellung drängte, war es fast selbstverständlich,

wenn nach und nach diese profanen heidnisch-römischen Bilder

mit christlicher Ausdeutung weitergepflegt wurden. Oft ist es
schwer zu entscheiden, wieweit im einzelnen Fall schon ein
symbolisch-christlicher Sinn bestimmten Bildern innewohnt und wieweit
sie bloss dekorativ gemeint sind. In einem Deckenmosaik von Santa
Costanza in Rom, dem Mausoleum der Kaisertochter Constantina
(gest. 354), wird ein quadratischer Ausschnitt der Ringtonne fast
gänzlich mit einem naturalistischen Gespinst aus vier an den Ecken
aufsteigenden Rebstöcken überzogen. Unten erscheinen Wagen,
welche die Trauben zur Kelter führen, und zwei Keltern mit
traubentretenden Putten. Die Reblaube selbst ist mit erntenden Putten
und Vögeln belebt. In ihrer Mitte aber erscheint das Brustbild der
Verstorbenen, und damit erhält die vermeintliche Idylle einen
religiösen Sinn2. An der elfenbeinernen Kathedra des Bischofs Maximian

(545—553) im Erzbischöflichen Museum zu Ravenna sind alle
gliedernden Borten mit Traubenranken geschmückt, die aus Vasen
steigen und in deren Geäst sich Tiere und Vögel aller Art tummeln3.
Ein rein dekoratives Thema erhält so in seiner Anwendung an
einem sakralen Gegenstand eine religiöse Deutung. Ganz ähnliche
Ranken, mit Tieren und Putten durchsetzt, finden sich aber auch
auf den beiden alexandrinischen Elfenbeinreliefs mit Darstellungen
des Bacchus aus dem 6. Jahrhundert, die in die ottonische, von Hein-

2 W. F. Volbach und M. Hirmer, Frühchristliche Kunst. Die Kunst der
Spätantike in West- und Ostrom. München 1958. Taf. 32.

3 Volbach-Hirmer Taf. 226.

26



rich II. gestiftete Domkanzel von Aachen eingelassen sind4. Schliesslich

sei ein altchristliches Beispiel aus dem schweizerischen
Denkmälerbestand erwähnt, die Ausmalung des Hypogäums von St. Stefan

in Chur. Hier war gegen oder um 500 die halb unterirdische
Grabkammer — wie die Fragmente zeigen — an ihrem Tonnengewölbe

mit grossen Rebenranken und Vögeln bemalt worden5.

3. Das Motiv der Trauben pickenden Vögel ist, wie wir dem
eben Gesagten entnehmen können, durchaus auf die profane
naturalistische Schilderung eines Rebenstrauches zurückzuführen. Wenn
der Genuss von Trauben durch Tiere und Vögel ganz allgemein die
Eucharistie versinnbildlicht, so sind die Tauben speziell Darstellung
der menschlichen Seele. Als solche erscheinen sie nicht nur mit
Rebzweigen, sondern auch zusammen mit dem Kreuz oder dem

Monogramm Christi, naturgemäss häufig auf altchristlichen
Sarkophagen und Grabsteinen6.

4. Wie bei den Vögeln die Taube, so wird unter den Tieren der
Hirsch als Zeichen der zu Christus drängenden Seele besonders viel
gewählt7. Das ist im Alten Testament in Psalm 42 (41), 1 vorgebildet:
«Wie die Hinde lechzt nach den Wasserbächen, / So lechzt meine
Seele nach Dir, o Gott.» Es lag für die Christen nahe, dies als Prä-
figuration der Taufe aufzufassen. So schreibt denn der hl. Hieronymus,

der Katechumene begehre wie der Hirsch zu Christus zu kommen,

dem Brunnen des Lichtes, wo er durch die Taufe gewaschen
Verzeihung erlange. Es würde zu weit führen, hier aus der grossen
Zahl frühchristlicher Darstellungen der zu einer Quelle oder einem
Brunnen schreitenden Hirsche auch nur einige zu nennen. Sie
erscheinen in Mosaiken, auf Sarkophagen, Altarschranken und
Kultgegenständen. Im Genfer Musée d'Art et d'Histoire befinden sich
die unter der Kirche St-Germain daselbst gefundenen Fragmente
eines Blockaltars, der — nach der Rekonstruktion von Louis Blon-

4 W. F. Volbach, Elfenbeinarbeiten der Spätantike und des frühen Mittelalters
(Römisch-Germanisches Zentralmuseum zu Mainz, Katalog 7). Zweite Aufl.
Mainz 1952. Nr. 73 und 74 und Abb. Taf. 24.

5 W. Sulser und H. Claussen, Die Stephanskirche zu Chur. In : Beiträge zur
Kunstgeschichte und Archäologie des Frühmittelalters Graz-Köln 1962.
S. 154 ff. mit Abbildungen.

6 Zum Symbol der Taube vgl. F. Cabrol und H. Leclercq, Dictionnaire d'archéologie

chrétienne et de liturgie. Artikel Colombe in Bd. III, 2, Spalte 2198—2231,
insbesondere Sp. 2210.

7 Zum Symbol des Hirsches vgl. Cabrol-Leclercq, a.a.O. Bd. 11,2, Spalte 3301—
3307 Artikel Cerf.

27



del — mit Relief in zwei Bildstreifen geschmückt war. In der oberen
Zone näherten sich einem Gemmenkreuz, das Christus vertritt, je
zwei Lämmer, in der untern Zone je zwei Hirsche den Wassern —

den vier Paradiesströmen —, die dem Sockel des Kreuzes entsprangen8.

Anordnung und Gestalt der beiden symmetrischen Hirsche im
Rheinauer Tympanon geht eindeutig auf das altchristliche Schema
der zum Brunnen oder Quell des Erlösers hindrängenden Tiere9.
Nur ist hier das Wasser durch ein anderes Erlösungssymbol, die
eucharistische Weintraube, ersetzt. Die Hirsche aber schreiten
nicht wie bei den frühchristlichen Darstellungen feierlich gemessen
zum Quell des Heiles, sie stürzen sich sozusagen auf die rettende
Traube ; denn sie werden von kläffenden Hunden gejagt. Vielleicht
ist auch — nebenher — an eine Anspielung auf das Hohelied
Salomons 2,15 zu denken, wo zwar nicht der Hund, wohl aber der
Fuchs als zerstörerische Macht erscheint. «Fangt uns die Füchse,
die Füchslein, die Weinbergsverwüster, da unser Weinberg in Blüte
steht!» Für den Physiologus, auf dessen Tiersymbolik wir noch zu
sprechen kommen, ist der Fuchs der Vertreter des Bösen, und er
verweist unter anderm auf Lukas 13,32, wo Herodes mit einem
Fuchs verglichen wird10.

5. Aengstlich geduckt und doch geborgen liegt zur Rechten des
«Göttlichen Lammes», also links vom Beschauer, ein Hase. Warum
kommt er in die oberste Zone und auf die Ehrenseite Als
Bildmotiv ist er weniger selten als man glauben möchte. So erscheint er
beispielsweise im Geäst der Rebranke an der Kathedra Maximians
in Ravenna, deutlich eucharistisch sodann am Sarkophag des Bischofs
Theodor in S.Apollinare in Classe daselbst, als Gegenstück zu den
traubenpickenden Vögeln, und — nebst einem Hirsch — als
einziger Vierfüssler in der Schar der Vögel im Mensa-Mosaik von

8 L. Blondel, Sculptures du début de l'art chrétien à Genève. Mélanges publiés
par la société auxiliaire du Musée de Genève. Genf 1922. — J. P. Kirsch, Les

sculptures chrétiennes découvertes à St-Germain. Genava 1925. S. 111—120,
S. 115 Fig. 3 Rekonstruktionszeichnung. — Die Fragmente abgebildet z.B. bei
J. Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz. Bd. I. Abb. 30 S. 53. — Detail eines
Hirsches bei W. Déonna, L'art romain en Suisse. Genf 1942. Abb. 100.

9 Victor H. Eleern, Das frühmittelalterliche Bursenreliquiar von Muotathal.
In: Corolla Heremitana, Festschrift L. Birchler. Ölten und Freiburg i.Br.
1964. S. 15—31.

10 Der Physiologus. Uebertragen und erläutert von Otto Seel. Zürich 1960. S. 16.
— Der Herausgeber setzt die Entstehung dieser christlich-symbolischen
Ausdeutung von Tiercharakteristiken und Tiergeschichten in die Zeit um 200.

28



TAFEL 1



Cherchel in Mauretanien, auf das wir noch zurückkommen11. Der
Physiologus widmet dem Hasen einen ganzen Abschnitt12. Da heisst
es unter anderm : «Er ist ein guter Läufer. Wenn er gejagt wird,
flieht er in felsiges und ansteigendes Gelände, und dann werden die
Hunde samt dem Jäger müde und haben nicht die Kraft ihn zu
erjagen, und so kommt er heil davon. Wenn er sich aber zu abschüssigem

Gelände wendet, kann er nicht so gut rennen, weil seine
Vorderbeine zu kurz sind, und im Nu fasst ihn der Hund. Und deshalb
sucht er die Stellen, wo es nach oben geht. So auch du, Mensch, so

du verfolgt wirst von den feindlichen Mächten samt dem Jäger, dem
Teufel, der Tag für Tag darnach trachtet dem Menschen nach dem
Leben zu stellen: Suche den Felsen und die Höhen, von welchen
auch David sagt : Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen, woher
mir Hilfe kommen wird. ...» Der Hase also, zuoberst im Tympanon,
ausruhend an der Seite des Gotteslammes, ist den jagenden Hunden
in der untern Zone entkommen, weil er sich auf die Höhe gerettet
hat. Er ist die christliche Seele, die den Nachstellungen des Bösen
entging.

6. Der bärtige Kopf an der Basis des Tympanons hat ohne Zweifel

eine komplizierte Ahnentafel, die formale Erscheinung und der
Inhalt kommen aus verschiedenen Richtungen und Schichten. Formal

handelt es sich beim bärtigen Haupt, von dem Ranken ausgehen,
um ein römisches Ziermotiv. Meist sind es Blattmasken, das heisst
Gesichter, die teils peripher, teils ganz sich in Blattwerk auflösen.
Ob sie eine Naturgottheit darstellen oder reine Ornamentik sind,
können wir hier dahingestellt lassen. Sicher ist, dass das Motiv sich
ins Mittelalter hinein fortpflanzt und dort zum Beispiel an gotischen
Schlusssteinen erscheint, mit Rebranken zusammen ohne Zweifel
Bacchus darstellend. Als nahes Beispiel sei ein Schlussstein vom
Ende des 13. Jahrhunderts in der St.-Verena-Krypta von Zurzach
genannt13. Aus der Zeit des Rheinauer Tympanons stammt die
Stuckdekoration des Heiliggrabes in Gernrode in Sachsen14. Hier sei nur

11 Die Kathedra bei Volbach-Hirmer Taf. 234. — Zum Mosaik von Cherchel vgl.
Anm. 25. — Allgemein vgl. den Artikel Lièvre in Cabrol-Leclercq Bd. IX,1,

Spalte 1008—1012, mit Abbildung des Theodorsarkophags Fig. 7098.
12 Physiologus a. a. 0. S. 47.
13 Vgl. A. Reinle, Die hl. Verena von Zurzach. Basel 1948. Abb. 43. — Dazu ein

Schlussstein in Kolmar, um 1400, abgebildet im Artikel Blattmaske im
Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte Bd. II, Sp. 871.

14 Abgebildet z.B. bei W. Pinder, Die Kunst der deutschen Kaiserzeit bis zum
Ende der staufischen Plastik. 2. Aufl. Köln 1952. Bildband Taf. 149.

29



auf die äussere Rankenborte verwiesen, die jeweils in den Ecken von
Tierköpfen, in der Seitenmitte von Menschenmasken ausgespieen
werden. Hier ist wohl kaum mit einem symbolischen Inhalt zu
rechnen, das Ganze ist vermutlich reines Ornament, was sich schon
in der viermaligen Wiederholung auf allen Seiten des Rahmens zeigt.
Anders wirkt nun freilich der Kopf des Rheinauer Tympanons. Er
ist derart zentral in der Gesamtkomposition und die Tiere der untersten

Zone sind derart intensiv auf ihn bezogen, dass er etwas
Konkretes bedeuten muss. Mit andern Worten, das dekorative Motiv
des Kopfes, von dem Ranken ausgehen, wurde hier mit einem neuen
Inhalt versehen. Da er von vier der sechs in der gleichen Höhe
aufgereihten Ungeheuer mit aufgerissenem Rachen bedroht wird, kann
es sich nicht um einen Dämon, sondern nur um einen Menschen, den
Menschen an sich handeln. Wenn er liier nicht in seiner ganzen
Gestalt, sondern nur als Kopf erscheint, so ist das erstens eine in der
Bauplastik ja häufige Abbreviatur und zweitens vielleicht eine
Allusion auf die Darstellung Adams zu Füssen des Kreuzes Christi.
Der Stammvater der Menschheit ist dort zuweilen ganzfigurig, oft
aber — man denke an die Kreuzigung des spätromanischen
Tympanons von Engen — nur als Kopf, und zwar überdimensioniert,
dargestellt15. Aber noch ein zweites Bildschema scheint sich hier
einzuschieben, dasjenige Daniels in der Löwengrube. Das Bild des

stehenden Daniels zwischen zwei symmetrisch ihm zugewandten
Löwen gehört in der altchristlichen Zeit zu den beliebtesten
Themen16. Es ist bezeichnenderweise — offensichtlich mit apotropäischer
Absicht — in die primitive Volkskunst der frühmittelalterlichen
Gürtelschnallen aufgenommen worden und erscheint noch an
romanischen Kapitellen. Wie eine Abbreviatur davon wirkt das von zwei
«brüllenden» Löwen flankierte Menschenhaupt des Rheinauer
Tympanons17. Es stellt, meines Erachtens, aber nicht Daniel dar,
sondern ganz allgemein den von den Dämonen bedrängten
Menschen. Als ein Beispiel für zahlreiche derartige Darstellungen sei
der von zwei drachenähnlichen Wesen belagerte bärtige Menschen-

15 Knoepfli, Kunstgeschichte Bd. I, Abb. 179.
16 Zum Thema Daniel vgl. Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte Bd. III,

Sp. 1033 ff.
17 In der römischen und keltischen Kunst, aber auch in der germanischen

erscheint das Motiv des von symmetrischen Tieren oder Dämonen flankierten
oder bedrohten Menschenkopfes. Vgl. dazu den Artikel «Dämon» im
Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte Bd. III, v. a. Spalte 1019, dazu die
Abbildung einer germanischen Fibel des 6. Jahrhunderts, Spalte 1015.

30



köpf an der Kanzel von S. Ambrogio in Mailand erwähnt18. Hier wie
in Rheinau gehen von den Untieren und dem Kopf Ranken aus, und
man denkt daher zuerst an eine Ableitung des Menschenkopfes aus
dem Motiv der Blattmaske. Doch die nähere Analyse der
drachenähnlichen, geschwänzten Ungeheuer, zu der wir jetzt übergehen,
führt uns in einen andern Bereich.

Detail vom Gurtfries der romanischen Kanzel, um 1100, in S. Ambrogio
in Mailand.

7. Die Dämonen der untersten Zone gehören zwei Typen an.
Die beiden nächst dem Menschenhaupt befindlichen sind ohne Zweifel

als Löwen anzusprechen. Der Löwe kann in der mittelalterlichen
Kunst sowohl Christus, den Löwen aus dem Stamme Juda (Offb.
Joh. 5,5), als auch den «Satan, der herumgeht wie ein brüllender
Löwe und sucht wen er verschlinge» (1. Petrus 5,8) darstellen. Je
nach dem Zusammenhang wird die Deutung möglich sein, oft aber,
für uns, unentschieden bleiben. Im Beispiel des Tympanons von
Rheinau ist freilich die Situation klar, die Löwen sind hier Dämonen.
Dies umsomehr, als ihnen auf dem Fusse weitere Dämonen folgen.
Deren Gestalt ist nun eher ungewöhnlich und bedarf einer Herleitung.

Vorweg ist klarzustellen, dass es sich nicht um Drachen
handelt, also um jenes Tier, das in Psalm 91,13 genannt und natürlich
christologisch ausgedeutet wurde : «Auf der Aspisschlange und dem
Basilisken wirst du schreiten und wirst den Löwen und den Drachen
zertreten19.» Die vier Ungeheuer mit geringelten Leibern auf dem
Rheinauer Tympanon sind, wie ihre ganze Gestalt und Geschmeidigkeit

zeigt, Nachfahren der römischen Hippokampen. Solche begegnen

häufig in Mosaiken mit Meerestieren, aber auch in Reliefs. Wir
können als Beispiel einer Darstellung aus unserer Region das Mosaik
aus der römischen Villa in Unterlunkhofen im Kanton Aargau nennen,

wo eine Seekuh, zwei Delphine und zwei Seepferdchen dargestellt

sind20. Wohl gleichfalls noch als harmlose Meeresbewohner er-

18 Heinrich Decker, Italia Romanica. Wien-München 1958. Abb. 3.
19 Vgl. Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte Bd. I, Spalte 1147 ff. Artikel

Aspis, und Bd. IV, Sp. 343 ff. Artikel Drache.
20 Felix Staehelin, Die Schweiz in römischer Zeit. 3. Aufl. Basel 1948. Abb. 88

S. 401.

31



Schmalseite eines frühchristlichen Sarkophagdeckels im Thermenmuseum in Rom,
mit Meerestieren.

scheinen solche Hippokampen mit Delphinen vermischt im Wasser
sich tummelnd an der Schmalseite des Deckels eines altchristlichen
Sarkophags im Thermenmuseum in Rom (Kt. Nr. 23 893), ohne
Zweifel mit Bezug auf die Darstellung des «Seelenfischers», der
hier das Pendant zur Gestalt des «Guten Hirten» bildet21. Was für
uns aber zusätzlich höchst wichtig ist : Die Hippokampen erscheinen
hier — wie im Rheinauer Tympanon — paarweise symmetrisch mit
verschlungenen geringelten Leibern. In der Ahnenreihe des Rheinauer

Reliefs steht also irgendwo eine solche altchristlich-römische
Darstellung. Das überraschendste Beispiel ist die Schmalseite des

Deckelfragmentes eines Sarkophags in San Sebastiano in Rom. Hier
nämlich erscheint nicht nur eine symmetrisch zu ergänzende Reihe

Schmalseite eines frühchristlichen Sarkophagdeckels (Fragment) in San Sebastiano
in Rom, mit Okeanos und Meerestieren.

von Meertieren, sondern in ihrer Mitte auch das aus den Wellen
aufsteigende mächtige bärtige Haupt des Okeanos. So also sieht das
formale Urbild für die unterste Zone im Rheinauer Tympanon aus.
Es liegt den Darstellungen in Rheinau und an der Mailänder Kanzel
zu Grunde ; doch in den Werken des Mittelalters hat es einen neuen
Sinn. Aus dem allegorischen Meeresbild wird eine Darstellung des

von Dämonen bedrohten Menschen. In Mailand wie in Rheinau aber
verraten die Ringelleiber der dämonischen Tiere ihre Herkunft aus
maritimem Bereich213.

21 Oskar Wulff, Altchristliche und byzantinische Kunst. Bd. I. Abb. 88 S. 108

(Handbuch der Kunstwissenschaft). Berlin 1914.
2ta Vgl. Friedrich Gerke, Die christlichen Sarkophage der vorkonstantinischen

Zeit. Berlin 1940. Taf. 27 Abb. 1.

32



Wie sehr offensichtlich die Figur der Hippokampen bereits im
Frühmittelalter die Künstler beschäftigt hat, illustriert anschaulich
die Dekoration eines in Bel-Air, Lausanne, gefundenen Skramasax'
aus der Mitte oder zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts22. Hier
erscheinen vom selben Künstler nebeneinander graviert drachenähnliche

Wesen, die sich im Sinne der Verformung durch den
germanischen Tierstil höchst weit von den mittelmeerischen Vorbildern
entfernt haben, und solche, die den römischen Seelöwen und
Seepferdchen noch oder wieder ganz nahe stehen. Dämonische und
fabulöse Tierwesen romanischer Zeit finden wir in den Randtafeln
der wohl Mitte des 12. Jahrhunderts entstandenen bemalten Bilderdecke

von Zillis23. Es sind die Tiere, welche das die Erde rings um-
spühlende Meer bevölkern. Sie alle sind unorganisch aus Vorderleibern

von Menschen, Vierfüsslern oder Vögeln und Fischschwänzen

zusammengesetzt und haben so mit den Hippokampen des

Rheinauer Tympanons wenig gemeinsam. Diese stehen um vieles
der Antike näher.

Wir haben nun jedes einzelne Bildelement des Bogenfeldes
durchbesprochen. Sie reichen alle, jedes für sich allein, in die
frühchristliche Zeit zurück. Aber als Gesamtkonzeption wurzelt die
Rheinauer Darstellung doch in einer spätem Zeit. Anderseits ist sie

gedanklich und formal für die romanische Epoche um 1100 viel zu
altertümlich. Der Bildhauer muss sich an eine ältere Vorlage
angelehnt haben. Um was kann es sich dabei gehandelt haben

Vorerst zum Grundprinzip : In die netzartig ausgesponnene
Darstellung des Weinstockes ist in bezug auf dessen eucharistische
Bedeutung die Bedrohung des Menschen durch die Dämonen und seine

Rettung durch das Blut Christi eingeflochten. Man könnte sagen,
dass in der untersten Zone die reine Bedrohung, in der mittleren
die Flucht zu Christus und in der dritten die Ruhe und Sicherheit
in Christus versinnbildlicht seien. Der Weinstock ist zugleich
Hintergrund und mitwirkendes Symbol. Die gesamte Darstellung, auf
den ersten Blick so sehr nur dekorativ wirkend, bietet die zentralen
Tatsachen der christlichen Heilslehre.

22 R. Moosbrugger-Leu, Le Scramasax décoré de Lausanne, Bel-Air (tombe 48).
Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 23 (1963/64),
S. 10 ff. mit Abbildungen.

23 Vgl. E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden. Bd. V. Basel
1943. Abb. 251—257 und Text S. 237 ff. — Vor allem aber E. Poeschel, Die
romanischen Deckengemälde von Zillis. Erlenbach-Zürich 1941.

33



Man kann sich fürs erste fragen, wann wohl die Schilderung
einer Weinlaube mit einem nur lose oder indirekt damit zusammenhängenden

andern Thema vereint wurde. Organisch ist die im
Deckenmosaik von Santa Costanza in Rom beidseits des
«Rebenpavillons» sich abspielende Kelterving. Einen ersten Einbruch in
diese jahreszeitliche Ernteschilderung bildet die Einfügung des
Bildnisses der verstorbenen Stifterin. Bei einem Sarkophag aus der
Prätextat-Katakombe im Lateranmuseum ist die Seitenwand gänzlich
mit Reben übersponnen, in denen sich Trauben erntende Eroten
tummeln24. — Optisch wirkt diese Wand wie ein naturalistisches Vorbild

des teppichhaft Ranken und Figürliches mengenden Tympanons
von Rheinau. — Seitlich und in der Mitte aber sind wie Standbilder
drei «Gute Hirten» mit dem Lamm auf den Schultern hinzugefügt,
dies sicher nicht bukolisch, sondern christlich gemeint, Hinweis auf
den Erlöser. Abstrakter, gleichsam um einen Schritt weiter zur rein
christlichen Symbolik hin weiterentwickelt ist die Darstellung des
eucharistischen Weinstockes auf einem rundbogigen, mit Mosaik
überzogenen Epitaph inCherchel (Caesarea Mauretaniae),Dép. Oran,
in Algier, Nordafrika25. Aus einer von zwei Pfauen als Symbolen
«Ewigen Lebens» begleiteten Vase wachsen stark stilisierte
Rebzweige, das ganze Bogenfeld wie ein Ornament füllend. In den
einzelnen Windungen der Zweige finden sich gleichmässig verteilt neun
Vögel sowie ein Hirsch und ein Hase, auch die beiden letztern
gleichsam hoch im Gezweige, und an den Trauben essend. Damit sind
wir sowohl formal wie auch inhaltlich (mit den traubenessenden
Hirsch und Hase) näher beim Tympanon von Rheinau. Dieses freilich

bietet nicht nur wie das eben beschriebene Mosaik eine Allegorie
der ewigen Glückseligkeit, sondern echt mittelalterlich dazu noch
den dämonischen Bereich.

Die noch viel stärkere Stilisierung, welche im Relief von Rheinau
und ohne Zweifel auch in seiner direkten Vorlage zu konstatieren ist,
weist in frühmittelalterliche Zeit. Es sei vorerst offen gelassen, ob
in merowingische oder in die karolingische oder ottonische Epoche.
Auf alle Fälle lässt sich klar erkennen, dass an keiner Stelle irgend
ein Einfluss des germanischen Tierstils oder der irischen
Buchmalerei zu sehen ist. Das Werk ist —bei aller primitiven Stilisierung
— gänzlich aus mittelmeerischem Empfinden heraus gestaltet.
Anderseits haben die Ranken nichts mit dem antikisierenden gefieder-

24 Abgebildet bei Volbach-Hirmer Taf. 6.
25 F. van der Meer und Christine Mohrmann, Bildatlas der jrühchristlichen Welt.

Gütersloher Verlagshaus 1959. Abb. 354 S. 116.

34



ten Blattwerk der karolingischen Renaissance zu tun. Es ist vielmehr
jene spröde, streng stilisierte byzantinische Rankenart, die uns in
Goldschmiedearbeiten des 7. Jahrhunderts wie dem langobardischen
Goldblattkreuz aus Stabio im Schweizerischen Landesmuseum und
an der Rückseite des Warnebert-Kästchens in Beromünster
entgegentritt20. Ein Nach- und Wiederaufleben konstatieren wir in der
Baudekoration lombardischer Meister des 11. und 12. Jahrhunderts.
In der Romanik (vgl. Hl. Grab in Gernrode, Querhausportal in
Rüeggisberg) bilden die Ranken gerne Medaillons, Einzelfiguren
einzuschliessen ; auch das ist schon in Arbeiten wie dem Goldkreuz
von Stabio vorhanden. Die Komposition des Tympanons — und darauf

muss mit Nachdruck hingewiesen werden — ist anders. Die
Tiere sind gleichsam auf das Rankennetz gelegt und bilden mit
diesem eine optische Einheit. Wir haben damit — mutatis mutandis —

eine Gestaltungsweise, die ähnlich wie beim erwähnten Beromün-
sterer Kästchen des ausgehenden 7. Jahrhunderts den Hintergrund
flächig und gleichmässig überspinnt. Wenn wir es also überhaupt
wagen wollen, die Vorlage des romanischen Rheinauer Tympanons
zu datieren, so kann frühestens ein Werk des 7. oder 8. Jahrhunderts
in Frage kommen.

An welchem Gegenstand könnte sich dieses Vorbild befunden
haben und in welchem Material war es geschaffen In jedem Fall
musste eine solche Vorlage aus einer entweder hoch- oder
querrechteckigen Gesamtform in den Halbkreis des Bogenfeldes
transponiert werden.

Die feine und zierliche Art, die noch im Werk des romanischen
Steinmetzen nachwirkt, kann natürlich nur mit einer Arbeit des

Kunstgewerbes in Zusammenhang gebracht werden, also einem
Relief der Kleinplastik. Es kommt somit erstens ein Kästchen — Reli-
quiar oder, wegen des eucharistischen Themas, ein eucharistischer
Behälter — in Betracht. Dann aber zweitens auch ein Buchdeckel.
Für beide Fälle steht die Frage Metallarbeit oder Elfenbeinschnitzerei

offen. Die Art, wie alles klar umrissen ist und sich gitterartig
vom dunkeln Hintergrund abhebt, erinnert an durchbrochene

26 H. Zeiss, Das Goldblechkreuz von Stabio (Kanton Tessin) und verwandte
Denkmäler. Festschrift Eugen Tatarinoff. Solothurn 1938. S. 61 ff. mit Abb. —
J. Werner, Zur ornamentgeschichtlichen Einordnung des Reliquiars von
Beromünster. In: Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern. Ölten und
Lausanne 1954. S. 107—110. Beschrieb, Abbildungen und weitere Literatur bei
A. Reinle, Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern. Band IV. Basel 1956.
S. 75—77.

35



Elfenbeinschnitzereien. Aus unserer Nähe sind hier vor allem die
Buchdeckel Tuotilos in St. Gallen um 900 zu nennen. Und zwar nicht
nur die Ornamentfelder der berühmten Hs. 53 über und unter den

Reliefdarstellungen der Majestas Domini, der Himmelfahrt Maria
und der Gallusgeschichte, sondern mehr noch die gänzlich
gitterartigen Tafeln von Hs. 6027. Hier ist naturgemäss vor allem die
Tafel mit den Ranken und Tierkampfszenen vergleichbar. Es gilt
dies selbstverständlich bloss für die technische, nicht aber die
stilistische Haltung. Natürlich würde man gerne in der Vielfalt
frühmittelalterlicher Elfenbeinschnitzereien ein Beispiel finden, das sich
auch thematisch dem Rheinauer Tyinpanon nähert. Ein Buchdeckel
oder eine Schreinplatte dieser Art ist dem Autor nicht bekannt,
doch genügt der Hinweis auf einen durchbrochen geschnitzten
elfenbeinernen Pontifikalkamm des 10. Jahrhunderts in der Kathedrale
von Nancy. Er zeigt nach altchristlicher Vorlage Traubenranken mit
Vögeln28.

Es hat sich gelohnt, das Tympanon einer minutiösen Analyse zu
unterziehen. Alle Autoren, die sich bisher mit diesem Kunstwerk
befassten, standen allzusehr unter dem Eindruck der wissenschaftlichen

Autorität des Altmeisters schweizerischer Kunstgeschichte,
Johann Rudolf Rahn, und haben seinen Beobachtungen und Schlüssen

— die für das Stilempfinden seiner Generation typisch waren —

nichts Neues hinzugefügt. Das Ganze war für Rahn ein Gewirr :

«Es ist ein Ueberschuss von Zweigen, Früchten und Blättern, die
sich stellenweise unlösbar verwinden und dem Gedanken rufen, dass

kein Bildhauer, sondern klösterlicher Kalligraphenschmuck diesen
Wirrwarr erfunden habe.» Er nennt die Vögel und die Hirsche,
doch «welcher Gattung die übrigen Tiere sind, lässt sich nur
teilweise bestimmen». Rahn ahnte den symbolischen Grundgedanken,
stellte jedoch irrtümlich das gesamte Ensemble von Ranken und
Figuren als negative Einheit dem Gotteslamm gegenüber : «Es liegt
nahe, auf einen symbolischen Gedanken zu raten und diese
Darstellung als den Triumph des Lammes über die Welt mit ihren Sünden

und Begierden zu deuten.»

27 Abgebildet z.B. bei E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen.
Bd. III. Basel 1961. S. 317 und 319.

28 Adolph Goldschmidt, Die Elfenbeinskulpturen aus der Zeit der karolingischen
und sächsischen Kaiser. VIII. bis XI. Jahrhundert. Bd. I. Berlin 1914. Nr. 101
und Taf. XLVII, der Kamm in Nancy. — Beispiele durchbrochener Buchdeckel
u.a. Nr. 169 Taf. LXXX und Nr. 177 Taf. LXXXII. Daselbst Nr. 163 und 164
Taf. LXXV—LXXVIII die Arbeiten Tuotilos.

36



TAF E L 2

Frühchristliches Mosaik in Cherchel, Algier.
Text S. 34



Fassen wir zusammen : Das Tympanon von Rheinau ist als eines
der ältesten plastisch gestalteten Bogenfelder der romanischen
Kunst um 1100 entstanden. Als Vorlage für die noch ungewohnte
Aufgabe benützte man eine frühmittelalterliche Arbeit der
Kleinplastik, wahrscheinlich ein Elfenbeinrelief. Der Bildinhalt ist restlos

aus altchristlichen Motiven aufgebaut, die jedoch in mittelalterlichem

Geiste ein ganzes Programm der Heilsgeschichte verkünden :

Die Bedrohung des Menschen durch die Mächte der Finsternis, seine
Erlösung durch die Eucharistie und seine Ruhe in Gott. Kein
einziges Detail des Bogenfeldes ist nur ornamental-dekorativ gemeint,
alles hat seine symbolische Bedeutung.

37


	Das romanische Tympanon der Klosterkirche Rheinau

