Zeitschrift: Schaffhauser Beitrage zur vaterlandischen Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen
Band: 45 (1968)

Artikel: Das romanische Tympanon der Klosterkirche Rheinau
Autor: Reinle, Adolf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-841163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-841163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das romanische Tympanon
der Klosterkirche Rheinau

Von Adolf Reinle

Von der 1114 geweihten romanischen Kirche des ehemaligen
Benediktinerklosters Rheinau haben sich in dem 1705 von Franz
Beer begonnenen Barockbau Teile der Westpartie erhalten. Sicht-
bar ist nur mehr, in der stidlichen Turmvorhalle, das mittelalterliche
Hauptportal, das 1901 génzlich freigelegt und damals von Johann
Rudolf Rahn publiziert wurde’.

Das aussergewohnlich hoch proportionierte, im ganzen nicht
weniger als 6,7 Meter hohe Portalgewinde folgt dem Schema der
abgetreppten romanischen Portale. Das in die vordere der beiden
Abtreppungen gestellte Paar von Dreiviertelssdulen ist mit Wiirfel-
kapitellen und Basen mit Eckknollen ausgestattet, entspricht also
durchaus der Stilstufe zu Beginn des 12. Jahrhunderts. Als optische
Ueberleitung vom schmucklosen Gewidnde zum reichen Tympanon
kann man die Akanthusranken an der Schmiege der beiden Kampfer
der Tiir6ffnung betrachten.

Von hochst eigenwilligem Charakter aber ist die Dekoration des
Bogenfeldes. Es besitzt unter den romanischen Tympana nicht nur
unserer Gegend, sondern — soweit sich das iiberblicken ldsst — iiber-
haupt keine Parallelen, auch keine Vorstufen und Nachfolger. Dies

1 Bisherige Behandlung: J.R.Rann, Studien iiber die dltere Baugeschichie
Rheinaus. Anzeiger fiir schweizerische Altertumskunde 1901, S. 266—269. —
E. RorHENHAUSLER, Baugeschichte des Klosters Rheinau. Diss. Freiburg i.Br.
1902. S. 21—23. J. Hecar, Der romanische Kirchenbau im Bodenseegebiet.
Bd. I. Basel 1928. S. 377 und Taf. 229—232. Der Autor verweist fiir das
Tympanon auf die geplante Wiirdigung in Bd.II, der aber nie erschien. —
J. GantNER, Kunstgeschichte der Schweiz. Bd. 1. Frauenfeld 1936. S. 208—209.
— H. Fierz, Die Kunstdenkmiiler des Kantons Ziirich. Bd. I. Basel 1938. S. 238
und 240. — Rita MorLER-RAckE, Studien zur Bauskulptur um 1100 am Ober-
und Mittelrhein. Oberrheinische Kunst X (1942). S. 47—48. — A. KnoEpri1,
Kunstgeschichte des Bodenseeraumes. Bd.1. Konstanz und Lindau 1961. S.320.

23



macht die Beschaftigung mit diesem Werk umso interessanter, aber
auch schwerer.

Das Tympanon besteht aus einer halbkreisformigen Platte von
blaugrauem Sandstein, an der Basis 232 Zentimeter breit, bis zum
Scheitel 112 Zentimeter hoch. Sie ruht beidseits nur um einige
Zentimeter auf den vorspringenden Gewédndekampfern und ist durch
die Last senkrecht zersprungen, ohne dass jedoch der Darstellung
ein Schaden zugefiigt worden wire. Ringsum zieht sich ein ginzlich
flach gearbeiteter Rahmen. Die gesamte Bogenfliche aber ist liicken-
los, man mochte sagen teppichhaft mit einer Reliefarbeit bedeckt.
Alle Darstellungen liegen in einer Ebene, was den textilen oder auch
gitterartigen Charakter noch verstiarkt. Es ist anzunehmen, dass im
urspriinglichen Zustand das Ganze farbig gefasst war, was ohne
Zweifel dem Werk eine festliche Kostbarkeit verlieh, ohne es aber
viel lesbarer zu machen. Zwischen dem klaren, schnittigen Wesen
der Portalarchitektur und dem weichern, unbestimmten Gestalten
des Tympanons besteht ein Unterschied. Das zeigt sich auch beim
Vergleich der Ranken des Tympanons mit denen der Bogenkampfer.
Beides ist von verschiedenen Hinden gemeisselt.

Dem verschlossenen, formal nicht dem Betrachter entgegenkom-
menden Charakter der Darstellungsweise entspricht auch der ver-
schliisselte Inhalt, den wir im folgenden zu erschliessen uns an-
schicken.

Allem voran muss eine moglichst prizise Erfassung des Geschil-
derten durch einen Beschrieb geboten werden. Denn erst, wenn wir
wirklich alles gesehen und richtig gesehen haben, kénnen wir an
die Ausdeutung gehen. Die gesamte Fliche ist iibersponnen durch
ein weitmaschiges Geflecht von stilisierten Rebranken, die von der
Basis aufsteigen, einander iiberkreuzen und an der Peripherie des
Bogenfeldes wie von Winzerhand sorgfiltig angebunden sind. So
bildet das gesamte Geflecht eine richtige Reblaube. Sie ist stark
stilisiert. Die Trauben sind zwar als solche noch klar erkennbar.
Aber die Blitter haben gar nichts von Rebblédttern an sich, sondern
haben jene im Profil gesehene gefiederte Blattform, die man in fron-
taler Ansicht als Palmette, sonst aber gemeinhin als stark stilisierten
Akanthus zu bezeichnen pflegt.

In diesem Rankengewirr ruhen oder tummeln sich figiirliche
Elemente. Oben in der Mitte erscheint, in kreisformiger Gloriole
gerahmt, das Lamm Gottes mit dem Kreuzstab. Ueber seinem Riik-
ken wird, als einziges aus dem Rankengewirr hineinragendes Ele-
ment, eine Traube sichtbar. An der Basis des Bogenfeldes, optisch

24



gleichsam der Gegenpol zum Agnus Dei, ein maskenhafter frontaler
Minnerkopf mit Bart und in die Stirn hingenden Haaren. Zu die-
sen beiden hervorstechendsten Motiven gesellt sich nun eine Schar
von dreizehn Tieren, die in drei horizontalen Zonen angeordnet
sind, wobei sich die Bewohner der beiden untern Zonen — auf die
Mittelachse bezogen — symmetrisch entsprechen. In der untersten
Region sind beidseits des bartigen Kopfes je drei liegende Tiere auf-
gereiht, zundchst zwei Lowen, dann je zwei Hippokampen, drachen-
artige zweifliigelige Wesen mit lowenhaften Vorderkorpern, also
zweibeinig, jedoch mit geringelten schlangenhaften Hinterteilen. Die
Rachen halten alle drohend aufgerissen, womit sie durchaus als bése
Tiere gekennzeichnet sind. In der zweiten Zone wenden sich zwei
Hirsche einer Traube zu, an ihr zu naschen. Sie werden von je einem
Hund mit aufgerissenem Maul verfolgt. In der dritten Zone, die
durch das Medaillon mit dem Agnus Dei markiert wird, erscheint
rechts vom Betrachter ein Taubenpaar, das an einer Traube pickt.
Links vom Betrachter springt oder liegt ein Hase gegen die Mitte
hin. Als solcher ist dieses Tier ohne Zweifel an Hand der langen
Ohren — nicht Horner — und des kurzen Schwanzes zu erklaren. Wie
bei den Hirschen ist sein Maul geschlossen, also friedlich.

Die ganze Darstellung, das hat sich schon aus ihrer schlichten
Beschreibung ergeben, muss symbolisch sein. Was auf den ersten
Blick so dekorativ und verwirrend aussieht, folgt in Wirklichkeit
einem ikonographischen Programm. Versuchen wir, von den Einzel-
erscheinungen und ihrem Inhalt zur Deutung des Gesamten vorzu-
schreiten :

1. Das Agnus Dei ist die einzige auch heute noch jedem Glau-
bigen verstindliche Figur des Tympanons. Das geopferte Osterlamm
mit dem Zeichen seines Martyriums, wie es mehrfach in der Apoka-
lypse des Johannes erwahnt wird und seit der altchristlichen Zeit
zum zentralen Symbolschatz gehort, vertritt hier die Darstellung
der menschlichen Erscheinung Christi. Sonst ist in den Tympana die
Darstellung des Erlésers als Pantokrator oder als Weltenrichter vor-
herrschend.

2. Die Rebranken, von deren Friichten die Tauben und die
Hirsche fressen, sind eindeutig ein eucharistisches Symbol. Es ist ein
Hinweis auf das im konsekrierten Wein gegenwirtige Blut Christi,
dessen die Glaubigen teilhaftig werden. Dariiber hinaus wird aber
sicher auch auf ein Gleichnis Jesu angespielt (Joh. 15, 1 und 5) : «Ich
bin der wahre Weinstock, und mein Vater ist der Weingéartner», und

25



«lch bin der Weinstock, ihr seid die Reben. Wer in mir bleibt und
ich in ihm, der bringt viele Frucht, denn ohne mich kénnet ihr
nichts tun.» Das Gleichnis wird also nur im ersten Teil durchgehal-
ten, in der Gleichsetzung Christi mit dem Weinstock, die Glaubigen
sind in unserer Darstellung nicht seine Zweige, sondern erscheinen
symbolisch als Tiere, welche von seinen Beeren geniessen.

Aber auch die rein formale, kiinstlerische Herleitung der Schil-
derung des Weinstockes, wie wir sie hier haben, ist nicht eindeutig.
Das Motiv ist zunidchst durchaus vorchristlich. In Malerei und Mosaik
haben die Romer gerne auf Boden, an Winden und Decken — meist
im Zusammenhang mit den Jahreszeiten — Vorginge des Landlebens
geschildert, so die Szenen der Weinernte oder des Hirtentums. Da
zahlreiche symbolische Vergleiche und Gleichnisse Christi diesem
selben Lebenskreis entnommen waren und in der frithchristlichen
Kunst zur bildlichen Darstellung driangte, war es fast selbstverstind-
lich, wenn nach und nach diese profanen heidnisch-romischen Bil-
der mit christlicher Ausdeutung weitergepflegt wurden. Oft ist es
schwer zu entscheiden, wieweit im einzelnen Fall schon ein sym-
bolisch-christlicher Sinn bestimmten Bildern innewohnt und wieweit
sie bloss dekorativ gemeint sind. In einem Deckenmosaik von Santa
Costanza in Rom, dem Mausoleum der Kaisertochter Constantina
(gest. 354), wird ein quadratischer Ausschnitt der Ringtonne fast
ginzlich mit einem naturalistischen Gespinst aus vier an den Ecken
aufsteigenden Rebstocken iiberzogen. Unten erscheinen Wagen,
welche die Trauben zur Kelter fithren, und zwei Keltern mit trau-
bentretenden Putten. Die Reblaube selbst ist mit erntenden Putten
und Voégeln belebt. In ihrer Mitte aber erscheint das Brustbild der
Verstorbenen, und damit erhilt die vermeintliche Idylle einen reli-
giosen Sinn’. An der elfenbeinernen Kathedra des Bischofs Maxi-
mian (545—553) im Erzbischoflichen Museum zu Ravenna sind alle
gliedernden Borten mit Traubenranken geschmiickt, die aus Vasen
steigen und in deren Geist sich Tiere und Végel aller Art tummeln®.
Ein rein dekoratives Thema erhdlt so in seiner Anwendung an
einem sakralen Gegenstand eine religiose Deutung. Ganz dhnliche
Ranken, mit Tieren und Putten durchsetzt, finden sich aber auch
auf den beiden alexandrinischen Elfenbeinreliefs mit Darstellungen
des Bacchus aus dem 6. Jahrhundert, die in die ottonische, von Hein-

2 W.F. VoLBace und M. Hirmer, Friihchristliche Kunst. Die Kunst der Spit-
antike in West- und Ostrom. Miinchen 1958. Taf. 32.
3 Volbach-Hirmer Taf. 226.

26



rich II. gestiftete Domkanzel von Aachen eingelassen sind®. Schliess-
lich sei ein altchristliches Beispiel aus dem schweizerischen Denk-
milerbestand erwihnt, die Ausmalung des Hypogiaums von St. Ste-
fan in Chur. Hier war gegen oder um 500 die halb unterirdische
Grabkammer — wie die Fragmente zeigen — an ihrem Tonnen-
gewolbe mit grossen Rebenranken und Végeln bemalt worden’.

3. Das Motiv der Trauben pickenden Vogel ist, wie wir dem
eben Gesagten entnehmen konnen, durchaus auf die profane natura-
listische Schilderung eines Rebenstrauches zuriickzufithren. Wenn
der Genuss von Trauben durch Tiere und Vigel ganz allgemein die
Eucharistie versinnbildlicht, so sind die Tauben speziell Darstellung
der menschlichen Seele. Als solche erscheinen sie nicht nur mit
Rebzweigen, sondern auch zusammen mit dem Kreuz oder dem
Monogramm Christi, naturgemiss hidufig auf altchristlichen Sarko-
phagen und Grabsteinen’.

4. Wie bei den Vigeln die Taube, so wird unter den Tieren der
Hirsch als Zeichen der zu Christus dringenden Seele besonders viel
gewihlt’. Das ist im Alten Testament in Psalm 42 (41), 1 vorgebildet:
«Wie die Hinde lechzt nach den Wasserbichen, / So lechzt meine
Seele nach Dir, o Gott.» Es lag fiir die Christen nahe, dies als Pra-
figuration der Taufe aufzufassen. So schreibt denn der hl. Hierony-
mus, der Katechumene begehre wie der Hirsch zu Christus zu kom-
men, dem Brunnen des Lichtes, wo er durch die Taufe gewaschen
Verzeihung erlange. Es wiirde zu weit fiihren, hier aus der grossen
Zahl frithchristlicher Darstellungen der zu einer Quelle oder einem
Brunnen schreitenden Hirsche auch nur einige zu nennen. Sie er-
scheinen in Mosaiken, auf Sarkophagen, Altarschranken und Kult-
gegenstinden. Im Genfer Musée d’Art et d’Histoire befinden sich
die unter der Kirche St-Germain daselbst gefundenen Fragmente
eines Blockaltars, der — nach der Rekonstruktion von Louis Blon-

4 W.F. VoLeacn, Elfenbeinarbeiten der Spdtantike und des frithen Mittelalters
(Romisch-Germanisches Zentralmuseum zu Mainz, Katalog 7). Zweite Aufl.
Mainz 1952. Nr. 73 und 74 und Abb. Taf. 24.

5 W. Surser und H. Craussen, Die Stephanskirche zu Chur. In: Beitrige zur
Kunstgeschichte und Archiiologie des Frithmittelalters. Graz-Kéln 1962.
S. 154 ff. mit Abbildungen.

6 Zum Symbol der Taube vgl. F. CaBroL und H. LEcLErcQ, Dictionnaire d’archéo-
logie chrétienne et de liturgie. Artikel Colombe in Bd.III, 2, Spalte 2198-2231,
inshbesondere Sp. 2210.

?"Zum Symbol des Hirsches vgl. Cabrol-Leclercq, a.a. 0. Bd. II,2, Spalte 3301—
3307 Artikel Cerf.

27



del — mit Relief in zwei Bildstreifen geschmiickt war. In der oberen
Zone niherten sich einem Gemmenkreuz, das Christus vertritt, je
zwei Lammer, in der untern Zone je zwei Hirsche den Wassern —
den vier Paradiesstromen —, die dem Sockel des Kreuzes entspran-
gen®’. Anordnung und Gestalt der beiden symmetrischen Hirsche im
Rheinauer Tympanon geht eindeutig auf das altchristliche Schema
der zum Brunnen oder Quell des Erlosers hindriangenden Tiere’.
Nur ist hier das Wasser durch ein anderes Erlosungssymbol, die
eucharistische Weintraube, ersetzt. Die Hirsche aber schreiten
nicht wie bei den friihchristlichen Darstellungen feierlich gemessen
zum Quell des Heiles, sie stiirzen sich sozusagen auf die rettende
Traube ; denn sie werden von kldffenden Hunden gejagt. Vielleicht
ist auch — nebenher — an eine Anspielung auf das Hohelied Salo-
mons 2,15 zu denken, wo zwar nicht der Hund, wohl aber der
Fuchs als zerstorerische Macht erscheint. «Fangt uns die Fiichse,
die Fiichslein, die Weinbergsverwiister, da unser Weinberg in Bliite
steht!» Fiir den Physiologus, auf dessen Tiersymbolik wir noch zu
sprechen kommen, ist der Fuchs der Vertreter des Bosen, und er
verweist unter anderm auf Lukas 13,32, wo Herodes mit einem
Fuchs verglichen wird"™.

5. Aengstlich geduckt und doch geborgen liegt zur Rechten des
«Gottlichen Lammes», also links vom Beschauer, ein Hase. Warum
kommt er in die oberste Zone und auf die Ehrenseite ? Als Bild-
motiv ist er weniger selten als man glauben méchte. So erscheint er
beispielsweise im Gedst der Rebranke an der Kathedra Maximians
in Ravenna, deutlich eucharistisch sodann am Sarkophag des Bischofs
Theodor in S.Apollinare in Classe daselbst, als Gegenstiick zu den
traubenpickenden Vogeln, und — nebst einem Hirsch — als ein-
ziger Vierfiissler in der Schar der Vigel im Mensa-Mosaik von

8 L. BronpeL, Sculptures du début de 'art chrétien a Genéve. Mélanges publiés
par la société auxiliaire du Musée de Genéve. Genf 1922. — J. P. Kirscu, Les
sculptures chrétiennes découvertes a St-Germain. Genava 1925. S. 111—120,
S. 115 Fig. 3 Rekonstruktionszeichnung. — Die Fragmente abgebildet z.B. bei
J. GantNeR, Kunstgeschichte der Schweiz. Bd. I. Abb. 30 S. 53. — Detail eines
Hirsches bei W. Dfonna, L’art romain en Suisse. Genf 1942. Abb. 100.

® Vicror H. EiLBern, Das friihmittelalterliche Bursenreliquiar von Muotathal.
In: Corolla Heremitana, Festschrift L. Birchler. Olten und Freiburg i.Br.
1964. S. 15—31.

10 Der Physiologus. Uebertragen und erldutert von Orro SeEL. Ziirich 1960. S. 16.
— Der Herausgeber setzt die Entstehung dieser christlich-symbolischen Aus-
deutung von Tiercharakteristiken und Tiergeschichten in die Zeit um 200.

28



TAFEL 1

Rheinau — Romanisches Tympanon.
Text 5. 234t




Cherchel in Mauretanien, auf das wir noch zuriickkommen". Der
Physiologus widmet dem Hasen einen ganzen Abschnitt'®. Da heisst
es unter anderm : «Er ist ein guter Laufer. Wenn er gejagt wird,
flieht er in felsiges und ansteigendes Geldnde, und dann werden die
Hunde samt dem Jiger miide und haben nicht die Kraft ihn zu er-
jagen, und so kommt er heil davon. Wenn er sich aber zu abschiissi-
gem Geldnde wendet, kann er nicht so gut rennen, weil seine Vor-
derbeine zu kurz sind, und im Nu fasst ihn der Hund. Und deshalb
sucht er die Stellen, wo es nach oben geht. So auch du, Mensch, so
du verfolgt wirst von den feindlichen Miachten samt dem Jiger, dem
Teufel, der Tag fiir Tag darnach trachtet dem Menschen nach dem
Leben zu stellen: Suche den Felsen und die Hohen, von welchen
auch David sagt: Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen, woher
mir Hilfe kommen wird. ...» Der Hase also, zuoberst im Tympanon,
ausruhend an der Seite des Gotteslammes, ist den jagenden Hunden
in der untern Zone entkommen, weil er sich auf die Hohe gerettet
hat. Er ist die christliche Seele, die den Nachstellungen des Bosen
entging.

6. Der birtige Kopf an der Basis des Tympanons hat ohne Zwei-
fel eine komplizierte Ahnentafel, die formale Erscheinung und der
Inhalt kommen aus verschiedenen Richtungen und Schichten. For-
mal handelt es sich beim biartigen Haupt, von dem Ranken ausgehen,
um ein romisches Ziermotiv. Meist sind es Blattmasken, das heisst
Gesichter, die teils peripher, teils ganz sich in Blattwerk auflosen.
Ob sie eine Naturgottheit darstellen oder reine Ornamentik sind,
konnen wir hier dahingestellt lassen. Sicher ist, dass das Motiv sich
ins Mittelalter hinein fortpflanzt und dort zum Beispiel an gotischen
Schlusssteinen erscheint, mit Rebranken zusammen ohne Zweifel
Bacchus darstellend. Als nahes Beispiel sei ein Schlussstein vom
Ende des 13. Jahrhunderts in der St.-Verena-Krypta von Zurzach
genannt'. Aus der Zeit des Rheinauer Tympanons stammt die Stuck-
dekoration des Heiliggrabes in Gernrode in Sachsen'. Hier sei nur

11 Die Kathedra bei Volbach-Hirmer Taf. 234, — Zum Mosaik von Cherchel vgl.
Anm. 25. — Allgemein vgl. den Artikel Liévre in Cabrol-Leclercq Bd. IX,1,
Spalte 1008—1012, mit Abbildung des Theodorsarkophags Fig. 7098.

12 Physiologus a.a. 0. S. 47.

13 Vgl. A. Reince, Die hl. Verena von Zurzach. Basel 1948. Abb. 43. — Dazu ein
Schlussstein in Kolmar, um 1400, abgebildet im Artikel Blattmaske im Real-
lexikon zur deutschen Kunstgeschichte Bd. II, Sp. 871.

14 Abgebildet z.B. bei W. Pinoer, Die Kunst der deutschen Kaiserzeit bis zum
Ende der staufischen Plastik. 2. Aufl. Kéln 1952. Bildband Taf. 149.

29



auf die dussere Rankenborte verwiesen, die jeweils in den Ecken von
Tierkopfen, in der Seitenmitte von Menschenmasken ausgespieen
werden. Hier ist wohl kaum mit einem symbolischen Inhalt zu
rechnen, das Ganze ist vermutlich reines Ornament, was sich schon
in der viermaligen Wiederholung auf allen Seiten des Rahmens zeigt.
Anders wirkt nun freilich der Kopf des Rheinauer Tympanons. Er
ist derart zentral in der Gesamtkomposition und die Tiere der unter-
sten Zone sind derart intensiv auf ihn bezogen, dass er etwas Kon-
kretes bedeuten muss. Mit andern Worten, das dekorative Motiv
des Kopfes, von dem Ranken ausgehen, wurde hier mit einem neuen
Inhalt versehen. Da er von vier der sechs in der gleichen Hohe auf-
gereihten Ungeheuer mit aufgerissenem Rachen bedroht wird, kann
es sich nicht um einen Diamon, sondern nur um einen Menschen, den
Menschen an sich handeln. Wenn er hier nicht in seiner ganzen Ge-
stalt, sondern nur als Kopf erscheint, so ist das erstens eine in der
Bauplastik ja hdufige Abbreviatur und zweitens vielleicht eine
Allusion auf die Darstellung Adams zu Fiissen des Kreuzes Christi.
Der Stammvater der Menschheit ist dort zuweilen ganzfigurig, oft
aber — man denke an die Kreuzigung des spitromanischen Tym-
panons von Engen — nur als Kopf, und zwar iberdimensioniert,
dargestellt’”. Aber noch ein zweites Bildschema scheint sich hier
einzuschieben, dasjenige Daniels in der Lowengrube. Das Bild des
stehenden Daniels zwischen zwei symmetrisch ihm zugewandten
Lowen gehort in der altchristlichen Zeit zu den beliebtesten The-
men'’. Es ist bezeichnenderweise — offensichtlich mit apotropiaischer
Absicht — in die primitive Volkskunst der friihmittelalterlichen
Giirtelschnallen aufgenommen worden und erscheint noch an roma-
nischen Kapitellen. Wie eine Abbreviatur davon wirkt das von zwei
«briillenden» Lowen flankierte Menschenhaupt des Rheinauer
Tympanons'’. Es stellt, meines Erachtens, aber nicht Daniel dar,
sondern ganz allgemein den von den Damonen bedringten Men-
schen. Als ein Beispiel fiir zahlreiche derartige Darstellungen sei
der von zwei drachenihnlichen Wesen belagerte bartige Menschen-

15 Knoepfli, Kunstgeschichte Bd. I, Abb. 179.

16 Zum Thema Daniel vgl. Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte Bd. III,
Sp. 1033 ff.

17 In der romischen und keltischen Kunst, aber auch in der germanischen er-
scheint das Motiv des von symmetrischen Tieren oder Damonen flankierten
oder bedrohten Menschenkopfes. Vgl. dazu den Artikel «Dimon» im Real-
lexikon zur deutschen Kunstgeschichte Bd. III, v.a. Spalte 1019, dazu die Ab-
bildung einer germanischen Fibel des 6. Jahrhunderts, Spalte 1015.

30



kopf an der Kanzel von S. Ambrogio in Mailand erwahnt'®, Hier wie
in Rheinau gehen von den Untieren und dem Kopf Ranken aus, und
man denkt daher zuerst an eine Ableitung des Menschenkopfes aus
dem Motiv der Blattmaske. Doch die niahere Analyse der drachen-
ahnlichen, geschwinzten Ungeheuer, zu der wir jetzt iibergehen,
fithrt uns in einen andern Bereich.

Detail vom Gurtfries der romanischen Kanzel, um 1100, in S. Ambrogio

in Mailand.

7. Die Diamonen der untersten Zone gehoren zwei Typen an.
Die beiden nichst dem Menschenhaupt befindlichen sind ohne Zwei-
fel als Lowen anzusprechen. Der Lowe kann in der mittelalterlichen
Kunst sowohl Christus, den Lowen aus dem Stamme Juda (Offb.
Joh.5,5), als auch den «Satan, der herumgeht wie ein briillender
Lowe und sucht wen er verschlinge» (l.Petrus 5,8) darstellen. Je
nach dem Zusammenhang wird die Deutung méglich sein, oft aber,
fir uns, unentschieden bleiben. Im Beispiel des Tympanons von
Rheinau ist freilich die Situation klar, die Lowen sind hier Damonen.
Dies umsomehr, als ihnen auf dem Fusse weitere Dimonen folgen.
Deren Gestalt ist nun eher ungewd6hnlich und bedarf einer Herlei-
tung. Vorweg ist klarzustellen, dass es sich nicht um Drachen han-
delt, also um jenes Tier, das in Psalm 91,13 genannt und natiirlich
christologisch ausgedeutet wurde: «Auf der Aspisschlange und dem
Basilisken wirst du schreiten und wirst den Lowen und den Drachen
zertreten.» Die vier Ungeheuer mit geringelten Leibern auf dem
Rheinauer Tympanon sind, wie ihre ganze Gestalt und Geschmeidig-
keit zeigt, Nachfahren der romischen Hippokampen. Solche begeg-
nen hiufig in Mosaiken mit Meerestieren, aber auch in Reliefs. Wir
konnen als Beispiel einer Darstellung aus unserer Region das Mosaik
aus der romischen Villa in Unterlunkhofen im Kanton Aargau nen-
nen, wo eine Seekuh, zwei Delphine und zwei Seepferdchen darge-
stellt sind®*. Wohl gleichfalls noch als harmlose Meereshewohner er-

18 Hemvrica DEckKER, [talia Romanica. Wien-Miinchen 1958. Abb. 3.

19 Vgl. Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte Bd. I, Spalte 1147 ff. Artikel
Aspis, und Bd. IV, Sp. 343 ff. Artikel Drache.

20 Ferix Stae"eLiN, Die Schweiz in rémischer Zeit. 3. Aufl. Basel 1948. Abb. 88
S. 401.

31



e =

zr‘“‘j "."ﬂ
M‘i | : | e @
i e e R NS i i, S

Schmalseite eines friihchristlichen Sarkophagdeckels im Thermenmuseum in Rom,
mit Meerestieren.

scheinen solche Hippokampen mit Delphinen vermischt im Wasser
sich tummelnd an der Schmalseite des Deckels eines altchristlichen
Sarkophags im Thermenmuseum in Rom (Kt. Nr. 23893), ohne
Zweifel mit Bezug auf die Darstellung des «Seelenfischers», der
hier das Pendant zur Gestalt des «Guten Hirten» bildet*. Was fiir
uns aber zusitzlich hochst wichtig ist: Die Hippokampen erscheinen
hier — wie im Rheinauer Tympanon — paarweise symmetrisch mit
verschlungenen geringelten Leibern. In der Ahnenreihe des Rhein-
auer Reliefs steht also irgendwo eine solche altchristlich-rémische
Darstellung. Das iiberraschendste Beispiel ist die Schmalseite des
Deckelfragmentes eines Sarkophags in San Sebastiano in Rom. Hier
niimlich erscheint nicht nur eine symmetrisch zu erginzende Reihe

Schmalseite eines friithchristlichen Sarkophagdeckels (Fragment) in San Sebastiano
in Rom, mit Okeanos und Meerestieren.

von Meertieren, sondern in ihrer Mitte auch das aus den Wellen
aufsteigende michtige béartige Haupt des Okeanos. So also sieht das
formale Urbild fiir die unterste Zone im Rheinauer Tympanon aus.
Es liegt den Darstellungen in Rheinau und an der Mailander Kanzel
zu Grunde ; doch in den Werken des Mittelalters hat es einen neuen
Sinn. Aus dem allegorischen Meeresbild wird eine Darstellung des
von Damonen bedrohten Menschen. In Mailand wie in Rheinau aber
verraten die Ringelleiber der dimonischen Tiere ihre Herkunft aus
maritimem Bereich™a,

21 Oskar Wurrr, Altchristliche und byzantinische Kunst. Bd. 1. Abb. 88 S. 108
(Handbuch der Kunstwissenschaft). Berlin 1914.
%la Vgl. Frieorica Gerke, Die christlichen Sarkophage der vorkonstantinischen

Zeit. Berlin 1940. Taf. 27 Abb. 1.

32



Wie sehr offensichtlich die Figur der Hippokampen bereits im
Friithmittelalter die Kiinstler beschéftigt hat, illustriert anschaulich
die Dekoration eines in Bel-Air, Lausanne, gefundenen Skramasax’
aus der Mitte oder zweiten Hilfte des 7. Jahrhunderts®. Hier er-
scheinen vom selben Kiinstler nebeneinander graviert drachenihn-
liche Wesen, die sich im Sinne der Verformung durch den germa-
nischen Tierstil hochst weit von den mittelmeerischen Vorbildern
entfernt haben, und solche, die den romischen Seelowen und See-
pferdchen noch oder wieder ganz nahe stehen. Damonische und
fabulése Tierwesen romanischer Zeit finden wir in den Randtafeln
der wohl Mitte des 12. Jahrhunderts entstandenen bemalten Bilder-
decke von Zillis*. Es sind die Tiere, welche das die Erde rings um-
spiithlende Meer bevolkern. Sie alle sind unorganisch aus Vorder-
leibern von Menschen, Vierfiisslern oder Vogeln und Fischschwin-
zen zusammengesetzt und haben so mit den Hippokampen des
Rheinauer Tympanons wenig gemeinsam. Diese stehen um vieles
der Antike niher.

Wir haben nun jedes einzelne Bildelement des Bogenfeldes
durchbesprochen. Sie reichen alle, jedes fiir sich allein, in die friih-
christliche Zeit zuriick. Aber als Gesamtkonzeption wurzelt die
Rheinauer Darstellung doch in einer spiatern Zeit. Anderseits ist sie
gedanklich und formal fiir die romanische Epoche um 1100 viel zu
altertiimlich. Der Bildhauer muss sich an eine altere Vorlage ange-
lehnt haben. Um was kann es sich dabei gehandelt haben ?

Vorerst zum Grundprinzip : In die netzartig ausgesponnene Dar-
stellung des Weinstockes ist in bezug auf dessen eucharistische Be-
deutung die Bedrohung des Menschen durch die Dimonen und seine
Rettung durch das Blut Christi eingeflochten. Man konnte sagen,
dass in der untersten Zone die reine Bedrohung, in der mittleren
die Flucht zu Christus und in der dritten die Ruhe und Sicherheit
in Christus versinnbildlicht seien. Der Weinstock ist zugleich Hin-
tergrund und mitwirkendes Symbol. Die gesamte Darstellung, auf
den ersten Blick so sehr nur dekorativ wirkend, bietet die zentralen
Tatsachen der christlichen Heilslehre.

22 R. MoosBrUGGER-LEU, Le Scramasax décoré de Lausanne, Bel-Air (tombe 48).
Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte 23 (1963/64),
5. 10 ff. mit Abbildungen.

23 Vel. E. PoescreL, Die Kunstdenkmiler des Kantons Graubiinden. Bd. V. Basel
1943. Abb.251—257 und Text S.237ff. — Vor allem aber E. Porscuer, Die
romanischen Deckengemiilde von Zillis. Erlenbach-Ziirich 1941.

33



Man kann sich fiirs erste fragen, wann wohl die Schilderung
einer Weinlaube mit einem nur lose oder indirekt damit zusammen-
hingenden andern Thema vereint wurde. Organisch ist die im
Deckenmosaik von Santa Costanza in Rom beidseits des «Reben-
pavillons» sich abspielende Kelterung. Einen ersten Einbruch in
diese jahreszeitliche Ernteschilderung bildet die Einfiigung des
Bildnisses der verstorbenen Stifterin. Bei einem Sarkophag aus der
Pritextat-Katakombe im Lateranmuseum ist die Seitenwand ganzlich
mit Reben iibersponnen, in denen sich Trauben erntende Eroten
tummeln®. — Optisch wirkt diese Wand wie ein naturalistisches Vor-
bild des teppichhaft Ranken und Figiirliches mengenden Tympanons
von Rheinau. — Seitlich und in der Mitte aber sind wie Standbilder
drei «Gute Hirten» mit dem Lamm auf den Schultern hinzugefiigt,
dies sicher nicht bukolisch, sondern christlich gemeint, Hinweis auf
den Erléser. Abstrakter, gleichsam um einen Schritt weiter zur rein
christlichen Symbolik hin weiterentwickelt ist die Darstellung des
eucharistischen Weinstockes auf einem rundbogigen, mit Mosaik
tiberzogenen Epitaph in Cherchel (Caesarea Mauretaniae), Dép. Oran,
in Algier, Nordafrika®. Aus einer von zwei Pfauen als Symbolen
«Ewigen Lebens» begleiteten Vase wachsen stark stilisierte Reb-
zweige, das ganze Bogenfeld wie ein Ornament fiillend. In den ein-
zelnen Windungen der Zweige finden sich gleichmissig verteilt neun
Vigel sowie ein Hirsch und ein Hase, auch die beiden letztern
gleichsam hoch im Gezweige, und an den Trauben essend. Damit sind
wir sowohl formal wie auch inhaltlich (mit den traubenessenden
Hirsch und Hase) ndher beim Tympanon von Rheinau. Dieses frei-
lich bietet nicht nur wie das eben heschriebene Mosaik eine Allegorie
der ewigen Gliickseligkeit, sondern echt mittelalterlich dazu noch
den ddamonischen Bereich.

Die noch viel starkere Stilisierung, welche im Relief von Rheinau
und ohne Zweifel auch in seiner direkten Vorlage zu konstatieren ist,
weist in frithmittelalterliche Zeit. Es sei vorerst offen gelassen, ob
in merowingische oder in die karolingische oder ottonische Epoche.
Auf alle Falle lasst sich klar erkennen, dass an keiner Stelle irgend
ein Einfluss des germanischen Tierstils oder der irischen Buch-
malerei zu sehen ist. Das Werk ist — bei aller primitiven Stilisierung
— ginzlich aus mittelmeerischem Empfinden heraus gestaltet. An-
derseits haben die Ranken nichts mit dem antikisierenden gefieder-

24 Abgebildet bei Volbach-Hirmer Taf. 6.
% F. van pEr MEer und CuristiNe MourmanN, Bildatlas der friihchristlichen Welt.
Giitersloher Verlagshaus 1959. Abb. 354 S. 116.

34



ten Blattwerk der karolingischen Renaissance zu tun. Es ist vielmehr
jene sprode, streng stilisierte byzantinische Rankenart, die uns in
Goldschmiedearbeiten des 7. Jahrhunderts wie dem langobardischen
Goldblattkreuz aus Stabio im Schweizerischen Landesmuseum und
an der Riickseite des Warnebert-Kastchens in Beromiinster ent-
gegentritt®. Ein Nach- und Wiederaufleben konstatieren wir in der
Baudekoration lombardischer Meister des 11. und 12. Jahrhunderts.
In der Romanik (vgl. Hl. Grab in Gernrode, Querhausportal in
Riieggisberg) bilden die Ranken gerne Medaillons, Einzelfiguren
einzuschliessen ; auch das ist schon in Arbeiten wie dem Goldkreuz
von Stabio vorhanden. Die Komposition des Tympanons — und dar-
auf muss mit Nachdruck hingewiesen werden — ist anders. Die
Tiere sind gleichsam auf das Rankennetz gelegt und bilden mit die-
sem eine optische Einheit. Wir haben damit — mutatis mutandis —
eine Gestaltungsweise, die dhnlich wie beim erwihnten Beromiin-
sterer Kastchen des ausgehenden 7. Jahrhunderts den Hintergrund
flachig und gleichmissig iiberspinnt. Wenn wir es also iiberhaupt
wagen wollen, die Vorlage des romanischen Rheinauer Tympanons
zu datieren, so kann frithestens ein Werk des 7. oder 8. Jahrhunderts
in Frage kommen.

An welchem Gegenstand konnte sich dieses Vorbild befunden
haben und in welchem Material war es geschaffen? In jedem Fall
musste eine solche Vorlage aus einer entweder hoch- oder quer-
rechteckigen Gesamtform in den Halbkreis des Bogenfeldes trans-
poniert werden.

Die feine und zierliche Art, die noch im Werk des romanischen
Steinmetzen nachwirkt, kann natiirlich nur mit einer Arbeit des
Kunstgewerbes in Zusammenhang gebracht werden, also einem Re-
lief der Kleinplastik. Es kommt somit erstens ein Kistchen — Reli-
quiar oder, wegen des eucharistischen Themas, ein eucharistischer
Behilter — in Betracht. Dann aber zweitens auch ein Buchdeckel.
Fiir beide Fille steht die Frage Metallarbeit oder Elfenbeinschnitze-
rei offen. Die Art, wie alles klar umrissen ist und sich gitterartig
vom dunkeln Hintergrund abhebt, erinnert an durchbrochene

2 H. Zeiss, Das Goldblechkreuz von Stabio (Kanton Tessin) und verwandte
Denkmiler. Festschrift Eugen Tatarinoff. Solothurn 1938. S. 61 ff. mit Abb. —
J. WERNER, Zur ornamentgeschichtlichen Einordnung des Reliquiars von Bero-
miinster. In: Frithmittelalterliche Kunst in den Alpenlindern. Olten und Lau-
sanne 1954. S. 107—110. Beschrieb, Abbildungen und weitere Literatur bei
A. Rewvve, Die Kunstdenkmiler des Kantons Luzern. Band IV. Basel 1956.
S. 75—T7.

35



Elfenbeinschnitzereien. Aus unserer Nihe sind hier vor allem die
Buchdeckel Tuotilos in St. Gallen um 900 zu nennen. Und zwar nicht
nur die Ornamentfelder der berithmten Hs. 53 iiber und unter den
Reliefdarstellungen der Majestas Domini, der Himmelfahrt Maria
und der Gallusgeschichte, sondern mehr noch die ginzlich gitter-
artigen Tafeln von Hs. 60*. Hier ist naturgemiss vor allem die
Tafel mit den Ranken und Tierkampfszenen vergleichbar. Es gilt
dies selbstverstiandlich bloss fiir die technische, nicht aber die stili-
stische Haltung. Natiirlich wiirde man gerne in der Vielfalt friih-
mittelalterlicher Elfenbeinschnitzereien ein Beispiel finden, das sich
auch thematisch dem Rheinauer Tympanon nihert. Ein Buchdeckel
oder eine Schreinplatte dieser Art ist dem Autor nicht bekannt,
doch geniigt der Hinweis auf einen durchbrochen geschnitzten elfen-
beinernen Pontifikalkamm des 10. Jahrhunderts in der Kathedrale
von Nancy. Er zeigt nach altchristlicher Vorlage Traubenranken mit
Vogeln™.

Es hat sich gelohnt, das Tympanon einer minutiosen Analyse zu
unterziehen. Alle Autoren, die sich bisher mit diesem Kunstwerk
befassten, standen allzusehr unter dem Eindruck der wissenschaft-
lichen Autoritit des Altmeisters schweizerischer Kunstgeschichte,
Johann Rudolf Rahn, und haben seinen Beobachtungen und Schliis-
sen — die fiir das Stilempfinden seiner Generation typisch waren —
nichts Neues hinzugefiigt. Das Ganze war fiir Rahn ein Gewirr:
«Es ist ein Ueberschuss von Zweigen, Friichten und Blattern, die
sich stellenweise unlosbar verwinden und dem Gedanken rufen, dass
kein Bildhauer, sondern klosterlicher Kalligraphenschmuck diesen
Wirrwarr erfunden habe.» Er nennt die Vogel und die Hirsche,
doch «welcher Gattung die iibrigen Tiere sind, lasst sich nur teil-
weise bestimmen». Rahn ahnte den symbolischen Grundgedanken,
stellte jedoch irrtiimlich das gesamte Ensemble von Ranken und
Figuren als negative Einheit dem Gotteslamm gegeniiber: «Es liegt
nahe, auf einen symbolischen Gedanken zu raten und diese Dar-
stellung als den Triumph des Lammes iiber die Welt mit ihren Siin-
den und Begierden zu deuten.»

27 Abgebildet z.B. bei E. Poescrer, Die Kunstdenkmiiler des Kantons St.Gallen.
Bd. ITI. Basel 1961. S. 317 und 319.

28 Aporra GorpscamipT, Die Elfenbeinskulpturen aus der Zeit der karolingischen
und sdchsischen Kaiser. VIII. bis XI. Jahrhundert. Bd. I. Berlin 1914. Nr. 101
und Taf. XLVII, der Kamm in Nancy. — Beispiele durchbrochener Buchdeckel
u.a. Nr. 169 Taf. LXXX und Nr. 177 Taf. LXXXII. Daselbst Nr. 163 und 164
Taf. LXXV—-LXXVIII die Arbeiten Tuotilos.

36



TAFEL 2

Friihchristliches Mosaik in Cherchel, Algier.

Text S. 34



Fassen wir zusammen : Das Tympanon von Rheinau ist als eines
der altesten plastisch gestalteten Bogenfelder der romanischen
Kunst um 1100 entstanden. Als Vorlage fiir die noch ungewohnte
Aufgabe beniitzte man eine frithmittelalterliche Arbeit der Klein-
plastik, wahrscheinlich ein Elfenbeinrelief. Der Bildinhalt ist rest-
los aus altchristlichen Motiven aufgebaut, die jedoch in mittelalter-
lichem Geiste ein ganzes Programm der Heilsgeschichte verkiinden :
Die Bedrohung des Menschen durch die Méchte der Finsternis, seine
Erlosung durch die Eucharistie und seine Ruhe in Gott. Kein ein-
ziges Detail des Bogenfeldes ist nur ornamental-dekorativ gemeint,
alles hat seine symbolische Bedeutung.

37



	Das romanische Tympanon der Klosterkirche Rheinau

