Zeitschrift: Schaffhauser Beitrage zur vaterlandischen Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen
Band: 45 (1968)

Artikel: Das Verstandnis des Staates bei Augustin : eine Skizze
Autor: Rich, A.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-841162

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-841162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Verstindnis des Staates bei Augustin

Eine Skizze

Von A. Rich

Den Anlass, in umfassender Weise iiber das Problem des Staates
nachzudenken, hat Augustin in einer bestimmten geschichtlichen
Situation gefunden. Am 28. August des Jahres 410 war Alarich, der
Fiihrer der Westgoten, an der Spitze seiner Kriegerscharen in Rom
eingedrungen. Die Stadt, die dem rémischen Reich Ursprung, Namen
und Leben gegeben hatte, die «<Roma aeterna», das mythische Haupt
des weltumspannenden Imperiums, befand sich in den Hinden eines
Barbarenfiirsten. Drei Tage lang war die Bevolkerung jeder Miss-
handlung ausgesetzt, die Frauen der Schiandung und die Héuser
und Paldste einer ungehemmten Pliinderung preisgegeben. Bald
lagen Strassen und Platze voller Leichen, obschon der Goten-
herrscher eine Weisung erlassen hatte, die alles unniitze Morden
untersagte. Auch die Zahl der in Sklaverei verschleppten Romer
war erschreckend gross, noch grosser die der Fliichtlinge, die sich
bald wie ein reissender Strom durch alle Lander des Mittelmeers
ergossen und sogar noch einem Hieronymus im fernen Palastina
beschwerlich wurden. Was man nicht fiir moglich hielt, was den
Galliern, Cimbern und Teutonen, ja selbst einem Hannibal miss-
lungen war, war jetzt bittere Wirklichkeit geworden: «Die Welt
hatte ihr Rom verloren», wie ein gefliigeltes Wort aus jener Zeit
besagte’.

Warum hatte die Welt ihr Rom verloren ? Das war eine Frage
von existentieller Wucht und Dringlichkeit, eine Frage, der sich
niemand entziehen konnte, die Christen sowenig wie die «Heiden»,
die damals in recht vitalen Resten im schon christianisierten romi-
schen Reiche sich zu behaupten suchten. Fiir die letzteren, angefiihrt
von romgldubigen Patrioten wie Symmachus, Claudian und anderen,

1 Vgl. H. v. CampEnnAUSEN, Weltgeschichte und Gottesgericht. Lebendige Wissen-
schaft, Heft 1, 1947, S. 3.

10



war die Sache klar. «Als wir unsern Goéttern noch Opfer brachten,
stand Rom unbezwungen da, war Rom gliicklich, jetzt, da das Opfer
eures Gottes iiberall verbreitet ist und uns die Opfer verboten sind,
seht, was Rom zu erdulden hat», so hielten sie dem Christentum
entgegen®. Und das heisst mit andern Worten : Der christliche Glaube
trigt die Schuld am Untergange Roms. Er hat den Staat verderben
lassen, offenbar, weil ihm mehr liegt am Reiche Gottes als am Reich
des Casars, mehr an der Himmelswelt als am Erdenstaat, mehr am
Jenseits als am Diesseits. Ein Vorwurf iibrigens, der sich immer wie-
der — und vielfach ganz zu Recht — gegen Christentum und Kirche
erhoben hat bis auf diesen Tag.

Hat tatsachlich christlicher Glaube, der das Kommen des Reiches
Gottes und seine Gerechtigkeit erharrt, kein Verhiltnis mehr zum
Staat, kein Verhilinis zur Kultur, kein Verhilinis zu den Dingen
des irdischen Lebens? Ist Gott ein Gott der Erfiillung auch des
Staates oder ein Gott, der nur dessen Vernichtung im Auge hat?
Dies waren die Fragen, die sich damals erhoben hatten. Und Augustin
wire nicht Augustin gewesen, wenn er sie nicht entschlossen auf-
gegriffen und im Horizont des Glaubens eine Antwort gesucht hitte.

Die Antwort des Kirchenvaters liegt in seinem Hauptwerk
«Ueber die Biirgerschaft Gottes», lateinisch «De civitate Dei», vor.
In den «Retractationes», dem letzten Buch aus seiner Feder, weist
er selber mit den Worten darauf hin: «Unterdessen wurde Rom
durch den Einbruch der Goten unter Konig Alarich und durch eine
entsetzliche Verheerung zerstort. Die Verehrer der falschen und
vielen Gotter, die wir Heiden zu nennen pflegen, erdreisteten sich,
diese Zerstorung mit der christlichen Religion in Beziehung zu brin-
gen, und begannen heftiger und bitterer als sonst, den wahren Gott
zu schmiahen. Da entbrannte ich von Eifer fiir das Haus des Herrn
und nahm mir vor, wider ihre Schmihungen und Irrtiimer die
Biicher ,De civitate Dei’ zu schreiben®.» Es ist nun aber nicht so,
dass die Antwort Augustins leichtfasslich und in der Uebersichtlich-
keit gedringter Kiirze vor uns liegen wiirde. Alles, was der Kirchen-
vater anfasst, sei es auch eine — wenigstens scheinbar — ganz neben-
sichliche Frage, stellt er in einen grossen Zusammenhang hinein.
Um wieviel mehr musste sich das gerade hier erweisen, wo es um
eine so schwere und entscheidende Frage ging. Was Wunder, wenn
sich die Biicher «Ueber Gottes Biirgerschaft» zu einem gewaltigen

? Augustinus, Sermo 296, 6.
® Augustinus, Retractationes II, 69.

11



Werke dehnten, die das Ganze der augustinischen Gedankenwelt
zum Ausdruck bringen. Dies aber gerade macht es schwierig, die
Komplexitit der Antwort auf unsere Frage so darzustellen, dass sie
einfach und fassbar wird und doch zugleich alles Wesentliche und
Wichtige enthalt.

Diese Aufgabe soll hier versucht werden. Aus methodischen
Griinden empfiehlt es sich, bei der augustinischen Anthropologie an-
zusetzen. Der Kirchenvater sieht den Menschen in einer doppelten
Bewegung: in der unruhvollen, zwiespiltigen Bewegung der Siinde
und in der Ruhe und Frieden bringenden, den Zwiespalt seiner Exi-
stenz iiberwindenden Bewegung der Gnade. Und zwar sieht er nicht
nur den individuellen Menschen so,nein, auch das Ganze der mensch-
lichen Gesellschaft in ihrer komplexen geschichtlichen Wirklich-
keit. Das ist ja auch der Grund, warum er in der Geschichte eine
doppelte Bewegung am Werke weiss: die Bewegung der civitas
terrena, der irdischen Biirgerschaft, und die Bewegung der civitas
Dei, der Biirgerschaft Gottes, oder genauer, der Biirgerschaft des
Reiches Gottes. Damit sind wir auf zwei Welten gestossen, die im
Denken Augustins eine beherrschende Rolle spielen und die es zu-
niachst noch etwas deutlicher ins Licht zu stellen gilt.

Fiirs erste ist zu sagen, dass beide Biirgerschaften hinausragen
iiber den Bereich der Menschenwelt, indem sie sowohl Menschen
als auch Engelwesen in sich befassen. Die irdische Biirgerschaft ist
dieserart eine Vereinigung von bosen und die Biirgerschaft Gottes
eine solche von guten Engeln und Menschen'. Schon das allein be-
weist, dass die civitas terrena nicht in den Begriff des irdischen
Staates und die civitas Dei nicht in den Begriff der geschichtlichen
Kirche aufgehen kann, eine Auffassung, der man immer noch, und
zwar haufig genug, begegnet.

Worin liegt nun der Ursprung dieser beiden, in ihren Grund-
tendenzen direkt entgegengesetzten Biirgerschaften? Darauf gibt
Augustin eine klare Antwort, die aus dem Ganzen von «De civitate
Dei» unschwer zu verstehen ist: «Der Gegensatz in den Bestrebun-
gen der guten und der bosen Engel (und dasselbe gilt natiirlich auch
von den guten und den bosen Menschen) beruht nicht auf einer Ver-
schiedenheit der Natur und der Uranfinge, da ja die einen wie die
andern von Gott erschaffen sind, dem guten Urheber und Schopfer
aller Wesen. Dieser Gegensatz geht hervor aus einer je verschie-
denen Richtung des Willens und des Begehrens : die einen verharren

4 De civitate Dei XII, 1.

12



unverbriichlich in dem allen gemeinsamen Gut, das fiir sie Gott
selbst ist, und in seiner Ewigkeit, Wahrheit und Liebe ; die andern
dagegen haben sich, in ihrer eigenen Michtigkeit schwelgend, gleich
als wiren sie sich selbst ihr Gut, von dem héheren, allen gemein-
samen, beseligenden Gut ab- und dem eigenen Ich zugewandt und
sind, indem sie diinkelbafte Selbstiiberhebung fiir die erhabenste
Ewigkeit, schlauen Trug fiir die sicherste Wahrheit und egoistische
Sonderbestrebungen fiir ungeteilte Liebe hinnahmen, hochmiitig,
triigerisch und neidisch geworden®’.» Oder, um noch eine andere
Stelle aus dem grossen Werk des Kirchenvaters anzufiihren:
«Zweierlei Liebe hat die beiden Biirgerschaften gegriindet: die bis
zur Verachtung Gottes gesteigerte Selbstliebe die irdische Biirger-
schaft und die bis zur Selbstverachtung gehende Liebe zu Gott die
Biirgerschaft des Reiches Gottes’.» So reprisentieren die beiden Biir-
gerschaften die gute und die verkehrte Ordnung in der menschlichen
Existenz: die civitas Dei die urspriingliche Ordnung der urspriing-
lichen Liebe, die verlorenging, aber durch das Ereignis der Gnade
ihrer Auferstehung entgegengeht; und die civitas terrena die ver-
kehrte Ordnung der verkehrten Liebe, die Augustin gern als Kon-
kupiszenz bezeichnet, als unersattliche Lebensgier, und die der
urspriinglichen Ordnung als die Ordnung der Siinde gegeniibersteht.

Es ist bereits deutlich geworden, dass sich der Begriff der
civitas terrena nicht einfach mit dem Begriff des irdisch-geschicht-
lichen bzw. des romischen Staates deckt. Von Haus aus meint dieser
Terminus mehr, unendlich mehr. Er ist der Inbegriff der von Gott
abgefallenen Welt, sei es der Engel- oder der Menschenwelt. Inso-
fern ist er auch nicht deutlich vom Begriff der Biirgerschaft Gottes
abzugrenzen. Denn der von der Gnade Bewegte, zum Leben im ewi-
gen Gottesreich Erwidhlte, gehort ja in einer bestimmten Hinsicht
auch zur Welt: er lebt in ihr, er hat an ihrem Abfall teil, er ist
durch mannigfache Bindungen — hier denkt der Kirchenvater voll-
kommen realistisch — eng in sie verwoben. Aber nicht nur das. Die
beiden Biirgerschaften sind nach Augustin vermischt. Es gibt in
der civitas terrena Biirger der ewigen Gottesstadt, und es gibt in
der civitas Dei Glieder der irdischen Biirgerschaft’. Wir wollen aber
die damit gegebenen Schwierigkeiten auf sich beruhen lassen, um
die Dinge nicht unnétigerweise zu komplizieren. Halten wir nur

® Ebenda XTI, 1.
6 Ebenda XIV, 28.
7 Ebenda XV, 22.

13



fest: Die Biirgerschaft Gottes im Sinne Augustins ist ein vielschich-
tiges Gebilde, das nicht nur den schlechthinnigen Gegensatz zur irdi-
schen Biirgerschaft zum Ausdruck bringen will.

Wie aber verhilt sich nun die irdische oder — noch schirfer
ausgedriickt — die irdisch gesinnte Biirgerschaft als menschlich-
iibermenschliche Grosse zur geschichtlichen Wirklichkeit des Staa-
tes ? Anders ausgedriickt: Inwiefern ist die civitas terrena der
abgriindig-damonische, Engel und Menschen umfassende Gegenwurf
zu Gottes Biirgerschaft und inwiefern ist sie ganz einfach Staat,
Staat, der das irdische Leben ordnet und es in bestimmten Bahnen
hilt ? Auch diese Frage diirfte auf Grund der bisherigen Darlegun-
gen unschwer zu bewiltigen sein.

Es ist vorhin klar geworden, dass der augustinische Begriff der
civitas terrena mit dem verkehrten Ordnungsprinzip der Siinde in
eins zu setzen ist. So verkorpert die irdisch gesinnte Biirgerschaft
auch eine bestimmte Ordnung, freilich eine verkehrte, in ihrem
Tiefsten durch und durch verdorbene, weil gegen Gottes Liebes-
willen sich auflehnende Ordnung, aber eben doch auch eine Ord-
nung, die unter den Menschen als eine organisierende, Zusammen-
hang, ja sogar Gemeinschaft stiftende Macht auftreten kann. Soweit
nun Augustin die civitas terrena unter dem Aspekt ihrer ddmoni-
schen Gottfeindlichkeit oder Naturwidrigkeit betrachtet, d. h. als
societas adhaerens nihilo, als eine Gesellschaft, die am Nichtigen
hingt, soweit ist sie die Biirgerschaft des Teufels, die geschichtlich-
eschatologische Gegenspielerin der Biirgerschaft des Reiches Got-
tes. Soweit aber der Kirchenvater die civitas terrena als politisches
Ordnungsprinzip vor Augen hat, das dem von Gott abgefallenen
Menschen allein noch zur Verfiigung steht, soweit eben ist sie Staat,
genauer Weltstaat, Weltstaat im Unterschied zum Gottesstaat, Welt-
staat, wie er nach Augustin im babylonischen Reich seine proto-
typische Gestalt gefunden hat, und Weltstaat, der in der imperialen
Organisation des romischen Reiches seine letzten Moglichkeiten
zeigt.

Aus alledem versteht es sich, dass die Stellung Augustins zum
Staate, zum konkreten romischen, notabene christianisierten Staate
seiner Tage nicht auf einen Nenner zu bringen ist. Denn fiir ihn
hat der Staat ein doppeltes Gesicht. Er ist zwar Ordnung, in
vielem sogar bewundernswerte, aber vom letzten her gesehen doch
verkehrte Ordnung, Ordnung nicht auf dem Grund der Liebe, son-
dern Ordnung auf dem Grund der Konkupiszenz, wie der Kirchen-
vater sagt, das heisst der unersittlichen, in ihrer Selbstverfallen-

14



heit machthungrigen Begehrlichkeit, die ein Abbild und Gegenbild
der verlorenen Gottesliebe ist. Pascal, der franzosische Denker und
geistige Jiinger Augustins, hat dies in seinen «Pensées» so ausge-
driickt: «Man hat auf die Konkupiszenz wunderbare Regeln der
Ordnung, der Moral und der Gerechtigkeit gegriindet und sie von
ihr abgeleitet, aber im Grunde ist dieser verdchtliche Bodensatz
des Menschen ... nur verdeckt, nicht ausgeloscht®», im Grunde
«tauscht man damit nur ein falsches Bild der Liebe vor, denn im
Grund ist das nur Hass’.» So konnte auch der Kirchenvater reden.
Seine Stellung zum konkreten Staat ist darum ambivalent, nicht weil
es ihm an Mut zur Eindeutigkeit gebricht, sondern weil ihn seine
Einsicht in die zwiespiltige Wirklichkeit des faktischen Menschen
dazu zwingt.

Das muss noch niher erortert werden. Beginnen wir mit der
negativen Stellungnahme des Kirchenvaters zum Weltstaat seiner
Tage.

Der Staat ist, so betont der nordafrikanische Bischof, weil aus
der Verkehrung der gottlichen Liebesordnung hervorgegangen,
notwendigermassen eine Gewaltordnung. Der erste, welcher einen
Stadtstaat gegriindet hatte, war Kain, der Brudermorder™. Auch
Romulus, der sagenhafte Griinder Roms, hat durch einen Bruder-
mord das Fundament fiir das romische Imperium gelegt'. An der
Schwelle des Staates steht somit der Wille zur Macht, der Wille zur
Herrschaft des Menschen iiber den Menschen, der Wille zur Unter-
werfung anderer. Dieserart hat nach Augustin der Staat eine im-
perialistische Urtendenz. Schon Babylon, die erste Weltmacht der
Geschichte und das Vor-Bild Roms, habe dies durch eine skrupel-
lose Eroberungspolitik bewiesen, die vom rémischen Imperium nur
iibernommen und vollendet worden sei'”. Aber nicht nur in seinem
aussenpolitischen, auch in seinem innenpolitischen Verhalten zeigt
der Staat dasselbe Bild. «Wenn der Staat nur feststeht», so ldsst der
Kirchenvater dessen romgliubige Apologeten reden, «wenn er nur
bliiht, reich an allem Ueberfluss, ruhmvoll durch Siege, wenn er nur
immer besser sich befriedet. Was geht uns seine sittliche Beschaf-
fenheit an ? Nein, uns liegt vielmehr daran, dass jeder seine Reich-
tiimer stetig vermehre, um den tiglichen Verschwendungen gewach-

8 Pensées, Frag. 453.

¥ Pensées, Frag. 451.

10 De civitate Dei XV, 5.

11 Ebenda.

2 Ebenda XVIIL, 2: .... «Babylonia, quasi prima Roma» .....

15



sen zu sein und die wirtschaftlich Schwicheren sich dienstbar zu ma-
chen. Die Armen sollen den Reichen unterwiirfig sein, um satt zu
werden . .. Die Reichen sollen die Armen. .. als ihren Stab und als
Werkzeug ihrer Hoffart um sich scharen ... Die Provinzen sollen in
den Koénigen nicht die obersten Wachter der Sitte, sondern die Her-
ren ihrer Habe und die Garanten ihrer Freuden erblicken und sie
nicht aufrichtig ehren, sondern in gemeiner und knechtischer Weise
fiirchten ... Vor den Richter darf niemand geschleppt werden,
ausser wer sich fiir den Besitz, das Haus oder das Leben eines an-
dern oder gegen jemand wider dessen Willen listig und schidlich
erweist ; im iibrigen mag jeder mit seiner Habe, mit seinen Unter-
gebenen und mit allen, die ihm willig sind, tun, was ihm beliebt".»
Wir sehen aus alledem, dass nach Augustin das staatliche Leben in
seiner Totalitit von einer abgriindigen Begehrlichkeit geleitet ist,
die Menschen, Stinde, Provinzen usw. aneinander bindet und so
das Ganze in einem dialektischen Sinne wundersam genug zusam-
menhailt.

Damit sind wir auf den Kerngedanken der augustinischen Staats-
kritik gestossen. Ist der konkrete, im romischen Reich geschichtlich
vorfindbare Staat wirklich «wahrer» Staat? Cicero, so sagt unser
Kirchenvater, definiert den Staat als eine durch Rechtsiiberein-
kunft verbundene Menschenvereinigung. Wenn aber die Menschen
im Staate nicht tatsdchlich, sondern nur scheinbar durch Rechts-
tibereinkunft vereinigt sind, wenn sie in Wirklichkeit die Konku-
piszenz, die Begehrlichkeit, die Sonderinteressen zusammenhilt, die
gemeinsam besser verfochten werden konnen als allein und die auf
diese Weise auch zu bestimmten Vereinbarungen bzw. Abgrenzun-
gen der verschiedenen Interessen fiithren, was dann ? Dann ist der
Staat ex definitione ja gar kein Staat, sondern umgekehrt das Ge-
genbild des wahren Staates’. In dieser hochst iiberraschenden
Pointe, dass das romische Imperium als das Muster des politisch-
irdischen Staates im Grunde gar kein Staat sei, gipfelt die augusti-
nische Staatskritik. «Was sind schliesslich Reiche ohne Gerechtig-
keit anderes als grosse Rauberbanden, da doch die Rauberbanden
auch nichts anderes sind als kleine Reiche ?°» Wir haben es hier
gewiss mit einer rhetorischen Frage zu tun, aber mit einer rhetori-
schen Frage, die mehr sein will als das. Sie bringt in freilich iiber-

13 Ebenda II, 20.

14 Ebenda XIV, 21.

15 Ebenda IV, 4: «Remota itaque iustitia quid sunt regna nisi magna latrocinia
quid sunt nisi parva regna ?»

16



scharfer Zuspitzung zum Ausdruck, was der Kirchenvater gegen das
romische Weltreich als Inbegriff des Staates auf dem Herzen hat.
Und das ist viel. Das imperium Romanum eine «Rauberbande»!
Kommt eine derartige Staatskritik nicht faktisch einem grundsétz-
lichen Anarchismus gleich ?

So sehr das auf den ersten Blick auch scheinen mag, so wenig ist
es in Wirklichkeit der Fall. Man darf Augustin wegen seiner denk-
bar schirfsten Staatskritik nicht zu den prinzipiellen Anarchisten
rechnen. Denn eines darf nie ausser acht gelassen werden: Sein
Ideal ist keineswegs der staatslose Zustand der menschlichen Ge-
sellschaft, sondern der wahre Staat, der Staat vollendeter Gerech-
tigkeit. Und dazu kommt ein Zweites: Auch der Staat ohne Gerech-
tigkeit, der also auf der Konkupiszenz, das heisst auf der Verkeh-
rung der Liebesordnung gegriindete Staat, ist ja noch immer Ord-
nung und darum noch immer, in einer bestimmten Hinsicht, «Ge-
rechtigkeit». So gibt es den gerechtigkeitslosen Staat im vollen Sinn
genommen nicht. Auch eine Riduberbande, die ja — wie es vorhin
hiess — nichts anderes als ein kleines Reich ist, ist das nicht. Eine
Réuberbande bedeutet zwar zweifelsohne Bruch der Rechtsordnung,
schon weil das Gebot «Du sollst nicht stehlen» missachtet ist. Und
doch ist eine Rduberbande undenkbar ohne eine Art rechtlicher
Uebereinkunft nach innen, zu der paradoxerweise das Verbot des
gegenseitigen Sichbestehlens gehoren wird. Denn ohne das ver-
mochte auch eine Rauberbande nicht zu existieren, obwohl sie kei-
neswegs das Recht will, sondern das Unrecht, nicht das, was dem
andern zukommt, sondern das, was die schrankenlose, selbstverfal-
lene Konkupiszenz begehrt, Ordnungsverkehrung bedeutet auch
hier nie faktische Ordnungslosigkeit. Und desgleichen verkorpert
auch der Staat der «irdisch gesinnten Biirgerschaft», die «civitas ter-
rena», eine Art Rechtsordnung, die ihn zum Bild, genauer, zum Ab-
bild des wahren Staates macht.

Wer Abbild sagt, hat ein Urbild vor Augen. Das ist auch bei
Augustin der Fall. Wir haben schon gezeigt, dass hinter seiner
Staatskritik die Idee des wahren Staates steht. Wo aber ist der wahre
Staat zu finden ? Das enthiillt folgendes Zitat: «Die wahre Gerech-
tigkeit herrscht nur in jenem Staat, dessen Griinder und Lenker
Christus ist. Will man auch dieses Gebilde ,Staat’ nennen, so deshalb,
weil wir nicht leugnen konnen, dass es eine Sache des Volkes ist.
Mag indes diese Bezeichnung eher auf anderm Gebiet und in an-
derm Sinne iiblich sein und sich vielleicht nicht so recht unsrer
Sprechweise anpassen, eins steht fest: die wahre Gerechtigkeit

17



herrscht jedenfalls in jenem Staat, von dem die Heilige Schrift
(Ps. 86, 2) sagt: Ruhmvolles wird von dir erzihlt, o Gottesstaat'’.»
Damit will der Kirchenvater seine entschiedene Ueberzeugung zum
Ausdruck bringen, dass die «civitas Dei», jetzt nicht verstanden im
Sinn der Biirgerschaft Gottes, sondern im Sinn des Gottesstaates,
das heisst des Reiches Gottes, den wahren Staat darstellt, gegeniiber
dem auch das «imperium Romanum» nur ein Abbild, und zwar ein
verkehrtes Abbild ist.

Diesen Bild- oder Abbildcharakter des irdisch-politischen Staa-
tes gilt es noch naher zu bedenken. Wir haben schon festgestellt,
dass Augustin den Staat als das organisierende bzw. politische
Formprinzip der irdisch gesinnten, von Gott zu sich selber abgefal-
lenen Biirgerschaft der bosen Engel und Menschen deutet. Zu sich
selber abgefallen heisst aber nach unten hin leben. Und nach unten
hin leben besagt in der augustinischen Sicht der Dinge Gott als In-
begriff der Gliickseligkeit verlieren, zu der gerade auch wahre Ge-
rechtigkeit und wahrer Friede zahlen. Nun ist jedoch die Natur des
Menschen schopfungsmassig auf dieses hochste Gut oder — neu-
testamentlich ausgedriickt — auf das Reich Gottes angelegt, und
zwar so sehr, dass sie den Verlust der ihr zugeordneten Gliickselig-
keit nicht aushilt, sondern die entstandene Leere andauernd mit
Surrogaten ausfiillen muss. Dies bedeutet jedoch, dass der Staat der
«irdisch gesinnten Biirgerschaft» nicht anders kann als den Gottes-

staat, das Reich Gottes, nachiffen, von dem auch der nicht los-
kommt, der sich von ihm ab- und zu sich selber hingewendet hat.

Der Kirchenvater gibt diesem fundamentalen Gedanken gleich in
der Vorrede zu seinem grossen Werke Ausdruck: «Ich weiss, wel-
cher Anstrengung es bedarf, um den Hochmut zu iiberzeugen, wie
gross die Kraft der Demut sei, durch die sich, nicht angemasst von
Menschenstolz, sondern als ein Geschenk von Gottes Gnaden, eine
Hoheit auswirkt, iiberragend alle menschliche Erhabenheit in ihrer
zeitlich bedingten Wandelbarkeit. Denn der Ko6nig und Griinder
dieses Staates (niamlich des Reiches Gottes) hat in der Schrift fiir
sein Volk den Spruch des gottlichen Gesetzes verkiindet mit den
Worten: Gott widersteht den Hochmiitigen, den Demiitigen aber
gibt er Gnade (Jak. 4, 6). Allein, das, was Gott zusteht, afft der auf-
geblihte Geist menschlichen Hochmutes nach und lisst gerne von
sich rithmen, dass er die ,Unterwiirfigen schone und niederkampfe
die Stolzen’".» Also: der im romischen Reiche kulminierende Welt-

16 Ebenda II, 21 (Schluss).
17 Ebenda I, Praefatio.

18



staat ist nach Augustin nur eine verkehrte und verzerrte Nachif-
fung des wahren Staates, namlich des ewigen, der Biirgerschaft Got-
tes verheissenen Reiches Christi.

Damit ist Elend und Grosse des irdischen Staates aufgedeckt,
wie sie der Kirchenvater sieht. Sein Elend besteht darin, dass er das
Reich Gottes und seine wahre Gerechtigkeit nachaffen will, um es
zu ersetzen. In dieser Hinsicht ist er das Gegenteil des wahren
Staates, ja selbst der Antichrist, der sich an die Stelle Gottes setzt
und alles in allem sein will. Augustin hat den Totalitatscharakter
des Staates im romischen Weltreich entdeckt und damit eine Di-
mension des Politischen erdffnet, fiir die erst wir Heutigen die
rechten Augen haben. Soweit der Staat nun das ist, ist er die ddmo-
nische Verneinung aller Gerechtigkeit, der satanische Aufstand wi-
der Gott und sein Reich der Liebe, wo sich Gerechtigkeit und Friede
kiissen (Ps. 85), mag ihm dabei noch so viel Gutes und Positives
unterlaufen. Und soweit muss die Biirgerschaft des Reiches Gottes,
will sie nicht den wahren Staat verleugnen, dem sie verheissungs-
missig angehort, getrost und mutig dem Weltstaat widerstehen.
Aber der Staat hat ja in den Augen des Kirchenvaters nicht nur
diese Elendsseite, er ist auch von einer Grosse, um die er selber im
Grunde gar nicht weiss. Diese Grosse beruht darauf, dass er das
Reich Gottes und seine wahre Gerechtigkeit nur so ersetzen kann,
dass er es nachafft, wenn auch in einer verkehrten, bosen Willens-
richtung nachifft. Und dergestalt wird doch etwas von seinen Ord-
nungskriften wirksam, erhebt sich auf dem Boden des irdischen
Staates doch so etwas wie Gerechtigkeit und Friede. «Quapropter
etiam voluntas mala grande testimonium est naturae bonae'®.» Die-
ses tiefe, freilich nicht ungefahrliche Wort des Kirchenvaters bildet
den Schliissel zum Verstindnis der doppeldeutigen oder — besser
noch — dialektischen Beurteilung des Staates seiner geschichtlichen
Erfahrungswelt.

Unter dem zweiten Aspekt betrachtet vermag nun Augustin der
staatlichen Wirklichkeit, wie sie ihm im romischen Reich begegnet
ist, auch eine positive Bedeutung abzugewinnen. Jetzt werden
plotzlich ganz andere Tone laut. Obwohl das imperium Romanum
auf einer Ordnung der Gewalt beruht, will es doch den Frieden:
die pax Romana. «In der Absicht auf den Frieden», meint Augustin,
«fithrt man selbst Kriege, und das gilt auch dann, wenn man es un-
mittelbar auf die Erhaltung der Kriegstiichtigkeit abgesehen hat. ..

8 Ebenda XI, 17.

19




Sucht doch jeder selbst durch Krieg nur Frieden, niemand durch
Frieden Krieg'’.» Das hat natiirlich nichts zu tun mit einer Recht-
fertigung der romischen oder irgend einer andern Kriegspolitik, die
der Kirchenvater anderwirts mit schirfsten Worten tadelt. Er will
damit nur zeigen, wie durch die Verkehrung der Ordnung hindurch
immer noch etwas von der lebendigen Ordnung Gottes wirksam
bleibt, denn, so fahrt eine dhnliche wie die soeben angefiihrte Stelle
fort: «Das sind Giiter und ohne Zweifel Gaben Gottes®.» Mit dem
hingt es natiirlich auch zusammen, dass der Kirchenvater sagen
kann, es habe Gott gefallen, durch das romische Reich den Erdkreis
zu bezwingen, ihn in eine einheitliche Staats- und Gesetzesgemein-
schaft iiberzufiilhren und weit und breit zu befrieden®. Soweit
nun der politische Machtstaat malgré lui nach dem Frieden strebt
und die Biirger im Blick auf die zum Leben gehorenden Giiter und
Werte zu einer gewissen Willens- und Rechtsiibereinstimmung und
damit zur Eintracht fiihrt, hat ihn die Kirche als die Biirgerschaft
des kommenden Reiches Gottes zu rezipieren. «Denn die himmlische
Biirgerschaft oder vielmehr der Teil davon, der in diesem sterbli-
chen Dasein pilgert und aus dem Glauben lebt», gibt der Verfasser
von «De civitate Dei» zu bedenken, «muss sich gleichfalls an diesen
Frieden halten, bis eben dieses sterbliche Dasein, fiir das ein sol-
cher Friede nétig ist, sein Ende erreicht. Und so leistet Gottes Biir-
gerschaft... den Gesetzen des irdischen Staates Folge, durch die
das geregelt wird, was der Erhaltung des sterblichen Lebens forder-
lich ist™.»

Damit, glaube ich, sei das Verstindnis des Staates bei Augustin
in seiner Grundstruktur erhellt. Wie steht der Kirchenvater wirklich
zum romischen Staat? Ist er dessen Gegner oder Freund ? Wilhelm
Kamlah, der einen hervorragenden Beitrag zur Augustinforschung
geleistet hat, bemerkt dazu: «Augustin weiss sich nicht als Romer,
er fiihlt sich nicht dazugehorig zu diesem Volk, in dessen Sprache
er redet und dessen Ueberlieferungen ihn einst zum Philosophen ge-
bildet haben, er spricht im Widerspruch gegen Rom das Wir der christ-
lichen Gemeinde®.» Das ist Wahrheit, aber nicht die ganze Wahrheit.

19 Ebenda XIX, 12.

20 Ehenda XV, 4.

21 Ebenda XVIII, 22.

22 Fbenda XIX, 17.

23 Christentum und Selbstbehauptung. Kritische und philosophische Untersuchung

zur Entstehung des Christentums und zu Augustins «Biirgerschaft Gottes».
Frankfurt 1940. S. 217.

20



Augustin steht gewiss in leidenschaftlichem Widerspruch gegen Rom
und seinen Staat. Aber in diesem Widerspruch steht er nicht nur gegen,
sondern auch fiir Rom, fiir das, was im romischen Weltstaat, wenn
auch in wunderlicher, verkehrter und verzerrter Form, eben doch
ein Reflex von jener Ordnung des wahren Staates ist, fiir den er sich
als Biirger des Reiches Gottes verpflichtet weiss. Und so geht es ihm
im tiefsten darum, Rom zu zeigen, worin seine wahre Grosse liegt:
im freilich verkehrten, weil des Mittels des Krieges sich bedienen-
den Drangs nach Frieden, im verkehrten, weil auf der Selbstsucht
gegriindeten Verlangen nach rechtlicher Uebereinkunft der Biir-
ger. Anders gesagt: es geht ihm darum, klar zu machen, dass der
Staat, und das heisst jetzt eben Rom, rechter Staat nur sein kann
adhaerendo Deo, adhaerendo bono, im Héangen an Gott, im Hiangen
am Guten und Gerechten, und nicht im Hangen an sich selbst, nicht
in der puren Selbsthehauptung. «Wiirden die Gebote dieser Reli-
gion», so sagt der Kirchenvater an einer wichtigen Stelle, «von Er-
denkonigen und allen Vélkern, von Fiirsten und von Erdenrichtern,
von Jiinglingen und auch von Jungfrauen, von Greisen samt den
Jingsten vernommen und befolgt werden, von jedem empfinglichen
Alter und jedem der beiden Geschlechter und auch von den Zoll-
nern und Soldaten, zu denen Johannes der Taufer spricht: dann
wiirde dieser Staat die Lande mit seinem ganzen Gliick des gegen-
wiartigen Lebens schmiicken und sich in seligster Machtentfaltung
zum Gipfel des ewigen Lebens aufschwingen™.»

Fragt man zum Schluss nach der bleibenden Bedeutung des Ver-
stindnisses des Staates bei Augustin, so wird man wohl folgendes
sagen diirfen: Augustin hat versucht, ein positives Verhiltnis zum
konkreten Staat seiner geschichtlichen Erfahrungswelt zu finden,
ohne die staatskritischen Elemente, die in der eschatologischen
Orientierung des christlichen Glaubens liegen, preiszugeben oder
auch nur abzuschwichen. Er misstraut den falschen Alternativen
der pessimistisch-weltentsagenden Staatsverneinung auf der einen
und der optimistisch-romantisierenden Staatsbejahung auf der an-
dern Seite. Freilich sind dabei die Gewichte ungleich verteilt.
Das Nein zur romantisierenden Staatshejahung kommt bei ihm weit
stirker zu Gehor als das Nein zur weltentsagenden Staatsverneinung
bzw. Staatsindifferenz. Das hiingt mit spiritualistisch-weltfliichti-
gen Tendenzen zusammen, die nicht spezifisch christlich sind, son-
dern ihren Grund in neuplatonischen Traditionen haben. So gibt

% De civitate Dei 11, 19.

21




Augustin wohl Raum fiir eine kritische Rezeption des Staates als
Handhabe einer auf Frieden und Wohlfahrt gerichteten Politik.
Doch eine wirklich konstruktive, den Christen auch aktiv engagie-
rende Ethik des Politischen und Sozialen lisst sich auf seinem Bo-
den unmoglich finden. Da muss entschieden iiber ihn hinausge-
schritten werden. Seine Starke liegt durchaus im kritischen Ansatz,
in der Demaskierung des Staates als einer Machtordnung, die als
solche je und je — gerade auch im «christlichen Staat», denn Augu-
stin hatte es ja mit dem romischen Staat des konstantinisch-theodo-
sianischen Zeitalters zu tun — dem Hang zum Totalitdren ausgesetzt
ist. «De civitate Dei» macht so immun gegen jede Art von romanti-
sierender Staatsideologie, trage sie nun ein «heidnisches», «christli-
ches» oder auch «sikularistisches» Vorzeichen. Und das ist wichtig
in einer Zeit, die von einem neuen «Mythos des Staates» geblendet
wird.

22



	Das Verständnis des Staates bei Augustin : eine Skizze

