
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 45 (1968)

Artikel: Das Verständnis des Staates bei Augustin : eine Skizze

Autor: Rich, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Verständnis des Staates bei Augustin
Eine Skizze

Yon A. Rieh

Den Anlass, in umfassender Weise über das Problem des Staates
nachzudenken, hat Augustin in einer bestimmten geschichtlichen
Situation gefunden. Am 28. August des Jahres 410 war Alarich, der
Führer der Westgoten, an der Spitze seiner Kriegerscharen in Rom
eingedrungen. Die Stadt, die dem römischen Reich Ursprung, Namen
und Leben gegeben hatte, die «Roma aeterna», das mythische Haupt
des weltumspannenden Imperiums, befand sich in den Händen eines
Barbarenfürsten. Drei Tage lang war die Bevölkerung jeder
Misshandlung ausgesetzt, die Frauen der Schändung und die Häuser
und Paläste einer ungehemmten Plünderung preisgegeben. Bald
lagen Strassen und Plätze voller Leichen, obschon der
Gotenherrscher eine Weisung erlassen hatte, die alles unnütze Morden
untersagte. Auch die Zahl der in Sklaverei verschleppten Römer
war erschreckend gross, noch grösser die der Flüchtlinge, die sich
bald wie ein reissender Strom durch alle Länder des Mittelmeers
ergossen und sogar noch einem Hieronymus im fernen Palästina
beschwerlich wurden. Was man nicht für möglich hielt, was den
Galliern, Cimbern und Teutonen, ja selbst einem Hannibal miss-
lungen war, war jetzt bittere Wirklichkeit geworden: «Die Welt
hatte ihr Rom verloren», wie ein geflügeltes Wort aus jener Zeit
besagte1.

Warum hatte die Welt ihr Rom verloren? Das war eine Frage
von existentieller Wucht und Dringlichkeit, eine Frage, der sich
niemand entziehen konnte, die Christen sowenig wie die «Heiden»,
die damals in recht vitalen Resten im schon christianisierten
römischen Reiche sich zu behaupten suchten. Für die letzteren, angeführt
von romgläubigen Patrioten wie Symmachus, Claudian und anderen,

1 Vgl. H. v. Campenhausen, Weltgeschichte und Gottesgericht. Lebendige Wissenschaft,

Heft 1, 1947, S. 3.

10



war die Sache klar. «Als wir unsern Göttern noch Opfer brachten,
stand Rom unbezwungen da, war Rom glücklich, jetzt, da das Opfer
eures Gottes überall verbreitet ist und uns die Opfer verboten sind,
seht, was Rom zu erdulden hat», so hielten sie dem Christentum
entgegen2. Und das heisst mit andern Worten : Der christliche Glaube

trägt die Schuld am Untergange Roms. Er hat den Staat verderben
lassen, offenbar, weil ihm mehr liegt am Reiche Gottes als am Reich
des Casars, mehr an der Himmelswelt als am Erdenstaat, mehr am
Jenseits als am Diesseits. Ein Vorwurf übrigens, der sich immer wieder

— und vielfach ganz zu Recht — gegen Christentum und Kirche
erhoben hat bis auf diesen Tag.

Hat tatsächlich christlicher Glaube, der das Kommen des Reiches
Gottes und seine Gerechtigkeit erharrt, kein Verhältnis mehr zum
Staat, kein Verhältnis zur Kultur, kein Verhältnis zu den Dingen
des irdischen Lebens Ist Gott ein Gott der Erfüllung auch des

Staates oder ein Gott, der nur dessen Vernichtung im Auge hat?
Dies waren die Fragen, die sich damals erhoben hatten. Und Augustin
wäre nicht Augustin gewesen, wenn er sie nicht entschlossen
aufgegriffen und im Horizont des Glaubens eine Antwort gesucht hätte.

Die Antwort des Kirchenvaters liegt in seinem Hauptwerk
«Ueber die Rürgerschaft Gottes», lateinisch «De civitate Dei», vor.
In den «Retractationes», dem letzten Ruch aus seiner Feder, weist
er selber mit den Worten darauf hin : «Unterdessen wurde Rom
durch den Einbruch der Goten unter König Alarich und durch eine
entsetzliche Verheerung zerstört. Die Verehrer der falschen und
vielen Götter, die wir Heiden zu nennen pflegen, erdreisteten sich,
diese Zerstörung mit der christlichen Religion in Reziehung zu bringen,

und begannen heftiger und bitterer als sonst, den wahren Gott
zu schmähen. Da entbrannte ich von Eifer für das Haus des Herrn
und nahm mir vor, wider ihre Schmähungen und Irrtümer die
Rücher ,De civitate Dei' zu schreiben3.» Es ist nun aber nicht so,
dass die Antwort Augustins leichtfasslich und in der Uebersichtlich-
keit gedrängter Kürze vor uns liegen würde. Alles, was der Kirchenvater

anfasst, sei es auch eine — wenigstens scheinbar — ganz
nebensächliche Frage, stellt er in einen grossen Zusammenhang hinein.
Um wieviel mehr musste sich das gerade hier erweisen, wo es um
eine so schwere und entscheidende Frage ging. Was Wunder, wenn
sich die Bücher «Ueber Gottes Bürgerschaft» zu einem gewaltigen

2 Augustinus, Sermo 296, 6.
3 Augustinus, Retractationes II, 69.

11



Werke dehnten, die das Ganze der augustinischen Gedankenwelt
zum Ausdruck bringen. Dies aber gerade macht es schwierig, die
Komplexität der Antwort auf unsere Frage so darzustellen, dass sie
einfach und fassbar wird und doch zugleich alles Wesentliche und
Wichtige enthält.

Diese Aufgabe soll hier versucht werden. Aus methodischen
Gründen empfiehlt es sich, bei der augustinischen Anthropologie
anzusetzen. Der Kirchenvater sieht den Menschen in einer doppelten
Bewegung : in der unruhvollen, zwiespältigen Bewegung der Sünde
und in der Ruhe und Frieden bringenden, den Zwiespalt seiner
Existenz überwindenden Bewegung der Gnade. Und zwar sieht er nicht
nur den individuellen Menschen so, nein, auch das Ganze der menschlichen

Gesellschaft in ihrer komplexen geschichtlichen Wirklichkeit.

Das ist ja auch der Grund, warum er in der Geschichte eine
doppelte Bewegung am Werke weiss : die Bewegung der civitas
terrena, der irdischen Bürgerschaft, und die Bewegung der civitas
Dei, der Bürgerschaft Gottes, oder genauer, der Bürgerschaft des
Reiches Gottes. Damit sind wir auf zwei Welten gestossen, die im
Denken Augustins eine beherrschende Rolle spielen und die es
zunächst noch etwas deutlicher ins Licht zu stellen gilt.

Fürs erste ist zu sagen, dass beide Bürgerschaften hinausragen
über den Bereich der Menschenwelt, indem sie sowohl Menschen
als auch Engelwesen in sich befassen. Die irdische Bürgerschaft ist
dieserart eine Vereinigung von bösen und die Bürgerschaft Gottes
eine solche von guten Engeln und Menschen4. Schon das allein
beweist, dass die civitas terrena nicht in den Begriff des irdischen
Staates und die civitas Dei nicht in den Begriff der geschichtlichen
Kirche aufgehen kann, eine Auffassung, der man immer noch, und
zwar häufig genug, begegnet.

Worin liegt nun der Ursprung dieser beiden, in ihren
Grundtendenzen direkt entgegengesetzten Bürgerschaften Darauf gibt
Augustin eine klare Antwort, die aus dem Ganzen von «De civitate
Dei» unschwer zu verstehen ist : «Der Gegensatz in den Bestrebungen

der guten und der bösen Engel (und dasselbe gilt natürlich auch

von den guten und den bösen Menschen) beruht nicht auf einer
Verschiedenheit der Natur und der Uranfänge, da ja die einen wie die
andern von Gott erschaffen sind, dem guten Urheber und Schöpfer
aller Wesen. Dieser Gegensatz geht hervor aus einer je verschiedenen

Richtung des Willens und des Begehrens : die einen verharren

4 De civitate Dei XII, 1.

12



unverbrüchlich in dem allen gemeinsamen Gut, das für sie Gott
selbst ist, und in seiner Ewigkeit, Wahrheit und Liebe ; die andern
dagegen haben sich, in ihrer eigenen Mächtigkeit schwelgend, gleich
als wären sie sich selbst ihr Gut, von dem höheren, allen gemeinsamen,

beseligenden Gut ab- und dem eigenen Ich zugewandt und
sind, indem sie dünkelhafte Selbstüberhebung für die erhabenste

Ewigkeit, schlauen Trug für die sicherste Wahrheit und egoistische
Sonderbestrebungen für ungeteilte Liebe hinnahmen, hochmütig,
trügerisch und neidisch geworden0.» Oder, um noch eine andere
Stelle aus dem grossen Werk des Kirchenvaters anzuführen:
«Zweierlei Liebe hat die beiden Bürgerschaften gegründet : die bis
zur Verachtung Gottes gesteigerte Selbstliebe die irdische Bürgerschaft

und die bis zur Selbstverachtung gehende Liebe zu Gott die
Bürgerschaft des Reiches Gottes6.» So repräsentieren die beiden
Bürgerschaften die gute und die verkehrte Ordnung in der menschlichen
Existenz : die civitas Dei die ursprüngliche Ordnung der ursprünglichen

Liebe, die verlorenging, aber durch das Ereignis der Gnade
ihrer Auferstehung entgegengeht ; und die civitas terrena die
verkehrte Ordnung der verkehrten Liebe, die Augustin gern als Kon-
kupiszenz bezeichnet, als unersättliche Lebensgier, und die der
ursprünglichen Ordnung als die Ordnung der Sünde gegenübersteht.

Es ist bereits deutlich geworden, dass sich der Begriff der
civitas terrena nicht einfach mit dem Begriff des irdisch-geschichtlichen

bzw. des römischen Staates deckt. Von Haus aus meint dieser
Terminus mehr, unendlich mehr. Er ist der Inbegriff der von Gott
abgefallenen Welt, sei es der Engel- oder der Menschenwelt. Insofern

ist er auch nicht deutlich vom Begriff der Bürgerschaft Gottes
abzugrenzen. Denn der von der Gnade Bewegte, zum Leben im ewigen

Gottesreich Erwählte, gehört ja in einer bestimmten Hinsicht
auch zur Welt : er lebt in ihr, er hat an ihrem Abfall teil, er ist
durch mannigfache Bindungen — hier denkt der Kirchenvater
vollkommen realistisch — eng in sie verwoben. Aber nicht nur das. Die
beiden Bürgerschaften sind nach Augustin vermischt. Es gibt in
der civitas terrena Bürger der ewigen Gottesstadt, und es gibt in
der civitas Dei Glieder der irdischen Bürgerschaft7. Wir wollen aber
die damit gegebenen Schwierigkeiten auf sich beruhen lassen, um
die Dinge nicht unnötigerweise zu komplizieren. Halten wir nur

5 Ebenda XII, I.
6 Ebenda XIV, 28.
7 Ebenda XV, 22.

13



fest : Die Bürgerschaft Gottes im Sinne Augustins ist ein vielschichtiges

Gebilde, das nicht nur den schlechthinnigen Gegensatz zur
irdischen Bürgerschaft zum Ausdruck bringen will.

Wie aber verhält sich nun die irdische oder — noch schärfer
ausgedrückt — die irdisch gesinnte Bürgerschaft als
menschlichübermenschliche Grösse zur geschichtlichen Wirklichkeit des Staates

Anders ausgedrückt : Inwiefern ist die civitas terrena der
abgründig-dämonische, Engel und Menschen umfassende Gegenwurf
zu Gottes Bürgerschaft und inwiefern ist sie ganz einfach Staat,
Staat, der das irdische Leben ordnet und es in bestimmten Bahnen
hält Auch diese Frage dürfte auf Grund der bisherigen Darlegungen

unschwer zu bewältigen sein.
Es ist vorhin klar geworden, dass der augustinische Begriff der

civitas terrena mit dem verkehrten Ordnungsprinzip der Sünde in
eins zu setzen ist. So verkörpert die irdisch gesinnte Bürgerschaft
auch eine bestimmte Ordnung, freilich eine verkehrte, in ihrem
Tiefsten durch und durch verdorbene, weil gegen Gottes Liebeswillen

sich auflehnende Ordnung, aber eben doch auch eine
Ordnung, die unter den Menschen als eine organisierende, Zusammenhang,

ja sogar Gemeinschaft stiftende Macht auftreten kann. Soweit
nun Augustin die civitas terrena unter dem Aspekt ihrer dämonischen

Gottfeindlichkeit oder Naturwidrigkeit betrachtet, d. h. als
societas adhaerens nihilo, als eine Gesellschaft, die am Nichtigen
hängt, soweit ist sie die Bürgerschaft des Teufels, die geschichtlich-
eschatologische Gegenspielerin der Bürgerschaft des Reiches Gottes.

Soweit aber der Kirchenvater die civitas terrena als politisches
Ordnungsprinzip vor Augen hat, das dem von Gott abgefallenen
Menschen allein noch zur Verfügung steht, soweit eben ist sie Staat,

genauer Weltstaat, Weltstaat im Unterschied zum Gottesstaat, Weltstaat,

wie er nach Augustin im babylonischen Reich seine
prototypische Gestalt gefunden hat, und Weltstaat, der in der imperialen
Organisation des römischen Reiches seine letzten Möglichkeiten
zeigt.

Aus alledem versteht es sich, dass die Stellung Augustins zum
Staate, zum konkreten römischen, notabene christianisierten Staate
seiner Tage nicht auf einen Nenner zu bringen ist. Denn für ihn
hat der Staat ein doppeltes Gesicht. Er ist zwar Ordnung, in
vielem sogar bewundernswerte, aber vom letzten her gesehen doch
verkehrte Ordnung, Ordnung nicht auf dem Grund der Liebe,
sondern Ordnung auf dem Grund der Konkupiszenz, wie der Kirchenvater

sagt, das heisst der unersättlichen, in ihrer Selbstverfallen-

14



heit machthungrigen Begehrlichkeit, die ein Abbild und Gegenbild
der verlorenen Gottesliebe ist. Pascal, der französische Denker und
geistige Jünger Augustins, hat dies in seinen «Pensées» so
ausgedrückt : «Man hat auf die Konkupiszenz wunderbare Regeln der
Ordnung, der Moral und der Gerechtigkeit gegründet und sie von
ihr abgeleitet, aber im Grunde ist dieser verächtliche Bodensatz
des Menschen nur verdeckt, nicht ausgelöscht8», im Grunde
«täuscht man damit nur ein falsches Bild der Liebe vor, denn im
Grund ist das nur Hass9.» So könnte auch der Kirchenvater reden.
Seine Stellung zum konkreten Staat ist darum ambivalent, nicht weil
es ihm an Mut zur Eindeutigkeit gebricht, sondern weil ihn seine
Einsicht in die zwiespältige Wirklichkeit des faktischen Menschen
dazu zwingt.

Das muss noch näher erörtert werden. Beginnen wir mit der
negativen Stellungnahme des Kirchenvaters zum Weltstaat seiner
Tage.

Der Staat ist, so betont der nordafrikanische Bischof, weil aus
der Verkehrung der göttlichen Liebesordnung hervorgegangen,
notwendigermassen eine Gewaltordnung. Der erste, welcher einen
Stadtstaat gegründet hatte, war Kain, der Brudermörder10. Auch
Romulus, der sagenhafte Gründer Roms, hat durch einen Brudermord

das Fundament für das römische Imperium gelegt11. An der
Schwelle des Staates steht somit der Wille zur Macht, der Wille zur
Herrschaft des Menschen über den Menschen, der Wille zur
Unterwerfung anderer. Dieserart hat nach Augustin der Staat eine
imperialistische Urtendenz. Schon Babylon, die erste Weltmacht der
Geschichte und das Vor-Bild Roms, habe dies durch eine skrupellose

Eroberungspolitik bewiesen, die vom römischen Imperium nur
übernommen und vollendet worden sei12. Aber nicht nur in seinem
aussenpolitischen, auch in seinem innenpolitischen Verhalten zeigt
der Staat dasselbe Bild. «Wenn der Staat nur feststeht», so lässt der
Kirchenvater dessen romgläubige Apologeten reden, «wenn er nur
blüht, reich an allem Ueberfluss, ruhmvoll durch Siege, wenn er nur
immer besser sich befriedet. Was geht uns seine sittliche Beschaffenheit

an Nein, uns liegt vielmehr daran, dass jeder seine Reichtümer

stetig vermehre, um den täglichen Verschwendungen gewach-

8 Pensées, Frag. 453.
9 Pensées, Frag. 451.

10 De civitate Dei XV, 5.
11 Ebenda.
12 Ebenda XVIII, 2 : «Babylonia, quasi prima Roma»

15



sen zu sein und die wirtschaftlich Schwächeren sich dienstbar zu
machen. Die Armen sollen den Reichen unterwürfig sein, um satt zu
werden Die Reichen sollen die Armen als ihren Stab und als

Werkzeug ihrer Hoffart um sich scharen Die Provinzen sollen in
den Königen nicht die obersten Wächter der Sitte, sondern die Herren

ihrer Habe und die Garanten ihrer Freuden erblicken und sie
nicht aufrichtig ehren, sondern in gemeiner und knechtischer Weise
fürchten Vor den Richter darf niemand geschleppt werden,
ausser wer sich für den Besitz, das Haus oder das Leben eines
andern oder gegen jemand wider dessen Willen lästig und schädlich
erweist ; im übrigen mag jeder mit seiner Habe, mit seinen
Untergebenen und mit allen, die ihm willig sind, tun, was ihm beliebt13.»
Wir sehen aus alledem, dass nach Augustin das staatliche Leben in
seiner Totalität von einer abgründigen Begehrlichkeit geleitet ist,
die Menschen, Stände, Provinzen usw. aneinander bindet und so
das Ganze in einem dialektischen Sinne wundersam genug
zusammenhält.

Damit sind wir auf den Kerngedanken der augustinischen Staatskritik

gestossen. Ist der konkrete, im römischen Reich geschichtlich
vorfindbare Staat wirklich «wahrer» Staat Cicero, so sagt unser
Kirchenvater, definiert den Staat als eine durch Rechtsübereinkunft

verbundene Menschenvereinigung. Wenn aber die Menschen
im Staate nicht tatsächlich, sondern nur scheinbar durch
Rechtsübereinkunft vereinigt sind, wenn sie in Wirklichkeit die Konku-
piszenz, die Begehrlichkeit, die Sonderinteressen zusammenhält, die
gemeinsam besser verfochten werden können als allein und die auf
diese Weise auch zu bestimmten Vereinbarungen bzw. Abgrenzungen

der verschiedenen Interessen führen, was dann Dann ist der
Staat ex definitione ja gar kein Staat, sondern umgekehrt das
Gegenbild des wahren Staates14. In dieser höchst überraschenden
Pointe, dass das römische Imperium als das Muster des politisch-
irdischen Staates im Grunde gar kein Staat sei, gipfelt die augusti-
nische Staatskritik. «Was sind schliesslich Reiche ohne Gerechtigkeit

anderes als grosse Räuberbanden, da doch die Räuberbanden
auch nichts anderes sind als kleine Reiche ?15» Wir haben es hier
gewiss mit einer rhetorischen Frage zu tun, aber mit einer rhetorischen

Frage, die mehr sein will als das. Sie bringt in freilich über-

13 Ebenda II, 20.
14 Ebenda XIV, 21.
15 Ebenda IV, 4 : «Remota itaque iustitia quid sunt regna nisi magna latrocinia

quid sunt nisi parva regna ?»

16



scharfer Zuspitzung zum Ausdruck, was der Kirchenvater gegen das

römische Weltreich als Inbegriff des Staates auf dem Herzen hat.
Und das ist viel. Das imperium Romanum eine «Räuberbande»!
Kommt eine derartige Staatskritik nicht faktisch einem grundsätzlichen

Anarchismus gleich
So sehr das auf den ersten Blick auch scheinen mag, so wenig ist

es in Wirklichkeit der Fall. Man darf Augustin wegen seiner denkbar

schärfsten Staatskritik nicht zu den prinzipiellen Anarchisten
rechnen. Denn eines darf nie ausser acht gelassen werden : Sein
Ideal ist keineswegs der staatslose Zustand der menschlichen
Gesellschaft, sondern der wahre Staat, der Staat vollendeter Gerechtigkeit.

Und dazu kommt ein Zweites : Auch der Staat ohne Gerechtigkeit,

der also auf der Konkupiszenz, das heisst auf der Verkehrung

der Liebesordnung gegründete Staat, ist ja noch immer
Ordnung und darum noch immer, in einer bestimmten Hinsicht,
«Gerechtigkeit». So gibt es den gerechtigkeitslosen Staat im vollen Sinn

genommen nicht. Auch eine Räuberbande, die ja — wie es vorhin
hiess —- nichts anderes als ein kleines Reich ist, ist das nicht. Eine
Räuberbande bedeutet zwar zweifelsohne Bruch der Rechtsordnung,
schon weil das Gebot «Du sollst nicht stehlen» missachtet ist. Und
doch ist eine Räuberbande undenkbar ohne eine Art rechtlicher
Uebereinkunft nach innen, zu der paradoxerweise das Verbot des

gegenseitigen Sichbestehlens gehören wird. Denn ohne das
vermöchte auch eine Räuberbande nicht zu existieren, obwohl sie

keineswegs das Recht will, sondern das Unrecht, nicht das, was dem
andern zukommt, sondern das, was die schrankenlose, selbstverfallene

Konkupiszenz begehrt. Ordnungsverkehrung bedeutet auch
hier nie faktische Ordnungslosigkeit. Und desgleichen verkörpert
auch der Staat der «irdisch gesinnten Bürgerschaft», die «civitas ter-
rena», eine Art Rechtsordnung, die ihn zum Bild, genauer, zum
Abbild des wahren Staates macht.

Wer Abbild sagt, hat ein Urbild vor Augen. Das ist auch bei
Augustin der Fall. Wir haben schon gezeigt, dass hinter seiner
Staatskritik die Idee des wahren Staates steht. Wo aber ist der wahre
Staat zu finden Das enthüllt folgendes Zitat : «Die wahre Gerechtigkeit

herrscht nur in jenem Staat, dessen Gründer und Lenker
Christus ist. Will man auch dieses Gebilde ,Staat' nennen, so deshalb,
weil wir nicht leugnen können, dass es eine Sache des Volkes ist.
Mag indes diese Bezeichnung eher auf anderm Gebiet und in an-
derm Sinne üblich sein und sich vielleicht nicht so recht unsrer
Sprechweise anpassen, eins steht fest : die wahre Gerechtigkeit

17



herrscht jedenfalls in jenem Staat, von dem die Heilige Schrift
(Ps. 86, 2) sagt : Ruhmvolles wird von dir erzählt, o Gottesstaat16.»
Damit will der Kirchenvater seine entschiedene Ueberzeugung zum
Ausdruck bringen, dass die «civitas Dei», jetzt nicht verstanden im
Sinn der Bürgerschaft Gottes, sondern im Sinn des Gottesstaates,
das heisst des Reiches Gottes, den wahren Staat darstellt, gegenüber
dem auch das «imperium Romanum» nur ein Abbild, und zwar ein
verkehrtes Abbild ist.

Diesen Bild- oder Abbildcharakter des irdisch-politischen Staates

gilt es noch näher zu bedenken. Wir haben schon festgestellt,
dass Augustin den Staat als das organisierende bzw. politische
Formprinzip der irdisch gesinnten, von Gott zu sich selber abgefallenen

Bürgerschaft der bösen Engel und Menschen deutet. Zu sich
selber abgefallen heisst aber nach unten hin leben. Und nach unten
hin leben besagt in der augustinischen Sicht der Dinge Gott als

Inbegriff der Glückseligkeit verlieren, zu der gerade auch wahre
Gerechtigkeit und wahrer Friede zählen. Nun ist jedoch die Natur des

Menschen schöpfungsmässig auf dieses höchste Gut oder — neu-
testamentlich ausgedrückt — auf das Reich Gottes angelegt, und
zwar so sehr, dass sie den Verlust der ihr zugeordneten Glückseligkeit

nicht aushält, sondern die entstandene Leere andauernd mit
Surrogaten ausfüllen muss. Dies bedeutet jedoch, dass der Staat der
«irdisch gesinnten Bürgerschaft» nicht anders kann als den Gottesstaat,

das Reich Gottes, nachäffen, von dem auch der nicht
loskommt, der sich von ihm ab- und zu sich selber hingewendet hat.
Der Kirchenvater gibt diesem fundamentalen Gedanken gleich in
der Vorrede zu seinem grossen Werke Ausdruck: «Ich weiss,
welcher Anstrengung es bedarf, um den Hochmut zu überzeugen, wie
gross die Kraft der Demut sei, durch die sich, nicht angemasst von
Menschenstolz, sondern als ein Geschenk von Gottes Gnaden, eine
Hoheit auswirkt, überragend alle menschliche Erhabenheit in ihrer
zeitlich bedingten Wandelbarkeit. Denn der König und Gründer
dieses Staates (nämlich des Reiches Gottes) hat in der Schrift für
sein Volk den Spruch des göttlichen Gesetzes verkündet mit den
Worten : Gott widersteht den Hochmütigen, den Demütigen aber
gibt er Gnade (Jak. 4, 6). Allein, das, was Gott zusteht, äfft der
aufgeblähte Geist menschlichen Hochmutes nach und lässt gerne von
sich rühmen, dass er die ,Unterwürfigen schone und niederkämpfe
die Stolzen'17.» Also : der im römischen Reiche kulminierende Welt-

16 Ebenda II, 21 (Schluss).
17 Ebenda I, Praefatio.

18



Staat ist nach Augustin nur eine verkehrte und verzerrte Nachäffung

des wahren Staates, nämlich des ewigen, der Bürgerschaft Gottes

verheissenen Reiches Christi.
Damit ist Elend und Grösse des irdischen Staates aufgedeckt,

wie sie der Kirchenvater sieht. Sein Elend besteht darin, dass er das

Reich Gottes und seine wahre Gerechtigkeit nachäffen will, um es

zu ersetzen. In dieser Hinsicht ist er das Gegenteil des wahren
Staates, ja selbst der Antichrist, der sich an die Stelle Gottes setzt
und alles in allem sein will. Augustin hat den Totalitätscharakter
des Staates im römischen Weltreich entdeckt und damit eine
Dimension des Politischen eröffnet, für die erst wir Heutigen die
rechten Augen haben. Soweit der Staat nun das ist, ist er die
dämonische Verneinung aller Gerechtigkeit, der satanische Aufstand
wider Gott und sein Reich der Liebe, wo sich Gerechtigkeit und Friede
küssen (Ps. 85), mag ihm dabei noch so viel Gutes und Positives
unterlaufen. Und soweit muss die Bürgerschaft des Reiches Gottes,
will sie nicht den wahren Staat verleugnen, dem sie verheissungs-
mässig angehört, getrost und mutig dem Weltstaat widerstehen.
Aber der Staat hat ja in den Augen des Kirchenvaters nicht nur
diese Elendsseite, er ist auch von einer Grösse, um die er selber im
Grunde gar nicht weiss. Diese Grösse beruht darauf, dass er das

Reich Gottes und seine wahre Gerechtigkeit nur so ersetzen kann,
dass er es nachäfft, wenn auch in einer verkehrten, bösen
Willensrichtung nachäfft. Und dergestalt wird doch etwas von seinen
Ordnungskräften wirksam, erhebt sich auf dem Boden des irdischen
Staates doch so etwas wie Gerechtigkeit und Friede. «Quapropter
etiam voluntas mala grande testimonium est naturae bonae18.» Dieses

tiefe, freilich nicht ungefährliche Wort des Kirchenvaters bildet
den Schlüssel zum Verständnis der doppeldeutigen oder — besser
noch — dialektischen Beurteilung des Staates seiner geschichtlichen
Erfahrungswelt.

Unter dem zweiten Aspekt betrachtet vermag nun Augustin der
staatlichen Wirklichkeit, wie sie ihm im römischen Reich begegnet
ist, auch eine positive Bedeutung abzugewinnen. Jetzt werden
plötzlich ganz andere Töne laut. Obwohl das imperium Romanum
auf einer Ordnung der Gewalt beruht, will es doch den Frieden:
die pax Romana. «In der Absicht auf den Frieden», meint Augustin,
«führt man selbst Kriege, und das gilt auch dann, wenn man es
unmittelbar auf die Erhaltung der Kriegstüchtigkeit abgesehen hat

18 Ebenda XI, 17.

19



Sucht doch jeder selbst durch Krieg nur Frieden, niemand durch
Frieden Krieg19.» Das hat natürlich nichts zu tun mit einer
Rechtfertigung der römischen oder irgend einer andern Kriegspolitik, die
der Kirchenvater anderwärts mit schärfsten Worten tadelt. Er will
damit nur zeigen, wie durch die Verkehrung der Ordnung hindurch
immer noch etwas von der lebendigen Ordnung Gottes wirksam
bleibt, denn, so fährt eine ähnliche wie die soeben angeführte Stelle
fort : «Das sind Güter und ohne Zweifel Gaben Gottes20.» Mit dem
hängt es natürlich auch zusammen, dass der Kirchenvater sagen
kann, es habe Gott gefallen, durch das römische Reich den Erdkreis
zu bezwingen, ihn in eine einheitliche Staats- und Gesetzesgemeinschaft

überzuführen und weit und breit zu befrieden21. Soweit
nun der politische Machtstaat malgré lui nach dem Frieden strebt
und die Bürger im Blick auf die zum Leben gehörenden Güter und
Werte zu einer gewissen Willens- und Rechtsübereinstimmung und
damit zur Eintracht führt, hat ihn die Kirche als die Bürgerschaft
des kommenden Reiches Gottes zu rezipieren. «Denn die himmlische
Bürgerschaft oder vielmehr der Teil davon, der in diesem sterblichen

Dasein pilgert und aus dem Glauben lebt», gibt der Verfasser
von «De civitate Dei» zu bedenken, «muss sich gleichfalls an diesen
Frieden halten, bis eben dieses sterbliche Dasein, für das ein
solcher Friede nötig ist, sein Ende erreicht. Und so leistet Gottes
Bürgerschaft... den Gesetzen des irdischen Staates Folge, durch die
das geregelt wird, was der Erhaltung des sterblichen Lebens förderlich

ist22.»

Damit, glaube ich, sei das Verständnis des Staates bei Augustin
in seiner Grundstruktur erhellt. Wie steht der Kirchenvater wirklich
zum römischen Staat Ist er dessen Gegner oder Freund Wilhelm
Kamiah, der einen hervorragenden Beitrag zur Augustinforschung
geleistet hat, bemerkt dazu : «Augustin weiss sich nicht als Römer,
er fühlt sich nicht dazugehörig zu diesem Volk, in dessen Sprache
er redet und dessen Ueberlieferungen ihn einst zum Philosophen
gebildet haben, er spricht im Widerspruch gegenRom das Wir der christlichen

Gemeinde23.» Das istWahrheit, aber nicht die ganze Wahrheit.

19 Ebenda XIX, 12.
29 Ebenda XV, 4.
21 Ebenda XVIII, 22.
22 Ebenda XIX, 17.
23 Christentum und Selbstbehauptung. Kritische und philosophische Untersuchung

zur Entstehung des Christentums und zu Augustins «Bürgerschaft Gottes».
Frankfurt 1940. S. 217.

20



Augustin steht gewiss in leidenschaftlichem Widerspruch gegen Rom
und seinen Staat. Aber in diesem Widerspruch steht er nicht nur gegen,
sondern auch für Rom, für das, was im römischen Weltstaat, wenn
auch in wunderlicher, verkehrter und verzerrter Form, eben doch
ein Reflex von jener Ordnung des wahren Staates ist, für den er sich
als Rürger des Reiches Gottes verpflichtet weiss. Und so geht es ihm
im tiefsten darum, Rom zu zeigen, worin seine wahre Grösse liegt :

im freilich verkehrten, weil des Mittels des Krieges sich bedienenden

Drangs nach Frieden, im verkehrten, weil auf der Selbstsucht
gegründeten Verlangen nach rechtlicher Uebereinkunft der Bürger.

Anders gesagt : es geht ihm darum, klar zu machen, dass der
Staat, und das heisst jetzt eben Rom, rechter Staat nur sein kann
adhaerendo Deo, adhaerendo bono, im Hängen an Gott, im Hängen
am Guten und Gerechten, und nicht im Hängen an sich selbst, nicht
in der puren Selbstbehauptung. «Würden die Gebote dieser
Religion», so sagt der Kirchenvater an einer wichtigen Stelle, «von
Erdenkönigen und allen Völkern, von Fürsten und von Erdenrichtern,
von Jünglingen und auch von Jungfrauen, von Greisen samt den
Jüngsten vernommen und befolgt werden, von jedem empfänglichen
Alter und jedem der beiden Geschlechter und auch von den Zöllnern

und Soldaten, zu denen Johannes der Täufer spricht : dann
würde dieser Staat die Lande mit seinem ganzen Glück des

gegenwärtigen Lebens schmücken und sich in seligster Machtentfaltung
zum Gipfel des ewigen Lebens aufschwingen24.»

Fragt man zum Schluss nach der bleibenden Redeutung des
Verständnisses des Staates bei Augustin, so wird man wohl folgendes
sagen dürfen: Augustin hat versucht, ein positives Verhältnis zum
konkreten Staat seiner geschichtlichen Erfahrungswelt zu finden,
ohne die staatskritischen Elemente, die in der eschatologischen
Orientierung des christlichen Glaubens liegen, preiszugeben oder
auch nur abzuschwächen. Er misstraut den falschen Alternativen
der pessimistisch-weltentsagenden Staatsverneinung auf der einen
und der optimistisch-romantisierenden Staatsbejahung auf der
andern Seite. Freilich sind dabei die Gewichte ungleich verteilt.
Das Nein zur romantisierenden Staatsbejahung kommt bei ihm weit
stärker zu Gehör als das Nein zur weltentsagenden Staatsverneinung
bzw. Staatsindifferenz. Das hängt mit spiritualistisch-weltflüchti-
gen Tendenzen zusammen, die nicht spezifisch christlich sind,
sondern ihren Grund in neuplatonischen Traditionen haben. So gibt

24 De civitate Dei II, 19.

21



Augustin wohl Raum für eine kritische Rezeption des Staates als

Handhabe einer auf Frieden und Wohlfahrt gerichteten Politik.
Doch eine wirklich konstruktive, den Christen auch aktiv engagierende

Ethik des Politischen und Sozialen lässt sich auf seinem
Boden unmöglich finden. Da muss entschieden über ihn hinausgeschritten

werden. Seine Stärke liegt durchaus im kritischen Ansatz,
in der Demaskierung des Staates als einer Machtordnung, die als
solche je und je — gerade auch im «christlichen Staat», denn Augustin

hatte es ja mit dem römischen Staat des konstantinisch-theodo-
sianischen Zeitalters zu tun — dem Hang zum Totalitären ausgesetzt
ist. «De civitate Dei» macht so immun gegen jede Art von
romantisierender Staatsideologie, trage sie nun ein «heidnisches», «christliches»

oder auch «säkularistisches» Vorzeichen. Und das ist wichtig
in einer Zeit, die von einem neuen «Mythos des Staates» geblendet
wird.

22


	Das Verständnis des Staates bei Augustin : eine Skizze

