
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 44 (1967)

Artikel: Miszellen. Der Tod des Gerechten : ikonographische Miszelle

Autor: Frauenfelder, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Tod des Gerechten

Ikonographische Miszelle

Von Reinhard Frauenfelder

In der Erhards-Kapelle (Raum 13) des Museums zu Allerheiligen

ist eine Serie von Skulpturen aus Sandstein ausgestellt, sehr
beachtliche Belege der Schaffhauser Romanik aus dem Anfang des
13. Jahrhunderts. Sie wurden 1922 anlässlich der Renovation des
Kreuzsaales in der Südwand des Westarms desselben entdeckt.
Vermutlich hatten sie ursprünglich als Schmuck von Fenster- oder
Arkadenfüllungen einer Kapelle, die sich über der St.-Johannes-
Kapelle befand, gedient und wurden dann, als man im 15.
Jahrhundert besagte Kapelle zugunsten eines Kloster-Festsaales
niederlegte, als Werkstücke und Füllmaterial gebraucht1. Wie man sich
ungefähr die primäre Anlage dieser Fensterstürze oder Lünetten
vorzustellen hat, zeigt ein ähnliches Beispiel am Schloss von Neu-
châtel2. Die Schaffhauser Skulpturen, die noch schwache Spuren
originaler Bemalung aufweisen, sind begleitet von vorkragenden
Gurten mit Inschriften. Letztere kamen allerdings in nur sehr
fragmentarischem Zustand auf uns. Bloss deren zwei passen auf die
Bildthemata selbst, nämlich bei Laurentius und Stephanus. Das
Vorhandensein weiterer Beischriften beweist, dass ursprünglich
noch mehr Lünetten-Darstellungen vorgelegen haben müssen.

Im folgenden soll aus der Gruppe ein Einzelstück ausgewählt
und im besondern ikonographisch betrachtet werden: der Tod des
Gerechten3. Die lapidar, aber eindrücklich wiedergegebene Szene
zeigt das Sterben eines Mannes. Er liegt auf dem platten Boden. Sein

1 Vgl. K. Sulzberger, Romanische Skulpturen aus dem Kloster Allerheiligen
in Schaffhausen, in : Schaffhauser Jahrbuch I, Thayngen 1926, S. 139—142 und
R. Frauenfelder, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schaffhausen, I, Basel
1951, S. 139—143.

2 J. Courvoisier, Les monuments d'Art et d'Histoire du Canton de Neuchâtel, I,
Bale 1955, p. 145, Fig. 140.

3 Museumsinventar-Nr. 6962. Grauer Sandstein. Länge am Fuss : 55 cm. Scheitelhöhe

29,5 cm. Halbovalförmig, wie es auch die übrigen Lünetten sind.

125



mit gewellten Haaren geschmückter Kopf ruht auf einem Kissen.
Unter dem mit linierten Falten gemusterten langen Kleid treten die
nackten Füsse hervor. Hinter dem Mann steht ein Engel, dessen weit
ausgespannte Flügel mit starker Linienführung gekennzeichnet sind.
Er hält sorgfältig ein Tuch hin, um damit die aus dem Munde des
Sterbenden entweichende Seele in Empfang zu nehmen, die als
menschlicher Kopf dargestellt ist, der mit dem Munde des Sterbenden

mittelst eines fortsatzartigen Gebildes in Verbindung steht, womit

das Ausströmen der anima deutlich gemacht werden soll.
Der Bildinhalt spiegelt die typisch mittelalterliche Auffassung

von Atem, Hauch, Seele und lehrhaft das Sterben eines guten
Menschen wider und fusst letztlich in der Bibel. Laut Schöpfungsbericht

(Gn 2, 7) hauchte Gottvater dem aus Staub und Erde geschaffenen

Menschen «den Odem des Lebens ins Angesicht ; so wurde
der Mensch zu einem lebenden Wesen». Als Jesus nach der
Auferstehung den Aposteln erschien, «.hauchte er sie an und sprach :

Empfanget den Heiligen Geist» (Jo 20, 22). Durch Anhauchen
erfolgt die Uebertragung des eigenen Pneumas auf jemand anderen.
Die Vorstellung von der Wirkkraft des Odems spielt in der Literatur

und dem Volksglauben des Mittelalters eine besondere Rolle.
Sie wurde sowohl charismatisch begabten Menschen als auch Tieren
zugeschrieben und je nachdem positiv4, so etwa bei Heiligen,
Hirschen, oder negativ, wie bei Hexen und Drachen, ausgelegt.

Dem Begriff Anhauchen Leben spenden, steht jener gegenüber

: Aushauchen das Leben zurückgeben. Die mittelalterliche
Terminologie bediente sich in der Regel dieser Ausdrucksweise,
wenn sie das Sterben irgend eines Menschen bezeichnen wollte :

animam exspiravit, er hauchte seine Seele aus. Da die Funktion des

Hauchens mittelst des Mundes geschieht, war es gegeben, dass der
mittelalterliche Künstler das Entweichen der Seele aus diesem

Organ erfolgen liess. Die ausgetretene Seele bedurfte nun eines

Mittlers oder Boten, der sie gemäss den guten oder bösen Taten des

Dahingeschiedenen entweder dem Paradies oder der Hölle zu über-

4 Vgl. z.B. auch die Zeremonie des Anhauchens in der Liturgie der katholischen
Kirche bei der Taufwasserweihe, besonders feierlich am Karsamstag, der Taufe
der Erwachsenen sowie der Weihe des Chrismas und des Katechumenenöls. Nur
am Rande sei an die bekannte Szene aus der Vita des iroschottischen Missionars

Columban erinnert, der, als er bei einem Opferschmaus der heidnischen
Alemannen am Bodensee ein mächtiges Bierfass bemerkte, dasselbe anhauchte,
worauf es zum grossen Erstaunen der Anwesenden mit Getöse in Stücke
zerbrach. Dass hier Exorzismus mit im Spiele ist, geht aus der Bemerkung des

Verfassers der Vita, des Mönches Jonas (7. Jh.) hervor, die lautet : «Da zeigte
es sich klar, dass der Teufel in der Cupa [Kufe, Fass] verborgen gewesen war.»

126



bringen hatte. Ist es, wie auf unserer Skulptur, ein Engel, der die
anima abholt, handelt es sich um einen für die Seligkeit Bestimmten.

Ist es ein Teufel, kommt nur die Hölle in Betracht. Beide
Typen, oft zugleich auf einem Bild5 dargestellt, kennt die
mittelalterliche Ikonographie zur Genüge.

Die Inempfangnahme der geretteten Seele durch einen Engel
ist aber nur die erste zur Seligkeit führende Stufe. Die zweite
besteht in der Uebertragung der Seele in den Schoss Abrahams. Auch
beim Schaffhauser Bild hat man sich diese Ergänzung — wenigstens
in Gedanken — vor Augen zu halten, obwohl die Darstellung selbst
fehlt. Sowohl die illustrierten Handschriften des Mittelalters wie
auch die zeitgenössische Kathedralplastik6 schildern anschaulich
das Ruhen der Seelen im Schoss1 des Patriarchen, was nichts
anderes als die Seligkeit bzw. das Paradies versinnbildlichen will. Diese
Vorstellung war übrigens theologisch unterbaut, sagt doch kein
Geringerer als Thomas von Aquin in seiner «Summa theologica»
ausdrücklich, der Schoss Abrahams bedeute die Ruhe der Seligen8.
Im weitern ist zu beachten, dass das Abraham-Motiv verknüpft wird
mit dem bekannten Gleichnis vom reichen Mann und dem armen
Lazarus (Lk 16, 19ff.). Es tritt zuerst in der byzantinischen Kunst
auf und erscheint hier in der Folge als ständiger Bestandteil der
Weltgerichtsszene, findet aber auch rasch Eingang in das ikono-

5 So etwa bei Kreuzigungsdarstellungen, wo beim gläubigen Schacher auf der
rechten (ehrenvolleren) Seite Christi ein Engel, beim ungläubigen Schacher

zur Linken ein Teufel die Seele abholt. Charakteristischerweise nimmt bei der
Entschlafung Mariens auf Grund ihres Ehrenvorrangs Christus selbst ihre Seele

in Empfang, um sie dann nachher den Engeln weiterzugeben (byzantinische
Kunst). Interessant ist der ikonographische Sonderfall Judas Ischariot. Bei
ihm und nur bei ihm entweicht die Seele nicht aus dem Mund, sondern samt
den Eingeweiden aus dem zerplatzten Unterleib Jacobus de Voragine, der
Verfasser der 1273 vollendeten «Legenda aurea», begründet dies wie folgt :

«Also ward sein Mund geschont, dass seine Seele nicht ausfuhr aus dem Munde.
Denn es war nicht ziemlich, dass der Mund so schmählich werde entreinet, der
Christi Lippen berührt hatte.»

6 Zum Beispiel an den französischen Kathedralen von Bourges, Chartres, Laon,
Moissac, Paris, Reims u. a.

7 Genauer gesagt : der auf einem Thron sitzende Abraham hält mit beiden Händen

über seinem Schoss ein Tuch, in welchem sich die Seelen befinden. Die
Anzahl derselben schwankt. Manchmal ist es nur eine, manchmal sind es
deren mehrere, z.T. nur als Köpfe, z.T. als Menschlein wiedergegeben. In
Reims hat mindestens ein halbes Dutzend im Tuch Platz gefunden, wozu erst
noch zu beiden Seiten des Patriarchen je zwei Engel weitere Gerettete
herbeibringen.

8 Summa, III, quaestio 52, art. 2 : sinus Abrahae requies beatorum.

127



graphische Gedankengut des Westens. Ein lehrhaftes Beispiel für die
Verhaftung beider Motive Abraham-Lazarus bietet die Vorhalle
von Moissac. Hier wird die Seele des armen Lazarus vom Engel dem
direkt daneben auf einem Thron sitzenden Erzvater überbracht,
welch letzterer denn auch nur eine Seele behütet, nämlich diejenige
des Lazarus9.

Bei der Schaffhauser Plastik stellt sich nun die Frage, ob der
generelle Begriff «Tod des Gerechten» nicht auf ein konkretes Motiv

geleitet werden könne. Es fällt nämlich auf, dass die übrigen
Lünetten mit Menschen-Darstellungen ganz bestimmten biblischen
Personen oder Heiligen gewidmet sind. Ist dies auch beim Tod des
Gerechten der Fall? Wenn ja, kommt nur Lazarus in Betracht.
Abgesehen vom Bildinhalt sprächen in etwa die Bodenlage des
Sterbenden, ohne Matte oder Bett, sowie das Kissen dafür, welche
formale Behandlung sowohl in Schaffhausen als auch an den Kathedralen

vorliegt. Wäre unsere Vermutung auf der richtigen Fährte, so
dürfte vielleicht das Inschriften-Fragment10 mit den Buchstaben
«LA» in «LAZARVS» aufzulösen sein.

Es möge abschliessend noch darauf hingewiesen werden, dass

unser ikonographisches Sujet im Spätmittelalter motivgeschichtlich
einen Strukturwandel erfahren hat. Es wird jetzt von der Abraham-
Lazarus-Verbindung abgelöst. Der Hauptakzent richtet sich auf das
Sterben an sich. Es entsteht nun der Typus der «ars moriendi» :

die Kunst, gut zu sterben. Die Szene bereichert sich : den in einem
Bett liegenden Sterbenden umgeben viele Personen. Von der alten
Vorlage bleibt der Seelenempfang durch den Engel, dem oft
erboste Teufel vergeblich das kostbare Gut streitig machen wollen.
In der Munotstadt hat die spätmittelalterliche ars moriendi sowohl
literarisch als auch bildlich ihren Niederschlag zurückgelassen.
Hartmann Keller von Schaffhausen schrieb 1451 den deutschen
Traktat11 «von der Kunst, wohl zu sterben», und in der in die
Stadtbibliothek eingebauten St.-Oswaldkapelle sind jetzt noch die Ueber-
reste eines Freskos aus dem Anfang des 16. Jahrhunderts mit dem
nämlichen Thema zu sehen.

9 Abgebildet bei E. Male, L'art religieux du XIIe siècle en France, 2e éd. Paris
1924, p. 21, Fig. 17.

10 Museumsinventar-Nr. 18 801.
11 Heute in der Stiftsbibliothek Einsiedeln. Eine weitere Handschrift eines

unbekannten Scriptors des 15. Jahrhunderts, «Die Kunst ains hailsamen sterben»,
besitzt die Stadtbibliothek Schaffhausen (Ms. A 12).

128


	Miszellen. Der Tod des Gerechten : ikonographische Miszelle

