
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 43 (1966)

Artikel: Gundolf und Johannes von Müller

Autor: Schib, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gundolf und Johannes von Müller

Von Karl Schib

Vor einiger Zeit erhielt die Stadtbibliothek Schaffhausen die
Mitteilung, im Institute of Germanic Studies der Universität London
befinde sich das Manuskript einer Johannes-von-Müller-Biographie
aus der Feder von Friedrich Gundolf. Der berühmte Goethe-Biograph

und Shakespeare-Uebersetzer Friedrich Gundolf war 1931 in
Heidelberg gestorben. Seine Familienangehörigen wichen der
nationalsozialistischen Gewaltherrschaft nach Holland und später
nach England aus. Das Vorhandensein des Gundolf-Nachlasses in
London war bekannt, dass sich aber darunter eine Müller-Biographie
befinden sollte, war keine geringe Ueberraschung.

Der Schreibende befasst sich seit Jahren mit der Biographie
Johannes von Müllers und hofft, seine Arbeit noch im laufenden
Jahre veröffentlichen zu können. Mit Spannung wurden deshalb
nähere Angaben über das Gundolf-Manuskript erwartet. Die
Mitteilungen des Londoner Instituts schufen rasch Klarheit darüber,
dass nicht eine Biographie vorlag, sondern Lesefrüchte Gundolfs,
die drei Jahrzehnte von Müllers Leben umfassen und die Materialien
zu einer Müller-Biographie hätten werden können. Die Stadtbibliothek

Schaffhausen erhielt einen Mikrofilm des 692 Seiten umfassenden

Manuskriptes ; dessen Lektüre bestätigte jene Angaben ; aber
es zeigte sich auch, dass es Lesefrüchte eines Meisters waren, die
nicht einfach der Vergessenheit überantwortet werden sollen.

So mag die Begegnung mit dieser Zettelmasse Anlass sein,
Gundolfs Beschäftigung mit Müller etwas näher zu verfolgen. Der Historiker

darf ja dankbar anerkennen, dass Gundolf die Geschichtsschreibung

als geistige Schöpfung betrachtete, die den Literarhistoriker
ebenso angeht wie die Dichtung im engeren Sinne. Wir machen denn
auch die überraschende Feststellung, dass sich Gundolf schon in
seiner Frühzeit mit Müller befasste und dass er ihn zeit seines Lebens
im Auge behielt. In seiner Dissertation über «Caesar in der deutschen
Literatur» erwähnte der Dreiundzwanzigjährige, dass Müller in
Herders Stil Caesars Ermordung beklagt und ihn als grössten Helden

126



gefeiert habe. 1907 berührte Gundolf in einem Artikel «Ein Aufsatz
Schellings» das Verhältnis zwischen dem romantischen Philosophen
und dem Geschichtsschreiber Müller1. Im selben Jahre veröffentlichte

er Romantiker-Briefe, in denen der Geschichtsschreiber
einfach als «unser Johannes» figurierte ; 1908 gab Gundolf Henrik
Steffens' Lebenserinnerungen in Auswahl heraus und berücksichtigte
dabei die meisten Müller betreffenden Stellen. In einem Briefe
schreibt er 1910 an Herbert Steiner2 : «Ich arbeite an J. Müller
ohne viel Freude und Fortschritt und fühle die Last der
Shakespeareübersetzung.» 1911 hielt Gundolf an der Universität Heidelberg
einen Probevortrag über Müllers Schweizergeschichte. Müller-Worte
beginnen ihm in die Feder zu fliessen ; er schreibt zu dieser Zeit an
Stefan George : «Ich sehe, wie Joh. Müller sagt, dass es mir unmöglich

sein wird, kein Buch über Dich zu schreiben.» Längst hatte ihn
der Gedanke beschäftigt, nach Schaffhausen zu gehen, um den
Müller-Nachlass einzusehen. 1905 hatte er an George geschrieben,
Schaffhausen liege einstweilen noch nicht in unmittelbarer Nähe ;

«vor Ende des Monats werde ich wohl kaum abreisen, falls Du es

nicht für nötig findest, dass ich früher hingehe3». Gundolf gehörte
dem George-Kreis an und wollte keinen Schritt tun ohne des
Meisters Zustimmung. George stimmte dem Plane eines Schaffhauser
Aufenthaltes zu, und schon am 26. Mai 1905 erhielt er von Gundolf
einen Brief aus Schaffhausen: «Jetzt bin ich endlich gelandet und
habe gleich eine mir vollkommen passende Wohnung gegenüber der
Bibliothek an einem grossen freien Platz für 15 Fr. Heute will ich
auf die weitere Suche gehen, ob ich für Dich eine etwas mehr im
Grünen finde. Die Landschaft scheint zwar ganz hübsch, aber nicht
der grösste Reiz dieses Städtchens zu sein, das noch recht mittelalterlich

anmutet.» Am 11. Juni schrieb Gundolf einen weiteren Brief an
George, erwähnt dessen bevorstehenden Besuch und berichtet über
die Arbeit: «Von mir nichts, als dass ich Tag und Nacht arbeite,
wenig rede und epistuliere, also im Ganzen Dir keine Unannehmlichkeiten

drohe.» Aus einem Briefe vom 22. Juni an Wiesi de Haan
vernehmen wir, dass George wirklich nach Schaffhausen gekommen
ist — «was aber meinen Lebenslauf und meiner Tageseinteilung

1 Friedrich Gundelfinger, Ein Aufsatz Schellings (Preussische Jahrbücher
Bd. 130, Berlin 1907, S. 201—208). Vgl. meinen Aufsatz «Bisher ungedruckte
Briefe Johannes von Müllers (Schaffh. Beitr. Heft 40, 1963, S. 124f. und 146 f.).

2 Friedrich Gundolf, Briefwechsel mit Herbert Steiner und Ernst Robert Curtius,
eing. und hgg. von Lothar Helbling und Claus Victor Bock, 1963.

3 Stefan George, Friedrich Gundolf, Briefwechsel hgg. von Robert Boehringer
mit Georg Peter Landmann, 1962, S. 164 ff.

127



nichts verändert», schrieb Gundolf. Mehr vernehmen wir nicht von
seiner Arbeit in der Schaffhauser Stadtbibliothek. Gewiss hatte er
sich in den wenigen Wochen seines Schaffhauser Aufenthaltes ein
Bild vom Reichtum des Müller-Nachlasses verschafft.

Der schweizerischen Oeffentlichkeit wurde Gundolfs Beschäftigung

mit Müller bekannt, als er im Herbst 1921 im Literarischen
Klub des Lesezirkels Hottingen, Zürich, einen Vortrag über Johannes
von Müller, Müllers Schweizergeschichte als Sprachdenkmal, hielt,
der ein Jahr später in der Zeitschrift «Wissen und Leben» veröffentlicht

wurde. Mit Georges Einverständnis besorgte Gundolf hierauf
eine Auswahl aus Müllers Schweizergeschichte mit dem Text des

Zürcher Vortrages als Einleitung4. Im Glänze von Gundolfs Prosa
erlebte Müllers Sprachkunst eine Auferstehung, die manche
Zeitgenossen überraschte. Ein Schüler Gundolfs, Werner Kirchner,
spricht in bezug auf diese Würdigung Müllers von einem Vorgang
besonderer Art ; «denn wohl zum ersten Male geschah es, dass bei
den Deutschen ein früherer Geschichtschreiber, der sich in keiner
Weise mehr auf die Mittel und Wege der im 19. Jahrhundert
begründeten Wissenschaft beziehen liess, kraft anderer Masse
gegenwärtig wurde ; dergleichen widerfuhr allenfalls den antiken
Historikern. Natürlich musste die Erkenntnis von Müllers sprachlicher
Kunst auf seine tiefen Blicke in die Geschichte führen; wie gäbe
es historische Schriftstellerei an sich5 ?»

Man darf annehmen, dass Gundolf in seiner Goethe-Biographie
vom Jahre 1916 Müller stärker berücksichtigt hätte, wenn seine
Vertrautheit mit dem Geschichtsschreiber schon fortgeschrittener
gewesen wäre. Als eigentliches Resultat seiner Müller-Beschäftigung
flocht er eine geradezu glänzende Charakterisierung Müllers in sein
Buch «Caesar, Geschichte seines Ruhmes» ein6. Was Gundolf
handschriftlich an Müller-Materialien hinterlassen hat, liegt zeitlich vor
dieser ebenso gerafften wie gereiften und sublimen Würdigung. «In
einem kleinen Gemeinwesen», so beginnt Gundolf, «wo Politik von
den Bürgern nicht nur erlitten sondern gemacht wurde und alte
Ueberlieferung noch in sichtbarer Kraft stand, und in Kabinetten
deutscher Höfe reifte der Historiker heran der mit dem weiten
Geschichtsblick seines Führers und Freundes Herder die genaue

4 Johannes von Müllers Geschichten schweizerischer Eidgenossenschaft, ausgewählt

und eingeleitet von Friedrich Gundolf. Die Schweiz im deutschen
Geistesleben Bd. 15.

5 Werner Kirchner, Studien zu einer Darstellung Johannes von Müllers. Diss.

Heidelberg 1927, S. 7.
6 Friedrich Gundolf, Caesar, Geschichte seines Ruhmes. Berlin 1925, S. 244 f.

128



Sachenkunde und Bücherfreude des strengen deutschen
Archivgelehrten verband, mit der schwellenden Begeisterung des edlen
Jünglings ungeheures Gedächtnis und unermüdlichen Bienenfleiss,
mit dem geduldigen Scharfsinn des geschulten Forschers die rege
Umsicht und Geschäftserfahrung des Weltmanns, mit dem selbst-

genugsamen deutschen Wissensernst das französische Wirkungsverlangen,

mit der umfassenden Gelehrsamkeit eine an den Alten, zumal
an Tacitus, erzogene und durch Rousseau erweckte Redegabe...
Müller kam weder von einer religiösen Spannung noch von einem
Denkproblem noch von einem Gesellschaftsdruck her zur
Geschichtsbetrachtung sondern von der reinen Liebe zum Wissen
dessen was eigentlich geschehen ist, zunächst in seinem Vaterland,
dann in der Welt, und von der Sehnsucht nach den denkwürdigen
Erscheinungen der Vorzeit. In dieser umfassenden
Geschehniswissensliebe hat ihn nur ein Mann erreicht, sein Erbe und
Vollender Ranke.»

Gundolf gab seinem heute im Nachlass liegenden Manuskript
den Titel «Materialien, Citate, erste Verknüpfung, Einfall, sehr rohe
erste Niederschrift». Er resümierte und kommentierte in
chronologischer Ordnung als aufmerksamer Leser von Müllers Sämtlichen
Werken, auf die am Rande gelegentlich verwiesen wird ; nur selten
wird ältere Literatur über Müller angeführt ; neuere bleibt ganz
unerwähnt. Ungedruckte Quellen hat Gundolf nicht benutzt ; von
einem vollständigen Quellenfundament kann deshalb keine Rede
sein ; aber als Meister geisteswissenschaftlicher Synthese hat er
helles Licht auf einzelne Episoden von Müllers Leben und
Geschichtsschreibung zu werfen verstanden. Jede Kritik am Ungenügen
und Skizzenhaften des Gundolfschen Materials verstummt übrigens
angesichts seiner eigenen Charakterisierung des Manuskriptes. Er
setzte unter den oben erwähnten Titel den Vers :

«Kein Wort bleibt stehen, wie es stund,
Am Anfang war allein der Schund.»

Dass diese Selbstkritik zu weit ging, mögen die folgenden Hinweise
belegen7. — Uebrigens ist aus dem Nachlass Gundolfs eine ausgearbeitete

Studie historiographischen Charakters veröffentlicht worden,
die zwar mit Winckelmann, also vor Müller, abbricht, in einzelnen
Bemerkungen aber zeigt, wie intensiv Gundolf sich auch hier mit

7 Mit Erlaubnis des «Institute of Germanic Studies» der Universität London
wurden in der «Neuen Zürcher Zeitung» vom 5. Juni 1966 eine Anzahl Abschnitte
aus Gundolfs Manuskript abgedruckt.

129



Müller beschäftigte8. Gundolf ist auch hier wie öfters auf die
Beziehung zwischen Müller und Ranke zu sprechen gekommen : «Doch
sein [Rankes] Statthalter in der eigentlichen Historie, der Begründer

zugleich wissenschaftlichen und künstlerischen
Geschichtschreibung, Rankes nächster und grösster Vorgänger und — was man
meist unterschätzt hat — sein zuerst fast sklavisch nachgeahmter
Meister, Johannes von Müller, war geradezu besessen und behext
von Geschichtschreibmustern aus dem Altertum : Caesar, Thuky-
dides, Tacitus.»

Im Juni 1804 ernannte der preussische König, Friedrich
Wilhelm III., Johannes von Müller zum Hofhistoriographen des Hauses
Brandenburg mit der besonderen Aufgabe, die Biographie Friedrichs
des Grossen zu schreiben. Dass Müller diese Biographie nicht
geschrieben hat, ist bekannt ; weniger bekannt ist, wie intensiv er sich
schon vor der Uebernahme jenes Auftrages mit der Persönlichkeit
König Friedrichs auseinandergesetzt hat. Heinrich Ulmann hat die
Beziehungen Müllers zu Friedrich dem Grossen zum Thema einer
Universitätsrede gemacht und darin Müllers Reden über Friedrich
vom Januar 1805 und 1807 erwähnt; Müllers wichtigste Auseinandersetzung

mit der Persönlichkeit Friedrichs, die Besprechung seiner
Werke, blieb dabei ganz im Hintergrund9. Gundolf hingegen erkannte
sofort die Bedeutung von Müllers Besprechung, der umfangreichsten,

die er je geschrieben : Müller habe damit dem Schöpfer des
Fürstenbundes ein vorläufiges Denkmal setzen wollen. «Hier stellte
er noch einmal das riesenhafte Bild des Helden auf, mit allen persönlichen

Umrissen, ohne die Verschwommenheit, die in seinen späteren
Berliner akademischen Reden die Gestalt mit Nebel umgibt.» Die
Besprechung der «Histoire de mon temps» nimmt den grössten
Raum ein. «Der Vergleich mit den Alten war Müller unentbehrlich,
und es war ihm fast unmöglich, bei einer Charakteristik von diesem

Hintergrund und Mass abzusehen, das für ihn das Menschliche selbst
war.» Gundolf zeigt, wie Müller in den Schriften Friedrichs die

8 Anfänge deutscher Geschichtsschreibung. Herausgegeben von Elisabeth
Gundolf und Edgar Wind. Amsterdam 1939, S. 4.

0 Heinrich Ulmann, Der Geschichtsschreiber Johannes von Müller und Friedrich
der Grosse (Preussische Jahrbücher Bd. 58, 1886, S. 150—160 — Müllers
Besprechung der Oeuvres posthumes de Frédéric II., Roi de Prusse, erschien 1789
in der Allg. Literaturzeitung Nr. 48—57 ; sie ist wieder abgedruckt in den
Sämtlichen Werken Bd. X, S. 70—139. Müller schrieb darüber an seinen Bruder
am 30. Januar 1789, er habe «mit Freiheit geschrieben und wisse nicht, ob es

unverändert abgedruckt werde. SW V 246.

130



zn-

%
H y

/C.
>v

ÛMx-

icj W /uJW<>«/• f%kf*t2t

irfo u~J #m4XUV *4. 1KK
tM)j. 4ts1 Ustß/faH/ //Ütli^Aytß VY* St~-

lÂtéJon^, A/lu dto» AAIjjUIU* nMst

JïttK Lykm UtS }v>4*<JUiv y*i£&r~i"> A* *là~Ayi »*--
kmk U-k Ay

/• A. A tU*y^ ^A^CU Ai U*,~Ms

Uttfüjyl Ä. h- <&«H k+~J AiAéù. **• Hd*i i/t&rtfllßr*-

jfä;££?r 1^ <? ^^* f Û**4~ fo^JL fciAAjyUt 4^w«v

tiTir-r <*' AvL4c% dsKßAßC^sUu. ^/usr*. Ut-i ftho^UVA.

y&x k v<o« Cfa/At rC*4 ArU. <*«/-
j-, JJH ** a \ i. /) - y - ' /

^ ^ '"" *** ^>v Ai* JsJvtsA* 1+ Lc+a. i/kAyStitn^ß-J <ffa~Agj

sK àJuJ. ' ^ 2)u^A- As /kiuijl hfic*. J*X £rvuu+~

fa /4*< tt &vmZ <*' /îc+Ai

'W 4* A*-Â ^Av Ay*.

+^^4^ Aù LoA Ufa*j CcusT^hJO*. ty Ax
"" fiUAA* & £ uAtAßA: aI/

Ati fiiZr rtUÔU^y A AS fi*SAA^n*djf~
iorKA*%iù J*Zr %+ pcUßmZ «W. tU-

tktU **

At /Ujist^Kcf jU* f VwCt*4
U. I J CWUA+4 YbrUAtACA fU-^y-^r At~r KI'A-

AACCßr(—v t<**

k/iAvyfa. pfaS~Ut+~J Ai 4yt#^»rÄ
rf&it U*ic** Ecuß^ci>(u~ß* »lAclA. AiS~

UfaijM- AlXJßW* At AßfJ ^ u^ AA~t>

$YAaish4 /du' </éUù hs\jL4.£r

/A (tjAsyr WydL±i

Eine Seite von Gundolfs Müller-Manuskript.
Am Rande eine Skizze Friedrichs des Grossen von Gundolfs Hand.

131



Grundprinzipien fand oder suchte, nach denen er in seiner
Geschichtsschreibung selber «das Material der Geschichte ordnete oder
die Geschichte der Völker geleitet wissen wollte». Müller fand keinen

zweiten solchen Gewährsmann, «der durch Taten die Theorien
bestätigte, und nach Müllers Glauben waren ja die Taten nur Aus-
fluss jener Grundsätze, nicht umgekehrt». Bei Müllers Besprechung
der philosophischen Schriften des Königs stellt Gundolf das
Bemühen fest, «dem etwas platten Deismus des Königs die Seiten
abzugewinnen, die seinen eigenen, positiveren religiösen Anschauungen
gemäss waren». Friedrichs Toleranz erleichterte Müller eine
nachsichtige Andeutung ; die Heldenverehrung machte diese zum Bedürfnis.

Friedrichs negative Einstellung zur christlichen Religion suchte
Müller z.T. aus dem Jugenderlebnis zu erklären, da der königliche
Prinz «von widerwärtigen Theologen das Christentum und von
glänzenden Geistern den Atheismus gepredigt bekam».

In Müllers Analyse des Briefwechsels zwischen Friedrich und
Voltaire entdeckte Gundolf eine zusammenfassende Charakteristik
Voltaires, die vollständigste, die in Müllers Werken über diesen
Mann, der so grosse Wirkung über ihn selbst ausgeübt hat, sich
findet. «Es ist nicht unwichtig zu sehen, wie der Hauptbegründer der
Aufklärung, deren Aufnahme und Ausscheidung Müllers
Weltanschauung geformt und einen grossen Teil seiner jugendlichen
Geistesgeschichte ausgefüllt hatte, als Persönlichkeit und Principium
sich Müller darstellte, nachdem jener Prozess zum Abschluss
gekommen war und Müller in der christlichen Religion die Grundwahrheiten

gefunden, deren er bedurfte, um mit der Welt in Einklang
zu sein.» Die Antithese Friedrich — Voltaire, so stellt Gundolf fest,
lasse das Bild des Königs noch deutlicher und heller hervortreten.
«Ueberhaupt dient die Uebersicht über die Correspondenz und die
Correspondenten Müller vor allem als Folie für Friedrich; es ist
ein technischer Kunstgriff, mit dem er den Grundzweck dieser
Recension, der Herausarbeitung von Friedrichs Bild und der Recen-
sentenpflicht gleichzeitig genügte.»

Gundolf holte abschliessend zu einer Gesamtwürdigung der
Rezension aus : «Die Recension über Friedrich ist wichtig, weil bei
diesem grossen und umfassenden Gegenstand beinahe alle
Grundgesinnungen Müllers zur Sprache kommen, unbefangener und
naiver, als wo er sie systematisch zu einem politischen Zweck anordnet,
wie im Fürstenbund oder wo er sie als Maximen in eine historische
Darstellung einstreute. Nur noch in seinen Briefen gab er sich so

unbefangen wie in dieser Recension. Hier hatte ihm ein zugleich
aktueller und welthistorischer Gegenstand die Zunge gelöst. Er be-

132



durfte keines gespannten Pathos und keiner Ueberredungen und
musste sich keine Zurückhaltung seiner Kräfte im Interesse eines

unpersönlichen Zweckes auferlegen. Der Gegenstand dieser Recension

unterschied sich von allen übrigen über die er bisher Reden
oder Abhandlungen verfasst hatte, dadurch, dass er nicht abstrakt
sondern eine greifbare, ihm dazu noch persönlich bekannte
Menschengestalt war. Es galt kein weitläufiges Material zu sichten und
zu bearbeiten, sondern nur bekanntes anzudeuten, anzuwenden und
zu gruppieren, dass ein Bild heller begriffen würde, das alle
Menschen kannten. Müllers positive Stellung zur geoffenbarten Religion,
seine Abneigung gegen Spekulation und Metaphysik, seine
Heldenverehrung, seine Auffassung von der Relativität der Regierungsformen,

sein Glaube an den belehrenden Wert der Geschichte, seine
Verehrung altertümlicher Heldenkraft, deren Wiedergeburt er in
Friedrich fand, seine Concilianz und Toleranz, diese Grundtriebe
seiner Historikerseele finden wir alle an der Composition dieser
Besprechung beteiligt, alle seine persönlichen und wissenschaftlichen
Fähigkeiten und Begrenztheiten lassen sich hier nachweisen : das

Vermögen, sich in fremde Seelen einzufühlen und die konziliante
Unparteilichkeit, mit der die individuellen Schranken eines Menschen
aus seiner Lage, aus seiner Geschichte erklären, überhaupt der Takt
mit dem aus seiner Gesamtvision einer Gestalt alle einzelnen Merkmale

gedeutet, ohne Rücksicht auf Sympathie oder Antipathie und
die widersprechenden in Einklang gebracht werden, das Verständnis
für individuelle Verhältnisse. Innerhalb der Gesamtproduktion
Müllers nimmt diese Recension einen besonderen Platz ein, als das

einzige individuell detaillirt ausgeführte Porträt und der einzige
Versuch aus litterarischen Denkmalen das Bild einer geschichtlichen
Persönlichkeit aufzubauen. Seine Porträts sind sonst nur in
allgemeinen Umrissen durch Zusammenstellung von Eigenschaften und
bezeichnenden Zügen, durch pragmatische Analyse hergestellt. Worauf

es Müller ankam mit diesem Essay und wohin seine Fähigkeiten
tendirten, wird uns noch klarer, wenn wir es mit einem ähnlichen
Versuch Herders über denselben Gegenstand vergleichen, einem
Aufsatz über Friedrichs nachgelassene Werke in den Briefen zur
Beförderung der Humanität.» Müllers Schilderungen der historischen

Epochen erwachsen nach Gundolf aus der Freude an der
einzelnen Existenz, für Herder aus der Freude an den Verwandlungen
des Ewigen.

Als Germanist schenkte Gundolf Müllers Beschäftigung mit der
mittelhochdeutschen Literatur besonderes Interesse. Müller hat als
einer der ersten auf das Nibelungenlied hingewiesen. «Der Nibelungen

133



Lied könnte die teutsche Ilias werden», schrieb er in seiner
Schweizergeschichte10. Gundolf erwähnt Müllers Besprechung der von
Professor Müller in Berlin besorgten Nibelungenausgabe und
bemerkt dazu, dem Herausgeber seien die ermutigenden Worte «einer
Autorität wie des Schweizer Historikers» doppelt willkommen
gewesen, nachdem «der grosse König» darüber ein so abfälliges Urteil
gefällt hatte11. Müllers Besprechungen haben nach dem Urteile
Gundolfs in der Geschichte der Germanistik einen neuen Abschnitt
zwar nicht herbeigeführt, aber deutlich angekündigt. Müller glaubte
sich fast verpflichtet «als der genaueste und wohlwollendste Kenner
des Mittelalters» sein Wissen in den Dienst der Literatur- und
Kulturgeschichte zu stellen. «Als Historiker, Kulturhistoriker vor allem,
betrachtet er diese Litteraturdenkmale nicht ohne einige sprachliche
Abschweifungen, die auf Gesinnung und Denkart jener Epoche Licht
werfen können.,Wieviel gewinnt unsere Kenntnis der Sitten & Sprache

durch diese Gedichte.' Die Sprache ist dabei, was uns freilich
selbstverständlicher erscheint als jener Zeit als ein eminent
kulturhistorisches Phänomen betrachtet und als eine der wichtigsten Quellen
der kulturgeschichtlichen Erkenntnis. Der Keim der germanistischen
Studien, den die Romantik zur Blüte und die Brüder Grimm mit
ihrem philologischen Nachwuchs zur Frucht brachte, wird hier ganz
beiläufig das erstemal deutlich aufgedeckt, zugleich deutlich, wie
tief die Tendenz zur allseitig historischen Erhellung des Mittelalters
in dem Geschichtschreiber der Schweiz Wurzel gefasst hatte. Als
Kontrast, der ihm die mittelalterlichen Zustände und Gesinnungen
verdeutlichte, hatte er immer ganz selbstverständlich das klassische
Altertum vor sich, das den späteren Germanisten nicht mehr so das
historische Zeitalter an sich war, das allgemein Menschliche, wie für
Müller. Wir müssen uns lebhaft vergegenwärtigen, dass für Müller
noch nicht wie für uns das klassische Altertum auch eine historische
Form der Geschichte, meinetwegen die beste, sondern eben die
normale, das Mass war.

Der Vergleich mit der Antike war allerdings bei der Eneit
gegeben und der geeignetste Standpunkt dem mittelalterlichen
Gedicht seine eigentümliche Stellung anzuweisen. (Ueberhaupt benutzte

10 Schweizer Geschichte Bd. II, 1786, S. 121. Vgl. meinen Aufsatz Johannes von
Müller und Jacob Grimm (Schweiz. Zeitschr. f. Gesch. Bd. 14, 1964, S. 112—115.

11 Müllers Besprechung des Nibelungenliedes und der übrigen von Gundolf
erwähnten Ausgaben mittelhochdeutscher Dichtungen sind in den Göttinger
Gelehrten Anzeigen erschienen und wurden wieder abgedruckt in SW X 45—69.
Vgl. Eduard Studer, Lassberg und von Arx (Joseph von Lassberg, Mittler und
Sammler, hsg. von Karl S. Bader, S. 170 ff.).

134



er das Altertum als den allgemeinen Hintergrund von dem sich alle
späteren Zeitalter durch ihre Besonderheiten abheben, derart, dass

das Individuelle zugleich eine verdeutlichende Einschränkung des

Allgemeinen erscheint.) Der fromme, unantikische, romantische
Geist der Arbeit wird an vielen einzelnen Beispielen dargetan. Eine
so scharfe und deutliche Auffassung der mittelalterlichen Gesinnung
und Geistesart ohne siissliche Romantik und ohne aufklärerischen
Hochmut dürfen wir bis dahin nicht in deutscher Literatur suchen,
auch bei Herder nicht, der [sich] mehr [in] Umrissen und Ahnungen,

als in Darstellung und Realien erging. Hier wurde am Beispiel
demonstrirt und das war der Fortschritt. Herder hatte mit seiner
Darstellung des Annoliedes zwar ähnliches versucht, aber dort war
doch bei weitem das Hauptgewicht auf die Hervorhebung des dem
Pindarischen und dem Annodichter-Geist Gemeinsamen gelegt, zur
Zerstörung eines Vorurteils. Müller war es wirklich um die
Darstellung der Besonderheit zu tun. Solche typischen Züge des
barbarischen Sängers sind Vorliebe und Geschick für Darstellung [von]
Schrecknissen und Graus nicht aus absolutem Ueberwiegen dieser
dunklen Seiten der Welt im Mittelalter sondern aus geringerer
Mannigfaltigkeit des Genusses. ,Genuss war damals nur in Liebe und
Schmaus.' Das Wesen und die Ausdrucksformen, der mittelalterlichen

Minne sind bis ins Sprachliche hinein scharf und richtig auf-
gefasst ; überhaupt überrascht uns hier Müller das erstemal durch
feinere aesthetische Beobachtungen, besonders, wo es sich darum
handelt, die Wirkung jener Zustände aufs Geistige und besonders
auf das Darstellungsvermögen zu ergründen. Auch hier ist die Her-
dersche Methode oder viel mehr Geistesart fruchtbar; aber Müller
ist vielleicht eben infolge seines Mangels an spekulativer Weite und
Tiefe plastischer aufs Darstellen angewiesen. Sehr gut, eines Goethe
würdig durch die Uebersicht über menschliche Zustände und ihre
zeitlichen Wirkungen und für die Charakterisierung mittelalterlicher

deutscher Poesie. Richtiger als aller romantische Nebel ist
folgendes» — Gundolf zitiert aus Müllers Besprechung der Eneidt
von Veldeken: «An diesem Stück und an den eingewobenen
Dichtungen ist nicht schwer den Einfluss der damaligen Armuth an
Begriffen auf den Geschmack zu sehen: bei so geringem Vorrath
kann sich der Dichter an einer Sache nie satt mahlen ; es kömmt
hierzu, dass in dem einsamen Leben auf den Burgen der Geist lang
ob einer Sache haftet, nicht wie im Cirkel der grossen Welt, wo
immer eines das andere drängt und fortstösst12.»

12 SW X 54 — Gundolf zitiert etwas frei.

135



Gundolf fand es besonders reizvoll, aus Müllers Parcival-
Besprechung zu erfahren, «wie dies nun allberühmte und wenn auch
nicht dem Inhalt so doch der Stimmung nach allen vertraute Gedicht
als ein Novum auf einen damaligen Literator wirkt». Müller habe
auf den didaktischen Charakter dieser Dichtung grosses Gewicht
gelegt. «Dabei verfällt er nicht in den Fehler, das Individuelle Wolframs

mit dem Geist des Mittelalters überhaupt zu verwechseln,
sondern er findet auch die persönlichen Ansichten des Dichters, vor
allem die Toleranz gegen die Heiden heraus. Zu solcher Kenntnis
war schon eine genauere Bekanntschaft mit jener Epoche erfordert.
Er führt diese individuellen Züge auf morgenländische Einflüsse
zurück, die seit den Kreuzzügen eingedrungen waren. Parcival ist ein
Telemach. Auf den Fénélonschen Erziehungsroman wird mehrmals
Bezug genommen...»

Diese Hinweise mögen genügen, um auf Gundolfs Müller-Materialien

aufmerksam zu machen, die es verdienen, von der Forschung
beachtet zu werden.

Die Einleitung zu diesem Aufsatz erschien in etwas kürzerer
Form in der «Neuen Zürcher Zeitung» vom 5. Juni 1966.

136


	Gundolf und Johannes von Müller

