Zeitschrift: Schaffhauser Beitrage zur vaterlandischen Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen
Band: 43 (1966)

Artikel: Die alteste Handschrift der Ministerialbibliothek Schaffhausen
Autor: Risch, Ernst Gerhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-841259

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-841259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die iilteste Handschrift
der Ministerialbibliothek Schaffhausen

Von Ernst Gerhard Riisch

Die Bibliothek des ehemaligen Klosters Allerheiligen, die im
16. Jahrhundert in den Besitz des evangelischen Ministeriums, d.h.
der Geistlichkeit des Kantons Schaffhausen iiberging, enthilt zur
Hauptsache Handschriften aus der ersten Bliitezeit der Monchsge-
meinschaft, aus dem 11. und 12. Jahrhundert. Nur wenige Manu-
skripte reichen in frithere Zeiten zuriick, so einige Werke von
Kirchenvitern, die dem achten bis zehnten Jahrhundert angehoren'.
Die édlteste Handschrift ist ein Band der Psalmenauslegung des latei-
nischen kirchlichen Schriftstellers Cassiodorus. Sie ist in den letzten
Jahrzehnten des 8. Jahrhunderts geschrieben worden®. Auf der Stadt-
bibliothek, in welcher die Ministerialbibliothek als Depositum unter-
gebracht ist, liegt ein noch ilteres Buch, die Vita des heiligen
Columba, verfasst von Adamnanus, geschrieben von Dorbhene in
den ersten Jahren des 8. Jahrhunderts auf der Insel Iona in irischer
Schrift’. Aber sie gehort nicht zur Ministerialbibliothek. Verglichen
mit den zahlreichen wertvollen Handschriften aus jenen Jahrhun-
derten, die in andern Bibliotheken, etwa in der Stiftsbibliothek
St. Gallen als einer der ehrwiirdigsten und iltesten in ganz Europa,
aufbewahrt werden, nimmt sich der alte Schaffhauser Besitz zahlen-
missig sehr bescheiden aus. In neuerer Zeit jedoch, besonders seit
den grundlegenden Arbeiten Albert Bruckners im VI. Band seiner
«Scriptoria medii aevi Helvetica», ist er in das Licht seiner richtigen
und zum Teil einzigartigen Bedeutung geriickt worden®. Ein umfas-
sender Gesamtkatalog aller Handschriften der Stadt- und Ministerial-

! Vgl. ALBerT BrUCKNER, Scriptoria medii aevi Helvetica, Bd. VI (1952), S. 57f.
Die Binde dieses Werkes werden im folgenden «Bruckner I, IT usw.» zitiert.

2 Katalog der Ministerialbibliothek zu Schaffhausen (1877), S. 9, Nr. 78.

3 REmnsARD FRAUENFELDER, Die ilteste Handschrift in der Stadtbibliothek
Schaffhausen. Schweiz. Gutenbergmuseum 1936, 3. — ErNsT ScHELLENBERG,
Das dlteste Buch der Stadtbibliothek. Schaffhauser Mappe 1965, S. 3.

% Das Werk beschrinkt sich jedoch vorwiegend auf die paldographische Seite der
Forschung und beriicksichtigt den Inhalt der Handschriften nur wenig.



bibliothek nach modernen Gesichtspunkten fehlt noch; er wiirde
manche wenig bekannte Kostbarkeit erschliessen.

Die folgende Studie ist der Cassiodor-Handschrift, dem #ltesten
Bestandteil der Ministerialbibliothek gewidmet. Sie will neben der
Handschriftenkunde im engern Sinn auch dem allgemeinen Inter-
esse dienen, indem sie einige Kenntnis iiber den Verfasser und sein
Werk vermittelt.

L.

Flavius Magnus Aurelius Cassiodorus Senator entstammte einer
vornehmen romischen Familie, deren Urspriinge in Syrien liegen, wie
der Familienname Cassiodorus beweist. Er ist um das Jahr 485 in
Syllacium (Squillace) in der siiditalienischen Landschaft Bruttium
(Calabrien) geboren®. Da der Vater in der Gunst des Ostgotenkonigs
Theoderich stand, eroffnete sich dem Sohne eine politische Lauf-
bahn, die ihn zu den hochsien Aemtern im Ostgotenreich fiihrte. In
allen seinen 6ffentlichen Aufgaben war er auf die Verschnung des
romanischen mit dem germanischen Element bedacht, wie denn der
Ausgleich von Gegensdtzen, die Vereinigung scheinbar auseinander-
strebender Kulturelemente das wichtigste Anliegen seines ganzen
langen Lebens war. Nach seiner Wirksamkeit als vielbeschiftigter
Staatsmann zog er sich um das Jahr 540 aus dem 6ffentlichen Leben
zuriick. Auf den ererbten Giitern in Bruttium stiftete er ein Kloster
mit Namen Vivarium, wohin er sich begab, um sich ganz den kirch-
lich-wissenschaftlichen Studien zu widmen, ohne dass er dabei selbst
Mé6nch geworden wire. Als Fiirsorger des Klosters, als Forderer
und Anreger der literarischen Tatigkeit seiner Monche, als eifriger
Mehrer ihrer Bibliothek lebte er mehrere Jahrzehnte in Vivarium.
Im hohen Alter von iiber neunzig Jahren starb er um 580.

Die erhaltenen Schriften Cassiodors scheiden sich deutlich in
zwei Gruppen, deren eine zur weltlichen Tatigkeit als Staatsmann,
die andere zur zweiten Halfte des Lebens in der kirchlichen Wissen-
schaft gehort. Die erste Gruppe umfasst profanhistorische Werke,
so eine Konsularchronik und zwolf Biicher gotischer Geschichten,
die nur in einem Auszug des Jordanes erhalten sind, sodann Reden
auf die Gotenkonige und eine in zwolf Biichern unter dem Titel
«Variae» um 538 herausgegebene Sammlung von Erlassen und For-
mularen aus der amtlichen Wirksamkeit, sowohl als Formelbuch wie

5 Vgl. die Biographien von R. HeLm in: Reallexikon fiir Antike und Christen-
tum, Bd. 2 (1954), Sp. 915—926 ; D. M. Capruyns, in: Dictionnaire d’histoire
et de géographie ecclésiastique (1949), Bd. 11, Sp. 1349—1408; Adolph
Franz (1872).



TAFEL 1

Ministerialbibliothek Schaffhausen, Cod. 78, Bl. 1.



TAFEL 2

n?erécrorrrorﬁ r‘%'—mm 4‘. hoc ¥

nenyre oy ner-ﬂ'a-r ISGO‘N hadl muf LO‘?M:%& [mguz-

W‘I“rronmrr’ nfn uel,ﬁ:nmi% ,-
Jsu:ﬁo nercongrue fmct

: N ; :
‘i.g > \1’ ee.clun

f

v

Q, Jt-:lnﬁo Luid?owdfe‘“m roﬁ's’."’ﬂf“{
adiccoart 11"‘“‘\“!&55' - : . : :

C‘\

Ministerialbibliothek Schaffhausen, Cod. 78, Bl. 6.



| B

INCIPFT SECUMDILT

o -:'-"'ft»conﬁzv*«ge-nf‘"f’ yrur ﬂmﬂe" ando "ffi‘
3 W‘Imechcuf' th‘aru[uf’ araf%;(@,gﬂm;mi‘e,

rml&mwﬂfc{? fine mmthwznumc{ué hebony

1
|

W;Lxxuwmnom abtw.hrwkkr(enuf :

b ‘{'}J’{féferul—'mr:m{}awuno o(::’am xclvccuxm
- s "‘”%"‘“ m%elxnm 1o f‘w‘: Q’)A‘E‘tmffcr'trﬁt’. '
o 41-“1%‘ Fdfhb:wmfi'&mnéb{lo‘nmm¢'
i el T
fcccerc!amn &laenTem erur8dyo |
Tas. jwllccc“t’ Jmoe‘!wcind,“’ulﬂnndte&;

]

o

AN e SRR

e —_—

5
il

el

FCE

fwﬁhm*cc > 110N coriers jic’mn il); qmmﬁ)

Stiftsbibliothek St. Gallen, Cod. 125, S. 109.
(Mit freundlicher Erlaubnis des Stiftshibliothekars Dr. J. Duft wiedergegeben.)

TAFEL 3



als historische Quelle bedeutsam, Thnen schliesst sich eine kleine
philosophische Schrift iiber die Seele an. Sie bildet den Uebergang
zu den Werken aus der zweiten Periode seines Lebens. Deren bedeu-
tendstes systematisches Werk sind die «Institutiones divinarum et
saecularium literarum», eine Zusammenfassung der theologischen
und weltlichen Wissenschaften. Der von Cassiodor mit Papst Aga-
pet I. erwogene Plan einer Hochschule fiir Geistliche ist durch die
Umstinde der kriegerischen Zeit verhindert worden ; dafiir hat der
fromme Gelehrte in den «Institutiones» einen Wegweiser zur wert-
vollen Literatur geistlichen und weltlichen Inhalts geschrieben. Eine
Erginzung bietet die im hohen Alter verfasste Schrift «De Ortho-
graphia», die in zwolf Kapiteln eine Anweisung fiir die Abschreiber
unter den Klosterbriidern zusammenstellt. Ausserdem legte er meh-
rere biblische Biicher in Kommentaren aus: die Psalmen, Apostel-
briefe, die Apostelgeschichte und die Offenbarung des Johannes.
Fiir die historische Kenntnis des ganzen Mittelalters wurde ein kir-
chengeschichtliches Werk, die «Historia tripartita» bedeutsam, die
aus drei griechischen Kirchenschriftstellern, die er iibersetzen liess,
zusammengestellt ist und die bei aller Unvollkommenheit der histo-
rischen Forschung das wichtigste Handbuch der Kirchengeschichte
fiir die kommenden Jahrhunderte wurde.

In allen diesen Werken zeigt sich nicht nur eine griindliche
Bildung, ein enormer Fleiss, sondern auch der Wille, den christ-
lichen Monchen die Errungenschaften der antiken geistigen Welt zu
iibermitteln. Entgegen dem Hass, den viele Monche gegeniiber der
heidnischen Literatur und Bildung hegten, sah Cassiodor seine
Lebensaufgabe gerade darin, dem Christentum die Giiter der Antike
zu bewahren. Seine Toleranz gegeniiber der heidnischen Wissen-
schaft war nicht das Ergebnis einer oberflichlichen Einstellung.
Vielmehr war er iiberzeugt, dass der Ursprung aller Wissenschaft
und Kunst in der Heiligen Schrift, also im Glauben selbst
liege. Nach dem Geschichtsbild der damaligen Christenheit, das
Cassiodor teilt, sind die weltlichen Kiinste viel spater als die Heiligen
Schriften entstanden, denen daher der volle Vorrang gebiihrt. Aber
weil die Kiinste nur eine Frucht der Heiligen Schriften sind, soll
man sie auch anerkennen. So sagt er einmal: «Wahrlich selbst die
heiligsten Viter haben das nicht befohlen, dass das Studium der
weltlichen Wissenschaften verworfen werden solle. Denn unser Sinn
wird nicht zum wenigstens gerade durch sie dazu gebildet, die Hei-
lige Schrift zu verstehen®’.» Daher hielt er seine Monche zu eifriger

8 I. P. MioNE, Patrologia ser. lat. (= PL) 70, 1142 A.



Lektiire an und gab ihnen mit einer hervorragenden Bibliothek alle
dusseren Hilfsmittel an die Hand, um sich in die Wissenschaften zu
vertiefen’. Neben den Mértyrer und den Asketen, die Helden der
Friithchristenheit, stellt er die Helden des Geistes; seine Monche
sollen wissen, «dass die Ehrenkranze nicht nur auf dem Kampf eines
Blutzeugen oder auf der Keuschheit beruhen»®. Doch nicht nur lesen
sollen die Monche, sondern sie sollen auch abschreiben ; sobald ihnen
etwas in die Hand kommt von den in der Bibliothek noch nicht vor-
handenen erklirenden Schriften, sollen sie es sorgsam kopieren und
den Biicherschatz des Klosters vermehren’. Die Krone aller kloster-
lichen Beschiftigungen ist nach ihm die Tiatigkeit der «antiquarii»,
der Schreiber. «Ich gestehe offen meine Meinung, dass von allem,
was unter euch mit korperlicher Anstrengung geleistet wird, mir
der Eifer der Schreiber am besten gefallt (sofern sie wenigstens wahr-
heitsgemass schreiben), wohl nicht zu Unrecht; denn nicht nur bil-
den sie heilsam ihren Geist, indem sie die gottlichen Schriften lesen,
sondern mit ihrem Schreiben streuen sie auch den Samen der Gebote
Gottes weit und breit aus. Eine gliickliche Absicht, ein lobenswerter
Fleiss, mit der Hand den Menschen zu predigen, mit den Fingern die
Zungen zu losen, das Heil lautlos den Sterblichen zu schenken und
mit Schreibrohr und Tinte gegen die verbotenen Schleichwege des.
Teufels zu kimpfen! Denn so oft der Schreiber die Worte des Herrn
schreibt, so oft empfingt der Satan Wunden.» Nach der Weise der
Zeit, die gerne alles sinnbildlich mit den hochsten Wahrheiten des
Glaubens verband, steht Cassiodor nicht an, darauf hinzuweisen,
dass die Schreiber durch die Dreizahl der beim Schreiben verwende-
ten Finger stindig an die heilige Dreieinigkeit erinnert werden'.
Diese iiberlegene Haltung gegeniiber der weltlichen Kultur, die
bei aller tiefen Frommigkeit weit entfernt von Engherzigkeit war,
konnte sich auf bedeutende Vorgianger berufen. Schon der Kirchen-
vater Basilius der Grosse hatte im vierten Jahrhundert in seiner
«Rede an die Jiinglinge iiber den rechten Gebrauch der heidnischen
griechischen Literatur» der massvollen und kritischen, aber im gan-
zen doch positiven Stellung das Wort geredet, und das machtigste
geistige Werk des christlichen Altertums, die Schriften eines Augu-

7 Cappuyns a.a.0. Sp. 1389—1399 versucht den Inhalt der Bibliothek in Viva-
rium zu rekonstruieren, ebenso A. Franz S. 76—92.

¢ PL 70, 1147 D.

9 PL 70, 1121 C. Die Bemerkung betrifft die Kommentare des Hieronymus zu
den paulinischen Briefen, die in den Klostern sehr geschitzt waren, so auch in
Cassiodors Vivarium.

10 PL 70, 1145 A.

10



stinus, war ein einziges Zeugnis fiir den Wert der profanen Bildung
fiir den Glauben. Dass aber Cassiodor diese Einstellung in sein eige-
nes Kloster einfiihrte, war von besonders grosser Tragweite. Da-
durch wurde die christliche Gemeinschaftsform, der die Zukunft
gehorte, nicht nur zum Triger des kirchlichen Geistes und der
Frommigkeit, sondern auch der profanen Bildung. Mochte sich
diese neben der Heiligen Schrift und ihrer Auslegung auch beschei-
den ausnehmen', so war der Weg zu ihrer Aufnahme in die kloster-
liche Welt doch gedffnet. Da die spiater allgemein herrschend ge-
wordene Regel des heiligen Benedikt, im selben Jahrhundert wie
Cassiodors Werk entstanden, ihrerseits den Monchen heilige Lesun-
gen empfiehlt”, so stand der breiten Entfaltung der klosterlichen
Bildung nichts mehr im Wege. An der Wiege der kraftvollen Kultur
und Kunst, wie sie in den Klostern der Reichenau und St. Gallens
bliihte und auch im Kloster Allerheiligen zu Schaffhausen im
12. Jahrhundert wenigstens fiir kurze Zeit zu einer schonen Frucht
fiihrte, standen Manner wie Cassiodor und Benedikt. Es ist daher
nicht tibertrieben, wenn ein Kirchenhistoriker im Wirken Cassiodors
geradezu den « Wendepunkt fiir die kirchliche Wissenschaft und die
kirchliche Schulbildung» erblickt, da sein Kloster die Stitte wurde,
von der aus die enzyklopadische, christlich-kirchliche und antike
Bildung wieder in den Klostern und Kirchen Fuss fasste'.

II.

In diese Zusammenhinge gehort auch das Werk der Bibelaus-
legung, das Cassiodor durch die ganze zweite Lebenshilfte beglei-
tete : die Erklarung der Psalmen. Er hat es bald nach seinem Riick-
zug aus dem politischen Leben begonnen und in den letzten Jahren
seines Lebens im Kloster Vivarium iiberarbeitet und abgeschlossen.
In der Vorrede zu seiner letzten Schrift «De Orthographia» sagt er,
mit der Hilfe Gottes habe er nach der Bekehrung den ersten Arbeits-
eifer dem Psalmenkommentar gewidmet'. Auch die ersten Sitze der
Vorrede zum Werke selbst nehmen darauf Bezug: nachdem er die
Plagen der Ehrendmter in Ravenna samt den mit schidlichen Ge-

' So macht z.B. die profane Literatur in der Bibliothek des Klosters Allerhei-
ligen, einer typischen Biicherei eines Reformklosters des 11. Jahrhunderts, nur
einen ganz geringen Teil aus, wie die Struktur des Biicherverzeichnisses unter
Abt Siegfried ausweist.

!2 Regula Benedicti cap. 48.

13 KarL MiLLER, Kirchengeschichte, Bd. 1 (1921), S. 321.

14 PL 70, 1240 C.

4 |



schmicklein verbundenen weltlichen Sorgen von sich gewiesen
hatte, genoss er den Honig der Seelen im himmlischen Psalter®.

Die Hochschitzung der Psalmen des Alten Testaments teilt
Cassiodor mit der ganzen Kirche des christlichen Altertums und
Mittelalters. Schon die Hymnen und geistlichen Lieder des Neuen
Testaments leben nach Inhalt und Form véllig vom Erbe der Psal-
men, wie der schonste neutestamentliche Psalm, der Lobgesang
Mariens in Lukas 1, 46—55, beweist. Psalmengebet und Psalmenge-
sang wurden fiir die Monche seit ihrer Friithzeit im dritten Jahrhun-
dert zur selbstverstindlichen Pflicht. Benedikt fordert in seiner
Regel, dass im Chorgebet alle hundertfiinfzig Psalmen in einer
Woche gelesen werden und betrachtet dies ausdriicklich als ein
Minimum : «Ganz offenkundig sind solche Ménche allzu triage in
ihren Pflichten der Frommigkeit, welche im Laufe einer Woche
weniger als das Psalterium mit den iiblichen Cantica singen. Lesen
wir doch, dass unsere Viter in ihrem Eifer an einem Tag vollbracht
haben, was wir bei unserer Lauheit doch wenigstens in einer ganzen
Woche leisten wollen'’.» Die sehr strenge Regel Columbans verlangt
das Singen von iiber fiinfhundertachtzig Psalmen in der Woche'. Es
gibt keine andere Zeit in der ganzen Kirchengeschichte, in welcher
der Psalter eine so restlos lebensbeherrschende Stellung eingenom-
men hitte wie in der Monchskultur der Kloster. Nicht einmal die
hohe Bedeutung, die der Psalmengesang bei den Hugenotten und im
reformierten Protestantismus gewonnen hat, lasst sich damit verglei-
chen. Wenn also Cassiodor sich vornahm, eine Auslegung der Psal-
men zu schreiben, so griff er damit in die lebendige Mitte der ganzen
Frommigkeit seiner Zeit hinein.

Sein Unternehmen war nicht neu. Als grosstes Vorbild stand ihm
Augustin vor Augen, der in seinen «Enarrationes in Psalmos» ein
umfangreiches, das ganze Mittelalter hindurch vielgelesenes Werk
geschaffen hatte'. Cassiodor nimmt ausdriicklich auf diesen grossen

15 PL 70, 9A. In der Selbsthezeichnung nimmt Cassiodor gerne auf seine Wen-
dung zum geistlichen Leben Bezug, vgl. Capruyns a.a. 0. Sp.1371. Der Codex 78
enthidlt folgende Schlussformel nach der Einleitung zum Psalmenkommentar :
«Explicit prefatio Magni Aurilii (sic!) Cassiodori Senatoris iam Domino
prestante converso.» Die Formel «Cassiodori iam Domino prestante conversi»
kommt auch sonst bei ihm vor; dass sie hier am Schluss falsch dekliniert er-
scheint, ist in mittelalterlichen Texten nicht aussergewshnlich.

16 Regula Benedicti cap. 18.

17 Fritz BLankE, Columban und Gallus (1940), S. 112.

18 Auch die Allerheiligen-Bibliothek enthielt schon zur Zeit des Abtes Siegfried
Augustins Enarrationes in psalmos, wenigstens zum Teil, vgl. Katalog der

Ministerialbibliothek S. VII.

12



Vorginger Bezug. Er gedachte mit seinem Buch in der Nachfolge
Augustins zu stehen, doch wollte er das michtige Werk des hervor-
ragendsten Kirchenvaters fiir seine Monche auswerten. Bescheiden
sagt er: «Ich versuchte, des Augustinus weites Meer, das sich aus
den Quellen der Psalmen ergiesst, mit Hilfe der gottlichen Barm-
herzigkeit in kleine Bachlein, durch die man hindurchschreiten
kann, abzuleiten'.» Er hat aber nicht einfach einen Auszug aus
Augustins Werk angefertigt, sondern er bringt bei aller Abhéngig-
keit von seinem Vorginger viele eigene Gedanken hinein, zieht
ausser Augustin andere Schriftsteller der Kirche bei und geht in
der Anordnung seiner Auslegungen selbstindig vor. Ihm liegt es vor
allem daran, nachzuweisen, dass die gottliche Rede in den Psalmen
ebenso schon, wohlgebaut und rhetorisch befriedigend sei, wie ein
profanes Schriftwerk. So sagt er am Schluss von Psalm 22*, Anfang,
Mitte und Schluss dieses Psalms liessen den Schmuck der verschie-
denen Redefiguren aufleuchten™. Seine eigenen Auslegungen lisst
er im Prunkgewand antiker Rhetorik auftreten, ohne deshalb den
religiosen Inhalt in schéne Worte zu verfliichtigen. Im allgemeinen
geht er nach einem klaren methodischen Schema vor: nach der Er-
orterung der jeweiligen Ueberschrift folgen Einteilung und Inhalts-
angabe, darauf tritt er in die Auslegung der einzelnen Verse ein,
wobei er nach dem iiberlieferten Schema zuerst nach dem Wortsinn,
dann nach dem historischen, schliesslich nach dem mystischen und
moralischen Sinn des Textes fragt, worauf eine Conclusio die Haupt-
gedanken zusammenfasst. Die jahrelange Arbeit am Psalter hat Cas-
siodor offensichtlich eine tiefe und reiche Freude bereitet, trotz
aller wissenschaftlichen Miihe, die damit verbunden war. Am Schluss
ruft er bewundernd aus: «Was kannst du nicht alles in diesem
himmlischen Schrein der gottlichen Schriften finden!... Alles, was
im Himmel, auf Erden, im Meer oder in der Unterwelt geschieht,
kannst du auf giiltige Weise, ein jedes an seinen Ort gestellt, er-
kennen, wenn du nur behutsam genug liesest™.» Die Verbindung von
schoner sprachlicher Form und echter Frommigkeit liess dieses Werk
in den Augen der Kenner mit vollem Recht als «das Beste, was er
geschrieben hat*», als das «gewichtigste seiner Werke*» erscheinen.

19 PL 70, 9B.

20 In der Lutheriibersetzung Psalm 23.

8.PL 70,171 B.

2PL 70, 1054C.

%3 R. HeLm, a. a. 0. Sp. 921.

2 Ernst Rosert Curtius, Europiische Literatur und lateinisches Mittelalter
(1948), S. 446. Daselbst eine ausgezeichnete Wiirdigung der Persénlichkeit
Cassiodors.

13



Es ist daher verstindlich, dass diese Psalmenauslegung in man-
chen mittelalterlichen Klosterbibliotheken neben oder an Stelle des
Augustin-Werkes vorhanden war®. Zumeist wurde das Buch auf drei
Binde verteilt, fiir welche Massnahme Cassiodor selbst in der Ein-
leitung die Griinde angibt: «...damit sowohl die Klarheit der
Buchstaben sich den alteren Augen schoner 6ffne, als auch die
mehreren Binde dem Wunsche der lesenden Briider entgegen-
kimen®.» Die Dreiteilung, so praktisch sie sein mochte, hatte den
Nachteil, dass leicht einzelne Bande verloren gehen konnten. So
findet man in manchen Bibliotheken nur einen oder zwei Binde
vor®’. Auch die Schaffhauser Handschrift ist ein Einzelband aus dem
Gesamtwerk ; von den beiden andern Binden ist bisher nichts be-
kannt geworden. Es ist aber auch maoglich, dass der Schreiber sich
damit begniigte, einen einzigen Band herzustellen, da dies bereits
eine recht ansehnliche Arbeitsleistung bedeutete. Die Fortsetzung
wurde einem andern iiberlassen und ist dann nicht selten unterblie-
ben. So konnte der Schaffhauser Band gut als ein in sich selbstin-
diger Einzelteil entstanden sein und es wire miissig, den beiden
andern nachzuforschen. Dass er einen eigentlichen Abschluss mit
einem ausfithrlichen Schreibervermerk besitzt, lasst eher auf diese
zweite Moglichkeit schliessen®.

I11.

In der handschriftlichen Ueberlieferung des Psalmenkommen-
tars Cassiodors nimmt der Schaffhauser Band eine wichtige Stelle
ein. Zwar ist er nicht die alteste erhaltene Abschrift. Als solche ist

%5 So besass z.B. das Kloster St. Gallen neben Augustins Enarrationes in einer
finfbandigen Abschrift des 9. Jahrhunderts (Cod. 162-——166) eine dreibindige
Abschrift des Cassiodor-Kommentars ebenfalls aus dem 9. Jahrhundert (Cod.
200—202).

2 PL 70, 9 C.

%7 Die neueste Ausgabe der Psalmenauslegung Cassiodors (Corpus Christianorum
Series Latina XCVII, M. A. Cassiodori Senatoris Opera pars II, 1; Turnholti
1958, besorgt von M. ApriaEN) bringt auf S. VIII-—XI unter 86 Handschrif-
ten 16, die nur Ps. 1—50 enthalten, ausserdem weitere nur einbindige des
zweiten oder dritten Teils.

28 Die Herstellung nur eines Teils des Gesamtwerkes ist auch im Spétmittelalter
belegt: P. Rur, Mittelalterliche Bibliothekskataloge III, 1 (1932) enthilt auf
S. 46/47 die von Leonhard Wagner (1454—1522) geschriebenen Werke ; der
Schreiber erwihnt ausdriicklich, er habe «partem Cassiodori super psalterium»
geschrieben. Daselbst S. 205, Z. 11f.: Abt Petrus Wegel von Heilsbronn
(1463—1479) schafft zwei Binde zu je fiinfzig Psalmen «Cassiodori super
psalterium» an.

14



ein Manuskript aus dem Anfang des 8. Jahrhunderts in Durham
anzusprechen ; wenig jinger sind Handschriften aus dem Kloster
Corbie, die heute in der Nationalbibliothek zu Paris liegen®. Thnen
schliesst sich die Schaffhauser Handschrift als dem letzten Drittel
des 8. Jahrhunderts zugehorig unmittelbar an. Die inhaltliche Text-
vergleichung zeigt, dass sie in der Mitte zwischen einer Ueberliefe-
rung des Wortlautes, die in der erwihnten dlteren Gruppe erhalten
ist, und einer jiingeren Fassung steht, auf der die spiteren Hand-
schriften wie auch die erste wissenschaftliche Druckausgabe des
Kommentars im 17. Jahrhundert beruhen®. Wer heute einen wissen-
schaftlich zuverlassigen Text Cassiodors erarbeiten will, der muss
unsere Handschrift beiziehen. Dies ist leider in der neuesten Ausgabe
des Psalmenkommentars nur sehr liickenhaft geschehen, indem
ausser der Einleitung nur die Kommentare zu den Psalmen 1—3, 20
und 21 verglichen wurden®.

qoeem Yemirfonr cennar rreﬁmﬂﬂ-caj\o r‘edclﬂ-\ﬂmcﬂef il
HCFLT e i F Sakaows Lmus' OOQRXTIAS AMEN -
QLYo Te UTquUIcy M c,'ue < ci ) C&ry M TN EEn Y ced Pr e‘ﬂe-nderwréfuﬁr
occlfw-en-s per Lexger1f or‘ctrmﬂnr'fvf?‘nomen uuo'.fgfﬁrf‘t;‘

ﬁmcllem wadien Lchecchﬁ rrod'&q:br-e:oﬁ;

Schreibereintrag in Cod. 78.

Woher stammt unsere Handschrift ? Da sie aus paliographischen
Griinden in die zweite Hilfte des 8. Jahrhunderts verwiesen werden
muss, kann sie auf keinen Fall in Schaffhausen entstanden sein. Die
Schreibschule des Klosters Allerheiligen setzt erst gegen Ende des
11. Jahrhunderts ein. Die Handschrift selbst gibt iiber ihren Ur-
sprung keine unmittelbare Auskunft. Zwar nennt sich ihr Schreiber
am Ende seines Werkes, das er mit folgendem Eintrag beschliesst:

«EXPLICIT PSALMUS LMUS. DEO GRATIAS AMEN. Queso

te ut quicuamque® codicem in manu adprehenderis et usque ad finem

** Diese Handschriften werden bei M. Apriaen (siehe Anm. 27) S. XII[—XVI be-
schrieben.

3 Es handelt sich um die Mauriner Ausgabe der Werke Cassiodors (Rouen 1679),
besorgt durch J. GArReT, nachgedruckt bei Migne PL 69 und 70.

31 Vgl. die erwiihnte Ausgabe von Apriaen (1958) S. XVL.

32 Hier ist von spiterer Hand «hunc» eingeflickt worden ; die gleiche Hand hat
wohl das folgende «in manu» durch einen Abkiirzungsstrich iiber dem u in
«manum» verbessert.

15



perlegeris ora pro scriptore nomen Uuolfgiso presbiter si in diem
iudicii habeas deum protectorem™®.»

Die Uebersetzung lautet: «Ich bitte dich, wer immer du bist,
der du diesen Band in die Hand nehmen und bis zum Ende durch-
lesen wirst: bitte fiir den Schreiber namens Wolfgis, Priester, falls
du am Tage des Gerichts Gott zum Beschiitzer haben willst.»

Dieser fromme Wunsch eines Schreibers ist an sich nicht belang-
voll ; solche Bitten finden sich in mittelalterlichen Handschriften
sehr hiaufig. Wer aber ist dieser Priester Wolfgis ? In dieser Frage
kann nur eine Analyse der Handschrift in paliographischer Hinsicht
weiterfithren. Nun weist der Charakter der Schriftziige eindeutig in
das Kloster St. Gallen®. Dort bliihte schon im 8. Jahrhundert eine
bedeutende Schreibschule, deren Entwicklung dank den Forschun-
gen von Albert Bruckner in grossen Ziigen iiberblickt werden kann.
Ein erster Mittelpunkt bildete sich um die Mitte des Jahrhunderts
um den Schreiber Winithar. Dann taucht im letzten Drittel des
Jahrhunderts eine «charakteristische elegante, klare, mehr spitzige
als breite, oft langgezogene ,Urkundenkursive’» auf, die Bruckner
mit dem Schreiber Waldo in Verbindung bringt”. Dieser gelehrte
St. Galler Ménch wird vom zeitgenossischen Klosterchronisten Rat-
pert als «vir sapiens» und als «eximius scriptor», als ausgezeichneter
Schreiber gerithmt®. Um seiner Verdienste willen wurde er im Jahre
784 zum Abt des Klosters Reichenau und spater in der gleichen Stel-
lung nach St-Denis berufen. Unter seinem Einfluss entstanden in

3 Dieser Text ist auf Grund der Handschrift hergestellt. Nach ihm sind die
frilheren Abdrucke (Carn Stuckert, St.-Gallisches Gut unter den Bestinden
der Klosterbibliothek Allerheiligen in Schaffhausen, in: Anzeiger fiir Schweiz.
Altertumskunde 1926, S. 41 ; Reinvarp FravenreLpER, Mittelalterliche Schrei-
ber- und Leser-Eintrdge in den Codices der Bibliothek des Klosters Allerheiligen,
in: Schaffh. Beitr., H. 18, 1941, S. 98; Bruckner II, S. 82) in geringfiigigen
Einzelheiten zu berichtigen. Die Abkiirzung prbr fiir presbiter kann wohl auch
syntaktisch richtiger als «preshitero» aufgelost werden; es scheint mir aber
dem mittelalterlichen Latein angemessener, bei der handschriftlich bezeugten,
grammatikalisch unrichtigen Form des Nominativs zu bleiben.

3 Darauf hat zuerst CARL STUCKERT a.a.O. S. 40 hingewiesen, wenn auch mit
Begriindungen, die BruckNer in Bd. VI, S. 26 Anm. 27 kritisch beleuchtet.
Bruckner selbst nennt den Codex 78 auf S. 20 «ein Werk der St.-Galler oder
Reichenauer Schreibschule des spiten 8. Jahrhunderts», bemerkt S. 57, er sei
«mit grosser Wahrscheinlichkeit in St. Gallen geschrieben», stellte ihn aber
schon in Bd. IT (1936) S. 24, 82 und III (1938) S. 19 eindeutig als St.-Galler
Handschrift hin. Vgl. auch A. BrucknNERr, Aus der Geschichte der Klosterbiblio-
thek (Allerheiligen), Schaffh. Beitr., H. 26, 1949, S. 138.

35 Bruckner 111, S. 18.

3 Ratperti Casus S. Galli, cap. 9. (Mitt. z. vaterl. Gesch., St. Gallen 1872, S. 15/16).

16



St. Gallen eine Reihe von Schriftwerken, die erhalten geblieben sind.
Die Schaffhauser Handschrift zeigt eine klare Verwandtschaft mit
mehreren dieser Texte, so vor allem mit den St. Galler Codices 12,
125, 126, 185*. Gehoren die Schreiber dieser Texte sicher in den
Umkreis Waldos, so sind sie doch von seiner eigenen Schreibweise
unterschieden und unter sich nahe verwandt. Wolfgis gehort mit
grosster Wahrscheinlichkeit zu dieser Schreibergemeinschaft. Darf
man also annehmen, dass er in St. Gallen beheimatet war, so ware es
verlockend und nicht unméglich, durch eine genauere Untersu-
chung in einigen St. Galler Handschriften seine Hand nachzuweisen.
Fiir die vorliegende Studie ist aber nur das Ergebnis wichtig, dass
der Schaffhauser Cassiodor-Band seinen Ursprung im Kloster St. Gal-
len hat. Er diirfte dort um 780 geschrieben worden sein.

Nun ist leider Wolfgis in den sanktgallischen Urkunden und Klo-
sterchroniken als Monch und Priester nicht nachzuweisen®. Mit ihm
tritt somit ein bisher unbekanntes Mitglied des Konventes St. Gallen
ins Licht der Geschichte ein. Dass der Name als solcher im aleman-
nischen Umkreis vorkommt, lasst sich nachweisen. Das St. Galler
Buch der Verbriiderungen bringt ihn zweimal, und zwar fiir das
neunte Jahrhundert”. Besonders wichtig scheint die bisher im Zu-
sammenhang mit unserm Codex nicht beachtete Tatsache, dass in
den St.Galler Urkunden zwar nicht ein Monch Wolfgis vorkommt,
wohl aber zwei Laien dieses Namens auftauchen. Im Jahre 818 hat
ein gewisser Liubolf, der sich Sohn des Wolfkisus nennt, zusammen
mit seinem eigenen Sohn namens Wolfkisus, wohnhaft in Madetsch-
wil, Kirchgemeinde Russikon (Kanton Ziirich), seinen Besitz an das
Kloster St. Gallen iibertragen®. Demnach ist der Name genau in der

37 Vgl. die Abbildung der ersten Seite des Schaffhauser Codex 78 bei Bruckner 11,
Tafel IX, mit den Abbildungen aus den erwahnten St. Galler Handschriften bei
Bruckner 11, Taf. VIII, XV, XVIII.

38 Auch Nachforschungen, die iiber RupoLr HENGGELER, Professbuch der Bene-
diktinerabtei der heiligen Gallus und Otmar (1929), hinausgingen, blieben er-
gebnislos.

3 Mitt. z. vaterl. Gesch., St. Gallen 1884, S. 18, Sp. 2 und S. 93, Sp. 2, letzterer
Eintrag einen Ménch des Klosters Weissenburg im Elsass betreffend. Vgl. auch
P. PipERr, Mon. Germ. Hist. Libri Confr. S. Galli, Aug., Fabar. (1884), S. 27, 72,
198, 241, 326. — Ernst FORrsTEMANN, Altdeutsches Namenbuch Bd. 1 (1900),
Sp. 1650. Ueber die Bedeutung des Namens Wolfgis vgl. Grimm, Deutsches
Waorterbuch 1V, 1.2 (1897), Sp. 2613: «...dem Inhalt nach weisen viele der
Namen auf das Kampfleben... sie klingen vielmehr wie Heldennamen iiber-
haupt... Wolfgis, Berengis, Ebergis...».

4 Urkundenbuch der Abtei St. Gallen, hrg. v. HErmany Wartmany Bd. I (1863),
S. 230.

17



fraglichen Zeit der Entstehung des Codex nicht nur im Umkreis von
St. Gallen, sondern in einer mit dem Kloster verbundenen Familie
nachweisbar.

Wolfgis hat den ganzen Codex selbst geschrieben. Seine Hand-
schrift ist im allgemeinen gleichmissig gefiithrt; zuweilen schreibt
er etwas kleiner und spitzer, doch sind die Unterschiede unerheb-
lich und durch verschiedene gewohnliche Umstinde wie neue
Schreibrohre, andere Tinte und Pergamentverhiltnisse leicht zu er-
kliren. Als Schmuck verwendet er zumeist die damals iiblichen
Hohlbuchstaben fiir die Initialen, in nicht eben reichhaltigem Blatt-
und Flechtmusterwerk. Der Haupttitel erscheint rot, wie auch ge-
legentliche Ueberschriften, nur selten auch Anfangsbuchstaben. Die
einzelnen Psalmverse sind in Unzialschrift hervorgehoben, so dass
das Auge den biblischen Text leicht entdecken und ihn vom Kom-
mentar unterscheiden kann'. Die Initialen sind in der Einleitung
zur Auslegung allgemein besser und grosser gezeichnet; sie werden
gegen den Schluss des Bandes bescheidener, wenn auch nicht fliich-
tiger ausgefiihrt.

Der Band aus starkem, etwas steifem Pergament, wie es in jenen
Jahrzehnten in St. Gallen verwendet wurde, steckt noch im urspriing-
lichen bundlosen Einband, der freilich abgeschabt ist und in einer
spatern Zeit einen neuen Riicken erhielt. Die Schliesse ist nicht mehr
vorhanden, nur einige Locherspuren zeugen von ihr,

4 Die ausfiihrliche paldographische Beschreibung der Handschrift findet sich
bei BrucknEer II S. 82. Sie braucht hier nicht wiederholt zu werden. In Einzel-
heiten ist sie wie folgt zu berichtigen und zu erginzen :

1. Bruckner wirft die Frage auf, ob die Handschrift identisch sein konnte
mit einer bei P. Leamann, Mittelalterliche Bibliothekskataloge 1, S. 144, Z. 19
fiir das Jahr 1518 in St. Gallen nachgewiesenen Handschrift «Cassiodorus in
psalterium». Diese Frage ist zu verneinen, da damit sicher der noch in St. Gal-
len liegende dreibindige Cassiodor (Cod. 200—202) gemeint ist. Die Fortset-
zung jener Notiz «Cassiodori pars altera in psalmis» konnte eher unsern Band
meinen, doch handelt es sich da wohl um einen zweiten Band (pars altera),
vielleicht auch einfach um den Fortsetzungshband der ersten Notiz, da jenes
Verzeichnis ungenau ist.

2. Der Bibliothekseintrag «Bibliothecae Ecclesiae Scaphus. ad D.Joh.»
stammt mit grosster Wahrscheinlichkeit vom Neuordner der Ministerialbiblio-
thek J. J. Altorfer d.J. und wurde um 1780 eingetragen.

3. Die «Federprobe f.1 (10.Jh.?)» erweist sich als alten Besitzervermerk,
den Bruckner selbst in Bd. VI, S. 57 teilweise entziffert und mit Recht «wohl
dem 11. Jh.» zugewiesen hat.

4. Nicht die einzelnen Psalmverse beginnen mit den kleineren, selten roten,
meist tintenfarbigen Majuskeln oder Hohlbuchstaben, sondern die einzelnen
Abschnitte der Auslegungen Cassiodors. Die Psalmverse sind in Unzialen ge-
schrieben.

18



IV.

Wie gelangte diese st.-gallische Handschrift in die Bibliothek des
Klosters Allerheiligen zu Schaffhausen ? Es ist immer reizvoll, den
im Dunkel der Geschichte verborgenen Wegen eines Buches bis zu
seinem endgiiltigen Standort nachzuspiiren. Im Falle des Codex 78
lasst sich jedoch kein ginzlich sicherer Schluss ziehen; es bleibt
vieles im Dammerlicht der blossen Wahrscheinlichkeit.

Den Ausgangspunkt aller Ueberlegungen bildet das Biicherver-
zeichnis, das sich im Schaffhauser Codex 17 erhalten hat. Wie es
selbst aussagt, handelt es sich um eine Aufzihlung der Biicher, die
unter dem Abt Siegfried durch seine Unterstiitzung oder auf sein
Geheiss beigebracht oder verfertigt worden sind"”. Man hat diese
Notiz meistens dahin missverstanden, dass es ein vollstandiges Ver-
zeichnis der zur Zeit des Abtes Siegfried im Kloster iiberhaupt vor-
handenen Biicher, also eine Art Gesamtkatalog, darstelle. Wie aber
Bruckner unwiderleglich hervorhebt, entspricht diese Ansicht we-
der dem Wortlaut (librorum allatorum sive patratorum) noch der
Tatsache, dass andere Biicher wie z.B. der Codex 67 sicher zur Zeit
des Abtes Siegfried im Kloster vorhanden waren, aber nicht im Ver-
zeichnis stehen®. Es handelt sich somit ganz eindeutig um ein Zu-
wachsverzeichnis, das die Frage, ob nicht schon vorher andere
Biicher im Kloster vorhanden gewesen sein konnen, offen lasst, ja
indirekt geradezu bejaht. Es spricht somit nichts gegen die Ansicht,
dass der Cassiodor-Band nicht nur das élteste Buch der gegenwirti-
gen Ministerialbibliothek ist, sondern wirklich zum &ltesten Bestand
der Biicherei des Klosters Allerheiligen gehorte ; als solches war er
jahrhundertelang das dlteste Buch in Schaffhausen iiberhaupt, da
das noch altere Werk, die Vita Columbae Adamnani, erst Jahrhun-
derte spater hieher gelangte.

Die Frage, wie das Buch in den ersten Zeiten des Klosters in
die Allerheiligen-Biicherei gekommen sein konnte, ist damit nicht
beantwortet. Bruckner vermutet, dass es vom Griinder des Klosters,

2 Photogr. Wiedergabe u.a. bei REinuaArRD FrRAUENFELDER, Geschichte der Stadt-
bibliothek Schaffhausen, (1936), Abb. 2. Text auch im Katalog der Ministerial-
bibliothek S. IV—VII, ferner bei Bruckner VI, S. 27—29. Daselbst auch die
ausfiihrliche Identifikation der noch vorhandenen und der verloren gegangenen
Handschriften. Entgegen der landliufigen und hartnickig festgehaltenen An-
sicht ist die in diesem iiltesten Biicherverzeichnis beschriebene Bibliothek kei-
neswegs mehr vollstindig oder auch nur annihernd vollzihlig erhalten, wenn
auch der noch vorhandene Bestand ansehnlich ist.

4 Bruckner VI, S. 30, vgl. S. 60: «keineswegs ein Gesamtkatalog... deutlich ein
Zuwachsverzeichnis.»

19



Graf Eberhart von Nellenburg, selbst geschenkt worden sein konnte®.
Der Bericht iiber die Weihe des ersten Miinsters am 3. November
1064 sagt ausdriicklich, der Graf habe das Kloster unter anderem
auch mit den notigen Biichern fiir die verschiedenen gottesdienst-
lichen Feiern versehen®. Darunter sind Biicher liturgischen Inhalts
zu verstehen, und zu diesen zdhlte der Cassiodor-Band sicher nicht.
Aber man weiss, dass der Graf eine besondere Vorliebe fiir die
Psalmen hegte®’, wie er auch spater selbst in seinem Kloster Ménch
wurde und sich somit dem durch die Psalmen beherrschten geist-
lichen Tageslauf anschloss. Es scheint aber doch fraglich, ob der
Graf eine Psalmenauslegung, deren Gebrauch immerhin einige wis-
senschaftliche Kenntnis voraussetzte, selbst besessen oder seinem
schlichten Klosterchen gestiftet habe”. Man konnte eher vermuten,
dass die ersten Monche, die ja von auswirts kamen, den Codex mit-
gebracht hitten. Wie Rudolf Henggeler wahrscheinlich macht,
stammten die ersten Bewohner des Klosters Allerheiligen von Ein-
siedeln®. Neugegriindete Kloster bezogen oft ihre Biicher aus an:
gesehenen Schreibschulen von Reichenau, St. Gallen oder Einsiedeln.
Fiir Muri ist dies quellenmissig belegt®. Der Vorgang konnte sich in
Schaffhausen wiederholt haben. Dann wire der Codex entweder von
St. Gallen direkt oder auf dem Umweg iiber Einsiedeln, wo auch
St. Galler Handschriften vorhanden waren, nach Schaffhausen ge-
kommen.

Aber die Handschrift selbst weist noch in eine andere Rich-
tung. Bruckner hat auf dem ersten Pergamentvorsatzblatt einen
alten, spiater verwischten Eintrag aus dem 11. Jahrhundert entzif-
fert. Er beginnt: «Istum librum domino Willehelmo de n(...?)%*.»
Trotz aller Miihe gelang es bisher nicht, den Text weiter zu kliren.
Sicher stehen iiberhaupt nur die ersten Worte «Istum librum domino

44 BrucknNER VI, S. 26, Anm. 27 und S. 20.

45 Bericht iiber die Einweihung von Allerheiligen, abgedruckt in Schaffh. Beitr.,
H. 42 (1965), S. 16f.

46 KarL ScHiB, Das Buch der Stifter des Klosters Allerheiligen (1934), S. 4. Der
Erzihler behauptet sogar: «Er (Eberhart) hat 6ch ain gewonhait, das er alle
tag den salter usslas.» Auch von der Mutter des Grafen weiss er zu berichten,
dass sie viel im Psalter gelesen habe, was ihr den Unmut ihres Gatten Eppo ein-
brachte.

47 Bruckner nennt wohl deshalb seine eigene Vermutung selbst eine «allzu ge-
wagte Hypothese», VI, S. 20.

4 Ruborr HEeNeGELER, Woher kamen die ersten Ménche von Allerheiligen ?
Schaffh. Beitr., H. 17 (1940), S. 31—38.

4 Acta Muriensia, in: Quellen zur Schweizer Geschichte, Bd. III (1883), S. 24.

50 Bruckner VI, S. 57.

20



Willehelmo...», d.h. «Dieses Buch [schenkte] dem Herrn Wil-
helm...» Diese Notiz, so bruchstiickhaft sie auch iiberliefert ist,
konnte einen Schritt weiter fithren. Ein «dominus» Wilhelm ist in
der Geschichte des Klosters Allerheiligen sehr wohl bekannt. Es ist
der beriithmte Abt* Wilhelm von Hirsau, der bald nach dem Tode
Eberharts von Nellenburg durch dessen Sohn Graf Burchard, den
«zweiten Stifter von Allerheiligen», nach Schaffhausen berufen
wurde, um dort die cluniazensisch-hirsauische Reform einzufiihren.
Wilhelm folgte dem Ruf und verbrachte zwei Jahre in Schaffhausen,
von 1078 bis 1080. Auf seine Wirksamkeit geht der Aufschwung des
Klosters zuriick, das dann unter seinem Nachfolger Siegfried
(gest. 1096) die erste Bliitezeit erlebte. Die Vermutung liegt deshalb
sehr nahe, der Cassiodor-Band sei einst diesem Abt Wilhelm ge-
schenkt worden. Der Geber bleibt freilich vorldufig im Dunkeln. Der
Abt hat den Band wohl spidter dem Kloster in Schaffhausen iiber-
lassen. Deshalb ist der Schenkungseintrag verwischt worden, da der
Band nun Eigentum des Klosters war.

Wenn diese vermuteten Zusammenhinge stimmen, so gewinnt
der Band eine besondere Bedeutung. Er bezeugt nicht nur die weite
Ausstrahlung der St. Galler Schreibschule. Er wird auch zum un-
mittelbaren Zeugen jener Reformbewegung, die Schaffhausen den
Ruhm des Klosters Allerheiligen in seinen besten Zeiten gebracht
hat. Wir haben in ihm ein Stiick der dltesten Klosterbibliothek vor
uns. Der Band wire dann nicht durch spatere Zufilligkeiten nach
Schaffhausen gekommen: er sollte als Geschenk an Abt Wilhelm
und durch ihn an die Klosterbibliothek einen Grundstock monchi-
scher Kultur und kirchlicher Wissenschaft bilden, wozu ja sein In-
halt besonders gut geeignet war. So hitte iiber diesen einen Band
der Psalmenauslegung der Geist Cassiodors, den wir eingangs naher
geschildert haben, auch in Schaffhausen Einzug gehalten.

V.

Abschliessend seien noch die Bezeugungen des Bandes in der
Schaffhauser Bibliotheksgeschichte erwihnt.

Leider sind aus dem spatern Mittelalter keine Verzeichnisse der
Allerheiligen-Biicherei erhalten. Erst in der zweiten Hilfte des

51 Die Bezeichnung «dominus» fiir Abt ist geldufig, vgl. Du Cance, Glossar. med.
et. inf. latinitatis II1, 173. Die Regula Benedicti sagt in cap. 63 sogar ausdriick-
lich: «Abbas autem, quia vices Christi creditur agere, dominus et abbas noster
vocetur.»

21



16. Jahrhunderts, als die Handschriften bereits als Eigentum des
Ministeriums galten, legte unter dem Bibliothekar Dekan Johann
Conrad Ulmer der bekannte Chronist Johann Jakob Riieger ein
neues Verzeichnis an: «Elenchus librorum juxta authorum nomina
alphabetico serie descriptus qui continentur in Publica Bibliotheca
Scaphusiana ad sanctum Joannem. Anno domini 1589 per Joannem
Jacobum Riiegerum concinnatus™.» Die Biicherei war damals und
noch lange in der Sakristei am St. Johann untergebracht, weshalb die
meisten Handschriften einen entsprechenden Bibliotheksvermerk
«ad S.Joannem» oder dhnlich tragen. Der Cassiodorband erscheint
bei Riieger zwar nicht unter dem Verfassernamen, doch wird er
dreimal mit derselben Standortsbezeichnung aufgefiihrt: einmal auf
S. 23 unter dem Buchstaben E als «Expositio in Psalmos 50». Es muss
sich dabei um diesen Einzelband handeln, da die «Expositiones»
Augustins ausdriicklich als «Aurelius Augustinus in Psalmos tomi
tres» auf S.5 verzeichnet sind. Ein zweitesmal erscheint der Codex
unter dem Buchstaben P auf S. 64 als «Psalmi 50 expositi», und
schliesslich unter den biblischen Auslegungen, die eine eigene Ab-
teilung als Anhang zum alphabetischen Katalog bilden, auf S. 86
neben Augustins Werk und andern Psalmenauslegungen als «Psalmi
50 expositi». Da der Name Cassiodors im Codex selbst nicht auf dem
ersten Blatt, sondern verhiltnismissig unscheinbar am Schluss der
Vorrede erscheint, mag Riieger ihn iibersehen und deshalb den
Band ohne Autornamen eingetragen haben.

Nach einer lingeren Zeit des Verfalls wurde die Ministerial-
bibliothek zu Ende des 18. Jahrhunderts durch Johann Jakob Altor-
fer d.J. (1754—1829) neu organisiert™. Er schuf 1781 den ersten ge-
druckten Katalog®. In diesem Verzeichnis, das seinerseits eine Rari-
tat geworden ist, wird der Cassiodor-Codex im ersten Teil unter den
«Libri Manuscripti» als Nr. 77 folgendermassen aufgefiihrt:
«M. Aurelii Cassiodori Expositio Psalmorum 1—-50 (al. 51) c. prole-
gomenis.» Altorfer wollte mit dem Klammerausdruck wohl darauf
hinweisen, dass die alte lateinische Uebersetzung die Psalmen anders
zihlt als die den evangelischen Geistlichen gewohnte Lutherbibel.
Er trennte richtig die Vorrede vom eigentlichen Text der Auslegung
und erkannte deshalb im Unterschied zu Riieger den Verfasser.

52 Dieser Flenchus Riiegers ist im Original als Cod. 124 der Ministerialbibliothek
erhalten.

53 Vgl. REiNnARD FRAUENFELDER, Geschichte der Stadtbibliothek, S. 6 ; HERMANN
WanNER, J. J. Altorfer, in: Schaffh. Beitr., H. 33 (1956), S. 124—126.

54 «Catalogus librorum qui sunt in Bibliotheca ad D. Joh....» Der Katalog ist ohne
Verfassernamen erschienen.

22



Der zweite gedruckte Katalog, 1820 erschienen, ist ebenfalls von
Altorfer verfasst™. Nach Art eines «Catalogue raisonné» verzeichnet
er nicht nur das Werk, sondern fiigt erklirende Bemerkungen bei.
Hier lautet der Eintrag: «77. M. Aurelii Cassiodori Expositio Psal-
morum quinquaginta, a primo ad quinquagesimum, cum prolegome-
nis. (Hic Codex a peritis Palaecographiae antiquissimus est habitus.)»
Bescheiden riickt Altorfer, selbst ein guter Kenner der alten Hand-
schriften, von den «peritis Palaeographiae», den Gelehrten der
Handschriftenkunde ab™.

1846 wurde der dritte gedruckte Katalog veroffentlicht”. Seine
Titelaufnahmen sind kiirzer gefasst. Auf S.13 steht: «77. Cassio-
dori (M.Aur.) expos. psalmorum I-L c. prolegg.» Der hohe Alter-
tumswert des Codex war aber endgiiltig erkannt. So verzeichnet der
vierte, bisher letzte Katalog der Ministerialbibliothek vom Jahre
1877 im ersten Teil «Handschriften», verfasst von H. Boos, den Band
unter der neuen, noch giiltigen Signatur Codex 78: «Pgm. 2° 5. VIII
ex. 213 Bl Cassiodori expositio in Psalmos I-L. Dies ist der ilteste
Codex dieser Bibliothek.» Wie unsere Studie gezeigt hat, ist die
Datierung «saeculo VIII exeunte» auch nach den gegenwirtigen
Kenntnissen der Forschung zutreffend.

Gleichzeitig hatte man auch die Oeffentlichkeit auf diesen Band
von aussergewohnlicher Bedeutung aufmerksam gemacht. Im Jahre
1876 wurde im Imthurneum zu Schaffhausen eine Ausstellung von
Kunstgegenstinden aus Schaffhauser Privatbesitz veranstaltet. Das
Verzeichnis, das auf 63 Seiten gegen tausend Bilder, Stiche, Mobel,
Waffen und Kleinkunst aller Art auffithrt — manches besisse heute
einen kaum mehr bezahlbaren Wert —, enthilt auch einige Biicher
der «Tit. Ministerialbibliothek» und zwar im Abschnitt V «Minia-
turen, Stammbiicher, alte Schriften etc.». Als Nr. 508 ist eine «Psal-
menhandschrift aus dem 9. Jahrhundert» erwihnt. Trotz der etwas
spaten Datierung kann nur der Cassiodor-Band gemeint sein. Er
teilte die Ehre der Schaustellung mit 4 jiingeren Handschriften der-

5% «Bibliotheca Ministerii Sacri Scaphusiensis...» Auch dieser Katalog nannte den
Verfasser nicht.

5 Unter diesen Gelehrten, die den Wert der alten Handschriften der Ministerial-
bibliothek erkannt haben, ist in erster Linie der umfassend gebildete Historiker
Pater Moritz Hohenbaum van der Meer (gest. 1795) aus dem Kloster Rheinau
zu nennen, der unter seinen sehr zahlreichen Schriften auch eine Besprechung
der Schaffhauser Codices verfasst hat. Doch soll diese Arbeit in einer eigenen
Studie iiber die auswirtigen Besucher der Schaffhauser Bibliotheken im 17. und
18. Jahrhundert gewiirdigt werden.

%7 Katalog der Ministerial-Bibliothek zu Schaffhausen. Ohne Verfassernamen.

23



selben Bibliothek ; darunter befinden sich natiirlich die herrlichen
«Horae canonicae» des Johannes Frauenlob von 1459/60%.

Heute liegt der Codex 78 wieder als eine der wertvollsten Hand-
schriften der Schaffhauser Bibliotheken im Museum zu Allerheiligen
ausgestellt”. In seiner Verbindung von Bibeltext und friithchrist-
licher Auslegung, von Herkunft aus dem Kloster des heiligen Gallus
und Auswirkung im Kloster Allerheiligen zu Schaffhausen ist er

ein lebendiger Zeuge der weitgespannten geistigen Einheit der alten
abendldndischen Bildung.

% Verzeichnis der Ausstellung von Kunstgegenstinden aus dem Besitz hiesiger
Privaten (1876), S. 33.

3 ReiNgARD FRAUENFELDER. Die Handschriften und Biicher im Museum zu Aller-
heiligen (1938), S. 2.

24



	Die älteste Handschrift der Ministerialbibliothek Schaffhausen

