
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 43 (1966)

Artikel: Die älteste Handschrift der Ministerialbibliothek Schaffhausen

Autor: Rüsch, Ernst Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die älteste Handschrift
der Ministerialbibliothek Schaffhausen

Von Ernst Gerhard Rüsch

Die Bibliothek des ehemaligen Klosters Allerheiligen, die im
16. Jahrhundert in den Besitz des evangelischen Ministeriums, d.h.
der Geistlichkeit des Kantons Schaffhausen überging, enthält zur
Hauptsache Handschriften aus der ersten Blütezeit der
Mönchsgemeinschaft, aus dem 11. und 12. Jahrhundert. Nur wenige
Manuskripte reichen in frühere Zeiten zurück, so einige Werke von
Kirchenvätern, die dem achten bis zehnten Jahrhundert angehören1.
Die älteste Handschrift ist ein Band der Psalmenauslegung des
lateinischen kirchlichen Schriftstellers Cassiodorus. Sie ist in den letzten
Jahrzehnten des 8. Jahrhunderts geschrieben worden2. Auf der
Stadtbibliothek, in welcher die Ministerialbibliothek als Depositum
untergebracht ist, liegt ein noch älteres Buch, die Vita des heiligen
Columba, verfasst von Adamnanus, geschrieben von Dorbhene in
den ersten Jahren des 8. Jahrhunderts auf der Insel Iona in irischer
Schrift3. Aber sie gehört nicht zur Ministerialbibliothek. Verglichen
mit den zahlreichen wertvollen Handschriften aus jenen Jahrhunderten,

die in andern Bibliotheken, etwa in der Stiftsbibliothek
St. Gallen als einer der ehrwürdigsten und ältesten in ganz Europa,
aufbewahrt werden, nimmt sich der alte Schaffhauser Besitz zahlen-
mässig sehr bescheiden aus. In neuerer Zeit jedoch, besonders seit
den grundlegenden Arbeiten Albert Bruckners im VI. Band seiner
«Scriptoria medii aevi Helvetica», ist er in das Licht seiner richtigen
und zum Teil einzigartigen Bedeutung gerückt worden4. Ein umfassender

Gesamtkatalog aller Handschriften der Stadt- und Ministerial-

1 Vgl. Albert Bruckner, Scriptoria medii aevi Helvetica, Bd. VI (1952), S. 57 f.
Die Bände dieses Werkes werden im folgenden «Bruckner I, II usw.» zitiert.

2 Katalog der Ministerialbibliothek zu Schaffhausen (1877), S. 9, Nr. 78.
3 Reinhard Frauenfelder, Die älteste Handschrift in der Stadtbibliothek

Schaffhausen. Schweiz. Gutenbergmuseum 1936, 3. — Ernst Schellenberg,
Das älteste Buch der Stadtbibliothek. Schaffhauser Mappe 1965, S. 3.

4 Das Werk beschränkt sich jedoch vorwiegend auf die paläographische Seite der
Forschung und berücksichtigt den Inhalt der Handschriften nur wenig.

7



bibliothek nach modernen Gesichtspunkten fehlt noch ; er würde
manche wenig bekannte Kostbarkeit erschliessen.

Die folgende Studie ist der Cassiodor-Handschrift, dem ältesten
Bestandteil der Ministerialbibliothek gewidmet. Sie will neben der
Handschriftenkunde im engern Sinn auch dem allgemeinen Interesse

dienen, indem sie einige Kenntnis über den Verfasser und sein
Werk vermittelt.

I.

Flavius Magnus Aurelius Cassiodorus Senator entstammte einer
vornehmen römischen Familie, deren Ursprünge in Syrien liegen, wie
der Familienname Cassiodorus beweist. Er ist um das Jahr 485 in
Syllacium (Squillace) in der süditalienischen Landschaft Bruttium
(Calabrien) geboren5. Da der Vater in der Gunst des Ostgotenkönigs
Theoderich stand, eröffnete sich dem Sohne eine politische
Laufbahn, die ihn zu den höchsten Aemtern im Ostgotenreich führte. In
allen seinen öffentlichen Aufgaben war er auf die Versöhnung des
romanischen mit dem germanischen Element bedacht, wie denn der
Ausgleich von Gegensätzen, die Vereinigung scheinbar auseinanderstrebender

Kulturelemente das wichtigste Anliegen seines ganzen
langen Lebens war. Nach seiner Wirksamkeit als vielbeschäftigter
Staatsmann zog er sich um das Jahr 540 aus dem öffentlichen Leben
zurück. Auf den ererbten Gütern in Bruttium stiftete er ein Kloster
mit Namen Vivarium, wohin er sich begab, um sich ganz den
kirchlich-wissenschaftlichen Studien zu widmen, ohne dass er dabei selbst
Mönch geworden wäre. Als Fürsorger des Klosters, als Förderer
und Anreger der literarischen Tätigkeit seiner Mönche, als eifriger
Mehrer ihrer Bibliothek lebte er mehrere Jahrzehnte in Vivarium.
Im hohen Alter von über neunzig Jahren starb er um 580.

Die erhaltenen Schriften Cassiodors scheiden sich deutlich in
zwei Gruppen, deren eine zur weltlichen Tätigkeit als Staatsmann,
die andere zur zweiten Hälfte des Lebens in der kirchlichen Wissenschaft

gehört. Die erste Gruppe umfasst profanhistorische Werke,
so eine Konsularchronik und zwölf Bücher gotischer Geschichten,
die nur in einem Auszug des Jordanes erhalten sind, sodann Reden
auf die Gotenkönige und eine in zwölf Büchern unter dem Titel
«Variae» um 538 herausgegebene Sammlung von Erlassen und
Formularen aus der amtlichen Wirksamkeit, sowohl als Formelbuch wie

5 Vgl. die Biographien von R. Helm in : Reallexikon für Antike und Christentum,

Bd. 2 (1954), Sp. 915—926; D. M. Cappuyns, in: Dictionnaire d'histoire
et de géographie ecclésiastique (1949), Bd. 11, Sp. 1349—1408; Adolph
Franz (1872).

8



U llMlß-LMmm-

lam.»«-

ftur"ruk-f <».4mn*1"1 OTc-jtii<rtcj«Tr]

L<Sfc-mr- «aLu «f-rj- m£|ut r~ev&Jp.
<1w ttrrudl« Cfeccy-c* i\ r> ear I1

Mf1 caLqpc&T^ dcrUcicT mueni
j^pî>"c irtxjtomaxxif ide pvwf»»""'

1» fjoc tr\<UjÇ»*»<CT»ljof"nûJ.Je-n^t»trfccr-"ir;

SCISlîac roßi>*»nm:-ntofj
JT hoc m<t^a6rioUçnl;

R.T hi>v inœ^re ^terl<ijr«s<»; :.';1-.,--

*"X<»P 4"><>a rn TOftcrf-
Iw mfylLçfmir

^ ^joc tf>Ä jVr» noirttiX'
'

-— - ^

Jicortf

SMMJ.TBl-1©^
tr*rZ&t**n+HX' Tl ttt*1te- IS>IUc rrWBttik ; cL

ttmAl If; C<rmj»«*l.Terti «.-.»tar

rr.e4Lœ ^KrarTfem - [J ffclcrrrJe<"t

P^cct-C- œu.Jur«ie-Wcraro^«"»*-'" wcrf^.-y-rdtc -px ifa-tn-reP-*

fl*e«n«r,-UUer^.-

^^«rt-ÂTuciarra: jrcerw L»Uf^a* *nd«-n' UIT"^ *

noJ-teJifUmula- Ttö««rf>r-e^«f-tTx>r; 0«"~» <"Cf«-<^ u^ r"Cff^ ^

ö"rv*{>» «gou • <|U£)<1 n^5ini Ar^ni,5 T""4- ^
l^ -^pKr,. fBco^Um,

Ministerialbibliothek Schaffhausen, Cod. 78, Bl. 1.



TAFEL 2

.ïteç«- c!«n<t om ntœ »n jilcanrur Cjf tllOSTT OUT-fS äL«3 S-;

^l^rrror^t* *rl c4ioc nownnc c^ii^cJcc nofctTUT* pet * TO" éSc j-vrmsr^t" pf^Lwop-u e^oc nowncr
-li§! "^'•rr»--d'""<=T"'T»-r> I)ieri« ni muf l>el>r»I«- lln^ue-docTUrrmuf

FT îrl 'cprrnnnKnonê efffcamJn^mcc.T-oLL,r>c cp.«iA.

fc^è'dtcc^rœl-rrw fi ÇT-il p fe^vp B<rœ-rt.rorii aMigu^Lnciy-r^rüotreit

r«fù fo^Tiljrfimofmclœçwiiiri'rfiçfJoj.i'meoffçnfione-tiifeup
T~e-r*f~ ^a-«c ^A^d.e^rft-ccçnufc.irur uvmAjj*"Jititfio

FP cc-Twr «ftnmif cIti*cunenf <|u<»lrpö^T«j f cpoippc^
Jtcrrur groÄv» UOCA^OU COCIUTT^cctz*- - Ôt«|»l^4.ir^ûçt^î)

COTTTtnO*TI<»-ctoCCrtirublcÔc^; ^a«îr^rt

fZ"t\cc r» fte~nrJ^ «iimcfHotie • 7V\e*"" *""»'*> erço<Tnc^en<,mCrni^-:

itrf jjc*nrrur • »Im odfcnfuf- ue(^»ônc-Jwclt J

cliuitVneirc<»r*^r,-«e|t3ccie*"u'ruticiî<j;m|»tQclmif**w4^i
i • 1v<rttTrJa TÖ|^crtt-^^^^F»«fu^ntcT^Cii«*.v

i»iuf tfllf. tü"
jp*? Tx*3)tttn«cntm ; ^

irmti Tjwcjuip^l", \ioI.ucr)iniJ&u5 J» "SîTS^^F®21
ço^T^Tio-apccRTe- ufJcisiiB^nB- oej*e;<rT*

tner»* r. t tv. j> f^Lmc.râlc[m^
<T"tc* mrf-TO »p«T»*r kaittf -vyp«T—?- leyn.-r- jWfWf

^amlioc aer-Lu- .rrrced^TC— -fl null«flfut •]

pL^eU,* rH"r;
cafr <

f ;

c|«rro.,-; T,,l«riui-^ j.*T«u«nfSreprJ'<nn®ro r-er*«

„errriur LLr^û cliCTi' '

tncwr-nl-, œpof}*>t«r®

TO. itntifUter- dicrrar~-
SL .jwn I

cnirxvcrxZcc aqc-TOl^"'

StTrOe^feo^o ^ao(^
r&ai*4

snctpel'comcrter' tna-na «Jx't

V' ...J.^,.t.fr c,LnmnUtf|'a-rT«-ct.rW-"ir TJ.ofeU.gn
- T_ .1 % oÄ-TÄtlOlfifWfcllOlTI»*'!;" ,«- ''' t|

fu^dtr« fz^ätTrrrnc^-çr-^^Ubr-ô eftn-o^ cl,ctd^^ref

C^«T<crr»lic4irc«» «mo aoluwctic ~t-,«^,.

le^T»r mtT
jTr^^-Tur; <|ucaOCDOOa ip|,5*1^0'11^ i

|>T*iwô_p,J oTOcc rt rrcvvre- 1«fr.f renr.> r^f> T»

•pfelm,.
er^lc-#| - ®*^TPtï2r

UifVie,^«fUrul-«;Tt;rlCcttor«eiuF«fr«"'l"ft,eu;S'Sr"" "T ^"T"

<**W.«pj*en4«Tm- f—-- -rÔ^cLetofX J«- <*~^ArÄLt: °n< 1

^
Ministerialbibliothek Schaffhausen, Cod. 78, Bl. 6.



Tî

/ T.
HOTT §(SWM
acccr^^p1^caurut~^^^'^frurnartu>r%e-ozriAa cc^ucccj tpTC'CoTÎ] «r^sDT i yyxti ncrttor\e^ ^

lJfî<-jtr«r^mct4tcuir ^rciyuixxr ts^ofluLw(hM-atfe-"
"jJ^^^^cicu.LlfîrruinirJo fine- cr^tnme-rmmcjucc barbenf

a^orreirv.T^^cttn^xnnor-um obtrtr ItrvœLiA^jylenur

f|>uVèê- fej>uL~mf ma>n f^xvtvnno |?o(j tn cechceux
çfcyt&v.

Lmgtusc eaxxn <geluirr\ Yct~ivfhr, Çfr X~theu.i~{cy~ tyftv'
vxAcceil" ^cltf^t;3Accr"CLtT*p3ii-cenu5i-"Jo/ia^riit^

çfVtW^n/el» o;

ut*- ir>Jtetar Uerx>d*<r*^<'*<Z^ nteirn
ordmem Ä^^crr" 'rtfçê Â^eçjwmcm trujuve

„ - yjwr- fcccefcfoTCm t</gemTm eiuf"&<£vco
y/r^rK tjfïitxTî indxcctrc d^LucerluxrtttV^iJé^tnciieb;

cl^cci^cct" mot-nor~cîm ir\T^r~J>rv «.tcc

(^Netr-- Ci3xcc^cay.vcr *-uiçtr* Jr*ï ^CfJJ^c<cr~î7~xt-ttyrpr

oj%Sru|nr<|«xO"ci «fj aitt4.tr»e-rr*or~J»Tt "Àe^r%oj\rt~CctLu-'

VIm f-f)re~t~iuniJPj\Lt c*: J*cctci- cîm~ 1mtV7~ |??V-«xtc £Dr

X
«ipEïiTv, jùtrtrrin -reiTtyoftr' c ffict\ 'JMSC-ayfAru

°*VTi~l **ci~r^' i-flv-cjutj} cccrvm cl* vi*etl%ccci~r&/

Ç~bïU.b#/J-, Jfmet fcc-axrvef m-rer~*>*t»-crrc <Ait~ ;

jpguvee ' gJcerriU

cm Jo tion,cot-ccr»-» Komirit^j-cj J
utch om

^Tefvlir' »n Lsg^-rncKU^c^u-t" nce c/t*n xcY"

H
Stiftsbibliothek St. Gallen, Cod. 125, S. 109.

(Mit freundlicher Erlaubnis des Stiftsbibliothekars Dr. J. Duft wiedergegeben.)



als historische Quelle bedeutsam. Ihnen schliesst sich eine kleine
philosophische Schrift über die Seele an. Sie bildet den Uebergang
zu den Werken aus der zweiten Periode seines Lebens. Deren
bedeutendstes systematisches Werk sind die «Institutiones divinarum et
saecularium literarum», eine Zusammenfassung der theologischen
und weltlichen Wissenschaften. Der von Cassiodor mit Papst Aga-
pet I. erwogene Plan einer Hochschule für Geistliche ist durch die
Umstände der kriegerischen Zeit verhindert worden ; dafür hat der
fromme Gelehrte in den «Institutiones» einen Wegweiser zur
wertvollen Literatur geistlichen und weltlichen Inhalts geschrieben. Eine
Ergänzung bietet die im hohen Alter verfasste Schrift «De
Orthographia», die in zwölf Kapiteln eine Anweisung für die Abschreiber
unter den Klosterbrüdern zusammenstellt. Ausserdem legte er mehrere

biblische Bücher in Kommentaren aus : die Psalmen, Apostelbriefe,

die Apostelgeschichte und die Offenbarung des Johannes.
Für die historische Kenntnis des ganzen Mittelalters wurde ein
kirchengeschichtliches Werk, die «Historia tripartita» bedeutsam, die
aus drei griechischen Kirchenschriftstellern, die er übersetzen liess,
zusammengestellt ist und die bei aller Unvollkommenheit der
historischen Forschung das wichtigste Handbuch der Kirchengeschichte
für die kommenden Jahrhunderte wurde.

In allen diesen Werken zeigt sich nicht nur eine gründliche
Bildung, ein enormer Fleiss, sondern auch der Wille, den christlichen

Mönchen die Errungenschaften der antiken geistigen Welt zu
übermitteln. Entgegen dem Hass, den viele Mönche gegenüber der
heidnischen Literatur und Bildung hegten, sah Cassiodor seine
Lebensaufgabe gerade darin, dem Christentum die Güter der Antike
zu bewahren. Seine Toleranz gegenüber der heidnischen Wissenschaft

war nicht das Ergebnis einer oberflächlichen Einstellung.
Vielmehr war er überzeugt, dass der Ursprung aller Wissenschaft
und Kunst in der Heiligen Schrift, also im Glauben selbst
liege. Nach dem Geschichtsbild der damaligen Christenheit, das
Cassiodor teilt, sind die weltlichen Künste viel später als die Heiligen
Schriften entstanden, denen daher der volle Vorrang gebührt. Aber
weil die Künste nur eine Frucht der Heiligen Schriften sind, soll
man sie auch anerkennen. So sagt er einmal: «Wahrlich selbst die
heiligsten Väter haben das nicht befohlen, dass das Studium der
weltlichen Wissenschaften verworfen werden solle. Denn unser Sinn
wird nicht zum wenigstens gerade durch sie dazu gebildet, die Heilige

Schrift zu verstehen6.» Daher hielt er seine Mönche zu eifriger

6 I. P. Migne, Patrologia ser. lat. PL) 70, 1142 A.

9



Lektüre an und gab ihnen mit einer hervorragenden Bibliothek alle
äusseren Hilfsmittel an die Hand, um sich in die Wissenschaften zu
vertiefen7. Neben den Märtyrer und den Asketen, die Helden der
Frühchristenheit, stellt er die Helden des Geistes; seine Mönche
sollen wissen, «dass die Ehrenkränze nicht nur auf dem Kampf eines
Blutzeugen oder auf der Keuschheit beruhen»8. Doch nicht nur lesen
sollen die Mönche, sondern sie sollen auch abschreiben ; sobald ihnen
etwas in die Hand kommt von den in der Bibliothek noch nicht
vorhandenen erklärenden Schriften, sollen sie es sorgsam kopieren und
den Biicherschatz des Klosters vermehren9. Die Krone aller klösterlichen

Beschäftigungen ist nach ihm die Tätigkeit der «antiquarii»,
der Schreiber. «Ich gestehe offen meine Meinung, dass von allem,
was unter euch mit körperlicher Anstrengung geleistet wird, mir
der Eifer der Schreiber am besten gefällt (sofern sie wenigstens wahr-
heitsgemäss schreiben), wohl nicht zu Unrecht; denn nicht nur
bilden sie heilsam ihren Geist, indem sie die göttlichen Schriften lesen,
sondern mit ihrem Schreiben streuen sie auch den Samen der Gebote
Gottes weit und breit aus. Eine glückliche Absicht, ein lobenswerter
Fleiss, mit der Hand den Menschen zu predigen, mit den Fingern die
Zungen zu lösen, das Heil lautlos den Sterblichen zu schenken und
mit Schreibrohr und Tinte gegen die verbotenen Schleichwege des.

Teufels zu kämpfen Denn so oft der Schreiber die Worte des Herrn
schreibt, so oft empfängt der Satan Wunden.» Nach der Weise der
Zeit, die gerne alles sinnbildlich mit den höchsten Wahrheiten des
Glaubens verband, steht Cassiodor nicht an, darauf hinzuweisen,
dass die Schreiber durch die Dreizahl der beim Schreiben verwendeten

Finger ständig an die heilige Dreieinigkeit erinnert werden10.
Diese überlegene Haltung gegenüber der weltlichen Kultur, die

bei aller tiefen Frömmigkeit weit entfernt von Engherzigkeit war,
konnte sich auf bedeutende Vorgänger berufen. Schon der Kirchenvater

Basilius der Grosse hatte im vierten Jahrhundert in seiner
«Rede an die Jünglinge über den rechten Gebrauch der heidnischen
griechischen Literatur» der massvollen und kritischen, aber im ganzen

doch positiven Stellung das Wort geredet, und das mächtigste
geistige Werk des christlichen Altertums, die Schriften eines Augu-

7 Cappuyns a. a. 0. Sp. 1389—1399 versucht den Inhalt der Bibliothek in Vivarium

zu rekonstruieren, ebenso A. Franz S. 76—92.
8 PL 70, 1147 D.
9 PL 70, 1121 C. Die Bemerkung betrifft die Kommentare des Hieronymus zu

den paulinischen Briefen, die in den Klöstern sehr geschätzt waren, so auch in
Cassiodors Vivarium.

10 PL 70,1145 A.

10



stinus, war ein einziges Zeugnis für den Wert der profanen Bildung
für den Glauben. Dass aber Cassiodor diese Einstellung in sein eigenes

Kloster einführte, war von besonders grosser Tragweite.
Dadurch wurde die christliche Gemeinschaftsform, der die Zukunft
gehörte, nicht nur zum Träger des kirchlichen Geistes und der
Frömmigkeit, sondern auch der profanen Bildung. Mochte sich
diese neben der Heiligen Schrift und ihrer Auslegung auch bescheiden

ausnehmen11, so war der Weg zu ihrer Aufnahme in die klösterliche

Welt doch geöffnet. Da die später allgemein herrschend
gewordene Regel des heiligen Benedikt, im selben Jahrhundert wie
Cassiodors Werk entstanden, ihrerseits den Mönchen heilige Lesungen

empfiehlt12, so stand der breiten Entfaltung der klösterlichen
Bildung nichts mehr im Wege. An der Wiege der kraftvollen Kultur
und Kunst, wie sie in den Klöstern der Reichenau und St. Gallens
blühte und auch im Kloster Allerheiligen zu Schaffhausen im
12. Jahrhundert wenigstens für kurze Zeit zu einer schönen Frucht
führte, standen Männer wie Cassiodor und Benedikt. Es ist daher
nicht übertrieben, wenn ein Kirchenhistoriker im Wirken Cassiodors
geradezu den «Wendepunkt für die kirchliche Wissenschaft und die
kirchliche Schulbildung» erblickt, da sein Kloster die Stätte wurde,
von der aus die enzyklopädische, christlich-kirchliche und antike
Bildung wieder in den Klöstern und Kirchen Fuss fasste13.

II.
In diese Zusammenhänge gehört auch das Werk der Bibelauslegung,

das Cassiodor durch die ganze zweite Lebenshälfte begleitete

: die Erklärung der Psalmen. Er hat es bald nach seinem Rückzug

aus dem politischen Leben begonnen und in den letzten Jahren
seines Lebens im Kloster Vivarium überarbeitet und abgeschlossen.
In der Vorrede zu seiner letzten Schrift «De Orthographia» sagt er,
mit der Hilfe Gottes habe er nach der Bekehrung den ersten Arbeitseifer

dem Psalmenkommentar gewidmet14. Auch die ersten Sätze der
Vorrede zum Werke selbst nehmen darauf Bezug: nachdem er die
Plagen der Ehrenämter in Ravenna samt den mit schädlichen Ge-

11 So macht z.B. die profane Literatur in der Bibliothek des Klosters Allerhei-
ligen, einer typischen Bücherei eines Reformklosters des 11. Jahrhunderts, nur
einen ganz geringen Teil aus, wie die Struktur des Bücherverzeichnisses unter
Abt Siegfried ausweist.

12 Regula Benedicti cap. 48.
13 Karl Müller, Kirchengeschichte, Bd. 1 (1921), S. 321.
14 PL 70, 1240 C.

11



schmäcklein verbundenen weltlichen Sorgen von sich gewiesen
hatte, genoss er den Honig der Seelen im himmlischen Psalter15.

Die Hochschätzung der Psalmen des Alten Testaments teilt
Cassiodor mit der ganzen Kirche des christlichen Altertums und
Mittelalters. Schon die Hymnen und geistlichen Lieder des Neuen
Testaments leben nach Inhalt und Form völlig vom Erbe der
Psalmen, wie der schönste neutestamentliche Psalm, der Lobgesang
Mariens in Lukas 1, 46—55, beweist. Psalmengebet und Psalmengesang

wurden für die Mönche seit ihrer Frühzeit im dritten Jahrhundert

zur selbstverständlichen Pflicht. Benedikt fordert in seiner
Regel, dass im Chorgebet alle hundertfünfzig Psalmen in einer
Woche gelesen werden und betrachtet dies ausdrücklich als ein
Minimum : «Ganz offenkundig sind solche Mönche allzu träge in
ihren Pflichten der Frömmigkeit, welche im Laufe einer Woche
weniger als das Psalterium mit den üblichen Cantica singen. Lesen
wir doch, dass unsere Väter in ihrem Eifer an einem Tag vollbracht
haben, was wir bei unserer Lauheit doch wenigstens in einer ganzen
Woche leisten wollen16.» Die sehr strenge Regel Columbans verlangt
das Singen von über fünfhundertachtzig Psalmen in der Woche17. Es

gibt keine andere Zeit in der ganzen Kirchengeschichte, in welcher
der Psalter eine so restlos lebensbeherrschende Stellung eingenommen

hätte wie in der Mönchskultur der Klöster. Nicht einmal die
hohe Bedeutung, die der Psalmengesang bei den Hugenotten und im
reformierten Protestantismus gewonnen hat, lässt sich damit vergleichen.

Wenn also Cassiodor sich vornahm, eine Auslegung der Psalmen

zu schreiben, so griff er damit in die lebendige Mitte der ganzen
Frömmigkeit seiner Zeit hinein.

Sein Unternehmen war nicht neu. Als grösstes Vorbild stand ihm
Augustin vor Augen, der in seinen «Enarrationes in Psalmos» ein
umfangreiches, das ganze Mittelalter hindurch vielgelesenes Werk
geschaffen hatte18. Cassiodor nimmt ausdrücklich auf diesen grossen

15 PL 70, 9A. In der Selbstbezeichnung nimmt Cassiodor gerne auf seine Wendung

zum geistlichen Leben Bezug, vgl. Cappuyns a.a.O. Sp. 1371. Der Codex 78
enthält folgende Schlussformel nach der Einleitung zum Psalmenkommentar :

«Explicit prefatio Magni Aurilii (sie Cassiodori Senatoris iam Domino
prestante converso.» Die Formel «Cassiodori iam Domino prestante conversi»
kommt auch sonst bei ihm vor; dass sie hier am Schluss falsch dekliniert
erscheint, ist in mittelalterlichen Texten nicht aussergewöhnlich.

16 Regula Benedicti cap. 18.
17 Fritz Blanke, Columban und Gallus (1940), S. 112.
18 Auch die Allerheiligen-Bibliothek enthielt schon zur Zeit des Abtes Siegfried

Augustins Enarrationes in psalmos, wenigstens zum Teil, vgl. Katalog der
Ministerialbibliothek S. VII.

12



Vorgänger Bezug. Er gedachte mit seinem Buch in der Nachfolge
Augustins zu stehen, doch wollte er das mächtige Werk des

hervorragendsten Kirchenvaters für seine Mönche auswerten. Bescheiden

sagt er : «Ich versuchte, des Augustinus weites Meer, das sich aus
den Quellen der Psalmen ergiesst, mit Hilfe der göttlichen
Barmherzigkeit in kleine Bächlein, durch die man hindurchschreiten
kann, abzuleiten19.» Er hat aber nicht einfach einen Auszug aus
Augustins Werk angefertigt, sondern er bringt bei aller Abhängigkeit

von seinem Vorgänger viele eigene Gedanken hinein, zieht
ausser Augustin andere Schriftsteller der Kirche bei und geht in
der Anordnung seiner Auslegungen selbständig vor. Ihm liegt es vor
allem daran, nachzuweisen, dass die göttliche Rede in den Psalmen
ebenso schön, wohlgebaut und rhetorisch befriedigend sei, wie ein
profanes Schriftwerk. So sagt er am Schluss von Psalm 2220, Anfang,
Mitte und Schluss dieses Psalms liessen den Schmuck der verschiedenen

Redefiguren aufleuchten21. Seine eigenen Auslegungen lässt
er im Prunkgewand antiker Rhetorik auftreten, ohne deshalb den
religiösen Inhalt in schöne Worte zu verflüchtigen. Im allgemeinen
geht er nach einem klaren methodischen Schema vor : nach der
Erörterung der jeweiligen Ueberschrift folgen Einteilung und Inhaltsangabe,

darauf tritt er in die Auslegung der einzelnen Verse ein,
wobei er nach dem überlieferten Schema zuerst nach dem Wortsinn,
dann nach dem historischen, schliesslich nach dem mystischen und
moralischen Sinn des Textes fragt, worauf eine Conclusio die
Hauptgedanken zusammenfasst. Die jahrelange Arbeit am Psalter hat Cas-
siodor offensichtlich eine tiefe und reiche Freude bereitet, trotz
aller wissenschaftlichen Mühe, die damit verbunden war. Am Schluss
ruft er bewundernd aus: «Was kannst du nicht alles in diesem
himmlischen Schrein der göttlichen Schriften finden Alles, was
im Himmel, auf Erden, im Meer oder in der Unterwelt geschieht,
kannst du auf gültige Weise, ein jedes an seinen Ort gestellt,
erkennen, wenn du nur behutsam genug liesest22.» Die Verbindung von
schöner sprachlicher Form und echter Frömmigkeit liess dieses Werk
in den Augen der Kenner mit vollem Recht als «das Beste, was er
geschrieben hat23», als das «gewichtigste seiner Werke24» erscheinen.
19 PL 70, 9 B.
20 In der Lutherübersetzung Psalm 23.
21 PL 70, 171 B.
22 PL 70, 1054 C.
23 R. Helm, a. a. 0. Sp. 921.
24 Ernst Robert Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter

(1948), S. 446. Daselbst eine ausgezeichnete Würdigung der Persönlichkeit
Cassiodors.

13



Es ist daher verständlich, dass diese Psalmenauslegung in manchen

mittelalterlichen Klosterbibliotheken neben oder an Stelle des

Augustin-Werkes vorhanden war25. Zumeist wurde das Buch auf drei
Bände verteilt, für welche Massnahme Cassiodor selbst in der
Einleitung die Gründe angibt: «...damit sowohl die Klarheit der
Buchstaben sich den älteren Augen schöner öffne, als auch die
mehreren Bände dem Wunsche der lesenden Brüder
entgegenkämen26.» Die Dreiteilung, so praktisch sie sein mochte, hatte den
Nachteil, dass leicht einzelne Bände verloren gehen konnten. So

findet man in manchen Bibliotheken nur einen oder zwei Bände
vor27. Auch die Schaffhauser Handschrift ist ein Einzelband aus dem
Gesamtwerk ; von den beiden andern Bänden ist bisher nichts
bekannt geworden. Es ist aber auch möglich, dass der Schreiber sich
damit begnügte, einen einzigen Band herzustellen, da dies bereits
eine recht ansehnliche Arbeitsleistung bedeutete. Die Fortsetzung
wurde einem andern überlassen und ist dann nicht selten unterblieben.

So könnte der Schaffhauser Band gut als ein in sich selbständiger

Einzelteil entstanden sein und es wäre müssig, den beiden
andern nachzuforschen. Dass er einen eigentlichen Abschluss mit
einem ausführlichen Schreibervermerk besitzt, lässt eher auf diese
zweite Möglichkeit schliessen28.

III.

In der handschriftlichen Ueberlieferung des Psalmenkommentars
Cassiodors nimmt der Schaffhauser Band eine wichtige Stelle

ein. Zwar ist er nicht die älteste erhaltene Abschrift. Als solche ist

25 So besass z.B. das Kloster St. Gallen neben Augustins Enarrationes in einer
fünfbändigen Abschrift des 9. Jahrhunderts (Cod. 162—166) eine dreibändige
Abschrift des Cassiodor-Kommentars ebenfalls aus dem 9. Jahrhundert (Cod.
200—202).

26 PL 70, 9 C.
27 Die neueste Ausgabe der Psalmenauslegung Cassiodors (Corpus Christianorum

Series Latina XCVII, M. A. Cassiodori Senatoris Opera pars II, 1; Turnholti
1958, besorgt von M. Adriaen) bringt auf S. VIII—XI unter 86 Handschriften

16, die nur Ps. 1—50 enthalten, ausserdem weitere nur einbändige des

zweiten oder dritten Teils.
28 Die Herstellung nur eines Teils des Gesamtwerkes ist auch im Spätmittelalter

belegt : P. Ruf, Mittelalterliche Bibliothekskataloge III, 1 (1932) enthält auf
S. 46/47 die von Leonhard Wagner (1454—1522) geschriebenen Werke; der
Schreiber erwähnt ausdrücklich, er habe «partem Cassiodori super psalterium»
geschrieben. Daselbst S. 205, Z. 11 f.: Abt Petrus Wegel von Heilsbronn
(1463—1479) schafft zwei Bände zu je fünfzig Psalmen «Cassiodori super
psalterium» an.

14



ein Manuskript aus dem Anfang des 8. Jahrhunderts in Durham
anzusprechen ; wenig jünger sind Handschriften aus dem Kloster
Corbie, die heute in der Nationalbibliothek zu Paris liegen29. Ihnen
schliesst sich die Schaffhauser Handschrift als dem letzten Drittel
des 8. Jahrhunderts zugehörig unmittelbar an. Die inhaltliche
Textvergleichung zeigt, dass sie in der Mitte zwischen einer Ueberliefe-
rung des Wortlautes, die in der erwähnten älteren Gruppe erhalten
ist, und einer jüngeren Fassung steht, auf der die späteren
Handschriften wie auch die erste wissenschaftliche Druckausgabe des
Kommentars im 17. Jahrhundert beruhen30. Wer heute einen
wissenschaftlich zuverlässigen Text Cassiodors erarbeiten will, der muss
unsere Handschrift beiziehen. Dies ist leider in der neuesten Ausgabe
des Psalmenkommentars nur sehr lückenhaft geschehen, indem
ausser der Einleitung nur die Kommentare zu den Psalmen 1—3, 20
und 21 verglichen wurden31.

Schreibereintrag in Cod. 78.

Woher stammt unsere Handschrift Da sie aus paläographischen
Gründen in die zweite Hälfte des 8. Jahrhunderts verwiesen werden
muss, kann sie auf keinen Fall in Schaffhausen entstanden sein. Die
Schreibschule des Klosters Allerheiligen setzt erst gegen Ende des
11. Jahrhunderts ein. Die Handschrift selbst gibt über ihren
Ursprung keine unmittelbare Auskunft. Zwar nennt sich ihr Schreiber
am Ende seines Werkes, das er mit folgendem Eintrag beschliesst :

«EXPLICIT PSALMUS LMUS. DEO GRATIAS AMEN. Queso
te ut quicumque32 codicem in manu adprehenderis et usque ad finem

29 Diese Handschriften werden hei M. Adriaen (siehe Anm. 27) S. XIII—XVI
beschrieben.

80 Es handelt sich um die Mauriner Ausgabe der Werke Cassiodors (Rouen 1679),
besorgt durch J. Garet, nachgedruckt bei Aligne PL 69 und 70.

31 Vgl. die erwähnte Ausgabe von Adriaen (1958) S. XVI.
32 Hier ist von späterer Hand «hunc» eingeflickt worden; die gleiche Hand hat

wohl das folgende «in manu» durch einen Abkürzungsstrich über dem u in
«manum» verbessert.

15



perlegeris ora pro scriptore nomen Uuolfgiso presbiter si in diem
iudicii habeas deum protectorem33.»

Die Uebersetzung lautet : «Ich bitte dich, wer immer du bist,
der du diesen Band in die Hand nehmen und bis zum Ende durchlesen

wirst : bitte für den Schreiber namens Wolfgis, Priester, falls
du am Tage des Gerichts Gott zum Beschützer haben willst.»

Dieser fromme Wunsch eines Schreibers ist an sich nicht belangvoll

; solche Bitten finden sich in mittelalterlichen Handschriften
sehr häufig. Wer aber ist dieser Priester Wolfgis? In dieser Frage
kann nur eine Analyse der Handschrift in paläographischer Hinsicht
weiterführen. Nun weist der Charakter der Schriftzüge eindeutig in
das Kloster St. Gallen34. Dort blühte schon im 8. Jahrhundert eine
bedeutende Schreibschule, deren Entwicklung dank den Forschungen

von Albert Bruckner in grossen Zügen überblickt werden kann.
Ein erster Mittelpunkt bildete sich um die Mitte des Jahrhunderts
um den Schreiber Winithar. Dann taucht im letzten Drittel des

Jahrhunderts eine «charakteristische elegante, klare, mehr spitzige
als breite, oft langgezogene ,Urkundenkursive'» auf, die Bruckner
mit dem Schreiber Waldo in Verbindung bringt30. Dieser gelehrte
St. Galler Mönch wird vom zeitgenössischen Klosterchronisten Rat-
pert als «vir sapiens» und als «eximius scriptor», als ausgezeichneter
Schreiber gerühmt36. Um seiner Verdienste willen wurde er im Jahre
784 zum Abt des Klosters Reichenau und später in der gleichen
Stellung nach St-Denis berufen. Unter seinem Einfluss entstanden in

33 Dieser Text ist auf Grund der Handschrift hergestellt. Nach ihm sind die
früheren Abdrucke (Carl Stuckert, St.-Gallisches Gut unter den Beständen
der Klosterbibliothek Allerheiligen in Schaffhausen, in : Anzeiger für Schweiz.
Altertumskunde 1926, S. 41 ; Reinhard Frauenfelder, Mittelalterliche Schreiber-

und Leser-Einträge in den Codices der Bibliothek des Klosters Allerheiligen,
in: Schaffh. Beitr., H. 18, 1941, S. 98; Bruckner II, S. 82) in geringfügigen
Einzelheiten zu berichtigen. Die Abkürzung prbr für presbiter kann wohl auch
syntaktisch richtiger als «presbitero» aufgelöst werden ; es scheint mir aber
dem mittelalterlichen Latein angemessener, bei der handschriftlich bezeugten,
grammatikalisch unrichtigen Form des Nominativs zu bleiben.

34 Darauf hat zuerst Carl Stuckert a. a. 0. S. 40 hingewiesen, wenn auch mit
Begründungen, die Bruckner in Bd. VI, S. 26 Anm. 27 kritisch beleuchtet.
Bruckner selbst nennt den Codex 78 auf S. 20 «ein Werk der St.-Galler oder
Reichenauer Schreibschule des späten 8. Jahrhunderts», bemerkt S. 57, er sei
«mit grosser Wahrscheinlichkeit in St. Gallen geschrieben», stellte ihn aber
schon in Bd. II (1936) S. 24, 82 und III (1938) S. 19 eindeutig als St.-Galler
Handschrift hin. Vgl. auch A. Bruckner, Aus der Geschichte der Klosterbibliothek

(Allerheiligen), Schaffh. Beitr., H. 26, 1949, S. 138.
35 Bruckner III, S. 18.
36 Ratperti Casus S. Galli, cap. 9. (Mitt. z. vaterl. Gesch., St. Gallen 1872, S. 15/16).

16



St. Gallen eine Reihe von Schriftwerken, die erhalten geblieben sind.
Die Schaffhauser Handschrift zeigt eine klare Verwandtschaft mit
mehreren dieser Texte, so vor allem mit den St. Galler Codices 12,
125, 126, 18537. Gehören die Schreiber dieser Texte sicher in den
Umkreis Waldos, so sind sie doch von seiner eigenen Schreibweise
unterschieden und unter sich nahe verwandt. Wolfgis gehört mit
grösster Wahrscheinlichkeit zu dieser Schreibergemeinschaft. Darf
man also annehmen, dass er in St. Gallen beheimatet war, so wäre es

verlockend und nicht unmöglich, durch eine genauere Untersuchung

in einigen St. Galler Handschriften seine Hand nachzuweisen.
Für die vorliegende Studie ist aber nur das Ergebnis wichtig, dass
der Schaf fhauser Cassiodor-Band seinen Ursprung im Kloster St. Gallen

hat. Er dürfte dort um 780 geschrieben worden sein.
Nun ist leider Wolfgis in den sanktgallischen Urkunden und

Klosterchroniken als Mönch und Priester nicht nachzuweisen38. Mit ihm
tritt somit ein bisher unbekanntes Mitglied des Konventes St. Gallen
ins Licht der Geschichte ein. Dass der Name als solcher im alemannischen

Umkreis vorkommt, lässt sich nachweisen. Das St. Galler
Buch der Verbrüderungen bringt ihn zweimal, und zwar für das

neunte Jahrhundert39. Besonders wichtig scheint die bisher im
Zusammenhang mit unserm Codex nicht beachtete Tatsache, dass in
den St. Galler Urkunden zwar nicht ein Mönch Wolfgis vorkommt,
wohl aber zwei Laien dieses Namens auftauchen. Im Jahre 818 hat
ein gewisser Liubolf, der sich Sohn des Wolfkisus nennt, zusammen
mit seinem eigenen Sohn namens Wolfkisus, wohnhaft in Madetsch-
wil, Kirchgemeinde Russikon (Kanton Zürich), seinen Besitz an das
Kloster St. Gallen übertragen40. Demnach ist der Name genau in der

37 Vgl. die Abbildung der ersten Seite des Schaffhauser Codex 78 bei Bruckner II,
Tafel IX, mit den Abbildungen aus den erwähnten St. Galler Handschriften bei
Bruckner II, Taf. VIII, XV, XVIII.

38 Auch Nachforschungen, die über Rudolf Henggeler, Professbuch der
Benediktinerabtei der heiligen Gallus und Otmar (1929), hinausgingen, blieben
ergebnislos.

39 Mitt. z. vaterl. Gesch., St. Gallen 1884, S. 18, Sp. 2 und S. 93, Sp. 2, letzterer
Eintrag einen Mönch des Klosters Weissenburg im Elsass betreffend. Vgl. auch
P. Piper, Mon. Germ. Hist. Libri Confr. S. Galli, Aug., Fabar. (1884), S. 27, 72,
198, 241, 326. — Ernst Förstemann, Altdeutsches Namenbuch Bd. 1 (1900),
Sp. 1650. Ueber die Bedeutung des Namens Wolfgis vgl. Grimm, Deutsches
Wörterbuch IV, 1.2 (1897), Sp. 2613: «...dem Inhalt nach weisen viele der
Namen auf das Kampfleben... sie klingen vielmehr wie Heldennamen
überhaupt Wolfgis, Berengis, Ebergis ...».

40 Urkundenbuch der Abtei St. Gallen, hrg. v. Hermann Wartmann Bd. I (1863),
S. 230.

17



fraglichen Zeit der Entstehung des Codex nicht nur im Umkreis von
St. Gallen, sondern in einer mit dem Kloster verbundenen Familie
nachweisbar.

Wolfgis hat den ganzen Codex selbst geschrieben. Seine
Handschrift ist im allgemeinen gleichmässig geführt ; zuweilen schreibt
er etwas kleiner und spitzer, doch sind die Unterschiede unerheblich

und durch verschiedene gewöhnliche Umstände wie neue
Schreibrohre, andere Tinte und Pergamentverhältnisse leicht zu
erklären. Als Schmuck verwendet er zumeist die damals üblichen
Hohlbuchstaben für die Initialen, in nicht eben reichhaltigem Blatt-
und Flechtmusterwerk. Der Haupttitel erscheint rot, wie auch
gelegentliche Ueberschriften, nur selten auch Anfangsbuchstaben. Die
einzelnen Psalmverse sind in Unzialschrift hervorgehoben, so dass
das Auge den biblischen Text leicht entdecken und ihn vom
Kommentar unterscheiden kann41. Die Initialen sind in der Einleitung
zur Auslegung allgemein besser und grösser gezeichnet ; sie werden
gegen den Schluss des Bandes bescheidener, wenn auch nicht flüchtiger

ausgeführt.
Der Band aus starkem, etwas steifem Pergament, wie es in jenen

Jahrzehnten in St. Gallen verwendet wurde, steckt noch im ursprünglichen

bundlosen Einband, der freilich abgeschabt ist und in einer
spätem Zeit einen neuen Kücken erhielt. Die Schliesse ist nicht mehr
vorhanden, nur einige Löcherspuren zeugen von ihr.
41 Die ausführliche paläographische Beschreibung der Handschrift findet sich

bei Bruckner II S. 82. Sie braucht hier nicht wiederholt zu werden. In Einzelheiten

ist sie wie folgt zu berichtigen und zu ergänzen :

1. Bruckner wirft die Frage auf, ob die Handschrift identisch sein könnte
mit einer bei P. Lehmann, Mittelalterliche Bibliothekskataloge I, S. 144, Z. 19

für das Jahr 1518 in St. Gallen nachgewiesenen Handschrift «Cassiodorus in
psalterium». Diese Frage ist zu verneinen, da damit sicher der noch in St. Gallen

liegende dreibändige Cassiodor (Cod. 200—202) gemeint ist. Die Fortsetzung

jener Notiz «Cassiodori pars altera in psalmis» könnte eher unsern Band
meinen, doch handelt es sich da wohl um einen zweiten Band (pars altera),
vielleicht auch einfach um den Fortsetzungsband der ersten Notiz, da jenes
Verzeichnis ungenau ist.

2. Der Bibliothekseintrag «Bibliothecae Ecclesiae Scaphus. ad D.Joh.»
stammt mit grösster Wahrscheinlichkeit vom Neuordner der Ministerialbiblio-
thek J. J. Altorfer d. J. und wurde um 1780 eingetragen.

3. Die «Federprobe f. 1 (10. Jh. ?)» erweist sich als alten Besitzervermerk,
den Bruckner selbst in Bd. VI, S. 57 teilweise entziffert und mit Recht «wohl
dem 11. Jh.» zugewiesen hat.

4. Nicht die einzelnen Psalmverse beginnen mit den kleineren, selten roten,
meist tintenfarbigen Majuskeln oder Hohlbuchstaben, sondern die einzelnen
Abschnitte der Auslegungen Cassiodors. Die Psalmverse sind in Unzialen
geschrieben.

18



IV.

Wie gelangte diese st.-gallische Handschrift in die Bibliothek des

Klosters Allerheiligen zu Schaffhausen Es ist immer reizvoll, den
im Dunkel der Geschichte verborgenen Wegen eines Buches bis zu
seinem endgültigen Standort nachzuspüren. Im Falle des Codex 78
lässt sich jedoch kein gänzlich sicherer Schluss ziehen; es bleibt
vieles im Dämmerlicht der blossen Wahrscheinlichkeit.

Den Ausgangspunkt aller Ueberlegungen bildet das Bücherverzeichnis,

das sich im Schaffhauser Codex 17 erhalten hat. Wie es

selbst aussagt, handelt es sich um eine Aufzählung der Bücher, die
unter dem Abt Siegfried durch seine Unterstützung oder auf sein
Geheiss beigebracht oder verfertigt worden sind42. Man hat diese
Notiz meistens dahin missverstanden, dass es ein vollständiges
Verzeichnis der zur Zeit des Abtes Siegfried im Kloster überhaupt
vorhandenen Bücher, also eine Art Gesamtkatalog, darstelle. Wie aber
Bruckner unwiderleglich hervorhebt, entspricht diese Ansicht weder

dem Wortlaut (librorum allatorum sive patratorum) noch der
Tatsache, dass andere Bücher wie z.B. der Codex 67 sicher zur Zeit
des Abtes Siegfried im Kloster vorhanden waren, aber nicht im
Verzeichnis stehen43. Es handelt sich somit ganz eindeutig um ein
Zuwachsverzeichnis, das die Frage, ob nicht schon vorher andere
Bücher im Kloster vorhanden gewesen sein können, offen lässt, ja
indirekt geradezu bejaht. Es spricht somit nichts gegen die Ansicht,
dass der Cassiodor-Band nicht nur das älteste Buch der gegenwärtigen

Ministerialbibliothek ist, sondern wirklich zum ältesten Bestand
der Bücherei des Klosters Allerheiligen gehörte ; als solches war er
jahrhundertelang das älteste Buch in Schaffhausen überhaupt, da
das noch ältere Werk, die Vita Columbae Adamnani, erst Jahrhunderte

später hieher gelangte.
Die Frage, wie das Buch in den ersten Zeiten des Klosters in

die Allerheiligen-Bücherei gekommen sein könnte, ist damit nicht
beantwortet. Bruckner vermutet, dass es vom Gründer des Klosters,

42 Photogr. Wiedergabe u.a. bei Reinhard Frauenfelder, Geschichte der
Stadtbibliothek Schaffhausen, (1936), Abb. 2. Text auch im Katalog der Ministerialbibliothek

S. IV—VII, ferner bei Bruckner VI, S. 27—29. Daselbst auch die
ausführliche Identifikation der noch vorhandenen und der verloren gegangenen
Handschriften. Entgegen der landläufigen und hartnäckig festgehaltenen
Ansicht ist die in diesem ältesten Bücherverzeichnis beschriebene Bibliothek
keineswegs mehr vollständig oder auch nur annähernd vollzählig erhalten, wenn
auch der noch vorhandene Bestand ansehnlich ist.

4a Bruckner VI, S. 30, vgl. S. 60: «keineswegs ein Gesamtkatalog... deutlich ein
Zuwachsverzeichnis.»

19



Graf Eberhart von Nellenburg, selbst geschenkt worden sein könnte44.

Der Bericht über die Weihe des ersten Münsters am 3. November
1064 sagt ausdrücklich, der Graf habe das Kloster unter anderem
auch mit den nötigen Büchern für die verschiedenen gottesdienstlichen

Feiern versehen45. Darunter sind Bücher liturgischen Inhalts
zu verstehen, und zu diesen zählte der Cassiodor-Band sicher nicht.
Aber man weiss, dass der Graf eine besondere Vorliebe für die
Psalmen hegte46, wie er auch später selbst in seinem Kloster Mönch
wurde und sich somit dem durch die Psalmen beherrschten
geistlichen Tageslauf anschloss. Es scheint aber doch fraglich, ob der
Graf eine Psalmenauslegung, deren Gebrauch immerhin einige
wissenschaftliche Kenntnis voraussetzte, selbst besessen oder seinem
schlichten Klösterchen gestiftet habe47. Man könnte eher vermuten,
dass die ersten Mönche, die ja von auswärts kamen, den Codex
mitgebracht hätten. Wie Rudolf Henggeier wahrscheinlich macht,
stammten die ersten Bewohner des Klosters Allerheiligen von
Einsiedeln48. Neugegründete Klöster bezogen oft ihre Bücher aus am
gesehenen Schreibschulen von Reichenau, St. Gallen oder Einsiedeln.
Für Muri ist dies quellenmässig belegt49. Der Vorgang könnte sich in
Schaffhausen wiederholt haben. Dann wäre der Codex entweder von
St. Gallen direkt oder auf dem Umweg über Einsiedeln, wo auch
St. Galler Handschriften vorhanden waren, nach Schaffhausen
gekommen.

Aber die Handschrift selbst weist noch in eine andere Richtung.

Bruckner hat auf dem ersten Pergamentvorsatzblatt einen
alten, später verwischten Eintrag aus dem 11. Jahrhundert entziffert.

Er beginnt: «Istum librum domino Willeheimo de n(...?)50.»
Trotz aller Mühe gelang es bisher nicht, den Text weiter zu klären.
Sicher stehen überhaupt nur die ersten Worte «Istum librum domino

44 Bruckner VI, S. 26, Anm. 27 und S. 20.
45 Bericht über die Einweihung von Allerheiligen, abgedruckt in Schaffh. Beitr.,

H. 42 (1965), S. 16 f.
46 Karl Schib, Das Buch der Stifter des Klosters Allerheiligen (1934), S. 4. Der

Erzähler behauptet sogar: «Er (Eberhart) hat öch ain gewonhait, das er alle
tag den salter usslas.» Auch von der Mutter des Grafen weiss er zu berichten,
dass sie viel im Psalter gelesen habe, was ihr den Unmut ihres Gatten Eppo
einbrachte.

47 Bruckner nennt wohl deshalb seine eigene Vermutung selbst eine «allzu
gewagte Hypothese», VI, S. 20.

48 Rudolf Henggeler, Woher kamen die ersten Mönche von Allerheiligen
Schaffh. Beitr., H. 17 (1940), S. 31—38.

49 Acta Muriensia, in : Quellen zur Schweizer Geschichte, Bd. III (1883), S. 24.
50 Bruckner VI, S. 57.

20



Willeheimo...», d.h. «Dieses Buch [schenkte] dem Herrn
Wilhelm...» Diese Notiz, so bruchstiickhaft sie auch überliefert ist,
könnte einen Schritt weiter führen. Ein «dominus» Wilhelm ist in
der Geschichte des Klosters Allerheiligen sehr wohl bekannt. Es ist
der berühmte Abt51 Wilhelm von Hirsau, der bald nach dem Tode
Eberharts von Nellenburg durch dessen Sohn Graf Burchard, den
«zweiten Stifter von Allerheiligen», nach Schaffhausen berufen
wurde, um dort die cluniazensisch-hirsauische Reform einzuführen.
Wilhelm folgte dem Ruf und verbrachte zwei Jahre in Schaffhausen,
von 1078 bis 1080. Auf seine Wirksamkeit geht der Aufschwung des
Klosters zurück, das dann unter seinem Nachfolger Siegfried
(gest. 1096) die erste Blütezeit erlebte. Die Vermutung liegt deshalb
sehr nahe, der Cassiodor-Band sei einst diesem Abt Wilhelm
geschenkt worden. Der Geber bleibt freilich vorläufig im Dunkeln. Der
Abt hat den Band wohl später dem Kloster in Schaffhausen
überlassen. Deshalb ist der Schenkungseintrag verwischt worden, da der
Band nun Eigentum des Klosters war.

Wenn diese vermuteten Zusammenhänge stimmen, so gewinnt
der Band eine besondere Bedeutung. Er bezeugt nicht nur die weite
Ausstrahlung der St. Galler Schreibschule. Er wird auch zum
unmittelbaren Zeugen jener Reformbewegung, die Schaffhausen den
Ruhm des Klosters Allerheiligen in seinen besten Zeiten gebracht
hat. Wir haben in ihm ein Stück der ältesten Klosterbibliothek vor
uns. Der Band wäre dann nicht durch spätere Zufälligkeiten nach
Schaffhausen gekommen : er sollte als Geschenk an Abt Wilhelm
und durch ihn an die Klosterbibliothek einen Grundstock mönchischer

Kultur und kirchlicher Wissenschaft bilden, wozu ja sein
Inhalt besonders gut geeignet war. So hätte über diesen einen Band
der Psalmenauslegung der Geist Cassiodors, den wir eingangs näher
geschildert haben, auch in Schaffhausen Einzug gehalten.

V.

Abschliessend seien noch die Bezeugungen des Bandes in der
Schaffhauser Bibliotheksgeschichte erwähnt.

Leider sind aus dem spätem Mittelalter keine Verzeichnisse der
Allerheiligen-Bücherei erhalten. Erst in der zweiten Hälfte des

51 Die Bezeichnung «dominus» für Abt ist geläufig, vgl. Du Cance, Glossar, med.
et. inf. latinitatis III, 173. Die Regula Benedicti sagt in cap. 63 sogar ausdrücklich

: «Abbas autem, quia vices Christi creditur agere, dominus et abbas noster
vocetur.»

21



16. Jahrhunderts, als die Handschriften bereits als Eigentum des

Ministeriums galten, legte unter dem Bibliothekar Dekan Johann
Conrad Ulmer der bekannte Chronist Johann Jakob Rüeger ein
neues Verzeichnis an: «Elenchus librorum juxta authorum nomina
alphabetico serie descriptus qui continentur in Publica Bibliotheca
Scaphusiana ad sanctum Joannem. Anno domini 1589 per Joannem
Jacobum Rüegerum concinnatus52.» Die Bücherei war damals und
noch lange in der Sakristei am St. Johann untergebracht, weshalb die
meisten Handschriften einen entsprechenden Bibliotheksvermerk
«ad S. Joannem» oder ähnlich tragen. Der Cassiodorband erscheint
bei Rüeger zwar nicht unter dem Verfassernamen, doch wird er
dreimal mit derselben Standortsbezeichnung aufgeführt : einmal auf
S. 23 unter dem Buchstaben E als «Expositio in Psalmos 50». Es muss
sich dabei um diesen Einzelband handeln, da die «Expositiones»
Augustins ausdrücklich als «Aurelius Augustinus in Psalmos tomi
très» auf S. 5 verzeichnet sind. Ein zweitesmal erscheint der Codex
unter dem Buchstaben P auf S. 64 als «Psalmi 50 expositi», und
schliesslich unter den biblischen Auslegungen, die eine eigene
Abteilung als Anhang zum alphabetischen Katalog bilden, auf S. 86
neben Augustins Werk und andern Psalmenauslegungen als «Psalmi
50 expositi». Da der Name Cassiodors im Codex selbst nicht auf dem
ersten Blatt, sondern verhältnismässig unscheinbar am Schluss der
Vorrede erscheint, mag Rüeger ihn übersehen und deshalb den
Band ohne Autornamen eingetragen haben.

Nach einer längeren Zeit des Verfalls wurde die Ministerial-
bibliothek zu Ende des 18. Jahrhunderts durch Johann Jakob Altor-
fer d. J. (1754—1829) neu organisiert53. Er schuf 1781 den ersten
gedruckten Katalog54. In diesem Verzeichnis, das seinerseits eine Rarität

geworden ist, wird der Cassiodor-Codex im ersten Teil unter den
«Libri Manuscripti» als Nr. 77 folgendermassen aufgeführt :

«M. Aurelii Cassiodori Expositio Psalmorum 1—50 (al. 51) c. prole-
gomenis.» Altorfer wollte mit dem Klammerausdruck wohl darauf
hinweisen, dass die alte lateinische Uebersetzung die Psalmen anders
zählt als die den evangelischen Geistlichen gewohnte Lutherbibel.
Er trennte richtig die Vorrede vom eigentlichen Text der Auslegung
und erkannte deshalb im Unterschied zu Rüeger den Verfasser.

52 Dieser Elenchus Rüegers ist im Original als Cod. 124 der Ministerialbibliothek
erhalten.

58 Vgl. Reinhard Frauenfelder, Geschichte der Stadtbibliothek, S. 6; Hermann
Wanner, J. J. Altorfer, in : Schaffh. Beitr., H. 33 (1956), S. 124—126.

54 «Catalogus librorum qui sunt in Bibliotheca ad D. Joh » Der Katalog ist ohne
Verfassernamen erschienen.

22



Der zweite gedruckte Katalog, 1820 erschienen, ist ebenfalls von
Altorfer verfasst55. Nach Art eines «Catalogue raisonné» verzeichnet
er nicht nur das Werk, sondern fügt erklärende Bemerkungen bei.
Hier lautet der Eintrag : «77. M. Aurelii Cassiodori Expositio Psal-
morum quinquaginta, a primo ad quinquagesimum, cum prolegome-
nis. (Hic Codex a peritis Palaeographiae antiquissimus est habitus.)»
Bescheiden rückt Altorfer, selbst ein guter Kenner der alten
Handschriften, von den «peritis Palaeographiae», den Gelehrten der
Handschriftenkunde ab56.

1846 wurde der dritte gedruckte Katalog veröffentlicht57. Seine
Titelaufnahmen sind kürzer gefasst. Auf S. 13 steht : «77. Cassiodori

(M. Aur.) expos, psalmorum I-L c. prolegg.» Der hohe
Altertumswert des Codex war aber endgültig erkannt. So verzeichnet der
vierte, bisher letzte Katalog der Ministerialbibliothek vom Jahre
1877 im ersten Teil «Handschriften», verfasst von H. Boos, den Band
unter der neuen, noch gültigen Signatur Codex 78 : «Pgm. 2° s. VIII
ex. 213 Bl. Cassiodori expositio in Psalmos I-L. Dies ist der älteste
Codex dieser Bibliothek.» Wie unsere Studie gezeigt hat, ist die
Datierung «saeculo VIII exeunte» auch nach den gegenwärtigen
Kenntnissen der Forschung zutreffend.

Gleichzeitig hatte man auch die Oeffentlichkeit auf diesen Band
von aussergewöhnlicher Bedeutung aufmerksam gemacht. Im Jahre
1876 wurde im Imthurneum zu Schaffhausen eine Ausstellung von
Kunstgegenständen aus Schaffhauser Privatbesitz veranstaltet. Das
Verzeichnis, das auf 63 Seiten gegen tausend Bilder, Stiche, Möbel,
Waffen und Kleinkunst aller Art aufführt — manches besässe heute
einen kaum mehr bezahlbaren Wert —, enthält auch einige Bücher
der «Tit. Ministerialbibliothek» und zwar im Abschnitt V «Miniaturen,

Stammbücher, alte Schriften etc.». Als Nr. 508 ist eine
«Psalmenhandschrift aus dem 9. Jahrhundert» erwähnt. Trotz der etwas
späten Datierung kann nur der Cassiodor-Band gemeint sein. Er
teilte die Ehre der Schaustellung mit 4 jüngeren Handschriften der-

55 «Bibliotheca Ministerii Sacri Scaphusiensis...» Auch dieser Katalog nannte den

Verfasser nicht.
56 Unter diesen Gelehrten, die den Wert der alten Handschriften der Ministerialbibliothek

erkannt haben, ist in erster Linie der umfassend gebildete Historiker
Pater Moritz Hohenbaum van der Meer (gest. 1795) aus dem Kloster Rheinau
zu nennen, der unter seinen sehr zahlreichen Schriften auch eine Besprechung
der Schaffhauser Codices verfasst hat. Doch soll diese Arbeit in einer eigenen
Studie über die auswärtigen Besucher der Schaffhauser Bibliotheken im 17. und
18. Jahrhundert gewürdigt werden.

57 Katalog der Ministerial-Bibliothek zu Schaffhausen. Ohne Verfassernamen.

23



selben Bibliothek ; darunter befinden sich natürlich die herrlichen
«Horae canonicae» des Johannes Frauenlob von 1459/6058.

Heute liegt der Codex 78 wieder als eine der wertvollsten
Handschriften der Schaffhauser Bibliotheken im Museum zu Allerheiligen
ausgestellt50. In seiner Verbindung von Bibeltext und frühchristlicher

Auslegung, von Herkunft aus dem Kloster des heiligen Gallus
und Auswirkung im Kloster Allerheiligen zu Schaffhausen ist er
ein lebendiger Zeuge der weitgespannten geistigen Einheit der alten
abendländischen Bildung.

58 Verzeichnis der Ausstellung von Kunstgegenständen aus dem Besitz hiesiger
Privaten (1876), S. 33.

59 Reinhard Frauenfelder. Die Handschriften und Bücher im Museum zu Aller-
heiligen (1938), S. 2.

24


	Die älteste Handschrift der Ministerialbibliothek Schaffhausen

