
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 42 (1965)

Artikel: Renaissancefrömmigkeit im Kloster St. Georgen zu Stein am Rhein

Autor: Rüsch, Ernst Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Renaissancefrömmigkeit
im Kloster St. Georgen zu Stein am Rhein

Von E rns t Gerhard Riisch

Der Festsaal des Abtes David von Winkelsheim im Kloster Sankt
Georgen zu Stein am Rhein, eines der wichtigsten Denkmäler der
Frührenaissance in der Schweiz, war schon mehrfach Gegenstand
eingehender Forschungen und Auslegungsversuche. Dennoch blieben
bisher einige wesentliche Fragen ungeklärt. Die Deutung einzelner
Gestalten gelang nicht überzeugend. Es blieb vor allem die Frage
offen, wie sich das Bildprogramm, das antik-humanistische, ja
ausgesprochen profane Themen umfasst, zur christlichen Glaubenswelt
verhalte. Die folgende Untersuchung möchte Licht in diese Fragen
bringen, doch kann auch sie nicht mehr als ein Versuch, ein
Vorschlag zu neuer Interpretation sein. Sie baut auf den früheren
Forschungen auf ; es ist naturgemäss nicht möglich, die Beiträge der
vorausgehenden Ausleger überall im einzelnen namhaft zu machen1.

1. Der Auftraggeber

Das Verständnis der Bilder des Saales hängt wesentlich vom
Verständnis der geistigen Welt des Auftraggebers ab. David von Winkelsheim,

Abt zu St. Georgen von 1499 bis 1525, der letzte Betreuer des

1 Für alle historischen und kunsthistorischen Einzelfragen sei verwiesen auf :

Heinrich Alfred Schhid, Die Wandgemälde im Festsaal des Klosters St. Georgen

in Stein am Rhein, 3. Auflage (Frauenfeld 1950) ; Reinhard Fradenfelder,
Die Kunstdenkmäler des Kantons Schaffhausen, Band II : Der Bezirk Stein am
Rhein (Basel 1958 ; im folgenden zitiert : KDMSch II) ; Michael Stettler,
Kloster St. Georgen (Schweizerische Kunstführer), 3. Auflage 1963; Heinrich
Waldvogel, Beschreibung des Klosters St. Georgen in Stein am Rhein (1931) ;
Derselbe, Bibliographie zur Geschichte der Stadt Stein am Rhein (1950) ;
H. Urner-Astholz u.a., Geschichte der Stadt Stein (Bern 1957); Ferdinand
Vetter, Klosterwerk, Bau- und kunstgeschichtliche Aufzeichnungen über den
Zeitraum von 1888 bis 1912. Dieses nur im Manuskript vorhandene Werk, Eigentum

der Gottfried-Keller-Stiftung, konnte ich dank der Güte von Herrn Archivar

Heinrich Waldvogel in Stein am Rhein einsehen.

107



Klosters vor seiner Aufhebung in der Reformation, war wie viele
seiner Zeitgenossen zugleich ein Kind der spätmittelalterlichen
Frömmigkeit und der neuen Geistesregungen des Humanismus2.
Unter seiner Leitung wurde das Kloster in den beiden ersten
Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts baulich weitgehend erneuert. Wenn
dabei die Architektur in ihren Formen der Gotik verpflichtet blieb,
während der Bilderschmuck sich der Renaissance öffnete, so drückt
sich darin die Haltung vieler kirchlicher Würdenträger der Zeit aus,
die sich zwanglos in beiden Welten bewegten und ihre Verbindung
nicht als untragbare Spannung empfanden. Noch zu Anfang der
zwanziger Jahre verkehrte Abt David freundschaftlich mit den
humanistisch gesinnten Männern der beginnenden Reformation, mit
Diebold von Geroldseck, Pfleger des Stiftes Einsiedeln und Freund
Zwingiis, Leo Jud, Freund und Nachfolger Zwingiis in Einsiedeln,
Franz Zink, auch ein Freund Zwingiis und später ein eifriger
Verfechter der Reformation, Erasmus Schmid, Reformator von Stein3.
Es war die Zeit, in der die humanistische Reformbewegung und die

ganz auf die Heilige Schrift aufbauende Erneuerung der Kirche im
Sinne Luthers und Zwingiis noch gemeinsame Wege gingen. Erst um
die Mitte des dritten Jahrzehnts trennten sich die Wege. Abt David
blieb der alten Glaubensform treu. Als er 1525 den Rat von Zürich
bat, er möge ihn von den Pflichten der Klosterführung befreien, da
die Mehrzahl der Mönche der neuen Lehre anhange, sagte er von
sich selbst, er wisse wohl, dass die Kutte, die er trage, ihn nicht selig
mache, aber jenes Gebahren der Mönche sei ihm als Abt unleidlich.
Diese Stellung zu den Aeusserlichkeiten der altgewohnten religiösen
Uebungen ist bezeichnend : sie sind nicht wichtig zur Seligkeit, aber
sie bilden keinen Grund, um die frommen Stiftungen aufzuheben.

2 Zum ganzen Abschnitt : Ferdinand Vetter, Die Reformation von Stadt und
Kloster Stein am Rhein (Aus: Jahrbuch für Schweiz. Geschichte Bd. 9, 1884).

3 H. Zwingli, Briefwechsel, Bd. VII der Gesamtausgabe im Corpus Reformatorum,
S. 437. — Ekkehart Farian (Theol. Zeitschrift, Basel 1964, Heft 4, S. 276—278)
versucht auf einer Zeichnung von Thomas Schmid, die mit dem Scipio-Schwur
desselben Malers im Festsaal eng verwandt ist und kurz vor 1527 anzusetzen ist,
die dargestellten Personen zu identifizieren. Es wären u. a. die Reformatoren
Blarer von Konstanz, Vadian von St. Gallen, Oekolampad von Basel erkennbar.
Dieses Bild fällt für unsere Betrachtung aus, da es bereits in die reformatorische
Zeit gehört. Sollte aber sein Vorläufer, der Scipio-Schwur im Festsaal, auch
schon mehrere Humanisten-Persönlichkeiten wie Vadian und Oekolampad
darstellen, also gewissermassen den humanistischen Freundeskreis des Abtes David
im Bilde festhalten, wie Fabian glaubt, so wäre der genannte, durch
Briefdokument belegbare Kreis noch zu erweitern. Dies ist nicht unmöglich, doch
möchten wir uns einer Diskussion der These Fabians enthalten.

108



In den Wirren und Auseinandersetzungen, die zur Aufhebung des

Klosters, zur Flucht des Abtes und zu seinem baldigen Tod (1526)
aus Gram über die Ereignisse führten, hielt er immer am geschichtlichen

und grundsätzlichen Recht der benediktinischen Lebensform
fest, obwohl er sie selbst nicht in ihrer höchsten geistig-asketischen
Möglichkeit zum Ausdruck brachte.

Zum Mittelpunkt des alten Glaubens, zur heiligen Messe,
verhielt er sich ähnlich. Auf der zweiten Zürcher Disputation 1523,
welcher er persönlich beiwohnte, verteidigte er die Messe nicht, ja
auf die Frage des Vorsitzenden Dr. Joachim von Watt aus St. Gallen,
ob er etwas wider den zweiten Artikel, der die Messe als Opferhandlung

ablehnte, habe, antwortete er, «nein, er weite nitt darwider»4.
In den spätem Verhandlungen war er bereit, die Messe bis auf ein
allgemeines christliches Concilium einzustellen, sofern das Haus
Oesterreich, dessen Vorfahren seinerzeit das Kloster gestiftet hatten,
damit einverstanden sei. Die humanistische Reformgesinnung, die
auch der Abt vertrat, liess eine bedingungslose Verteidigung der
Messe, wie sie die Gegner der Reformation betrieben, nicht mehr zu,
aber die Reform sollte gemäss den Grundsätzen der alten Kirche
nicht durch willkürliche Aenderungen, sondern durch ein allgemeines

Konzil beschlossen werden.
Abt David war kein einseitiger und fanatischer Anhänger des

Alten. Er war bereit, das Kloster in andere Hände zu legen, als die
Verhältnisse ihm unerträglich wurden. Er hätte sich am liebsten
auf das Schlösschen Girsberg im Zürcherland, den Ort seiner Jugend,
zurückgezogen. Als er aber zur Annahme der Reformation hätte
gedrungen werden sollen, gab er nicht nach. Für ihn bildeten die
bisherige Lebensform, die Kunstsinn, Baufreudigkeit, klösterliche
Grundherrschaft mit benediktinischer Frömmigkeit verband, eine
unlösliche Einheit. Leider ist von der Klosterbibliothek St. Georgen
nichts erhalten geblieben. Ein glücklicher Fund lässt jedoch einen
aufschlussreichen Blick in die geistige Welt Abt Davids zu. Abgesehen

von den üblichen liturgischen Büchern wissen wir von folgenden

Werken, die in St. Georgen vorhanden waren: 1. Isidor von
Sevilla, De summo bono; eine theologische Summe des Frühmittelalters,

die jahrhundertelang als Normaldogmatik viel gelesen wurde,
2. Petrus de Palude, Thesaurus novus de tempore et de Sanctis,
3. Joh. Geiler von Kaisersberg, «Narragonium», d.h. die Navicula
sive speculum fatuorum, die Predigten über Sebastian Brants Narren-

4 Z-wingli, Werke Bd. II, S. 735.

109



schiff6. Mittelalterlich-katholische Glaubenslehre, vom Humanismus
beeinflusste Reformfrömmigkeit, die zwar in ihrem formalen
Ausdruck gegenwartsnah, weltoffen und nicht selten derb-irdisch sein
konnte, aber im Grunde dem Alten mehr verpflichtet war als dem
Neuen, eine Welt, deren Bogen sich von Isidor zu Johann Geiler
spannte : es ist die Welt Abt Davids von Winkelsheim. Dieser Mann
war kein «listiger Mönch», als welchen ihn die Gegner sahen. Ferdinand

Vetter hat ihn aufs beste charakterisiert :

«Neben wohlgerüsteten Helden und deren leichtgeschürzten
Nachtretern brauchen solche Zeiten auch ruhige Haushalter, welche
die alten und die neuen Kulturelemente vor den einseitigen und
gewaltsamen Bewegungen der Gegenwart zu sichern sich verpflichtet
fühlen und so nebst allerlei unbrauchbarem Besitztum auch, zum
Heil der Zukunft, zahlreiche lebendige Keime verständnisvoll retten,
die ein grosser Völkerfrühling nebenher und von der Menge
unbeachtet ausgestreut. Ein solcher Haushalter war David von Winkelsheim,

der Verteidiger seines Klosters als einer Burg des alten
hierarchischen Gedankens und des neuen Kunstideals»'.

2. Der Festsaal und seine Bilder

Die Regel Benedikts bestimmt im 53. Kapitel «Von der Aufnahme
der Gäste», dass der Abt und die Gäste eine besondere Küche haben
sollen, damit die Brüder und ihr klösterliches Leben durch die Gäste,
die zu unbestimmten Zeiten eintreffen können und «an denen es dem
Kloster nie fehlt», nicht gestört werden. Ildefons von Herwegen
interpretiert das Wort Küche sicher richtig als «... Küche und Tisch»,
d.h. auch die Mahlzeiten werden in einem besondern, vom
Refektorium der Brüder getrennten Baum eingenommen. Aber dieser
Brauch schliesst den Gast nicht vom klösterlichen Leben aus ; er wird
im Gegenteil ganz in die religiöse Gemeinschaft aufgenommen. Die
Regel bestimmt, dass die Gäste nach dem Empfang zuerst in das
Oratorium geführt werden sollen. Auch während des Mahles soll aus
der Heiligen Schrift vorgelesen werden. «In meisterhafter Weise
hat hier Benedikt Welt und Kloster zu einer Einheit verbunden7.»

5 Staatsarchiv Schaffhausen, St. Georgenamt J 80. Die weitverbreiteten Predigten

des Petrus de Palude OP (1280—1342) sind beispielhaft für die
hochmittelalterlich-scholastische Predigtweise, vgl. Lexikon für Theologie und Kirche,
Bd. 8 (1963) S. 374. Ich verdanke diesen wichtigen Hinweis auf Bücher in
St. Georgen einer gütigen Mitteilung von Herrn Hch. Waldvogel in Stein a.Rh.

6 F. Vetter, Die Reformation... S. 319.
7 Ildefons von Herwegen, Sinn und Geist der Benediktiner-Regel (Einsiedeln

1944) S. 311.

HO



Diesem Geist der Regel entspricht die Anlage des Klosters Sankt
Georgen aufs beste. Abt David liess beim Eingang das heute noch
vorhandene Gästehaus errichten. Es diente den weltlichen Gästen.
Der Empfangssaal für die geistlichen Freunde und Gäste liegt in der
Prälatur selbst. Es ist der Festsaal im zweiten Stock, weitab vom
klösterlichen Refektorium. Der helle lichte Raum wirkt nicht prunkvoll

kalt. Gotische Wärme ist mit zeitgenössischen Renaissanceformen

harmonisch verbunden. Alle Bilder sind in der Höhe so
angeordnet, dass sie von einer sitzenden Tischgesellschaft bequem
betrachtet werden konnten. Der Saal mag für besonders hohe Gäste
bestimmt gewesen sein. Die Prälatur enthält im untern Stock ein
ähnliches Zimmer, das auch mit Motiven aus der römischen
Geschichte und der Heiligenlegende ausgestattet war, doch weniger
festlich als der obere Saal. Die prächtige, noch ganz gotisch
empfundene geschnitzte Decke des Festsaales empfing den Gast mit
ermahnenden moralischen Sprüchen über die «Gassen», die zur Hölle
führen und über die Tugenden des Adels, unter denen die «Gotz-
forcht» am Anfang steht8. Zu dieser deutlichen, doch unaufdringlichen

Moralpredigt gesellte sich die reiche Bemalung der Wände.
Sie war für die Gäste bestimmt, deren Geistesleben der Renaissance
und dem Humanismus zuneigte.

Der malerischen Ausstattung des Raumes liegt ein klarer Plan
zugrunde. Gleich beim Eintritt, der durch die nördliche Türe
erfolgte, erblickt der Gast die Reihe der antiken Heldinnen und Helden

an den Wänden und in den Nischen der Fensterfront. Sie stellen,
wie noch zu zeigen sein wird, einen gedanklich geschlossenen Kreis
dar, in dessen äusserlichem und geistigem Mittelpunkt der Erker
mit dem Liebfrauenbild und den Klosterheiligen steht. Schreitet der
Besucher im Saal ringsum, so nimmt ihn zur Linken eine Reihe von
Darstellungen aus der römischen Geschichte auf : die Gründung
Karthagos, der Schwur des jungen Hannibal, die Gründung Roms,
der Schwur des Scipio, in der südöstlichen Ecke die Eroberung von
Sagunt, in der gegenüberliegenden Ecke die Eroberung Karthagos.
Die Figuren von Tod und Lautenspielerin, Narr und Geigerin in der
westlichen Fensternische leiten zum grossen Doppelbild der «Zur-
zacher Messe» hinüber, mit dem die Bildfolge wieder an die
Eingangstüre anschliesst.

8 Vollständiger Text : KDMSch II, S. 311.

111



3. Die Historienbilder

Die sechs grossen Bilder zur römischen Geschichte sind thematisch

leicht zu erklären. Je zwei bilden eine innerlich zusammenhängende

Gruppe. Der Gründung Karthagos entspricht die Gründung
Roms, dem Schwur Hannibals der Schwur des Scipio. Bild und
Gegenbild sind in den beiden Eroberungsdarstellungen besonders
offensichtlich. Wie zwei Themen einer Fuge sind die Geschichten
Karthagos und Roms ineinander verschlungen. Diese Gegenüberstellungen

sind noch aus dem Geist des Mittelalters heraus gedacht :

es ist eine antik-weltliche Abwandlung der Gegenüberstellungen von
Altem und Neuem Testament, wie sie der ganzen voraufgehenden
Kunst geläufig sind. Verschiedene Motive klingen darin auf und
überschneiden sich. Rom behält den Sieg. Die Eroberung Karthagos
durch den jüngeren Scipio Africanus bildet den glorreichen Abschluss
einer Geschichte, die zur Zeit des älteren Scipio auf dem Tiefpunkt
angelangt war und nur durch die Standhaftigkeit des Scipio, der
damals noch ein junger Mann war, zum Guten gewendet werden
konnte. Auch die karthagische Linie zeigt die Folge von Schwur und
Auswirkung: der junge Hannibal wird von seinem Vater Hamilkar
vor dem Götterbild vereidigt, dem römischen Volk stets Feind zu
sein, und, wie die Inschrift des Bildes besagt, «der entsprechende
Gang der Dinge liess ihn diesen Schwur bald darauf bewähren».
Dieser Gang der Dinge weist hinüber auf die römische Linie, die
furchtbare Bedrohung Roms zur Zeit Scipios d.Ae., aber auch auf
den Schluss der karthagischen Linie, die Eroberung von Sagunt,
einer mit den Römern verbündeten Stadt in Spanien. Schwur zu den
Göttern, vorübergehender Erfolg und endliche Niederlage, dies ist
das karthagische Los ; tiefste Demütigung, tapferste Standhaftigkeit
und endlicher Sieg ist die römische Geschichte9.

Scipio gilt im Humanismus als grösstes Vorbild der Standhaftigkeit
in aussichtsloser Lage. Aber mehr als dies Ein humanistisch

geschulter Theologe stellt ihn ohne weiteres in einer öffentlichen
Predigt als Vorbild für den Christen hin, und zwar in einer geschichtlich

entscheidenden Stunde. In der Schlusspredigt an der Berner

9 F. Vetter, Klosterwerk S. 116, Anm. 2, weist darauf hin, dass im deutschen
Humanismus der Gegensatz von Karthago und Rom als eine Art Typus für den
von Deutschland und Rom erscheine, und fragt sich, ob vielleicht Abt David
ähnlich empfunden habe. Bei der vielschichtigen allegorischen Interpretation,
die im Humanismus der Antike zuteil wurde, ist dies durchaus möglich. Wie
aber im folgenden gezeigt wird, herrscht wohl das Motiv der Standhaftigkeit vor.

112



TAFEL 6



TAFEL 7



Disputation von 1528 weist Zwingli auf Mose, David und Scipio als
auf Beispiele der Standhaftigkeit hin : «Der Römer Cornelius Scipio
war noch so jung, dass er nicht in den Rat genommen werden
konnte. Als aber die Schlacht bei Cannae gegen Hannibal verloren
war und die Vornehmsten, die davongekommen waren, ratschlagten,
wie sie Italien verlassen und das Meer zur Flucht an die Hand
nehmen wollten und Scipio den Ratschlag vernahm, trat er unberufen

mit etlichen in den Rat hinein, zückte sein Schwert und zwang
sie, dass sie schwören mussten, Italien und Rom, ihre Heimat nicht
zu verlassen, sondern zu schirmen. Und solche Standhaftigkeit
behielt er bis in den Tod in allen Dingen. Kurz, es ist keine Tugend
eine Tugend, wenn sie nicht mit Standhaftigkeit vollendet wird10.»

An anderer Stelle, in der Auslegung des christlichen Glaubens an
König Franz I. von Frankreich vom Juli 1531, geht Zwingli so weit,
dass er Scipio mit andern Helden der Antike zu den Seligen zählt, die
den Himmel bevölkern11. Mögen diese Stellen auch bereits in die
reformatorische Zeit gehören, so kann doch kein Zweifel daran
bestehen, dass sie einer urhumanistischen Denkweise entsprechen. Eine
streng reformatorische Gesinnung nahm später Anstoss an ihnen18.

In der Darstellung Scipios im Festsaal des Abtes David klingt daher
ein Motiv der echten Renaissancefrömmigkeit auf, die den
standhaften Helden des Himmels würdig erachtet.

Die Standhaftigkeit war wohl auch das Hauptmotiv der
moralischen Botschaft, die durch die Bilderwelt der untern Stube des

Abtes David verkündigt wurde. Sie ist leider nur in wenigen
Bruchstücken erhalten. Immerhin lässt sich erkennen, dass der Zyklus
mit der Gründung Roms, mit Rhea Silvia, der Mutter des Romulus
und Remus, beginnt. Dann folgt die Geschichte von Lukretia,
hernach die Erzählung von der tapfern Tat des Mucius Scaevola vor
König Porsenna, anschliessend eine weitere Kampfszene aus der
alten Geschichte. Die übrigen Bilder sind nicht mehr vorhanden.
Gegen den Schluss erscheint aber sicher die tapfere Verteidigung

10 Zwingli, Werke Bd. VI, 1, S. 495 ; vgl. F. Vetter, Klosterwerk S. 125, Aim. 4 ;
H. A. ScHMiD, Die Wandgemälde... S. 22 ; Rudolf Pfister, Die Seligkeit
erwählter Heiden bei Zwingli (Zürich 1952) S. 45.

11 Zwingli, Hauptschriften, Bd. 11 (Zürich 1948), S. 349; R. Pfister, Die Seligkeit

S. 86.
12 R. Pfister, Die Seligkeit... S. 114ff. Auch Bucer und Capito vermerkten

gegenüber Bullinger deutliche Vorbehalte zu Zwingiis Anschauungen : Vadian-
Briefwechsel (St. Gallen 1890 ff.) Bd. V, S. 356, VI, S. 384, VII, S. 78.

113



Roms durch Horatius Codes13. Auch diese Reihe ist klar mit dem
Hauptblickpunkt des Zimmers, dem Rheinerker mit St. Georg und
St. Christophorus, also mit christlichen Motiven verbunden. In ihm
scheint sich alles allein um die römische Geschichte zu drehen, aber
noch ist deutlich eine Motivverschlingung zu erkennen : es wechseln
Bilder von weiblicher Tapferkeit und Standhaftigkeit — Rhea Silvia
und Lukretia — mit Bildern männlicher Standhaftigkeit, wie Mucius
Scaevola oder Horatius Codes. Für die Gesamtinterpretation des

obern Festsaales ist diese Einsicht in die Bilderwelt der untern Stube

wichtig.
Nun ist aber die römische Linie im Festsaal in ihrem moralisch-

vorbildhaften Gehalt nicht eindeutig. Die Inschrift zum Bild der
Gründung Roms, die den Streit zwischen Romulus und Remus
darstellt, weist darauf hin, dass das Blut des Remus eine Weissagung
auf noch mehr Blut, das Rom in Zukunft vergiessen würde, sei. Trotz
dem verdorbenen Text ist die Deutung sicher14. Roms Geschichte ist
also wie die Karthagos eine Geschichte der Gewalt und der
Grausamkeit, die Geschichte einer «Civitas terrena». Krieg, Rüstung,
Kampf und Eroberung herrschen in ihr vor. Die beiden Eroberungsbilder

je am Abschluss der Seitenwände starren von Waffen, Lanzen
und Schwertern. Man glaubt den tobenden Kriegslärm zu vernehmen.
Sie scheinen mit ihrer ausführlichen Schilderung des erbarmungslosen

Krieges im Betrachter die Frage und die Sehnsucht nach einer
andern Welt, nach der «Civitas Dei», nach dem Friedensreich wecken
zu wollen. Gibt vielleicht ein anderes Bild des Saales die Antwort
13 Die Angabe in KDMSch S. 107 : «An der Ostwand sind verschiedene Szenen mit

Gruppen von Männern und Frauen sichtbar», lässt sich durch folgende Beobachtungen

ergänzen: Der erste Abschnitt des linken Wandstücks zeigt noch deutlich

die Gestalt der Lukretia, die eben umsinkt, nachdem sie sich das Schwert
in die Brust gestossen hat. Sie wird von den Umstehenden aufgefangen. Vorne
steht der Gatte Collatinus und hält ihre Hand. Ueber Lukretia ist ein Schriftband

mit ihrem Namen erkennbar. Im nächsten Bild steht vorne eine in ein
schwarzweiss gestreiftes Gewand gekleidete Männergestalt, die die linke Hand
in ein Feuer hält und die andere gegen eine Männergruppe ausstreckt. Die
Szene spielt sich vor einem Zelt ab. Es kann sich nur um die Geschichte von
Mucius Scaevola vor Porsenna handeln, wenn auch der Held statt der rechten
die linke Hand ins Feuer streckt. Im Wandteil zwischen Türe und Fenster sieht
man noch Spuren eines Reiterangriffes von der rechten Seite her. Vielleicht
handelt es sich um die Eroberung von Fidenae oder um den Verstoss des Camil-
lus gegen das von den Galliern belagerte Rom. Die Vermutung F. Vetters,
Klosterwerk S. 48, es seien «Darstellungen aus der Zeit der beginnenden
römischen Republik (Verschwörung des Brutus usw.)» lässt sich aus dem
gegenwärtigen Zustand der Bilder nicht belegen.

14 Text mit vorgeschlagenen Ergänzungen : KDMSch II, S. 127.

114



Bei aller Sinnenfreudigkeit der lebensnahen Darstellungen greifen

die Historienbilder in ihren typischen Gegenüberstellungen und
in ihrem inneren Gehalt ein moralisches, ja ein geistliches Thema
auf, die Standhaftigkeit. Sie enden freilich mit einer offenen Frage.
Es ist keine in sich geschlossene, humanistische Verherrlichung der
Antike. Die römische Geschichte wird vielmehr in den Dienst der
moralischen Unterweisung, der Frömmigkeit, der «Gotzforcht»
gestellt. So hat der Humanismus, vor allem in deutschen Landen, die
Antike empfunden als eine neue Bildwelt, die nicht im Gegensatz
zum Glauben steht, sondern ihn vorbereitet und unterstützt.

4. Die Helden und Heldinnen

Die acht Gestalten der Bilderreihe an der südlichen Fensterwand
stehen künstlerisch im Gegensatz zu den reichgegliederten und
dramatisch bewegten Historienbildern. Mächtig und in schlichter Grösse
stehen sie da, Einzelfiguren, die aber in ihrer Gesamtheit das Thema
der Historienbilder fortsetzen und vertiefen.

Der Blick richtet sich sogleich auf die beiden Hauptfiguren zu
den Seiten des Erkers, Marcus Curtius und Herkules. Der römische
Held, auch er ein Zeuge der tapfern Standhaftigkeit, ruft zugleich
den Bürgersinn, den Edelmut der Selbsthingabe für das Gemeinwesen

auf. Er stürzte sich in einen bedrohlichen Erdschlund, der
sich auf dem Forum geöffnet hatte und der nach einem Orakelspruch

sich erst schliessen würde, wenn jemand freiwillig
hineinspränge. Als Verkörperung der opferbereiten Bürgertugend
erscheint Curtius oft an zeitgenössischen Gebäuden. So hat ihn Hans
Holbein d.J. an der Fassade des Hertenstein-Hauses in Luzern
gemalt15, und zwar in den Jahren 1517—19, also fast gleichzeitig mit
der Malerei des Festsaales, die in das Jahr 1516 fällt, wie die Jahrzahl

unten an Curtius besagt. Später bringt ihn Tobias Stimmer oben
an der Fassade des Hauses zum Ritter in Schaffhausen an16, und zu
Anfang des 17. Jahrhunderts nimmt das Haus zum roten Ochsen in
Stein a.Rh. das Motiv noch einmal auf17.

Im griechischen Helden Herkules, dem einzigen Bild der Reihe,
das mit einer alten Namensbezeichnung versehen ist, erblickte man

la Die Malerfamilie Holbein in Basel, Katalog der Ausstellung in Basel (1960),
S. 176.

16 KDMSch Band I (Basel 1951), S. 296.
" KDMSch II, S. 236.

115



ebenfalls einen Helden der Standhaftigkeit, Tapferkeit und
überwindenden Ausdauer, hat er doch ungezählte Mühen auf sich
genommen und siegreich beendet. Mit Recht werden die Löwenköpfe
an den Achselstücken der Rüstung als Hinweis auf die Löwenhaut,
als Anspielung auf den Löwenkampf gedeutet.

An die Helden schliessen in den Fensternischen Frauengestalten
an, links von Curtius Lukretia, rechts von Herkules Virginia. Beide
Frauen haben zur Rettung ihrer Ehre und zur Bewahrung der Treue
den freiwilligen Tod auf sich genommen. Die eine gibt sich selbst
den Tod, nachdem sie dem Gatten die durch Sextus Tarquinius ihr
angetane Vergewaltigung mitgeteilt hatte; die andere wird von
ihrem Vater getötet, damit sie den Nachstellungen des Patriziers
Appius entgehe. Treue und Ehre in der Standhaftigkeit bis zum Tod,
diese Tugenden werden besonders in der Gestalt der Lukretia in der
Renaissancemalerei sehr häufig verherrlicht. Das Lukretiamotiv
findet sich bereits in der untern Abtstube.

Geben diese vier mittleren Figuren der Reihe zu keinen
Schwierigkeiten der Deutung Anlass, so ändert sich dies bei den folgenden
Frauen. Die Gestalt in der östlichen Nische des linken Fensters bildet
offensichtlich ein Gegenstück zu Lukretia, wie schon die malerische
Ausführung klar zeigt. Die heftig bewegte Figur trägt triumphierend
ein übergrosses Schwert in der Rechten, die Linke hält ein
abgehauenes bärtiges Haupt an den Haaren fest. Unwillkürlich würde
man an Judith mit dem Haupt des Holofernes denken. Doch hat
schon F. Vetter eine andere Deutung vorgeschlagen, da Judith als

biblische Gestalt nicht in die Reihe der antiken Heldinnen und Helden

zu passen scheint18. Er hält sie für Tomyris, die Königin der
Massageten, mit dem Haupt des Kyrus, den sie bezwungen hat.
R. Frauenfelder schliesst sich dieser Deutung an19. Aber sie blieb
nicht unbestritten. H. A. Schmid lehnte sie ab: «Die Tomyris hat
nach Herodot das Haupt des gefangenen Kyros in einen Schlauch mit
Menschenblut getaucht. Allein es fehlen hier nicht nur die Krone
und der Schlauch, auch das leichte Untergewand spricht gegen die
kriegerische Königin. Es dürfte Judith sein, die ja oft in dieser Zeit
mit römischen Heldinnen zusammen dargestellt wird und zu der die
Darstellung vollkommen passt20.» In nächster Umgebung des Malers
dieser Figur und der Lukretia, Ambrosius Holbein, finden sich Judith
und Lukretia zusammen auf einer Titeleinfassung Hans Holbeins d.J.

18 Klosterwerk, S. 150.
19 KDMSch II, S. 133.
20 H. A. Schmid, Die Wandgemälde... S. 25.

116



vom Jahre 152121. Später kommen sie wieder auf dem Hause zum
roten Ochsen gemeinsam vor. In mehreren Schriften, die das
Renaissance-Ideal der heldenhaft tapferen Frau verherrlichen, steht Judith
mitten unter heidnischen Frauen22. Auch Luther spricht einmal in
den Tischreden das Lob der Frauen aus : «Der heilige Geist lobt die
Weiber. Beispiele sind Judith, Esther, Sara, und bei den Heiden
werden Lucretia und Artemisia gelobt23.» Es steht demnach der Deutung

auf Judith nicht nur nichts im Wege; sie wird aus dem Geist
der Renaissance heraus geradezu gefordert. Der Humanismus kennt
keine scharfe Trennung zwischen heidnischer und christlicher
Antike. Die fliessende Grenze ist vielmehr ein Zeichen seiner geistigen

Haltung. Die Ansicht, die Reihe der Gestalten im Festsaal dürfe
nur der heidnischen Antike entnommen sein, ist unhumanistisch und
modern gedacht, im Sinne einer systematisierenden kunstgeschichtlichen

Betrachtung, nicht aber im Sinne der künstlerischen und
literarischen Zeugnisse der Zeitgenossenschaft24.

Und nun die Frauengestalt in der westlichen Nischenwand auf
der rechten Seite, gegenüber der Virginia Sie zu deuten ist weitaus
die schwierigste Aufgabe der Interpretation des Festsaales. Schon
Vetter war hierin ganz unsicher. Er entschied sich schliesslich für
«Dido im Jagdgewand»26. Damit würde ein Motiv aus dem ersten
Historienbild wieder aufgenommen, was an sich nicht unmöglich ist.
Auch spielte nach der Darstellung des Vergil im vierten Gesang der
Aeneis die Jagd in der Beziehung zwischen Dido und Aeneas
eine wichtige Rolle. Ferner ergäbe sich ein scheinbarer Gleichklang
des Motivs mit Virginia und Lukretia, denn auch Dido gab sich um
einer unglücklichen Liebe willen den Tod. Aber diese Deutung ist
mit Recht von R. Frauenfelder als «sehr fraglich» bezeichnet
worden26. Die Frau, in ein festliches Prachtgewand gekleidet, mit
hübschem modischem Kopfputz aufgemacht, ist nicht jagdmässig
ausgerüstet. Zwar trägt sie auf der Linken einen Vogel, der wohl am
besten als Falke gedeutet wird, aber dies braucht nicht unbedingt

21 Die Malerfamilie Holbein... S. 296, Nr. 361.
22 Vgl. Elisabeth Schneider, Das Bild der Frau im Werk des Erasmus von Rotterdam

(Basel 1955), S. 49, Anm. 16.
23 Luthers Werke in Auswahl, herausg. v. Otto Clemen (Berlin 1930), Bd. 8,

S. 1, Nr. 12.
24 Beim Vergleich der Fas6adenbilder des «roten Ochsen» in Stein mit dem Festsaal

(KDMSch II S. 237) spricht übrigens K. Frauenfelder selbst unwillkürlich
von «Lukretia und Judith im Festsaal St. Georgen».

25 Klosterwerk S. 151.
26 KDMSch II, S. 133.

117



auf die Jagd zu weisen. Eine Taube, wie auch schon vermutet wurde,
kann der Vogel bestimmt nicht darstellen. Wenn auch nur noch seine
Umrisse erkennbar sind, so ist er doch für eine Taube viel zu gross.
Ausserdem trägt die linke Hand, auf der der Vogel sitzt, einen
starken Lederhandschuh, was bei einer Taube sinnlos wäre. Es kann
sich daher nur um einen Falken handeln. Ein solcher aber kommt
in der Dido-Sage weder bei Vergil noch in der Spätform bei
Boccaccio «De claris mulieribus» vor. Hätte der Künstler Dido darstellen
wollen, so wäre der Dolch als Kennzeichen viel näher gelegen, womit
ausserdem die vermutete Uebereinstimmung mit dem gewaltsamen
Tod der andern Frauen besser hergestellt worden wäre. Auf dem
Haus zum Goldenen Ochsen in Schaffhausen erscheint denn auch
«DIDO REGINA CART(AGINIS)», wie sie sich einen Dolch in die
Brust stösst27.

Wenn daher die Deutung auf Dido fallen gelassen werden sollte,
so könnte man zur Not noch an Circe denken, die einen Specht trüge,
nämlich ihren in einen Specht verwandelten Gatten Picus. Sie
kommt in der Renaissanceliteratur als Beispiel einer «clara mulier»
vor28. Irgendwie, wenn auch auf Umwegen, liesse sich diese Deutung
noch mit dem Motiv der Treue verbinden; Circe hat ihren Gatten
in einen Vogel verwandelt, um zu verhindern, dass er sich in eine
Nebenbuhlerin verliebe. Aber der Handschuh der Dame passt nicht
recht zum harmlosen Specht. Sonst findet sich, soviel wir sehen, in
der antiken Mythologie oder Geschichtssage kein Anhaltspunkt.

Nun bietet sich aber eine weitere Deutung an ; es scheint, sie
sei bisher übersehen worden. Die überaus weitverbreitete und im
Mittelalter bis in die Humanistenzeit vielgelesene Legendensammlung

«Gesta Romanorum» war sicher im geistigen Umkreis des

Klosters St. Georgen nicht unbekannt. In ihr findet sich z.B. die
Legende vom Schuss auf den toten Vater, die auf dem Fassadengemälde

am Haus zum weissen Adler in Stein verwendet wird. Es
ist ungefähr um 1520, also in der Zeit des Abtes David entstanden
und weist viele Beziehungen zu den Bildern des Festsaales auf, so
dass man schon an die gleichen Künstler gedacht hat. Auch die
Erzählungen von Marcus Curtius und Lukretia, ebenso die Geschichte
von den vier stärksten Dingen, die im Treppenhaus St. Georgen
dargestellt ist, sind in diese Sagensammlung übergegangen. Es ist daher
nicht abwegig, eine in ihr vorkommende Gestalt zur Deutung der

» KDMSch I, S. 314.
28 So in Boccaccios «De claris mulieribus», cap. 36.

118



«Dame mit dem Falken» heranzuziehen. Die hübsche Geschichte, es

ist das 84. Kapitel, sei hier ganz wiedergegeben29 :

«Es regierte einst der König Pompeius, in dessen Reiche sich
eine gar schöne und liebreizende Dame aufhielt, in deren Nähe ein
Ritter wohnte, der gleichfalls sehr anmutig anzuschauen und von
edler Geburt war und diese Dame öfters besuchte und von ihr sehr
geliebt wurde. Wie dieser Ritter nun einmal zu dieser Dame kam,
sah er ihr einen Falken auf der Hand sitzen, den er gar sehr zu
besitzen wünschte, und sprach also zu ihr : o meine Gute, wenn ich
irgend deiner wegen etwas getan habe oder wenn du mich liebst, so

gib mir den Falken. Die Dame erwiderte : ich will ihn dir unter der
einzigen Bedingung abtreten, dass du ihn nicht so sehr lieben darfst,
dass du dich deshalb von meiner Gesellschaft zurückziehen solltest.
Darauf sprach der Ritter : das sei ferne von mir, dass ich mich wegen
irgend einer Sache von dir trennen sollte, vielmehr bin ich jetzt noch
weit mehr gehalten, dich zu lieben denn vorher. Darauf gab ihm die
Dame den Falken. Jener aber nahm Abschied von ihr und fand so
viel Vergnügungen an dem Falken, dass er seine Dame nicht weiter
besuchte und wenig an sie dachte, sondern jeden Tag mit dem Falken
spielte. Nun schickte die Dame öfters Boten an ihn und er kam
dennoch nicht. Endlich aber schrieb sie ihm, er solle ohne weiteren
Verzug mit dem Falken zu ihr kommen, was er auch tat. Als er nun
bei ihr angelangt war, sprach die Dame zu ihm : zeige mir den Falken.
Und als sie ihn ergriffen hatte, riss sie ihm den Kopf vom Rumpfe.
Der Ritter aber sprach nicht wenig betrübt : o Gebieterin, was habt
Ihr getan? Sie aber sprach : gräme dich nicht, sondern freue dich
vielmehr und sei froh, denn der Falke war Ursache, dass du mich nicht
mehr wie früher besuchtest, darum habe ich den Falken getötet, dass
du zu mir ebenso häufig als du es sonst zu tun pflegtest, kommen
möchtest. Der Ritter aber, als er sah, dass es die Dame aus einer
frommen Ursache getan hatte, war damit zufrieden und besuchte sie
wie früher.»

Hier erscheint die «Dame mit dem Falken», so wie sie im Festsaal

zu sehen ist, geradezu wörtlich genau geschildert. Obwohl es sich
um eine Geschichte in mittelalterlich-ritterlicher Welt handelt,
wird sie in den Gesta Romanorum doch in die Antike, freilich in eine

29 Die Gesta Romanorum werden nach der deutschen Uebersetzung von Johann
Georg Th. Grässe (Neudruck Leipzig 1905) zitiert. Für die lateinische Fassung
wurden drei Ausgaben, von 1497, 1499 und 1505, die auf der Stiftsbibliothek
St. Gallen (Inkunabeln 619—621) liegen, verglichen.

119



erfundene Antike versetzt ; thematisch läge sie daher innerhalb der
Reihe der andern Frauen des Saales. Vor allem steht in ihr auch das

Motiv der Treue, verbunden mit einem Opfer, im Vordergrund, wenn
auch in zarterer Form als bei Lukretia oder Virginia, was aber, wie
sich zeigen wird, gut zu den beiden noch übrigen Frauengestalten
stimmen würde. So fügt sich die «Dame mit dem Falken» vorzüglich
in die Umgebung ein30. Der einzige Nachteil dieser Deutung liegt
darin, dass es sich im Unterschied zu den andern Gestalten um eine
namenlose Frau handelt. Selbst wenn diese Deutung nicht überzeugen
könnte, so würde dies das Ergebnis der Untersuchung nicht berühren,
da es sich auf die überwiegende Mehrzahl der sicher erklärbaren
andern Frauengestalten stützt.

Gleich neben der Dame mit dem Falken steht die Königin Kan-
dake. Sie trägt in der Rechten das Bild Alexanders des Grossen. In
der mittelalterlichen Alexandersage erscheint sie als eine kluge Frau
in Indien, die den verkleideten Alexander erkennt, weil sie sich
vorher heimlich ein Bild von ihm verschafft hatte81. Frauenklugheit
siegt über Herrscherklugheit — dieses Hauptmotiv der Begegnung
führt die Sage breit aus. Daneben kommt auch die gewöhnliche
Deutung des Bildes in Frage, wonach Kandake sehnsuchtsvoll das

Bild des fernen Alexander betrachte, den sie sich zum Gemahl
gewünscht hatte32. Beide Motive, überlegene Weiberklugheit und
Sehnsucht nach einem fernen Geliebten, ergeben eine Parallele zur
Dame mit dem Falken. Auch hier ist die Treue feiner und geistiger
angedeutet als bei Lukretia und Virginia.

Die letzte noch zu besprechende Frauengestalt in der östlichen
Ecke, künstlerisch die schönste und zweifellos von der Hand des
Ambrosius Holbein gemalt, stellt Artemisia dar. Die Gattin des
Mausolus trägt in der Rechten einen Becher, die Linke hält den

30 Auch auf einer Steiner Wappenscheibe des Jahres 1521, also in der Zeit des
Abtes David, kommt eine Dame mit einem Jagdfalken auf der rechten Hand als
Schildhalterin vor, vgl. KDMSch II, S. 178, und Paul Boesch, Die Glasgemälde
von Stein am Rhein (Schaffhauser Beiträge zur vaterländ. Geschichte, 1950)
S. 139 und Tafel 14.

31 Es handelt sich um die im Spätmittelalter verbreitete Form der Alexandersage
Historia Alexandri magni regis Macedoniae de preliis. Sie wurde nach dem
Exemplar der Stiftsbibliothek St. Gallen, Inkunabel 53 (Strassburg 1494)
verglichen. Die Ueberlistung Alexanders durch die noch klügere Kandake wird
dort ausführlich geschildert, auf S. 60—64.

32 So z.B. B. Frauenfelder in KDMSch II, S. 133. Auch dieses Motiv hat einen
Rückhalt im Text der Sage. Als die Königin das bestellte Bild sah, «gavisa est
valde, quia figuram eius videre affectu desiderabat magno». S. 61.

120



umgekehrten Deckel am Knauf fest33. Nach der Sage nahm sie täglich
ein wenig von der Asche ihres verstorbenen Gatten im Wein zu sich,
um ihn sozusagen in sich selbst zu begraben. Sie tritt hier als Sinnbild

der stärksten Liebe über den Tod hinaus auf. Mit Kandake
verbindet sie das Motiv der Liebe zu einem Abwesenden, und zwar in der
feinsten und ergreifendsten Art. Wie das bereits erwähnte Luther-
Wort beweist, war die Zusammenstellung Artemisia-Judith-Lukretia
in der humanistischen Vorstellungswelt geläufig.

So treten den männlichen Helden Curtius, Herkules, Scipio und
Hannibal die weiblichen an die Seite, auch sie Zeugen der Stand-
haftigkeit, des Opfermutes, der Ehre, aber im besondern der Liebe,
der Gattentreue, der Klugheit. Die ganze Reihe ist ein grossartiger
Beweis für die neue Schätzung der Frau, die Humanismus und
Renaissance eingeführt haben. Wohl kennen auch sie noch die
allgemeine Weiberverachtung des Altertums und des Mittelalters. Aber
daneben wird ein neues Ideal des Weibes geschaffen. Es ist die
«Virago», die dem Manne gleichgeachtet wird und sich durch männliche

Tugenden auszeichnet, wie Jacob Burckhardt sagt : «Das
Ruhmvollste, was damals von den grossen Italienerinnen gesagt wird, ist,
dass sie einen männlichen Geist, ein männliches Gemüt hätten.» Sie
sind erfüllt vom «Bewusstsein der Energie, der Schönheit, und einer
gefährlichen, schicksalsvollen Gegenwart»34. Man fand dieses Ideal
in den berühmten Frauen des Altertums vorgebildet. Seit Boccaccios
Buch «De claris mulieribus» ist dieses Frauenideal Gemeingut der
Renaissance. In diesem Sinne führt der Festsaal die edlen Frauen
der Vergangenheit dem Betrachter vor: auch sie sollen auf ihre
Weise von den adeligen Tugenden künden. Die beiden Medaillons im
Erkerbogen über Curtius und Herkules, ein Männer- und ein Frauenkopf,

fassen diese Gleichschätzung der Geschlechter bildlich
zusammen.

5. Die geistliche Bedeutung

Nun würde man aber die Reihe der Helden und Heldinnen nicht
in ihrer vollen Bedeutung erkennen, wenn man sie nur in der Richtung

des Renaissance-Ideals auslegen wollte. Als solche stünden sie
immer noch fremdartig in der klösterlichen Welt, für die sie ge-

83 Wie bereits F. Vetter bemerkte, Klosterwerk S. 152, hält Artemisia in der
Linken den metallenen Becherdeckel, nicht aber eine Blume, wie in KDMSch 11

S. 133 vermutet wird.
54 Die Kultur der Renaissance in Italien (Gesamtausgabe der Werke Bd. V), S. 285.

121



schaffen wurden. Es bestehen aber klare Zeugnisse dafür, dass sie
eine religiöse Sinnkraft in sich tragen.

Mit Sicherheit gilt dies für die beiden männlichen Hauptfiguren.
Herkules wird in der humanistischen Literatur als christliches Symbol

aufgefasst. Erasmus sagt im «Enchiridion militis christiani», der
hervorragendsten Erbauungsschrift des deutschen Humanismus, die
Taten des Herkules lehrten, dass man mit ehrenvollen Mühen und
unermüdlichem Fleiss den Himmel erwerben könne ; der Christ solle
sich Mühe geben, dass er durch die Nachstellungen des Feindes
nicht nur nicht böser werde, sondern besser davongehe, «gleichwie
die Dichter fein von Herkules erzählen, er sei in den Gefahren, die
ihm die erzürnte Juno auferlegte, innerlich gewachsen und
erstarkt»35. Noch näher an Christus selbst führt eine bedeutsame
Stelle aus dem zeitgenössischen Humanismus heran. In der grossen
Ode zu Ehren der Auferstehung Christi, die Joachim Vadian in
seiner Wiener Zeit im Gedenkbuch für den frühverstorbenen Glarner
Gelehrten Arbogast Strub im Jahre 1511 veröffentlicht hat, stehen
die Verse38 :

«Schmückt mit spriessendem Laub wieder die Stirne nun,
Das des Cerberus Biss eben noch fürchten musst,
Weil geraubet er ward nach einem heissen Kämpft
Wie zu Herkules Zeiten schon.

Wie ein Herkules hat Cerberus hingestreckt
Und in Bande von Erz ihn, unsern Feind, gelegt,
Christus ...»

Für den Humanisten steht Herkules als ein unmittelbarer
Vorläufer Christi an der Stelle einer alttestamentlichen Weissagung auf
Christus, seine mühevolle Arbeit und seine Auferstehung, da auch
er den Höllenhund Cerberus besiegt hatte. Abt David, der dem
Schweizer Humanistenkreis nahestand, hat gewiss Herkules im
gleichen Sinn als einen Hinweis auf Christus verstanden37. Vielleicht
liegt in der merkwürdigen Gebärde des Helden, der mit der Rechten

35 Erasmus von Rotterdam, Handbüchlein des christlichen Streiters, übertragen
von Hubert Schiel (Ölten 1952), S. 98 und 166.

36 Arbogast Strub, Gedächtnisbüchlein, herausg. v. Hans Trümpy (Vadian-Studien
Bd. 5, St. Gallen 1955), S. 169 und 211.

37 Wenn Abt David in den Auseinandersetzungen um das Kloster mit dem Stand
Zürich einmal Joachim Vadian als Schiedsrichter abgelehnt hat, wenn auch nur
vorübergehend (F. Vetter, Die Reformation... S. 309), so galt diese Haltung
natürlich nur gegenüber dem reformatorisch gesinnten Vadian, nicht aber für
den Vadian der Humanistenzeit.

122



auffällig auf sein Wehrgehänge zeigt, eine wichtige Andeutung.
Offensichtlich dreht die Linke die leere Lederhülle des Schwertes

um, damit es deutlich werde, dass der Held ohne Waffe sei38. Nach
der Sage stellte ihm Pluto, der Fürst der Unterwelt, die Bedingung,
dass er den Höllenhund Cerberus ohne die Waffen, die er bei sich
führe, überwältigen müsse. Herkules ging denn auch einzig mit der
Löwenhaut angetan in den fürchterlichen Kampf mit dem teuflischen
Untier. Somit würde der Held als Vorläufer des waffen- und wehrlosen

Christus, der doch die Hölle bezwang, aufgefasst. Zweifellos
in christlicher Symbolik erscheint der Löwen- und Cerberusbezwin-

ger auch in einer Titeleinfassung von der Hand Hans Holbeins d. J.
für die Schrift Luthers «Vom Anbeten des Sacraments des heyligen
Leichnams Christi», Basel 152339.

Die Geschichte von Marcus Curtius wird in den Gesta Romanorum,

die zum geistigen Umkreis des Festsaales gehören, unter dem
bezeichnenden Titel «Wie Christus durch sein Leiden und seinen
freiwilligen Tod die Hölle verschlossen hat» erzählt. Die zugehörige
«Moralisatio», die geistliche Auslegung der Erzählung, deutet Rom
auf «diese Welt», in deren Mitte der Höllenschlund geöffnet war,
der durch Christi Abstieg zur Hölle geschlossen worden sei40. So wird
auch der römische Held über das Sinnbild der Bürgertugend hinaus
zum Symbol Christi. Im gleichen Sinn fasst ihn eine Titelbordüre
Hans Holbeins d. J. zum Kommentar Melanchthons über das
Johannes-Evangelium aus dem Jahre 1523 auf41.

Eine geistliche Deutung wird in den Gesta Romanorum auch der
Geschichte der Lukretia zuteil: «Von dem Gewissen; wenn es

geängstigt wird, sollen wir durch die Beichte und durch verdienstliche
Werke bei Gott Zuflucht suchen.» Die Moralisatio spricht ausführlich

von dem Fall der Seele, die durch Lukretia dargestellt wird, von
ihrer Verführung durch den Teufel (Sextus Tarquinius), ihrer Reinigung

durch das offene Bekenntnis und von der Pflicht, sich selbst

38 F. Vetter, Klosterwerk S. 148, fasst zwar das Schwert und den von der linken
Hand umfassten Gegenstand, den er als die «dem Ritter der Gegenwart ange-
passte verkleinerte Keule des Herkules» deutet, als zwei verschiedene Dinge auf,
doch scheint es sich in Wirklichkeit im Bild um den gleichen Gegenstand zu
handeln. Dann aber ist es trotz goldenem Griff kein richtiges Schwert mehr. Bei
der Deutung Vetters bliebe die immerhin auffällige Gebärde der rechten Hand
ganz ungeklärt.

39 Die Malerfamilie Holbein... S. 318 Nr. 401 und die Abbildung S. 319.
40 Gesta Romanorum, Ausgabe von 1497 (Stiftsbibliothek St. Gallen, Inkunabel 619)

cap. 43.
41 Die Malerfamilie Holbein... S. 314, Nr. 394, und Abbildung S. 342.

123



zu töten, d.h. Fehler und Sünden aus dem Herzen auszureuten.
Dadurch würden der Teufel und alle seine Anhänger vertrieben42. Auch
Boccaccio spricht von Lukretia als von der «heiligen hohen Zierde
aller Reinheit», wobei der Begriff «heilig» im Humanistenlatein von
der profanen Erhabenheit bis in die Heiligkeit im religösen Sinn
hinüberschillert43.

«Wie man der Wohltaten Gottes immerdar eingedenk sein muss»,
unter diesem Titel führen die Gesta Romanorum die Geschichte von
der Dame mit dem Falken ein. Als Beispiel sei die Moralisatio hier
ganz wiedergegeben44 :

«Freunde, jener König ist der himmlische Vater; die so schöne
Dame ist die menschliche Natur, die in Christus der Gottheit
verbunden ist, der Ritter jedweder Christ, der den Herrn seinen Gott
über alles zu lieben und ihn öfters durch verdienstliche Werke zu
besuchen gehalten ist. Der Falke bedeutet die zeitlichen Güter, die
Gott dem Menschen verleiht, um ihn zu erproben. Aber wenn der
arme Mensch reich geworden ist, so wird er dem Vieh gleich, das sich
der Wohltaten Gottes nicht erinnert und ihn nicht gebührend
besucht. Sieht Gott dies, so nimmt er dem Menschen die zeitlichen
Güter, Gesundheit und Glück weg, damit er die erste Liebe wieder
gewinne ; nicht als ob Gott jenen, den er züchtigt, hasse, sondern
weil er ihn liebt, gemäss jenem Wort: Gott züchtigt den Sohn, den
er liebt.»

Die schlichte Klarheit dieser Geschichte und ihrer Auslegung,
die offensichtlich häufig als Predigtbeispiel verwendet wurde und
den Zeitgenossen bekannt war, spricht überzeugend für sich selbst.

Artemisia kommt in den Gesta Romanorum nicht vor, aber das
Wort Luthers stellt sie in die Reihe der Frauen, die «der Heilige
Geist lobt». Für sie läge im mittelalterlichen Sinn eine geistliche
Symbolik hochbedeutsamer Art geradezu auf der Hand : so wie
sie die Asche ihres geliebten Gatten in kleinen Teilen zu sich nimmt,
so nimmt der gläubige Christ in der Kommunion der Messe den Bräutigam

der Seele Christus in sich auf. Virginia wird zusammen mit
Lukretia und Veturia, der Mutter Coriolans, unter die neun Heldinnen

gezählt, die als Analogie zu den neun Helden in der christlichen
Bilderwelt gelegentlich erscheinen ; auch ihr wird damit eine geist-

42 Gesta Romanorum... cap. 135.
43 De claris mulieribus, zitiert nach der Ausgabe Ulm 1472, cap. 46 (Stiftsbibliothek

St. Gallen, Inkunabel 270).
44 Gesta Romanorum... cap. 84.

124



liehe Bedeutung zuteil45. In der gleichen Reihe tritt auch Judith auf ;
bei ihr als einer biblischen Gestalt ist die geistliche Deutung ohnehin
selbstverständlich. Da in den Gesta Romanorum und sonst in der
erbaulichen Literatur auch die Alexandersage oft allegorisch auf
christliche Werte hin gedeutet wird46, liess sich auch mit Kandake
eine geistliche Deutung verbinden.

Sicher hat der Humanismus die Helden und Heldinnen in erster
Linie als Sinnbilder der bürgerlichen Tugenden aufgefasst, etwa im
Geiste des Spruches über die Tugenden des Adels, der an der Decke
des Saales zu lesen steht : «Gottesfurcht, Barmherzigkeit, wahrhaftig
sein, Demut, Müdigkeit, das Recht lieben47.» Aber es wäre falsch, sie

nur in dieser Richtung zu deuten. Darin eben liegt der besondere
Reiz der humanistischen Denkweise, dass sie Antikes und Christliches,

Weltliches und Geistliches, Natur und Gnade ohne starre
Grenzen ineinander übergehen lässt. Mutet der Bilderkreis des Saales

zunächst «modern» im Sinne der Renaissance an, so ist zugleich die
geistige Haltung der Zeit immer noch «gotisch» im Sinne der Gesta
Romanorum, die antike Geschichten als erbauliche Predigtbeispiele
verwenden und bis ins einzelne ausdeuten. Damit ergibt sich im
geistigen Bereich eine schöne Parallele zum kunstgeschichtlichen
Befund des Saales : die prächtige Holzdecke ist noch ganz gotisch
empfunden, die Malereien aber zeugen von der neuen Zeit, von der
Formenwelt der Renaissance. Der Festsaal ist nicht das einzige Zeugnis

dafür, dass Abt David in der reichen Symbolwelt
spätmittelalterlich-humanistischer Denkweise lebte. Auch die untere Abtstube
enthält gleichzeitig einen grossen Zyklus römischer Geschichtsbilder
und die wundervoll geschnitzten Medaillons der Decke, deren
mannigfaltige Tiergestalten im Sinne des mittelalterlichen «Physiologus»
als Symbole für Christus und Maria auszulegen sind, worüber keinerlei

Zweifel herrschen kann48. Was für Abt David in bezug auf diese
gotischen Naturbilder völlig selbstverständlich war, ihre geistliche
Deutung, das war ihm sicher für die Renaissance-Menschenbilder
des Festsaales nur billig.

45 Karl Künstle, Ikonographie der christlichen Kunst (Freiburg i. Br. 1928)
S. 180 f.

46 So z.B. Gesta Romanorum cap. 11, 31, 34 u. ö.
47 KDMSch II, S. 119. — Zu den Tugenden Barmherzigkeit und Müdigkeit : in der

mehrfach erwähnten Luther-Stelle heisst es, die Frauen seien «a Deo in hoc
conditae, ut... misereantur».

48 Vgl. KDMSch II, S. 104-106.

125



6. Die Gesamtrichtung des Saales

Die geistliche Deutung der einzelnen Gestalten führt zur
richtigen Auslegung der Malereien des ganzen Saales weiter. Vor allem
Curtius und Herkules, aber auch die Frauengestalten, weisen mächtig
über sich hinaus auf eine christliche Erfüllung hin. Und nun hat man
allzuoft übersehen, dass der Saal keineswegs nur «weltliche» Motive,
Geschichtsbilder und Helden, enthält. Unabtrennbar gehört zu ihm
auch die Malerei in den Erkern. Im grossen Haupterker im Süden
erblickt man nun die im Saal selbst nicht vorhandenen unmittelbar
und eindeutig christlichen Motive. In der Mitte oben thront Maria
mit dem Jesuskind, zu ihren Seiten die Gründer und Förderer des

Klosters, Herzog Burkhard von Schwaben und Kaiser Heinrich II.
Die Seitenwände des Erkers zeigen unten zwei Heilige : im Osten
Sebastian, im Westen Christopherus. Abgesehen von der örtlich
bedingten Verehrung sind beide Heilige bewusst als Abschluss der
antiken Helden- und Heldinnenreihe gedacht, denn beide sind
altbekannte Sinnbilder des Leidens für Gott und des Dienstes in seinem
Auftrag49. Sie werden trefflich ergänzt durch die Darstellungen in
den obern Seitenwänden. Da findet sich über Sebastian der Klosterheilige

St. Georg, über Christophorus der Erzengel Michael im Kampf
mit dem teuflischen Drachen um die Seele Heinrichs II. So predigt
der ganze Erker den christlichen Glauben, wie ihn das Spätmittelalter

und noch der Humanismus aufgefasst haben : Leiden und
Mühen für Christus, aber auch himmlische Belohnung auf Grund der
Erlösung und der verdienstlichen Werke. Könnte man sich eine
bessere Sinndeutung der ganzen Gemäldereihe des Saales denken
Man läse sie nicht im Sinne des Auftraggebers, wenn man vor dem
Erker halt machen oder ihn nur als unwichtiges Anhängsel mit einigen

willkürlichen christlichen Motiven betrachten wollte. Saal und
Erker gehören unbedingt zusammen und sprechen in einer selten
schönen Ausgewogenheit im Sinne mittelalterlicher Typik und
humanistischer Allegorie von den antik-weltlichen Vorbildern der

49 «Die zwei nächst St. Georg berühmtesten der vierzehn heiligen Nothelfer, der
Pfeilheld gegen die Stadt, der Wasserheld gegen den Rhein hinhlickend, dürften
an dieser Stelle eine sinnbildliche Hinweisung auf mannigfache Anfechtung der
Gläubigen und auf die durchhelfende göttliche Macht darstellen» (F. Vetter,
Klosterwerk S. 154f.). Es ist eigenartig, dass Vetter, der hier ein gutes
Verständnis der figürlichen Symbolik des Erkers beweist, den sinnbildlichen Gehalt
der andern Gestalten in ihrem Zusammenhang mit dem Erker nicht erfasst hat,
sondern im Gegenteil mehrfach die «rein weltliche Kunst», die «rein weltlichen
Darstellungen des Hauptraumes» betont, S. 135 und 154.

126



Standhaftigkeit, Treue, Opferbereitschaft und Mühe, als Einleitung
zur christlichen Krönung des Ganzen in der Botschaft des Erkers.

Damit erfahren auch die Fragen, die die Historienbilder noch
offen Hessen, ihre Beantwortung. Die Welt des Krieges, der Waffen
und der Feindschaft wird durch die grossen Helden und Heldinnen
im Mut der Standhaftigkeit, in opfervoller Treue und in milder Liebe
überwunden. Sie führen zusammen mit den christlichen Streitern
gegen das Böse zum Friedensfürsten, zu Christus hin, zum Jesuskind,
dessen Rechte mit dem Apfel spielt, Sinnbild des Reichsapfels, der
Weltherrschaft des Friedenskönigs. In ihm und in seiner Mutter, der
«Frau» im höchsten Sinne des Wortes, finden die männlichen und
weiblichen Heldengestalten ihre sinngebende Mitte und ihre
geistlich-christliche Erfüllung.

Zwingli sagt in seiner Auslegung des christlichen Glaubens an
Franz I. im Blick auf die ewige Seligkeit : «Sodann darfst du hoffen,
die Gesellschaft, Gemeinschaft und Tafelrunde aller Heiligen, Klugen,

Gläubigen, Standhaften, Tapferen und Tugendhaften seit Beginn
der Welt zu sehen50.» Wer im Festsaal des Abtes David beim
gastlichen Mahl sass, der sah sich gewissermassen in einer Vorwegnähme
des himmlischen Festmahles bereits in diese auserlesene Tafelrunde
der Seligen versetzt. Für den humanistisch gebildeten geistlichen
Freund und Gast, der die Bilder zu lesen und zu deuten verstand,
erfüllte Abt David auf zeitgemässe und kunstvolle Weise die
Vorschrift der Regel Benedikts, dass während des Mahles aus heiligen
Schriften gelesen werden solle.

Der Saal ist das Werk des Humanismus und der Renaissance.
Diese sprechen sich nicht mehr wie die Frömmigkeit etwa der
früheren Armenbibeln aus, wo die Vorbilder zu den neutestament-
lichen Heilstatsachen vorwiegend im Alten Testament gesucht und
gefunden wurden. Sie beziehen die heidnische Antike ein, aber sie

preisen nicht diese Welt als solche, sondern machen sie für die
christliche Botschaft durchscheinend, erheben sie in den Rang eines
Hinweises auf Christus und schliessen so die neue Freude an antiker
Gelehrsamkeit und Kunst mit dem Glauben zusammen. Wer den
Saal betrat — es geschah nicht im Sinne des heutigen Museumsrundganges

durch die Osttüre, sondern durch die besonders hervorgehobene

Nordtür — der fühlte sich zunächst von der herrlichen Welt
der Antike umweht, aber sie führte ihn sacht und unaufdringlich

50 Zwingli, Hauptschriften, Bd. 11 (Zürich 1948), S. 349. Die lateinischen
Ausdrücke für «Gesellschaft, Gemeinschaft, Tafelrunde» lauten: sodalitas, coetus,
contubernium.

127



zum tiefsten Geheimnis, zum christlichen Glauben, zu den Heiligen
der Kirche, schliesslich zu Christus und seiner allerseligsten Mutter,
deren Bilder, dem Eintretenden noch verborgen, doch klar in der
Hauptachse des ganzen Saales, in der Richtung des ersten entscheidenden

Blickes auf den Erker liegen.
Wie oben gezeigt, wies die untere Stube des Abtes denselben

Blickpunkt, denselben antik-christlichen Plan auf, doch ist es nicht
mehr möglich, ihn ganz wiederherzustellen. Umso dankbarer dürfen
wir dafür sein, dass der Festsaal diese weltlich-geistliche,
antikchristliche Gesamtrichtung in aller Deutlichkeit und Schönheit
offenbart.

Im «Enchiridion», dem klassischen Handbuch der
Humanistenfrömmigkeit, sagt Erasmus über das Verhältnis von Antike und
Christentum51 :

«Ich will es nicht ganz verwerfen, sich wie in einer Rekrutenschule

in den Schriften der antiken Dichter und Weltweisen auf diesen

Kriegsdienst für Christus vorzubereiten. Allerdings soll die
Berührung mit ihnen der Altersstufe angemessen sein und mit Mass
und Ziel erfolgen, eine Aneignung gleichsam im Vorbeigehen, nicht
aber ein Dranhängenbleiben, wie wenn einer auf den Klippen der
Sirenen alt wird... Doch möchte ich nicht, dass du aus heidnischen
Schriften heidnisches Wesen und heidnische Sitten schöpfst. Gleichwohl

wirst du auch dort vieles finden, was zu einer rechten Lebensweise

erspriesslich ist, und es ist nicht zu verachten, was ein Schriftsteller

Gutes rät, auch wenn er ein Heide ist... Jene Schriften sind
bildend und anregend für den jugendlichen Geist und bereiten trefflich

auf das Verständnis der Heiligen Schrift vor, in welche man
nicht kurzerhand mit ungewaschenen Füssen und Händen
hineinstolpern soll; denn das ist fast ein Gottesraub... Aber wie die
Beschäftigung mit der Heiligen Schrift wenig Nutzen bringt, wenn du
am Buchstaben haften und hängen bleibst, so nützt auch die Dichtung
Homers und Vergils wenig, wenn du dir nicht bewusst wirst, dass
sie durchaus allegorisch zu verstehen ist. Niemand wird das leugnen,
der von dem Bildungsgut der Antike auch nur ein wenig gekostet
hat... Kurz, es wird von Nutzen sein, die ganze antike Literatur
zu verkosten, wenn es, wie gesagt, auf der rechten Lebensstufe, mit
Mass und Ziel, vorsichtig und auswählend geschieht. Es muss also
obenhin im Vorbeigehen geschehen, nicht in einem häuslichen Sich-

51 Erasmus, Handbüchlein... S. 37—39.

128



TAFEL 8

Die Dame mit dem Falken. (Photo: Staatsarchiv Schaffhausen.)



Niederlassen. Und schliesslich — das ist die Hauptsache — muss alles
auf Christus bezogen werden. So nämlich ist dem Reinen alles rein,
während dem Unreinen nichts rein ist.»

Man fände kaum eine bessere Illustration zu diesen Worten als
den Festsaal des Abtes David.

7. Die Zurzacher Messe

Der vorgelegten Deutung könnte entgegengehalten werden, dass

in ihr ein wesentlicher Teil der Malereien nicht berücksichtigt sei:
die Zurzacher Messe. In der Tat erscheint diese anmutige, aber nun
wirklich völlig «weltliche» Darstellung einer bekannten und berüchtigten

Lustbarkeit in den Rheingegenden jeglicher «geistlicher»
Deutung abhold zu sein. Was hat der Rossmarkt, was hat gar der mit
köstlichen Anzüglichkeiten freigebig ausgestattete Jungfernmarkt
auf der «Wiesmatt» mit dem religiösen Gehalt der übrigen Bilder
zu tun

Aber auch hier würde ein vorschnelles Urteil dem Geiste der
Renaissance nicht gerecht.

Wie man weiss, bestanden für Abt David persönliche Gründe,
dieses Genrebild aus seiner Zeit im Saal anbringen zu lassen. Seine
Familie stammte aus der Gegend von Zurzach; noch sein Vater hat
im Schlösschen Mandach, das auf dem Bild erscheint, gewohnt52.
Aber es wäre oberflächlich gedacht, wollte man nur diese
Familienerinnerungen anführen. Sie hätten ja auch ganz anders dargestellt
werden können und es bleibt immerhin seltsam, dass Tanz und Spiel,
lustige Gesellen und Scharen von «Hübschwybern» im Festsaal eines
Klosters Einzug halten.

Sachliche Gründe für diese Erscheinung sind aber vorhanden.
Zunächst ist auf die Lebensweise in einem Benediktinerkloster des

Spätmittelalters zu verweisen. Die grosse Reformbewegung, die zu
alter Sittenstrenge zurückführen wollte und seit ungefähr der Mitte
des fünfzehnten Jahrhunderts viele Klöster ergriffen hatte, zog bei
weitem nicht in alle Abteien ein. Man weiss, dass unter Abt David
einmal ein Konventherr namens Georg Gloor eine Frau von
Einsiedeln, die er ihrem Manne geraubt hatte, im Kloster unterhielt53.

62 F. Vetter, Die Reformation... S. 219. — Das Geschichtlein, das Angelo Cesena
in «Felix Helvetia» (München 1962) S. 293 üher die Entstehung der «Zurzacher
Messe» in St. Georgen erzählt, scheint unter Verwendung eines alten Schwankes
erfunden und lässt sich, soviel wir sehen, aktenmässig nicht belegen.

53 F. Vetter, Die Reformation... S. 231.

129



Mochte auch Abt David selbst von solchen Vorwürfen frei bleiben,
so galt er doch, etwa in der Behauptung seiner klösterlichen
Grundherrschaft oder der Fischereirechte, als ein handfester Mann, der
auch einmal kräftig zupacken und einen Wilderer auf dem Rhein
«mit aigner person gwaltigklich überfaren» konnte". Er hatte sicher
seine naive Freude an den auf den Zurzacher Bildern dargestellten
freien Lebenswirklichkeiten.

Aber es war nicht nur unbekümmerte Menschlichkeit, die ihn
veranlasste, solche Bilder in seinem Festsaal malen zu lassen. Bei
genauerer Ueberlegung stösst man wieder auf eine Eigentümlichkeit
der Renaissancefrömmigkeit. Sie umschliesst nicht nur Antike und
Christentum in mächtiger Spannweite zu einer innern Einheit ; sie

greift auch das bunte Leben mit seiner Vielfalt, mit seinen Irrungen
und Wirrungen auf und stellt es nicht wie der Asket ausserhalb des

Glaubens, sondern in den Kreis der Frömmigkeit hinein in einer
Weise, die wir heute nur mehr schwer nachfühlen können. Alle
bedeutenden Vertreter des Humanismus diesseits und jenseits der
Alpen lebten in dieser zugleich weltoffenen und doch nicht ungläubigen

Seelenstimmung. Ein Poggio Bracciolini, Haupt und Fürst der
ersten Humanistengeneration in Italien, war keineswegs unfromm,
und die Zeugnisse seines religiösen Sinnes, so wenig tief sie uns
scheinen mögen, waren gewiss ehrlich gemeint55. Derselbe Mann
schreibt seine Facetien, seine berühmten Schnurren, die das
Leben in seiner weltlichsten Seite schildern. Enea Silvio Piccolomini,
der spätere Papst Pius II., schreibt in jüngern Jahren, als

er immerhin schon im Dienst der Kirche stand, den reizendsten
Roman der Frührenaissance, «Euryalus und Lukretia». Mag
er ihn auch später bedauert haben, so ist diese Lebenseinheit
von galantem Schriftsteller und frommem Mann des Humanismus

doch für die ganze Zeit typisch56. Erasmus von Rotterdam, der
auf seine Weise tieffromme Humanist, zieht in den «Colloquia» und
in andern Schriften die Kreise sehr weit ins weltliche Leben hinein.
Noch näher bei Abt David stand eine Gestalt wie Joachim Vadian.
In seiner Humanistenzeit in Wien hält er Reden zu Ehren der heiligen

Ursula, am Weihnachtsfest zu Ehren Christi, und gibt ungefähr
gleichzeitig die Schriften des Ovidius, «castigate impressi», her-

54 F. Vetter, Die Reformation... S. 232.
55 Vgl. Ernst Walser, Poggius Florentinus (1914), passim.
56 Zum ganzen Problem der geistigen Spannweite des Humanismus vgl. Berthe

Widmer, Enea Silvio Piccolomini in der sittlichen und politischen Entscheidung
(Basel 1963).

130



aus57. In der Klosterbibliothek Allerheiligen zu Schaffhausen
findet sich unter den Frühdrucken, also den Bücherankäufen
zur Humanistenzeit, neben vielen geistlichen Traktaten auch des
Ovidius «Ars amandi» in einer venezianischen Ausgabe von
150658. Die Beispiele Hessen sich beliebig vermehren. Im Kloster
St. Georgen zu Stein wird man nicht anders gedacht haben. Die
Schriften des Johann Geiler von Kaisersberg, die man dort gelesen
hat, waren bei aller Reformfrömmigkeit in der Schilderung der
Volkssitten durchaus nicht zurückhaltend ; das gehörte zum üblichen
Predigtstil des Zeitalters. Die Fassadenmalereien am Haus zum
weissen Adler, die unverkennbar in geistiger und künstlerischer
Nähe zum Festsaal stehen, bezeugen es klar, dass man in Stein nicht
nur des Boccaccio Schrift «De claris mulieribus», sondern auch
seinen «Decamerone» aufmerksam gelesen hat59.

Dass der Auftraggeber des Saales die Zurzacher Messe nicht als

Fremdkörper empfand, lässt sich eindeutig beweisen, wenn man die
Bilder im Westerker in die Betrachtung einbezieht. Entsprechend
der Thematik «Leben und Tod», die schon im untern Westerker
durch die Gestalten des Landsknechtes und des Totengerippes
angedeutet ist60, erscheinen im Festsaal die beiden prachtvollen holbeini-
schen Gruppen «Tod und Lautenspielerin» und «Narr und Geigerin»,
und zwar in sinnvoller Anordnung : das Lebensbild gleich an die
Zurzacher Messe anschliessend, das Todesbild als Schluss der
Historienreihe nach dem Untergang von Karthago. Narr und Geigerin —

hier klingt unverkennbar ein Motiv aus der klösterlichen Lektüre,
aus Geilers von Kaisersberg Predigten über Sebastian Brants
«Narrenschiff» auf. Es ist aber auch ein erasmisches, überhaupt ein
Renaissancemotiv, dass sich mitten in der kräftigsten Daseinsfreude
das weise Wissen um die Narretei des Lebens anmeldet. Die
Ornamentik unterstreicht die Deutung : im Bogenzwickel links ist, wenn
auch nur noch in schlecht erhaltenem Zustand, eine weibliche Halbfigur

erkennbar, daneben vielleicht der dicke Bauch einer Silen-
Gestalt, im Erkerbogen selbst aber schauen sich zwei gekrönte
Narrenkönige grinsend an61. Die Zurzacher Messe ist demnach keine

57 Werner Näf, Vadianische Analekten (Vadian-Studien, Bd. 1, St. Gallen 1945),
S. 46 und 49.

58 B. Frauenfelder, Die Inkunabeln der Ministerialbibliothek Schaffhausen
(1936), S. 14.

59 Vgl. KDMSch II, S. 260-261.
69 KDMSch II, S. 106-108.
61 H. A. Schmid, Die Wandgemälde... S. 27 und 30.

131



blosse Verherrlichung der naiven Lebensfreude, kein rein weltliches
Bild. Durch die Gruppe Narr und Geigerin wird sie in tieferem Sinn
gedeutet, mit einem wissenden Lächeln über die närrischen Hintergründe

des menschlichen Lebens. Ein feiner Renaissance- und
Humanistenhumor liegt über dem Ganzen ausgebreitet ; wie könnte er auch
nur entfernt im Gegensatz zur Renaissancefrömmigkeit des übrigen
Saales stehen

Das Motiv «Tod und Mädchen» führt aber noch tiefer. Im Sinne
der spätmittelalterlichen Totentänze wird das irdische Leben in
seiner fröhlichen Seite — es wird nicht zufällig wieder ein musizierendes,

zum festlichen Tanz gekleidetes Mädchen vorgeführt — in all
seiner flüchtigen Vergänglichkeit durchschaut. Im Unterschied zum
Gegenüber lächelt dieses Mädchen nicht. Es blickt in sinnendem
Ernst in die Ferne, als wollte es die Weisheit des alttestamentlichen
Predigers aussprechen : «Alles ist eitel, es ist alles ganz eitel.» Im
zweiten Kapitel dieses biblischen Buches, das in so mancher
Hinsicht die Stimmung der Renaissancefrömmigkeit vorwegnimmt, steht
geschrieben : «Ich sprach zu mir selbst : Wohlan, Versuchs einmal mit
der Freude und geniesse!... Ich baute mir Häuser, ich pflanzte mir
Weinberge. Ich legte mir Gärten und Lusthaine an, darein pflanzte
ich allerlei Fruchtbäume. Ich machte mir Wasserteiche, den sprossenden

Baumwald daraus zu tränken. Ich kaufte Knechte und Mägde zu
den im Hause geborenen Sklaven. Auch Herden von Rindern und
Schafen besass ich, mehr als alle, die vor mir zu Jerusalem gewesen.
Ich sammelte mir auch Silber und Gold und die Schätze von Königen
und Ländern. Ich verschaffte mir Sänger und Sängerinnen.» Liest
sich dies alles nicht wie ein literarischer Kommentar zur Zurzacher
Messe Aber der königliche Prediger weiss auch : «Doch siehe, auch
das war nichtig. Vom Lachen musste ich sagen: es ist sinnlos, und
von der Freude: was schafft die?» Abt David spricht ihm diese
Worte mit den beiden Gruppen im Erker nach.

Das Kloster St. Georgen enthielt früher einen künstlerischen
Schmuck, der die vorgetragenen Anschauungen vollauf bekräftigt.
Wahrscheinlich zur Zeit des Abtes David ist das Chorgestühl in der
Klosterkirche entstanden, das zu Anfang des letzten Jahrhunderts
leider vernichtet wurde. Im Sinne der im Mittelalter häufigen
«Drölerien» waren an ihm allerlei merkwürdige Figuren angebracht.
Melchior Kirchhofer, der sie gesehen hat und zerstören liess,
beschreibt sie : «Bilder von Affen und Schlangen, Wolfs- und
Hundsrachen, Weinfass, Becher und Kanne, verzerrte, hohnlachende, die
Zähne und Zunge weisende Gesichter und andere Figuren, welche die

132



Ehrbarkeit zu nennen verbietet62.» Ein hübsches Stück dieser
buntburlesken Welt, die schon die Gotik gerne in den Raum des Heiligen
einbezog, lebt zum Glück noch in der Zurzacher Messe im Festsaal
weiter, als ein Zeuge einer Frömmigkeit, der nichts Menschliches
fremd war.

Im Treppenflur des sogenannten Jodokus-Baues liess Abt David
im Jahre 1509 die «Geschichte von den vier stärksten Dingen» als

Wandgemälde anbringen63. Sie steht im apokryphen 3. Buch Esra.
Die stärksten Dinge sind der Wein, der König, die Weiber, aber sie
alle übertrifft die Wahrheit. Man kann diese Geschichte sinngemäss
als eine Art Programm für den künstlerischen Schmuck des Klosters
unter Abt David, insbesondere für den Festsaal auffassen : die
Zurzacher Messe spricht von der Stärke der weltlichen Lustbarkeiten,
des Weines und der Weiber, des Spieles und des Geldes, die
Historienbilder legen die Stärke des «Königs», der Welt des Staates und
des Kampfes dar; aber dies alles übertrifft die Wahrheit, die
vorlaufend und vor-bildlich in den Gestalten der antiken Helden und
Heldinnen, in Wirklichkeit aber in Christus und seinen Heiligen
erscheint. Auch von diesem Gesichtspunkt aus gehört die Zurzacher
Messe nach ihrem innern Gehalt unabtrennbar zur ganzen Gestalt
der Renaissancefrömmigkeit, wie sie sich im Festsaal ausspricht.
Ebenso offenbart sich die geistige Einheit des Bildprogramms, das
Abt David im Kloster hat ausführen lassen.

8. Renaissance und Religion

Paul Wernle, ein guter Kenner der geistigen Welt des Humanismus

und der Reformation, schreibt einmal : «Man hat das vollständige

Bild der Renaissancekultur erst, wenn man alles zusammennimmt

: eine zauberhafte intellektuelle und ästhetische Bildung, eine
grenzenlose sinnliche Rohheit und Gemeinheit, und die Kriecherei

62 F. Vetter, Die Reformation... S. 230; vgl. auch KDMSch II, S. 69, wo die Be-
merkung Kirchhofers mitgeteilt wird : «Sie entgingen dem Eifer der Reformation,

um den Nachkommen redende Denkmale damaliger Verdorbenheit zu
hinterlassen.» Unter dieser Einstellung leidet die Interpretation von Bildwerken
wie die Zurzacher Messe bis heute.

63 Für die nähere Beschreibung siehe KDMSch II, S. 145 f. — Merkwürdigerweise
zieht Vetter, Klosterwerk S. 172, hier die geistliche Auslegung des Bildes durch
die Gesta Romanorum heran und bemerkt, vielleicht habe auch Abt David das

Bild in diesem allegorischen Sinn im Vorraum eines seiner Gemächer anbringen
lassen ; doch zieht er aus dieser sicher richtigen Beobachtung die naheliegenden
Folgen für die Interpretation des Festsaales nicht.

133



vor dem Dogma und der kirchlichen Zeremonie64.» Mag er auch
andernorts milder sprechen, so gibt es doch kaum ein verheerenderes
geistesgeschichtliches Fehlurteil als diese Worte. Wernle spricht von
einer entschieden modernen, von der Reformation zwinglischer
Prägung und zwar in ihrer aufklärerischen Spätform herkommenden
Geisteshaltung aus und verfehlt damit vollkommen das geschichtliche

Verständnis der Renaissancefrömmigkeit, vor allem ihrer stark
mit der Glaubenswelt des Mittelalters verbundenen Form, in der sie
zumeist diesseits der Alpen im deutschen Humanismus auftritt. Die
Renaissance und ihre Beziehung zur Religion müssen nach ihren
eigenen Voraussetzungen und ihrem eigenen Lebenswillen betrachtet
werden. Die Frömmigkeit, wie sie im Festsaal zu Stein in Erscheinung
tritt, darf nicht an den Massstäben einer rein asketischen
Lebensauffassung, die jener Zeit auch bekannt war, gemessen werden. Viele
Männer der Zeit des Abtes David haben den Schritt aus der
Renaissancefrömmigkeit in die reformatorische Glaubenswelt oder
in den strengen Reformkatholizismus getan; es war ihre persönliche

und geschichtliche Pflicht, so zu handeln. Unzählige haben
diesen Schritt gleich Erasmus oder Abt David unterlassen ; auch sie

wussten, was sie taten. Es ist unsere Aufgabe, ihre Auffasung vom
Glauben und von der Frömmigkeit, von Gott, Welt und Mensch
ernstzunehmen und uns in sie zu vertiefen ; dann wird uns auch ihr
bildlicher Ausdruck nicht mehr fremdartig oder uneinheitlich
erscheinen. Gewiss stand die Renaissancefrömmigkeit, wie sie im Festsaal

zu Stein künstlerische Gestaltung gewonnen hat, dem ganzen
Gehalt der Heiligen Schrift, den die Reformation neu und lebendig
erkannte, verhältnismässig fern. Aber man darf nicht übersehen,
dass auch in ihr starke Elemente der Bibel wirksam sind, des Buches
der Sprüche etwa, des Predigers, Elemente, die in der reformatorischen

oder der reformkatholischen Haltung späterer Zeiten verkürzt
erscheinen.

Renaissancefrömmigkeit sieht im Sinne des wiederauflebenden
Piatonismus, wie er im italienischen Humanismus, aber auch von
Erasmus gepflegt wird, Welt und Gott in einer grossartigen mystischen

Einheit. Antike und Bibel, Irdisches und Himmlisches greifen
ineinander und bedingen sich gegenseitig. Lebensfreude, Einsicht in

64 Paul Wernle, Renaissance und Reformation (Tübingen 1912), S. 84. Er bringt
auf S. 46 eine Definition der Renaissancefrömmigkeit, die den dargelegten
Betrachtungen über den Festsaal etwas besser entspricht : «Ihre wirkliche Religion
ist der Kultus des Schönen in allen' seinen Stufen.» Aber auch diese Bemerkung
steht in einem Zusammenhang, der die Renaissancefrömmigkeit einseitig von
gewissen italienischen Randerscheinungen her verzerrt und falsch interpretiert.

134



die Vergänglichkeit, Erhebung zum Glauben an die ewigen Mächte,
kräftigste Daseinslust und klare moralische Forderung, Wirklichkeit
und Symbol werden in gewaltiger und gewagter Spannung
zusammengeschlossen, wie in vielen Uebergangsepochen der Geschichte. Mitten
zwischen Gut und Böse, zwischen Oben und Unten, zwischen Schein
und Sein, zwischen Tod und Teufel, Erzengel und Heiligen steht der
Mensch, seinem Wesen nach in beide Gebiete hineinreichend, fest
auf dem Boden des Irdisch-Weltlichen, aber das Haupt erhoben in
die himmlischen Höhen65. Die strengen Scheidungen des reformatorischen

Glaubens fehlen ihm noch : Erasmus und Luther mussten sich

trennen, Zwingli und Vadian, selbst ursprünglich Humanisten und
dem geistigen Gehalt des Festsaales sehr nahe, konnten später einen
Abt David nicht mehr verstehen. Der Mensch der Renaissance aber
hat in seiner geschichtlichen Stunde den Glauben auf seine eigene,
kräftige und gültige Weise verwirklicht. In ihm lebt die Ueberzeu-

gung von der göttlichen Würde des Menschen, von jener Würde, die
Giovanni Pico della Mirandola um 1484 in seiner Rede «De hominis
dignitate» umschreibt66 :

«Gott sprach zum Menschen : In die Mitte der Welt habe ich dich
gestellt, damit du frei nach allen Seiten Umschau zu halten vermögest
und erspähest, wo es dir behage. Nicht himmlisch, nicht irdisch, nicht
sterblich und auch nicht unsterblich haben wir dich erschaffen. Denn
du selbst sollst nach deinem Willen und zu deiner Ehre dein eigener
Werkmeister und Bildner sein und dich aus dem Stoffe, der dir
zusagt, formen. So steht es dir frei, auf die unterste Stufe der Tierwelt

herabzusinken. Doch kannst du dich auch erheben zu den höchsten

Sphären der Gottheit.»

65 In einem der untern Zimmer, das als Schlafraum gedient hat, liess F. Vetter
einen Spruch anbringen, dessen geistige Haltung in der Nähe der Renaissancefrömmigkeit

steht: «Fuss über Grüften, fest auf dem Festen, Haupt in den
Lüften, so ist's am besten.»

66 Giovanni Pico della Mirandola, Ausgewählte Schriften (Jena 1905), übersetzt
von Arthur Liebert, S. 183.

135


	Renaissancefrömmigkeit im Kloster St. Georgen zu Stein am Rhein

