Zeitschrift: Schaffhauser Beitrage zur vaterlandischen Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen
Band: 42 (1965)

Artikel: Renaissancefrommigkeit im Kloster St. Georgen zu Stein am Rhein
Autor: Rusch, Ernst Gerhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-841289

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-841289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Renaissancefrommigkeit
im Kloster St. Georgen zu Stein am Rhein

Von Ernst Gerhard Risch

Der Festsaal des Abtes David von Winkelsheim im Kloster Sankt
Georgen zu Stein am Rhein, eines der wichtigsten Denkmiler der
Friihrenaissance in der Schweiz, war schon mehrfach Gegenstand ein-
gehender Forschungen und Auslegungsversuche. Dennoch blieben
bisher einige wesentliche Fragen ungeklirt. Die Deutung einzelner
Gestalten gelang nicht iiberzeugend. Es blieb vor allem die Frage
offen, wie sich das Bildprogramm, das antik-humanistische, ja aus-
gesprochen profane Themen umfasst, zur christlichen Glaubenswelt
verhalte. Die folgende Untersuchung méchte Licht in diese Fragen
bringen, doch kann auch sie nicht mehr als ein Versuch, ein Vor-
schlag zu neuer Interpretation sein. Sie baut auf den fritheren For-
schungen auf; es ist naturgemiss nicht moglich, die Beitrige der
vorausgehenden Ausleger iiberall im einzelnen namhaft zu machen'.

1. Der Auftraggeber

Das Verstindnis der Bilder des Saales hingt wesentlich vom Ver-
standnis der geistigen Welt des Auftraggebers ab. David von Winkels-
heim, Abt zu St. Georgen von 1499 bis 1525, der letzte Betreuer des

! Fiir alle historischen und kunsthistorischen Einzelfragen sei verwiesen auf :
Heiwrice ALrrep Scamip, Die Wandgemilde im Festsaal des Klosters St. Geor-
gen in Stein am Rhein, 3. Auflage (Frauenfeld 1950) ; ReiNaARD FRAUENFELDER,
Die Kunstdenkmiler des Kantons Schaffhausen, Band II: Der Bezirk Stein am
Rhein (Basel 1958 ; im folgenden zitiert: KDMSch II); MicEAEL STETTLER,
Kloster St. Georgen (Schweizerische Kunstfiihrer), 3. Auflage 1963 ; Heinrica
WaLpvocEL, Beschreibung des Klosters St. Georgen in Stein am Rhein (1931) ;
Derselbe, Bibliographie zur Geschichte der Stadt Stein am Rhein (1950) ;
H. UrNEr-AsTHOLZ u.a., Geschichte der Stadt Stein (Bern 1957); Ferpinanp
VerTER, Klosterwerk, Bau- und kunstgeschichtliche Aufzeichnungen iiber den
Zeitraum von 1888 bis 1912. Dieses nur im Manuskript vorhandene Werk, Eigen-
tum der Gottfried-Keller-Stiftung, konnte ich dank der Giite von Herrn Archi-
var Heinrich Waldvogel in Stein am Rhein einsehen.

107



Klosters vor seiner Aufhebung in der Reformation, war wie viele
seiner Zeitgenossen zugleich ein Kind der spitmittelalterlichen
Frommigkeit und der neuen Geistesregungen des Humanismus®.
Unter seiner Leitung wurde das Kloster in den beiden ersten Jahr-
zehnten des 16. Jahrhunderts baulich weitgehend erneuert. Wenn
dabei die Architektur in ihren Formen der Gotik verpflichtet blieb,
wiahrend der Bilderschmuck sich der Renaissance 6ffnete, so driickt
sich darin die Haltung vieler kirchlicher Wiirdentriger der Zeit aus,
die sich zwanglos in beiden Welten bewegten und ihre Verbindung
nicht als untragbare Spannung empfanden. Noch zu Anfang der
zwanziger Jahre verkehrte Abt David freundschaftlich mit den
humanistisch gesinnten Mannern der beginnenden Reformation, mit
Diebold von Geroldseck, Pfleger des Stiftes Einsiedeln und Freund
Zwinglis, Leo Jud, Freund und Nachfolger Zwinglis in Einsiedeln,
Franz Zink, auch ein Freund Zwinglis und spiter ein eifriger Ver-
fechter der Reformation, Erasmus Schmid, Reformator von Stein®.
Es war die Zeit, in der die humanistische Reformbewegung und die
ganz auf die Heilige Schrift aufbauende Erneuerung der Kirche im
Sinne Luthers und Zwinglis noch gemeinsame Wege gingen. Erst um
die Mitte des dritten Jahrzehnts trennten sich die Wege. Abt David
blieb der alten Glaubensform treu. Als er 1525 den Rat von Ziirich
bat, er moge ihn von den Pflichten der Klosterfithrung befreien, da
die Mehrzahl der Monche der neuen Lehre anhange, sagte er von
sich selbst, er wisse wohl, dass die Kutte, die er trage, ihn nicht selig
mache, aber jenes Gebahren der Monche sei ihm als Abt unleidlich.
Diese Stellung zu den Aeusserlichkeiten der altgewohnten religiosen
Uebungen ist bezeichnend : sie sind nicht wichtig zur Seligkeit, aber
sie bilden keinen Grund, um die frommen Stiftungen aufzuheben.

2 Zum ganzen Abschnitt: FerpinanD VETTER, Die Reformation von Stadt und
Kloster Stein am Rhein (Aus: Jahrbuch fiir Schweiz. Geschichte Bd. 9, 1884).

3 H. ZwineLri, Briefwechsel, Bd. VII der Gesamtausgabe im Corpus Reformatorum,
S. 437. — EKkKEHART FaBIAN (Theol. Zeitschrift, Basel 1964, Heft 4, S. 276—-278)
versucht auf einer Zeichnung von Thomas Schmid, die mit dem Scipio-Schwur
desselben Malers im Festsaal eng verwandt ist und kurz vor 1527 anzusetzen ist,
die dargestellten Personen zu identifizieren. Es wiren u.a. die Reformatoren
Blarer von Konstanz, Vadian von St. Gallen, Oekolampad von Basel erkennbar.
Dieses Bild fillt fiir unsere Betrachtung aus, da es bereits in die reformatorische
Zeit gehort. Sollte aber sein Vorldufer, der Scipio-Schwur im Festsaal, auch
schon mehrere Humanisten-Personlichkeiten wie Vadian und Oekolampad dar-
stellen, also gewissermassen den humanistischen Freundeskreis des Abtes David
im Bilde festhalten, wie Fabian glaubt, so wire der genannte, durch Brief-
dokument beleghbare Kreis noch zu erweitern. Dies ist nicht unmaglich, doch
mochten wir uns einer Diskussion der These Fabians enthalten.

108



In den Wirren und Auseinandersetzungen, die zur Aufhebung des
Klosters, zur Flucht des Abtes und zu seinem baldigen Tod (1526)
aus Gram iiber die Ereignisse fithrten, hielt er immer am geschicht-
lichen und grundsitzlichen Recht der benediktinischen Lebensform
fest, obwohl er sie selbst nicht in ihrer hochsten geistig-asketischen
Moglichkeit zum Ausdruck brachte.

Zum Mittelpunkt des alten Glaubens, zur heiligen Messe, ver-
hielt er sich dhnlich. Auf der zweiten Ziircher Disputation 1523,
welcher er personlich beiwohnte, verteidigte er die Messe nicht, ja
auf die Frage des Vorsitzenden Dr. Joachim von Watt aus St. Gallen,
ob er etwas wider den zweiten Artikel, der die Messe als Opferhand-
lung ablehnte, habe, antwortete er, «nein, er welte nitt darwider»®.
In den spitern Verhandlungen war er bereit, die Messe bis auf ein
allgemeines christliches Concilium einzustellen, sofern das Haus
Oesterreich, dessen Vorfahren seinerzeit das Kloster gestiftet hatten,
damit einverstanden sei. Die humanistische Reformgesinnung, die
auch der Abt vertrat, liess eine bedingungslose Verteidigung der
Messe, wie sie die Gegner der Reformation betrieben, nicht mehr zu,
aber die Reform sollte gemiss den Grundsitzen der alten Kirche
nicht durch willkiirliche Aenderungen, sondern durch ein allgemei-
nes Konzil beschlossen werden.

Abt David war kein einseitiger und fanatischer Anhianger des
Alten. Er war bereit, das Kloster in andere Héinde zu legen, als die
Verhiltnisse ihm unertriaglich wurden. Er hitte sich am liebsten
auf das Schlésschen Girsberg im Ziircherland, den Ort seiner Jugend,
zuriickgezogen. Als er aber zur Annahme der Reformation hitte ge-
drungen werden sollen, gab er nicht nach. Fiir ihn bildeten die bis-
herige Lebensform, die Kunstsinn, Baufreudigkeit, klosterliche
Grundherrschaft mit benediktinischer Frommigkeit verband, eine
unlosliche Einheit. Leider ist von der Klosterbibliothek St. Georgen
nichts erhalten geblieben. Ein gliicklicher Fund ldsst jedoch einen
aufschlussreichen Blick in die geistige Welt Abt Davids zu. Abge-
sehen von den uiblichen liturgischen Biichern wissen wir von folgen-
den Werken, die in St. Georgen vorhanden waren: 1. Isidor von
Sevilla, De summo bono; eine theologische Summe des Frithmittel-
alters, die jahrhundertelang als Normaldogmatik viel gelesen wurde,
2. Petrus de Palude, Thesaurus novus de tempore et de sanctis,
3. Joh. Geiler von Kaisersbherg, «Narragonium», d.h. die Navicula
sive speculum fatuorum, die Predigten iiber Sebastian Brants Narren-

4 Zwincri, Werke Bd. I1, S. 735.

109



schiff®. Mittelalterlich-katholische Glaubenslehre, vom Humanismus
beeinflusste Reformfrommigkeit, die zwar in ihrem formalen Aus-
druck gegenwartsnah, weltoffen und nicht selten derb-irdisch sein
konnte, aber im Grunde dem Alten mehr verpflichtet war als dem
Neuen, eine Welt, deren Bogen sich von Isidor zu Johann Geiler
spannte : es ist die Welt Abt Davids von Winkelsheim. Dieser Mann
war kein «listiger Monch», als welchen ihn die Gegner sahen. Ferdi-
nand Vetter hat ihn aufs beste charakterisiert :

«Neben wohlgeriisteten Helden und deren leichtgeschiirzten
Nachtretern brauchen solche Zeiten auch ruhige Haushalter, welche
die alten und die neuen Kulturelemente vor den einseitigen und
gewaltsamen Bewegungen der Gegenwart zu sichern sich verpflichtet
fiihlen und so nebst allerlei unbrauchbarem Besitztum auch, zum
Heil der Zukunft, zahlreiche lebendige Keime verstindnisvoll retten,
die ein grosser Volkerfrithling nebenher und von der Menge unbe-
achtet ausgestreut. Ein solcher Haushalter war David von Winkels-
heim, der Verteidiger seines Klosters als einer Burg des alten hier-
archischen Gedankens und des neuen Kunstideals»®.

2. Der Festsaal und seine Bilder

Die Regel Benedikts bestimmt im 53. Kapitel «Von der Aufnahme
der Giaste», dass der Abt und die Giaste eine besondere Kiiche haben
sollen, damit die Briider und ihr klosterliches Leben durch die Giste,
die zu unbestimmten Zeiten eintreffen konnen und «an denen es dem
Kloster nie fehlt», nicht gestort werden. Ildefons von Herwegen
interpretiert das Wort Kiiche sicher richtig als «...Kiiche und Tisch»,
d.h. auch die Mahlzeiten werden in einem besondern, vom Refek-
torium der Briider getrennten Raum eingenommen. Aber dieser
Brauch schliesst den Gast nicht vom klosterlichen Leben aus ; er wird
im Gegenteil ganz in die religiose Gemeinschaft aufgenommen. Die
Regel bestimmt, dass die Gaste nach dem Empfang zuerst in das
Oratorium gefiihrt werden sollen. Auch wihrend des Mahles soll aus
der Heiligen Schrift vorgelesen werden. «In meisterhafter Weise
hat hier Benedikt Welt und Kloster zu einer Einheit verbunden’.»

5 Staatsarchiv Schaffhausen, St. Georgenamt J 80. Die weitverbreiteten Predig-
ten des Petrus de Palude OP (1280—1342) sind beispielhaft fiir die hochmittel-
alterlich-scholastische Predigtweise, vgl. Lexikon fiir Theologie und Kirche,
Bd. 8 (1963) S. 374. Ich verdanke diesen wichtigen Hinweis auf Biicher in
St. Georgen einer giitigen Mitteilung von Herrn Hch. Waldvogel in Stein a.Rh.

¢ F. VETTER, Die Reformation... S. 319.

7 ILperons voN HErweGeN, Sinn und Geist der Benediktiner-Regel (Einsiedeln
1944) S. 311.

110



Diesem Geist der Regel entspricht die Anlage des Klosters Sankt
Georgen aufs beste. Abt David liess beim Eingang das heute noch
vorhandene Gistehaus errichten. Es diente den weltlichen Gisten.
Der Empfangssaal fiir die geistlichen Freunde und Giste liegt in der
Pralatur selbst. Es ist der Festsaal im zweiten Stock, weitab vom
klosterlichen Refektorium. Der helle lichte Raum wirkt nicht prunk-
voll kalt. Gotische Wirme ist mit zeitgenossischen Renaissancefor-
men harmonisch verbunden. Alle Bilder sind in der Héhe so ange-
ordnet, dass sie von einer sitzenden Tischgesellschaft bequem be-
trachtet werden konnten. Der Saal mag fiir besonders hohe Giste
bestimmt gewesen sein. Die Pralatur enthilt im untern Stock ein
dhnliches Zimmer, das auch mit Motiven aus der romischen Ge-
schichte und der Heiligenlegende ausgestattet war, doch weniger
festlich als der obere Saal. Die prichtige, noch ganz gotisch emp-
fundene geschnitzte Decke des Festsaales empfing den Gast mit
ermahnenden moralischen Spriichen iiber die «Gassen», die zur Holle
fiihren und iiber die Tugenden des Adels, unter denen die «Gotz-
forcht» am Anfang steht’. Zu dieser deutlichen, doch unaufdring-
lichen Moralpredigt gesellte sich die reiche Bemalung der Winde.
Sie war fiir die Gaste bestimmt, deren Geistesleben der Renaissance
und dem Humanismus zuneigte.

Der malerischen Ausstattung des Raumes liegt ein klarer Plan
zugrunde. Gleich beim Eintritt, der durch die nérdliche Tiire er-
folgte, erblickt der Gast die Reihe der antiken Heldinnen und Hel-
den an den Winden und in den Nischen der Fensterfront. Sie stellen,
wie noch zu zeigen sein wird, einen gedanklich geschlossenen Kreis
dar, in dessen dusserlichem und geistigem Mittelpunkt der Erker
mit dem Liebfrauenbild und den Klosterheiligen steht. Schreitet der
Besucher im Saal ringsum, so nimmt ihn zur Linken eine Reihe von
Darstellungen aus der romischen Geschichte auf: die Griindung
Karthagos, der Schwur des jungen Hannibal, die Griindung Roms,
der Schwur des Scipio, in der siidostlichen Ecke die Eroberung von
Sagunt, in der gegeniiberliegenden Ecke die Eroberung Karthagos.
Die Figuren von Tod und Lautenspielerin, Narr und Geigerin in der
westlichen Fensternische leiten zum grossen Doppelbild der «Zur-
zacher Messe» hiniiber, mit dem die Bildfolge wieder an die Ein-
gangstiire anschliesst.

8 Vollstindiger Text : KDMSch II, S. 311.

111



3. Die Historienbilder

Die sechs grossen Bilder zur romischen Geschichte sind thema-
tisch leicht zu erkliren. Je zwei bilden eine innerlich zusammen-
hangende Gruppe. Der Griindung Karthagos entspricht die Griindung
Roms, dem Schwur Hannibals der Schwur des Scipio. Bild und
Gegenbild sind in den beiden Eroberungsdarstellungen besonders
offensichtlich. Wie zwei Themen einer Fuge sind die Geschichten
Karthagos und Roms ineinander verschlungen. Diese Gegeniiber-
stellungen sind noch aus dem Geist des Mittelalters heraus gedacht:
es ist eine antik-weltliche Abwandlung der Gegeniiberstellungen von
Altem und Neuem Testament, wie sie der ganzen voraufgehenden
Kunst gelaufig sind. Verschiedene Motive klingen darin auf und
iiberschneiden sich. Rom behilt den Sieg. Die Eroberung Karthagos
durch den jiingeren Scipio Africanus bildet den glorreichen Abschluss
einer Geschichte, die zur Zeit des alteren Scipio auf dem Tiefpunkt
angelangt war und nur durch die Standhaftigkeit des Scipio, der da-
mals noch ein junger Mann war, zum Guten gewendet werden
konnte. Auch die karthagische Linie zeigt die Folge von Schwur und
Auswirkung: der junge Hannibal wird von seinem Vater Hamilkar
vor dem Gotterbild vereidigt, dem romischen Volk stets Feind zu
sein, und, wie die Inschrift des Bildes besagt, «der entsprechende
Gang der Dinge liess ihn diesen Schwur bald darauf bewihren».
Dieser Gang der Dinge weist hiniiber auf die romische Linie, die
furchtbare Bedrohung Roms zur Zeit Scipios d. Ae., aber auch auf
den Schluss der karthagischen Linie, die Eroberung von Sagunt,
einer mit den Romern verbiindeten Stadt in Spanien. Schwur zu den
Gottern, voriibergehender Erfolg und endliche Niederlage, dies ist
das karthagische Los ; tiefste Demiitigung, tapferste Standhaftigkeit
und endlicher Sieg ist die romische Geschichte’.

Scipio gilt im Humanismus als grosstes Vorbild der Standhaftig-
keit in aussichtsloser Lage. Aber mehr als dies! Ein humanistisch
geschulter Theologe stellt ihn ohne weiteres in einer 6ffentlichen
Predigt als Vorbild fiir den Christen hin, und zwar in einer geschicht-
lich entscheidenden Stunde. In der Schlusspredigt an der Berner

% F. VErtER, Klosterwerk S. 116, Anm. 2, weist darauf hin, dass im deutschen
Humanismus der Gegensatz von Karthago und Rom als eine Art Typus fiir den
von Deutschland und Rom erscheine, und fragt sich, ob vielleicht Abt David
dahnlich empfunden habe. Bei der vielschichtigen allegorischen Interpretation,
die im Humanismus der Antike zuteil wurde, ist dies durchaus moglich. Wie
aber im folgenden gezeigt wird, herrscht wohl das Motiv der Standhaftigkeit vor.

112



‘L 6

TAF1}

(‘Sunyng-1ayey-parajiion :ojoyy)

.ﬁ:.u.&m—wuuﬁm\wf T0A mz.?-u.Q mmﬁ&dw mo_.u —mwﬁmumwhm

UIRYY WE UI91G ‘Ua51094) "1g 101807y




"UONIII) “TYZIUI A 1SUIT] : 010y J) "uU3jso u MOI PIAB(T S91( VY S9P JREBS]SI )
AW “TZTUT Ay i€ 1d) 2 PABd B L | K |

-
—

iy
n
/)

TAFI




Disputation von 1528 weist Zwingli auf Mose, David und Scipio als
auf Beispiele der Standhaftigkeit hin: «Der Romer Cornelius Scipio
war noch so jung, dass er nicht in den Rat genommen werden
konnte. Als aber die Schlacht bei Cannae gegen Hannibal verloren
war und die Vornehmsten, die davongekommen waren, ratschlagten,
wie sie Italien verlassen und das Meer zur Flucht an die Hand
nehmen wollten und Scipio den Ratschlag vernahm, trat er unbe-
rufen mit etlichen in den Rat hinein, ziickte sein Schwert und zwang
sie, dass sie schworen mussten, Italien und Rom, ihre Heimat nicht
zu verlassen, sondern zu schirmen. Und solche Standhaftigkeit be-
hielt er bis in den Tod in allen Dingen. Kurz, es ist keine Tugend
eine Tugend, wenn sie nicht mit Standhaftigkeit vollendet wird".»
An anderer Stelle, in der Auslegung des christlichen Glaubens an
Konig Franz I. von Frankreich vom Juli 1531, geht Zwingli so weit,
dass er Scipio mit andern Helden der Antike zu den Seligen zahlt, die
den Himmel bevolkern'. Mogen diese Stellen auch bereits in die
reformatorische Zeit gehoren, so kann doch kein Zweifel daran be-
stehen, dass sie einer urhumanistischen Denkweise entsprechen. Eine
streng reformatorische Gesinnung nahm spéter Anstoss an ihnen'.
In der Darstellung Scipios im Festsaal des Abtes David klingt daher
ein Motiv der echten Renaissancefrommigkeit auf, die den stand-
haften Helden des Himmels wiirdig erachtet.

Die Standhaftigkeit war wohl auch das Hauptmotiv der mora-
lischen Botschaft, die durch die Bilderwelt der untern Stube des
Abtes David verkiindigt wurde. Sie ist leider nur in wenigen Bruch-
stiicken erhalten. Immerhin lasst sich erkennen, dass der Zyklus
mit der Griindung Roms, mit Rhea Silvia, der Mutter des Romulus
und Remus, beginnt. Dann folgt die Geschichte von Lukretia, her-
nach die Erziahlung von der tapfern Tat des Mucius Scaevola vor
Konig Porsenna, anschliessend eine weitere Kampfszene aus der
alten Geschichte. Die iibrigen Bilder sind nicht mehr vorhanden.
Gegen den Schluss erscheint aber sicher die tapfere Verteidigung

10 Zwincry, Werke Bd. VI, 1, S. 495; vgl. F. Verter, Klosterwerk S. 125, Anm. 4 ;
H. A. Scemm, Die Wandgemiilde... S. 22 ; RubpoLr Prister, Die Seligkeit er-
wahlter Heiden bei Zwingli (Ziirich 1952) S. 45.

11 Zwincri, Hauptschriften, Bd. 11 (Ziirich 1948), S. 349; R. Prister, Die Selig-
keit... S. 86.

12 R. Prister, Die Seligkeit... S. 114ff. Auch Bucer und Capito vermerkten
gegeniiber Bullinger deutliche Vorbehalte zu Zwinglis Anschauungen : Vadian-
Briefwechsel (St. Gallen 1890 ff.) Bd. V, S. 356, VI, S. 384, VII, S. 78.

113



Roms durch Horatius Cocles'. Auch diese Reihe ist klar mit dem
Hauptblickpunkt des Zimmers, dem Rheinerker mit St. Georg und
St. Christophorus, also mit christlichen Motiven verbunden. In ihm
scheint sich alles allein um die romische Geschichte zu drehen, aber
noch ist deutlich eine Motivverschlingung zu erkennen: es wechseln
Bilder von weiblicher Tapferkeit und Standhaftigkeit — Rhea Silvia
und Lukretia — mit Bildern mannlicher Standhaftigkeit, wie Mucius
Scaevola oder Horatius Cocles. Fiir die Gesamtinterpretation des
obern Festsaales ist diese Einsicht in die Bilderwelt der untern Stube
wichtig.

Nun ist aber die romische Linie im Festsaal in ihrem moralisch-
vorbildhaften Gehalt nicht eindeutig. Die Inschrift zum Bild der
Griindung Roms, die den Streit zwischen Romulus und Remus dar-
stellt, weist darauf hin, dass das Blut des Remus eine Weissagung
auf noch mehr Blut, das Rom in Zukunft vergiessen wiirde, sei. Trotz
dem verdorbenen Text ist die Deutung sicher'. Roms Geschichte ist
also wie die Karthagos eine Geschichte der Gewalt und der Grau-
samkeit, die Geschichte einer «Civitas terrena». Krieg, Riistung,
Kampf und Eroberung herrschen in ihr vor. Die beiden Eroberungs-
bilder je am Abschluss der Seitenwinde starren von Waffen, Lanzen
und Schwertern. Man glaubt den tobenden Kriegslarm zu vernehmen.
Sie scheinen mit ihrer ausfiihrlichen Schilderung des erbarmungs-
losen Krieges im Betrachter die Frage und die Sehnsucht nach einer
andern Welt, nach der «Civitas Dei», nach dem Friedensreich wecken
zu wollen. Gibt vielleicht ein anderes Bild des Saales die Antwort ?

13 Die Angabe in KDMSch S. 107: «An der Ostwand sind verschiedene Szenen mit
Gruppen von Miannern und Frauen sichtbar», lasst sich durch folgende Beobach-
tungen erginzen: Der erste Abschnitt des linken Wandstiicks zeigt noch deut-
lich die Gestalt der Lukretia, die eben umsinkt, nachdem sie sich das Schwert
in die Brust gestossen hat. Sie wird von den Umstehenden aufgefangen. Vorne
steht der Gatte Collatinus und hilt ihre Hand. Ueber Lukretia ist ein Schrift-
band mit ihrem Namen erkennbar. Im nichsten Bild steht vorne eine in ein
schwarzweiss gestreiftes Gewand gekleidete Mannergestalt, die die linke Hand
in ein Feuer hilt und die andere gegen eine Minnergruppe ausstreckt. Die
Szene spielt sich vor einem Zelt ab. Es kann sich nur um die Geschichte von
Mucius Scaevola vor Porsenna handeln, wenn auch der Held statt der rechten
die linke Hand ins Feuer streckt. Im Wandteil zwischen Tiire und Fenster sieht
man noch Spuren eines Reiterangriffes von der rechten Seite her. Vielleicht
handelt es sich um die Eroberung von Fidenae oder um den Vorstoss des Camil-
lus gegen das von den Galliern belagerte Rom. Die Vermutung F. VETTERS,
Klosterwerk S. 48, es seien «Darstellungen aus der Zeit der beginnenden romi-
schen Republik (Verschworung des Brutus usw.)» ldsst sich aus dem gegen-
wirtigen Zustand der Bilder nicht belegen.

14 Text mit vorgeschlagenen Erginzungen : KDMSch II, S. 127.

114



Bei aller Sinnenfreudigkeit der lebensnahen Darstellungen grei-
fen die Historienbilder in ihren typischen Gegeniiberstellungen und
in ihrem inneren Gehalt ein moralisches, ja ein geistliches Thema
auf, die Standhaftigkeit. Sie enden freilich mit einer offenen Frage.
Es ist keine in sich geschlossene, humanistische Verherrlichung der
Antike. Die romische Geschichte wird vielmehr in den Dienst der
moralischen Unterweisung, der Frommigkeit, der «Gotzforcht» ge-
stellt. So hat der Humanismus, vor allem in deutschen Landen, die
Antike empfunden als eine neue Bildwelt, die nicht im Gegensatz
zum Glauben steht, sondern ihn vorbereitet und unterstiitzt.

4. Die Helden und Heldinnen

Die acht Gestalten der Bilderreihe an der siidlichen Fensterwand
stehen kiinstlerisch im Gegensatz zu den reichgegliederten und dra-
matisch bewegten Historienbildern. Machtig und in schlichter Grosse
stehen sie da, Einzelfiguren, die aber in ihrer Gesamtheit das Thema
der Historienbilder fortsetzen und vertiefen.

Der Blick richtet sich sogleich auf die beiden Hauptfiguren zu
den Seiten des Erkers, Marcus Curtius und Herkules. Der romische
Held, auch er ein Zeuge der tapfern Standhaftigkeit, ruft zugleich
den Biirgersinn, den Edelmut der Selbsthingabe fiir das Gemein-
wesen auf. Er stiirzte sich in einen bedrohlichen Erdschlund, der
sich auf dem Forum geoffnet hatte und der nach einem Orakel-
spruch sich erst schliessen wiirde, wenn jemand freiwillig hinein-
springe. Als Verkorperung der opferbereiten Biirgertugend er-
scheint Curtius oft an zeitgenossischen Gebduden. So hat ihn Hans
Holbein d.J. an der Fassade des Hertenstein-Hauses in Luzern ge-
malt”, und zwar in den Jahren 1517—19, also fast gleichzeitig mit
der Malerei des Festsaales, die in das Jahr 1516 fallt, wie die Jahr-
zahl unten an Curtius besagt. Spater bringt ihn Tobias Stimmer oben
an der Fassade des Hauses zum Ritter in Schaffhausen an'®, und zu
Anfang des 17. Jahrhunderts nimmt das Haus zum roten Ochsen in
Stein a.Rh. das Motiv noch einmal auf".

Im griechischen Helden Herkules, dem einzigen Bild der Reihe,
das mit einer alten Namensbezeichnung versehen ist, erblickte man

5 Die Malerfamilie Holbein in Basel, Katalog der Ausstellung in Basel (1960),
S. 176.

16 KDMSch Band I (Basel 1951), S. 296.

17 KDMSch II, S. 236.

115



ebenfalls einen Helden der Standhaftigkeit, Tapferkeit und iiber-
windenden Ausdauer, hat er doch ungezihlte Mithen auf sich ge-
nommen und siegreich beendet. Mit Recht werden die Lowenkopfe
an den Achselstiicken der Riistung als Hinweis auf die Lowenhaut,
als Anspielung auf den Lowenkampf gedeutet.

An die Helden schliessen in den Fensternischen Frauengestalten
an, links von Curtius Lukretia, rechts von Herkules Virginia. Beide
Frauen haben zur Rettung ihrer Ehre und zur Bewahrung der Treue
den freiwilligen Tod auf sich genommen. Die eine gibt sich selbst
den Tod, nachdem sie dem Gatten die durch Sextus Tarquinius ihr
angetane Vergewaltigung mitgeteilt hatte; die andere wird von
ihrem Vater getotet, damit sie den Nachstellungen des Patriziers
Appius entgehe. Treue und Ehre in der Standhaftigkeit bis zum Tod,
diese Tugenden werden besonders in der Gestalt der Lukretia in der
Renaissancemalerei sehr haufig verherrlicht. Das Lukretiamotiv
findet sich bereits in der untern Abtstube.

Geben diese vier mittleren Figuren der Reihe zu keinen Schwie-
rigkeiten der Deutung Anlass, so dndert sich dies bei den folgenden
Frauen. Die Gestalt in der 6stlichen Nische des linken Fensters bildet
offensichtlich ein Gegenstiick zu Lukretia, wie schon die malerische
Ausfiihrung klar zeigt. Die heftig bewegte Figur triagt triumphierend
ein iibergrosses Schwert in der Rechten, die Linke hilt ein abge-
hauenes birtiges Haupt an den Haaren fest. Unwillkiirlich wiirde
man an Judith mit dem Haupt des Holofernes denken. Doch hat
schon F. Vetter eine andere Deutung vorgeschlagen, da Judith als
biblische Gestalt nicht in die Reihe der antiken Heldinnen und Hel-
den zu passen scheint’. Er hilt sie fiir Tomyris, die Konigin der
Massageten, mit dem Haupt des Kyrus, den sie bezwungen hat.
R. Frauenfelder schliesst sich dieser Deutung an'. Aber sie blieb
nicht unbestritten. H. A. Schmid lehnte sie ab: «Die Tomyris hat
nach Herodot das Haupt des gefangenen Kyros in einen Schlauch mit
Menschenblut getaucht. Allein es fehlen hier nicht nur die Krone
und der Schlauch, auch das leichte Untergewand spricht gegen die
kriegerische Konigin. Es diirfte Judith sein, die ja oft in dieser Zeit
mit romischen Heldinnen zusammen dargestellt wird und zu der die
Darstellung vollkommen passt®™.» In niachster Umgebung des Malers
dieser Figur und der Lukretia, Ambrosius Holbein, finden sich Judith
und Lukretia zusammen auf einer Titeleinfassung Hans Holbeins d. J.

18 Klosterwerk, S. 150.
1 KDMSch II, S. 133.
20 H. A. Scamip, Die Wandgemilde... S. 25.

116



vom Jahre 1521%. Spiater kommen sie wieder auf dem Hause zum
roten Ochsen gemeinsam vor. In mehreren Schriften, die das Renais-
sance-Ideal der heldenhaft tapferen Frau verherrlichen, steht Judith
mitten unter heidnischen Frauen®”. Auch Luther spricht einmal in
den Tischreden das Lob der Frauen aus: «Der heilige Geist lobt die
Weiber. Beispiele sind Judith, Esther, Sara, und bei den Heiden
werden Lucretia und Artemisia gelobt®.» Es steht demnach der Deu-
tung auf Judith nicht nur nichts im Wege; sie wird aus dem Geist
der Renaissance heraus geradezu gefordert. Der Humanismus kennt
keine scharfe Trennung zwischen heidnischer und christlicher
Antike. Die fliessende Grenze ist vielmehr ein Zeichen seiner geisti-
gen Haltung. Die Ansicht, die Reihe der Gestalten im Festsaal diirfe
nur der heidnischen Antike entnommen sein, ist unhumanistisch und
modern gedacht, im Sinne einer systematisierenden kunstgeschicht-
lichen Betrachtung, nicht aber im Sinne der kiinstlerischen und
literarischen Zeugnisse der Zeitgenossenschaft™.

Und nun die Frauengestalt in der westlichen Nischenwand auf
der rechten Seite, gegeniiber der Virginia! Sie zu deuten ist weitaus
die schwierigste Aufgabe der Interpretation des Festsaales. Schon
Vetter war hierin ganz unsicher. Er entschied sich schliesslich fiir
«Dido im Jagdgewand»*. Damit wiirde ein Motiv aus dem ersten
Historienbild wieder aufgenommen, was an sich nicht unmaéglich ist.
Auch spielte nach der Darstellung des Vergil im vierten Gesang der
Aeneis die Jagd in der Beziehung zwischen Dido und Aeneas
eine wichtige Rolle. Ferner ergibe sich ein scheinbarer Gleichklang
des Motivs mit Virginia und Lukretia, denn auch Dido gab sich um
einer ungliicklichen Liebe willen den Tod. Aber diese Deutung ist
mit Recht von R. Frauenfelder als «sehr fraglich» bezeichnet wor-
den®. Die Frau, in ein festliches Prachtgewand gekleidet, mit hiib-
schem modischem Kopfputz aufgemacht, ist nicht jagdmissig aus-
geriistet. Zwar tragt sie auf der Linken einen Vogel, der wohl am
besten als Falke gedeutet wird, aber dies braucht nicht unbedingt

21 Die Malerfamilie Holbein... S. 296, Nr. 361.

2 Vgl. ELisaBeTH ScanNEIDER, Das Bild der Frau im Werk des Erasmus von Rotter-
dam (Basel 1955), S. 49, Anm. 16.

*3 Luthers Werke in Auswahl, herausg. v. Ortro CLEMEN (Berlin 1930), Bd. 8,
S. 1, Nr. 12,

2 Beim Vergleich der Fassadenbilder des «roten Ochsen» in Stein mit dem Fest-
saal (KDMSch II S. 237) spricht iibrigens R. Frauenfelder selbst unwillkiirlich
von «Lukretia und Judith im Festsaal St. Georgen».

% Klosterwerk S. 151.

2% KDMSch 11, S. 133.

317



auf die Jagd zu weisen. Eine Taube, wie auch schon vermutet wurde,
kann der Vogel bestimmt nicht darstellen. Wenn auch nur noch seine
Unmrisse erkennbar sind, so ist er doch fiir eine Taube viel zu gross.
Ausserdem tragt die linke Hand, auf der der Vogel sitzt, einen
starken Lederhandschuh, was bei einer Taube sinnlos ware. Es kann
sich daher nur um einen Falken handeln. Ein solcher aber kommt
in der Dido-Sage weder bei Vergil noch in der Spatform bei Boc-
caccio «De claris mulieribus» vor. Hatte der Kiinstler Dido darstellen
wollen, so wire der Dolch als Kennzeichen viel niaher gelegen, womit
ausserdem die vermutete Uebereinstimmung mit dem gewaltsamen
Tod der andern Frauen besser hergestellt worden wire. Auf dem
Haus zum Goldenen Ochsen in Schaffhausen erscheint denn auch
«DIDO REGINA CART(AGINIS)», wie sie sich einen Dolch in die
Brust stosst™.

Wenn daher die Deutung auf Dido fallen gelassen werden sollte,
so konnte man zur Not noch an Circe denken, die einen Specht triige,
namlich ihren in einen Specht verwandelten Gatten Picus. Sie
kommt in der Renaissanceliteratur als Beispiel einer «clara mulier»
vor®. Irgendwie, wenn auch auf Umwegen, liesse sich diese Deutung
noch mit dem Motiv der Treue verbinden; Circe hat ihren Gatten
in einen Vogel verwandelt, um zu verhindern, dass er sich in eine
Nebenbuhlerin verliebe. Aber der Handschuh der Dame passt nicht
recht zum harmlosen Specht. Sonst findet sich, soviel wir sehen, in
der antiken Mythologie oder Geschichtssage kein Anhaltspunkt.

Nun bietet sich aber eine weitere Deutung an; es scheint, sie
sei bisher iibersehen worden. Die iiberaus weitverbreitete und im
Mittelalter bis in die Humanistenzeit vielgelesene Legendensamm-
lung «Gesta Romanorum» war sicher im geistigen Umkreis des
Klosters St. Georgen nicht unbekannt. In ihr findet sich z.B. die
Legende vom Schuss auf den toten Vater, die auf dem Fassaden-
gemilde am Haus zum weissen Adler in Stein verwendet wird. Es
ist ungefdahr um 1520, also in der Zeit des Abtes David entstanden
und weist viele Beziehungen zu den Bildern des Festsaales auf, so
dass man schon an die gleichen Kiinstler gedacht hat. Auch die Er-
zahlungen von Marcus Curtius und Lukretia, ebenso die Geschichte
von den vier stirksten Dingen, die im Treppenhaus St. Georgen dar-
gestellt ist, sind in diese Sagensammlung iibergegangen. Es ist daher
nicht abwegig, eine in ihr vorkommende Gestalt zur Deutung der

*7 KDMSch I, S. 314.

28 So in Boccaccios «De claris mulieribus», cap. 36.

118



«Dame mit dem Falken» heranzuziehen. Die hiibsche Geschichte, es
ist das 84. Kapitel, sei hier ganz wiedergegeben™ :

«Es regierte einst der Konig Pompeius, in dessen Reiche sich
eine gar schone und liebreizende Dame aufhielt, in deren Nihe ein
Ritter wohnte, der gleichfalls sehr anmutig anzuschauen und von
edler Geburt war und diese Dame 6fters besuchte und von ihr sehr
geliebt wurde. Wie dieser Ritter nun einmal zu dieser Dame kam,
sah er ihr einen Falken auf der Hand sitzen, den er gar sehr zu be-
sitzen wiinschte, und sprach also zu ihr: o meine Gute, wenn ich
irgend deiner wegen etwas getan habe oder wenn du mich liebst, so
gib mir den Falken. Die Dame erwiderte : ich will ihn dir unter der
einzigen Bedingung abtreten, dass du ihn nicht so sehr lieben darfst,
dass du dich deshalb von meiner Gesellschaft zuriickziehen solltest.
Darauf sprach der Ritter : das sei ferne von mir, dass ich mich wegen
irgend einer Sache von dir trennen sollte, vielmehr bin ich jetzt noch
weit mehr gehalten, dich zu lieben denn vorher. Darauf gab ihm die
Dame den Falken. Jener aber nahm Abschied von ihr und fand so
viel Vergniigungen an dem Falken, dass er seine Dame nicht weiter
besuchte und wenig an sie dachte, sondern jeden Tag mit dem Falken
spielte. Nun schickte die Dame Gfters Boten an ihn und er kam
dennoch nicht. Endlich aber schrieb sie ihm, er solle ohne weiteren
Verzug mit dem Falken zu ihr kommen, was er auch tat. Als er nun
bei ihr angelangt war, sprach die Dame zu ihm : zeige mir den Falken.
Und als sie ihn ergriffen hatte, riss sie ihm den Kopf vom Rumpfe.
Der Ritter aber sprach nicht wenig betriibt: o Gebieterin, was habt
Ihr getan? Sie aber sprach : grime dich nicht, sondern freue dich viel-
mehr und sei froh, denn der Falke war Ursache, dass du mich nicht
mehr wie frither besuchtest, darum habe ich den Falken getotet, dass
du zu mir ebenso hiufig als du es sonst zu tun pflegtest, kommen
mochtest. Der Ritter aber, als er sah, dass es die Dame aus einer
frommen Ursache getan hatte, war damit zufrieden und besuchte sie
wie frither.»

Hier erscheint die «Dame mit dem Falken», so wie sie im Fest-
saal zu sehen ist, geradezu wortlich genau geschildert. Obwohl es sich
um eine Geschichte in mittelalterlich-ritterlicher Welt handelt,
wird sie in den Gesta Romanorum doch in die Antike, freilich in eine

* Die Gesta Romanorum werden nach der deutschen Uebersetzung von Jomann
Georc TH. GrRAssE (Neudruck Leipzig 1905) zitiert. Fiir die lateinische Fassung
wurden drei Ausgaben, von 1497, 1499 und 1505, die auf der Stiftsbibliothek
St. Gallen (Inkunabeln 619—621) liegen, verglichen.

119



erfundene Antike versetzt; thematisch lage sie daher innerhalb der
Reihe der andern Frauen des Saales. Vor allem steht in ihr auch das
Motiv der Treue, verbunden mit einem Opfer, im Vordergrund, wenn
auch in zarterer Form als bei Lukretia oder Virginia, was aber, wie
sich zeigen wird, gut zu den beiden noch iibrigen Frauengestalten
stimmen wiirde. So fiigt sich die «Dame mit dem Falken» vorziiglich
in die Umgebung ein”. Der einzige Nachteil dieser Deutung liegt
darin, dass es sich im Unterschied zu den andern Gestalten um eine
namenlose Frau handelt. Selbst wenn diese Deutung nicht iiberzeugen
konnte, so wiirde dies das Ergebnis der Untersuchung nicht beriihren,
da es sich auf die iiberwiegende Mehrzahl der sicher erkldarbaren
andern Frauengestalten stiitzt.

Gleich neben der Dame mit dem Falken steht die Konigin Kan-
dake. Sie tragt in der Rechten das Bild Alexanders des Grossen. In
der mittelalterlichen Alexandersage erscheint sie als eine kluge Frau
in Indien, die den verkleideten Alexander erkennt, weil sie sich
vorher heimlich ein Bild von ihm verschafft hatte”. Frauenklugheit
siegt iiber Herrscherklugheit — dieses Hauptmotiv der Begegnung
fiilhrt die Sage breit aus. Daneben kommt auch die gewdhnliche
Deutung des Bildes in Frage, wonach Kandake sehnsuchtsvoll das
Bild des fernem Alexander betrachte, den sie sich zum Gemahl
gewiinscht hatte”. Beide Motive, iiberlegene Weiberklugheit und
Sehnsucht nach einem fernen Geliebten, ergeben eine Parallele zur
Dame mit dem Falken. Auch hier ist die Treue feiner und geistiger
angedeutet als bei Lukretia und Virginia.

Die letzte noch zu besprechende Frauengestalt in der ostlichen
Ecke, kiinstlerisch die schonste und zweifellos von der Hand des
Ambrosius Holbein gemalt, stellt Artemisia dar. Die Gattin des
Mausolus triagt in der Rechten einen Becher, die Linke hilt den

% Auch auf einer Steiner Wappenscheibe des Jahres 1521, also in der Zeit des
Abtes David, kommt eine Dame mit einem Jagdfalken auf der rechten Hand als
Schildhalterin vor, vgl. KDMSch II, S. 178, und PauvL Bogscn, Die Glasgemiilde
von Stein am Rhein (Schaffhauser Beitrige zur vaterlind. Geschichte, 1950)
S. 139 und Tafel 14.

3 Es handelt sich um die im Spitmittelalter verbreitete Form der Alexandersage
Historia Alexandri magni regis Macedoniae de preliis. Sie wurde nach dem
Exemplar der Stiftsbibliothek St. Gallen, Inkunabel 53 (Strassburg 1494) ver-
glichen. Die Ueberlistung Alexanders durch die noch kliigere Kandake wird
dort ausfiihrlich geschildert, auf S. 60—64.

32 So z.B. R. FravenFeLDER in KDMSch II, S. 133. Auch dieses Motiv hat einen
Riickhalt im Text der Sage. Als die Kénigin das bestellte Bild sah, «gavisa est
valde, quia figuram eius videre affectu desiderabat magno». S. 61.

120



umgekehrten Deckel am Knauf fest”. Nach der Sage nahm sie tiglich
ein wenig von der Asche ihres verstorbenen Gatten im Wein zu sich,
um ihn sozusagen in sich selbst zu begraben. Sie tritt hier als Sinn-
bild der stirksten Liebe iiber den Tod hinaus auf. Mit Kandake ver-
bindet sie das Motiv der Liebe zu einem Abwesenden, und zwar in der
feinsten und ergreifendsten Art. Wie das bereits erwidhnte Luther-
Wort beweist, war die Zusammenstellung Artemisia-Judith-Lukretia
in der humanistischen Vorstellungswelt geldufig.

So treten den miannlichen Helden Curtius, Herkules, Scipio und
Hannibal die weiblichen an die Seite, auch sie Zeugen der Stand-
haftigkeit, des Opfermutes, der Ehre, aber im besondern der Liebe,
der Gattentreue, der Klugheit. Die ganze Reihe ist ein grossartiger
Beweis fiir die neue Schitzung der Frau, die Humanismus und
Renaissance eingefiihrt haben. Wohl kennen auch sie noch die all-
gemeine Weiberverachtung des Altertums und des Mittelalters. Aber
daneben wird ein neues Ideal des Weibes geschaffen. Es ist die
«Virago», die dem Manne gleichgeachtet wird und sich durch mann-
liche Tugenden auszeichnet, wie Jacob Burckhardt sagt: «Das Ruhm-
vollste, was damals von den grossen ltalienerinnen gesagt wird, ist,
dass sie einen mannlichen Geist, ein mannliches Gemiit hitten.» Sie
sind erfiillt vom «Bewusstsein der Energie, der Schonheit, und einer
gefahrlichen, schicksalsvollen Gegenwart»*. Man fand dieses Ideal
in den beriithmten Frauen des Altertums vorgebildet. Seit Boccaccios
Buch «De claris mulieribus» ist dieses Frauenideal Gemeingut der
Renaissance. In diesem Sinne fithrt der Festsaal die edlen Frauen
der Vergangenheit dem Betrachter vor: auch sie sollen auf ihre
Weise von den adeligen Tugenden kiinden. Die beiden Medaillons im
Erkerbogen iiber Curtius und Herkules, ein Manner- und ein Frauen-
kopf, fassen diese Gleichschitzung der Geschlechter bildlich zu-
sammen.

5. Die geistliche Bedeutung

Nun wiirde man aber die Reihe der Helden und Heldinnen nicht
in ihrer vollen Bedeutung erkennen, wenn man sie nur in der Rich-
tung des Renaissance-Ideals auslegen wollte. Als solche stiinden sie
immer noch fremdartig in der klosterlichen Welt, fiir die sie ge-

3% Wie bereits F. VETTER bemerkte, Klosterwerk S. 152, hilt Artemisia in der
Linken den metallenen Becherdeckel, nicht aber eine Blume, wie in KDMSch 11

S. 133 vermutet wird.
3 Die Kultur der Renaissance in Italien (Gesamtausgabe der Werke Bd. V), S. 285.

121



schaffen wurden. Es bestehen aber klare Zeugnisse dafiir, dass sie
eine religiose Sinnkraft in sich tragen.

Mit Sicherheit gilt dies fiir die beiden mannlichen Hauptfiguren.
Herkules wird in der humanistischen Literatur als christliches Sym-
bol aufgefasst. Erasmus sagt im «Enchiridion militis christiani», der
hervorragendsten Erbauungsschrift des deutschen Humanismus, die
Taten des Herkules lehrten, dass man mit ehrenvollen Miihen und
unermiidlichem Fleiss den Himmel erwerben konne ; der Christ solle
sich Miihe geben, dass er durch die Nachstellungen des Feindes
nicht nur nicht boser werde, sondern besser davongehe, «gleichwie
die Dichter fein von Herkules erzihlen, er sei in den Gefahren, die
ihm die erziirnte Juno auferlegte, innerlich gewachsen und er-
starkt»™. Noch niher an Christus selbst fithrt eine bedeutsame
Stelle aus dem zeitgenossischen Humanismus heran. In der grossen
Ode zu Ehren der Auferstehung Christi, die Joachim Vadian in sei-
ner Wiener Zeit im Gedenkbuch fiir den frithverstorbenen Glarner
Gelehrten Arbogast Strub im Jahre 1511 veroffentlicht hat, stehen
die Verse®:

«Schmiickt mit spriessendem Laub wieder die Stirne nun,
Das des Cerberus Biss eben noch fiirchten musst,

Weil geraubet er ward nach einem heissen Kampf,

Wie zu Herkules Zeiten schon.

Wie ein Herkules hat Cerberus hingestreckt

Und in Bande von Erz ihn, unsern Feind, gelegt,
Christus . . .»

Fiir den Humanisten steht Herkules als ein unmittelbarer Vor-
laufer Christi an der Stelle einer alttestamentlichen Weissagung auf
Christus, seine mithevolle Arbeit und seine Auferstehung, da auch
er den Hollenhund Cerberus besiegt hatte. Abt David, der dem
Schweizer Humanistenkreis nahestand, hat gewiss Herkules im glei-
chen Sinn als einen Hinweis auf Christus verstanden®. Vielleicht
liegt in der merkwiirdigen Gebirde des Helden, der mit der Rechten

3 Erasmus von Rotterdam, Handbiichlein des christlichen Streiters, iibertragen
von HuBert ScaieL (Olten 1952), S. 98 und 166.

3 Arbogast Strub, Gedichtnisbiichlein, herausg. v. Hans Triimpy (Vadian-Studien
Bd. 5, St. Gallen 1955), S. 169 und 211.

3% Wenn Abt David in den Auseinandersetzungen um das Kloster mit dem Stand
Ziirich einmal Joachim Vadian als Schiedsrichter abgelehnt hat, wenn auch nur
voriibergehend (F. VETTER, Die Reformation... S. 309), so galt diese Haltung
natiirlich nur gegeniiber dem reformatorisch gesinnten Vadian, nicht aber fiir
den Vadian der Humanistenzeit.

122



auffillig auf sein Wehrgehiange zeigt, eine wichtige Andeutung.
Offensichtlich dreht die Linke die leere Lederhiille des Schwertes
um, damit es deutlich werde, dass der Held ohne Waffe sei**. Nach
der Sage stellte ihm Pluto, der Fiirst der Unterwelt, die Bedingung,
dass er den Hollenhund Cerberus ohne die Waffen, die er bei sich
fithre, iiberwaltigen miisse. Herkules ging denn auch einzig mit der
Lowenhaut angetan in den fiirchterlichen Kampf mit dem teuflischen
Untier. Somit wiirde der Held als Vorlaufer des waffen- und wehr-
losen Christus, der doch die Hélle bezwang, aufgefasst. Zweifellos
in christlicher Symbolik erscheint der Lowen- und Cerberusbhezwin-
ger auch in einer Titeleinfassung von der Hand Hans Holbeins d.J.
fiir die Schrift Luthers «Vom Anbeten des Sacraments des heyligen
Leichnams Christi», Basel 1523%.

Die Geschichte von Marcus Curtius wird in den Gesta Romano-
rum, die zum geistigen Umkreis des Festsaales gehoren, unter dem
bezeichnenden Titel «Wie Christus durch sein Leiden und seinen
freiwilligen Tod die Holle verschlossen hat» erzahlt. Die zugehorige
«Moralisatio», die geistliche Auslegung der Erzihlung, deutet Rom
auf «diese Welt», in deren Mitte der Hollenschlund geoffnet war,
der durch Christi Abstieg zur Hélle geschlossen worden sei*’. So wird
auch der romische Held tiber das Sinnbild der Biirgertugend hinaus
zum Symbol Christi. Im gleichen Sinn fasst ihn eine Titelbordiire
Hans Holbeins d.J. zum Kommentar Melanchthons iiber das Johan-
nes-Evangelium aus dem Jahre 1523 auf*.

Eine geistliche Deutung wird in den Gesta Romanorum auch der
Geschichte der Lukretia zuteil: «Von dem Gewissen; wenn es ge-
ingstigt wird, sollen wir durch die Beichte und durch verdienstliche
Werke bei Gott Zuflucht suchen.» Die Moralisatio spricht ausfiihr-
lich von dem Fall der Seele, die durch Lukretia dargestellt wird, von
ihrer Verfithrung durch den Teufel (Sextus Tarquinius), ihrer Reini-
gung durch das offene Bekenntnis und von der Pflicht, sich selbst

38 F. VeETTER, Klosterwerk S. 148, fasst zwar das Schwert und den von der linken
Hand umfassten Gegenstand. den er als die «dem Ritter der Gegenwart ange-
passte verkleinerte Keule des Herkules» deutet, als zwei verschiedene Dinge auf,
doch scheint es sich in Wirklichkeit im Bild um den gleichen Gegenstand zu
handeln. Dann aber ist es trotz goldenem Griff kein richtiges Schwert mehr. Bei
der Deutung Vetters bliebe die immerhin auffillige Gebirde der rechten Hand
ganz ungeklart.

3 Die Malerfamilie Holbein... S. 318 Nr. 401 und die Abbildung S. 319.

10 Gesta Romanorum, Ausgabe von 1497 (Stiftsbhibliothek St. Gallen, Inkunabel 619)
cap. 43.

41 Die Malerfamilie Holbein... S. 314, Nr. 394, und Abbildung S. 342.

123



zu toten, d.h. Fehler und Siinden aus dem Herzen auszureuten. Da-
durch wiirden der Teufel und alle seine Anhénger vertrieben®. Auch
Boccaccio spricht von Lukretia als von der «heiligen hohen Zierde
aller Reinheit», wobei der Begriff «heilig» im Humanistenlatein von
der profanen Erhabenheit bis in die Heiligkeit im religésen Sinn
hiniiberschillert®.

«Wie man der Wohltaten Gottes immerdar eingedenk sein muss»,
unter diesem Titel fithren die Gesta Romanorum die Geschichte von
der Dame mit dem Falken ein. Als Beispiel sei die Moralisatio hier
ganz wiedergegeben® :

«Freunde, jener Konig ist der himmlische Vater; die so schone
Dame ist die menschliche Natur, die in Christus der Gottheit ver-
bunden ist, der Ritter jedweder Christ, der den Herrn seinen Gott
iiber alles zu lieben und ihn 6fters durch verdienstliche Werke zu
besuchen gehalten ist. Der Falke bedeutet die zeitlichen Giiter, die
Gott dem Menschen verleiht, um ihn zu erproben. Aber wenn der
arme Mensch reich geworden ist, so wird er dem Vieh gleich, das sich
der Wohltaten Gottes nicht erinnert und ihn nicht gebiithrend be-
sucht. Sieht Gott dies, so nimmt er dem Menschen die zeitlichen
Giuter, Gesundheit und Gliick weg, damit er die erste Liebe wieder
gewinne ; nicht als ob Gott jenen, den er ziichtigt, hasse, sondern
weil er ihn liebt, geméss jenem Wort: Gott ziichtigt den Sohn, den
er liebt.»

Die schlichte Klarheit dieser Geschichte und ihrer Auslegung,
die offensichtlich haufig als Predigtbeispiel verwendet wurde und
den Zeitgenossen bekannt war, spricht iiberzeugend fur sich selbst.

Artemisia kommt in den Gesta Romanorum nicht vor, aber das
Wort Luthers stellt sie in die Reihe der Frauen, die «der Heilige
Geist lobt». Fir sie lage im mittelalterlichen Sinn eine geistliche
Symbolik hochbedeutsamer Art geradezu auf der Hand: so wie
sie die Asche ihres geliebten Gatten in kleinen Teilen zu sich nimmt,
so nimmt der glaubige Christ in der Kommunion der Messe den Briu-
tigam der Seele Christus in sich auf. Virginia wird zusammen mit
Lukretia und Veturia, der Mutter Coriolans, unter die neun Heldin-
nen gezihlt, die als Analogie zu den neun Helden in der christlichen
Bilderwelt gelegentlich erscheinen; auch ihr wird damit eine geist-

42 Gesta Romanorum. .. cap. 135.
43 De claris mulieribus, zitiert nach der Ausgabe Ulm 1472, cap. 46 (Stiftsbiblio-
thek St. Gallen, Inkunabel 270).

“ Gesta Romanorum... cap. 84.

124



liche Bedeutung zuteil”. In der gleichen Reihe tritt auch Judith auf;
bei ihr als einer biblischen Gestalt ist die geistliche Deutung ohnehin
selbstverstindlich. Da in den Gesta Romanorum und sonst in der
erbaulichen Literatur auch die Alexandersage oft allegorisch auf
christliche Werte hin gedeutet wird®, liess sich auch mit Kandake
eine geistliche Deutung verbinden.

Sicher hat der Humanismus die Helden und Heldinnen in erster
Linie als Sinnbilder der biirgerlichen Tugenden aufgefasst, etwa im
Geiste des Spruches iiber die Tugenden des Adels, der an der Decke
des Saales zu lesen steht: «Gottesfurcht, Barmherzigkeit, wahrhaftig
sein, Demut, Mildigkeit, das Recht lieben".» Aber es wire falsch, sie
nur in dieser Richtung zu deuten. Darin eben liegt der besondere
Reiz der humanistischen Denkweise, dass sie Antikes und Christ-
liches, Weltliches und Geistliches, Natur und Gnade ohne starre
Grenzen ineinander iibergehen lasst. Mutet der Bilderkreis des Saales
zunichst «<modern» im Sinne der Renaissance an, so ist zugleich die
geistige Haltung der Zeit immer noch «gotisch» im Sinne der Gesta
Romanorum, die antike Geschichten als erbauliche Predigtbeispiele
verwenden und bis ins einzelne ausdeuten. Damit ergibt sich im
geistigen Bereich eine schone Parallele zum kunstgeschichtlichen
Befund des Saales: die prachtige Holzdecke ist noch ganz gotisch
empfunden, die Malereien aber zeugen von der neuen Zeit, von der
Formenwelt der Renaissance. Der Festsaal ist nicht das einzige Zeug-
nis dafiir, dass Abt David in der reichen Symbolwelt spatmittel-
alterlich-humanistischer Denkweise lebte. Auch die untere Abtstube
enthilt gleichzeitig einen grossen Zyklus romischer Geschichtsbilder
und die wundervoll geschnitzten Medaillons der Decke, deren man-
nigfaltige Tiergestalten im Sinne des mittelalterlichen «Physiologus»
als Symbole fiir Christus und Maria auszulegen sind, woriiber keiner-
lei Zweifel herrschen kann*. Was fiir Abt David in bezug auf diese
gotischen Naturbilder vollig selbstverstindlich war, ihre geistliche
Deutung, das war ihm sicher fiir die Renaissance-Menschenbilder
des Festsaales nur billig.

45 KarL KinsTLE, Ikonographie der christlichen Kunst (Freiburg i.Br. 1928)
S. 180 f.

46 So z.B. Gesta Romanorum cap. 11, 31, 34 u. 6.

47 KDMSch II, S. 119. — Zu den Tugenden Barmherzigkeit und Mildigkeit: in der
mehrfach erwihnten Luther-Stelle heisst es, die Frauen seien «a Deo in hoc
conditae, ut... misereantur».

48 Vgl. KDMSch 11, S. 104—106.

125



6. Die Gesamtrichtung des Saales

Die geistliche Deutung der einzelnen Gestalten fithrt zur rich-
tigen Auslegung der Malereien des ganzen Saales weiter. Vor allem
Curtius und Herkules, aber auch die Frauengestalten, weisen machtig
iiber sich hinaus auf eine christliche Erfiilllung hin. Und nun hat man
allzuoft iibersehen, dass der Saal keineswegs nur «weltliche» Motive,
Geschichtsbilder und Helden, enthilt. Unabtrennbar gehort zu ihm
auch die Malerei in den Erkern. Im grossen Haupterker im Siiden
erblickt man nun die im Saal selbst nicht vorhandenen unmittelbar
und eindeutig christlichen Motive. In der Mitte oben thront Maria
mit dem Jesuskind, zu ihren Seiten die Griinder und Forderer des
Klosters, Herzog Burkhard von Schwaben und Kaiser Heinrich II.
Die Seitenwinde des Erkers zeigen unten zwei Heilige: im Osten
Sebastian, im Westen Christophorus. Abgesehen von der ortlich be-
dingten Verehrung sind beide Heilige bewusst als Abschluss der
antiken Helden- und Heldinnenreihe gedacht, denn beide sind alt-
bekannte Sinnbilder des Leidens fiir Gott und des Dienstes in seinem
Auftrag®”. Sie werden trefflich erganzt durch die Darstellungen in
den obern Seitenwidnden. Da findet sich iiber Sebastian der Kloster-
heilige St. Georg, iiber Christophorus der Erzengel Michael im Kampf
mit dem teuflischen Drachen um die Seele Heinrichs II. So predigt
der ganze Erker den christlichen Glauben, wie ihn das Spatmittel-
alter und noch der Humanismus aufgefasst haben: Leiden und
Miihen fiir Christus, aber auch himmlische Belohnung auf Grund der
Erlosung und der verdienstlichen Werke. Konnte man sich eine
bessere Sinndeutung der ganzen Gemildereihe des Saales denken ?
Man ldse sie nicht im Sinne des Auftraggebers, wenn man vor dem
Erker halt machen oder ihn nur als unwichtiges Anhingsel mit eini-
gen willkiirlichen christlichen Motiven betrachten wollte. Saal und
Erker gehoren unbedingt zusammen und sprechen in einer selten
schonen Ausgewogenheit im Sinne mittelalterlicher Typik und
humanistischer Allegorie von den antik-weltlichen Vorbildern der

4 «Die zwei nichst St. Georg beriihmtesten der vierzehn heiligen Nothelfer, der
Pfeilheld gegen die Stadt, der Wasserheld gegen den Rhein hinblickend, diirften
an dieser Stelle eine sinnbildliche Hinweisung auf mannigfache Anfechtung der
Gldubigen und auf die durchhelfende gottliche Macht darstellen» (F. VETTER,
Klosterwerk S. 154f.). Es ist eigenartig, dass Vetter, der hier ein gutes Ver-
stindnis der figiirlichen Symbolik des Erkers beweist, den sinnbildlichen Gehalt
der andern Gestalten in ihrem Zusammenhang mit dem Erker nicht erfasst hat,
sondern im Gegenteil mehrfach die «rein weltliche Kunst», die «rein weltlichen
Darstellungen des Hauptraumes» betont, S. 135 und 154.

126



Standhaftigkeit, Treue, Opferbereitschaft und Miihe, als Einleitung
zur christlichen Kronung des Ganzen in der Botschaft des Erkers.

Damit erfahren auch die Fragen, die die Historienbilder noch
offen liessen, ihre Beantwortung. Die Welt des Krieges, der Waffen
und der Feindschaft wird durch die grossen Helden und Heldinnen
im Mut der Standhaftigkeit, in opfervoller Treue und in milder Liebe
iiberwunden. Sie fiihren zusammen mit den christlichen Streitern
gegen das Bose zum Friedensfiirsten, zu Christus hin, zum Jesuskind,
dessen Rechte mit dem Apfel spielt, Sinnbild des Reichsapfels, der
Weltherrschaft des Friedenskonigs. In ihm und in seiner Mutter, der
«Frau» im hochsten Sinne des Wortes, finden die minnlichen und
weiblichen Heldengestalten ihre sinngebende Mitte und ihre geist-
lich-christliche Erfiillung.

Zwingli sagt in seiner Auslegung des christlichen Glaubens an
Franz I. im Blick auf die ewige Seligkeit: «Sodann darfst du hoffen,
die Gesellschaft, Gemeinschaft und Tafelrunde aller Heiligen, Klu-
gen, Glaubigen, Standhaften, Tapferen und Tugendhaften seit Beginn
der Welt zu sehen™.» Wer im Festsaal des Abtes David beim gast-
lichen Mahl sass, der sah sich gewissermassen in einer Vorwegnahme
des himmlischen Festmahles bereits in diese auserlesene Tafelrunde
der Seligen versetzt. Fiir den humanistisch gebildeten geistlichen
Freund und Gast, der die Bilder zu lesen und zu deuten verstand,
erfiillte Abt David auf zeitgemisse und kunstvolle Weise die Vor-
schrift der Regel Benedikts, dass wihrend des Mahles aus heiligen
Schriften gelesen werden solle.

Der Saal ist das Werk des Humanismus und der Renaissance.
Diese sprechen sich nicht mehr wie die Frommigkeit etwa der
fritheren Armenbibeln aus, wo die Vorbilder zu den neutestament-
lichen Heilstatsachen vorwiegend im Alten Testament gesucht und
gefunden wurden. Sie beziehen die heidnische Antike ein, aber sie
preisen nicht diese Welt als solche, sondern machen sie fiir die
christliche Botschaft durchscheinend, erheben sie in den Rang eines
Hinweises auf Christus und schliessen so die neue Freude an antiker
Gelehrsamkeit und Kunst mit dem Glauben zusammen. Wer den
Saal betrat — es geschah nicht im Sinne des heutigen Museumsrund-
ganges durch die Osttiire, sondern durch die besonders hervorge-
hobene Nordtiir — der fiihlte sich zunichst von der herrlichen Welt
der Antike umweht, aber sie fithrte ihn sacht und unaufdringlich

50 Zwincri, Hauptschriften, Bd. 11 (Ziirich 1948), S. 349. Die lateinischen Aus-
driicke fiir «Gesellschaft, Gemeinschaft, Tafelrunde» lauten: sodalitas, coetus,
contubernium.

127



zum tiefsten Geheimnis, zum christlichen Glauben, zu den Heiligen
der Kirche, schliesslich zu Christus und seiner allerseligsten Mutter,
deren Bilder, dem Eintretenden noch verborgen, doch klar in der
Hauptachse des ganzen Saales, in der Richtung des ersten entschei-
denden Blickes auf den Erker liegen.

Wie oben gezeigt, wies die untere Stube des Abtes denselben
Blickpunkt, denselben antik-christlichen Plan auf, doch ist es nicht
mehr moglich, ihn ganz wiederherzustellen. Umso dankbarer diirfen
wir dafiir sein, dass der Festsaal diese weltlich-geistliche, antik-
christliche Gesamtrichtung in aller Deutlichkeit und Schonheit
offenbart.

Im «Enchiridion», dem klassischen Handbuch der Humanisten-
frommigkeit, sagt Erasmus iiber das Verhiltnis von Antike und
Christentum® :

«Ich will es nicht ganz verwerfen, sich wie in einer Rekruten-
schule in den Schriften der antiken Dichter und Weltweisen auf die-
sen Kriegsdienst fiir Christus vorzubereiten. Allerdings soll die Be-
rithrung mit ihnen der Altersstufe angemessen sein und mit Mass
und Ziel erfolgen, eine Aneignung gleichsam im Vorbeigehen, nicht
aber ein Dranhingenbleiben, wie wenn einer auf den Klippen der
Sirenen alt wird... Doch mochte ich nicht, dass du aus heidnischen
Schriften heidnisches Wesen und heidnische Sitten schopfst. Gleich-
wohl wirst du auch dort vieles finden, was zu einer rechten Lebens-
weise erspriesslich ist, und es ist nicht zu verachten, was ein Schrift-
steller Gutes rit, auch wenn er ein Heide ist... Jene Schriften sind
bildend und anregend fiir den jugendlichen Geist und bereiten treff-
lich auf das Verstandnis der Heiligen Schrift vor, in welche man
nicht kurzerhand mit ungewaschenen Fiissen und Hinden hinein-
stolpern soll; denn das ist fast ein Gottesraub... Aber wie die Be-
schiaftigung mit der Heiligen Schrift wenig Nutzen bringt, wenn du
am Buchstaben haften und hingen bleibst, so niitzt auch die Dichtung
Homers und Vergils wenig, wenn du dir nicht bewusst wirst, dass
sie durchaus allegorisch zu verstehen ist. Niemand wird das leugnen,
der von dem Bildungsgut der Antike auch nur ein wenig gekostet
hat... Kurz, es wird von Nutzen sein, die ganze antike Literatur
zu verkosten, wenn es, wie gesagt, auf der rechten Lebensstufe, mit
Mass und Ziel, vorsichtig und auswihlend geschieht. Es muss also
obenhin im Vorbeigehen geschehen, nicht in einem hiuslichen Sich-

5t Erasmus, Handbiichlein... S. 37—39.

128



TAFEL 8

Die Dame mit dem Falken. (Photo: Staatsarchiv Schaffhausen.)



Niederlassen. Und schliesslich — das ist die Hauptsache — muss alles
auf Christus bezogen werden. So namlich ist dem Reinen alles rein,
wiahrend dem Unreinen nichts rein ist.»

Man finde kaum eine bessere Illustration zu diesen Worten als

den Festsaal des Abtes David.

7. Die Zurzacher Messe

Der vorgelegten Deutung konnte entgegengehalten werden, dass
in ihr ein wesentlicher Teil der Malereien nicht beriicksichtigt sei:
die Zurzacher Messe. In der Tat erscheint diese anmutige, aber nun
wirklich v6llig «weltliche» Darstellung einer bekannten und beriich-
tigten Lustbarkeit in den Rheingegenden jeglicher «geistlicher»
Deutung abhold zu sein. Was hat der Rossmarkt, was hat gar der mit
kostlichen Anziiglichkeiten freigebig ausgestattete Jungfernmarkt
auf der «Wiesmatt» mit dem religiosen Gehalt der iibrigen Bilder
zu tun?

Aber auch hier wiirde ein vorschnelles Urteil dem Geiste der
Renaissance nicht gerecht.

Wie man weiss, bestanden fiir Abt David personliche Griinde,
dieses Genrebild aus seiner Zeit im Saal anbringen zu lassen. Seine
Familie stammte aus der Gegend von Zurzach ; noch sein Vater hat
im Schlésschen Mandach, das auf dem Bild erscheint, gewohnt®.
Aber es wire oberflichlich gedacht, wollte man nur diese Familien-
erinnerungen anfithren. Sie hitten ja auch ganz anders dargestellt
werden konnen und es bleibt immerhin seltsam, dass Tanz und Spiel,
lustige Gesellen und Scharen von «Hiitbschwybern» im Festsaal eines
Klosters Einzug halten.

Sachliche Griinde fiir diese Erscheinung sind aber vorhanden.
Zunichst ist auf die Lebensweise in einem Benediktinerkloster des
Spatmittelalters zu verweisen. Die grosse Reformbewegung, die zu
alter Sittenstrenge zuriickfithren wollte und seit ungefihr der Mitte
des funfzehnten Jahrhunderts viele Kloster ergriffen hatte, zog bei
weitem nicht in alle Abteien ein. Man weiss, dass unter Abt David
einmal ein Konventherr namens Georg Gloor eine Frau von Ein-
siedeln, die er ihrem Manne geraubt hatte, im Kloster unterhielt®.

52 F. VETTER, Die Reformation... S. 219. — Das Geschichtlein, das Angelo Cesena
in «Felix Helvetia» (Miinchen 1962) S. 293 iiber die Entstehung der «Zurzacher
Messe» in St. Georgen erzihlt, scheint unter Verwendung eines alten Schwankes
erfunden und lasst sich, soviel wir sehen, aktenmissig nicht belegen.

53 F. VETTER, Die Reformation... S. 231.

129



Mochte auch Abt David selbst von solchen Vorwiirfen frei bleiben,
so galt er doch, etwa in der Behauptung seiner klosterlichen Grund-
herrschaft oder der Fischereirechte, als ein handfester Mann, der
auch einmal kraftig zupacken und einen Wilderer auf dem Rhein
«mit aigner person gwaltigklich iiberfaren» konnte®. Er hatte sicher
seine naive Freude an den auf den Zurzacher Bildern dargestellten
freien Lebenswirklichkeiten.

Aber es war nicht nur unbekiimmerte Menschlichkeit, die ihn
veranlasste, solche Bilder in seinem Festsaal malen zu lassen. Bei
genauerer Ueberlegung stosst man wieder auf eine Eigentiimlichkeit
der Renaissancefrommigkeit. Sie umschliesst nicht nur Antike und
Christentum in michtiger Spannweite zu einer innern Einheit; sie
greift auch das bunte Leben mit seiner Vielfalt, mit seinen Irrungen
und Wirrungen auf und stellt es nicht wie der Asket ausserhalb des
Glaubens, sondern in den Kreis der Frommigkeit hinein in einer
Weise, die wir heute nur mehr schwer nachfiihlen konnen. Alle be-
deutenden Vertreter des Humanismus diesseits und jenseits der
Alpen lebten in dieser zugleich weltoffenen und doch nicht unglidu-
bigen Seelenstimmung. Ein Poggio Bracciolini, Haupt und Fiirst der
ersten Humanistengeneration in Italien, war keineswegs unfromm,
und die Zeugnisse seines religiosen Sinnes, so wenig tief sie uns
scheinen mogen, waren gewiss ehrlich gemeint”. Derselbe Mann
schreibt seine Facetien, seine berithmten Schnurren, die das
Leben in seiner weltlichsten Seite schildern. Enea Silvio Piccolomini,
der spitere Papst Pius II., schreibt in jingern Jahren, als
er immerhin schon im Dienst der Kirche stand, den reizendsten
Roman der Friihrenaissance, «Euryalus und Lukretia». Mag
er ihn auch spiter bedauert haben, so ist diese Lebenseinheit
von galantem Schriftsteller und frommem Mann des Humanis-
mus doch fiir die ganze Zeit typisch®. Erasmus von Rotterdam, der
auf seine Weise tieffromme Humanist, zieht in den «Colloquia» und
in andern Schriften die Kreise sehr weit ins weltliche Leben hinein.
Noch nidher bei Abt David stand eine Gestalt wie Joachim Vadian.
In seiner Humanistenzeit in Wien hilt er Reden zu Ehren der heili-
gen Ursula, am Weihnachtsfest zu Ehren Christi, und gibt ungefihr
gleichzeitig die Schriften des Ovidius, «castigate impressi», her-

3 F. VETTER, Die Reformation... S. 232.
5 Vgl. Ernst WaLSER, Poggius Florentinus (1914), passim.
5 Zum ganzen Problem der geistigen Spannweite des Humanismus vgl. BErTrHE

WipmER, Enea Silvio Piccolomini in der sittlichen und politischen Entscheidung
(Basel 1963).

130



aus®”. In der Klosterbibliothek Allerheiligen zu Schaffhausen
findet sich unter den Frithdrucken, also den Biicherankidufen
zur Humanistenzeit, neben vielen geistlichen Traktaten auch des
Ovidius «Ars amandi» in einer venezianischen Ausgabe von
1506%. Die Beispiele liessen sich beliebig vermehren. Im Kloster
St. Georgen zu Stein wird man nicht anders gedacht haben. Die
Schriften des Johann Geiler von Kaisersberg, die man dort gelesen
hat, waren bei aller Reformfrémmigkeit in der Schilderung der
Volkssitten durchaus nicht zuriickhaltend ; das gehorte zum iiblichen
Predigtstil des Zeitalters. Die Fassadenmalereien am Haus zum
weissen Adler, die unverkennbar in geistiger und kiinstlerischer
Nihe zum Festsaal stehen, bezeugen es klar, dass man in Stein nicht
nur des Boccaccio Schrift «De claris mulieribus», sondern auch sei-
nen «Decamerone» aufmerksam gelesen hat™.

Dass der Auftraggeber des Saales die Zurzacher Messe nicht als
Fremdkorper empfand, lasst sich eindeutig beweisen, wenn man die
Bilder im Westerker in die Betrachtung einbezieht. Entsprechend
der Thematik «Leben und Tod», die schon im untern Westerker
durch die Gestalten des Landsknechtes und des Totengerippes ange-
deutet ist”, erscheinen im Festsaal die beiden prachtvollen holbeini-
schen Gruppen «Tod und Lautenspielerin» und «Narr und Geigerin»,
und zwar in sinnvoller Anordnung: das Lebensbild gleich an die
Zurzacher Messe anschliessend, das Todesbild als Schluss der Histo-
rienreihe nach dem Untergang von Karthago. Narr und Geigerin —
hier klingt unverkennbar ein Motiv aus der klosterlichen Lektiire,
aus Geilers von Kaisersberg Predigten iiber Sebastian Brants
«Narrenschiff» auf. Es ist aber auch ein erasmisches, iiberhaupt ein
Renaissancemotiv, dass sich mitten in der kraftigsten Daseinsfreude
das weise Wissen um die Narretei des Lebens anmeldet. Die Orna-
mentik unterstreicht die Deutung: im Bogenzwickel links ist, wenn
auch nur noch in schlecht erhaltenem Zustand, eine weibliche Halb-
figur erkennbar, daneben vielleicht der dicke Bauch einer Silen-
Gestalt, im Erkerbogen selbst aber schauen sich zwei gekronte
Narrenkonige grinsend an®. Die Zurzacher Messe ist demnach keine

37 WErNER NAF, Vadianische Analekten (Vadian-Studien, Bd. 1, St. Gallen 1945),
S. 46 und 49.

58 R. FRrRAUENFELDER, Die Inkunabeln der Ministerialbibliothek Schaffhausen
(1936), S. 14.

39 Vel. KDMSch II, S. 260—261.

60 KDMSch II, S. 106—108.

61 H. A. Scamip, Die Wandgemiilde... S. 27 und 30.

131



blosse Verherrlichung der naiven Lebensfreude, kein rein weltliches
Bild. Durch die Gruppe Narr und Geigerin wird sie in tieferem Sinn
gedeutet, mit einem wissenden Licheln iiber die narrischen Hinter-
griinde des menschlichen Lebens. Ein feiner Renaissance- und Huma-
nistenhumor liegt iiber dem Ganzen ausgebreitet ; wie konnte er auch
nur entfernt im Gegensatz zur Renaissancefrommigkeit des iibrigen
Saales stehen ?

Das Motiv «Tod und Madchen» fithrt aber noch tiefer. Im Sinne
der spatmittelalterlichen Totentdnze wird das irdische Leben in sei-
ner frohlichen Seite — es wird nicht zufillig wieder ein musizieren-
des, zum festlichen Tanz gekleidetes Madchen vorgefithrt — in all
seiner fliichtigen Verginglichkeit durchschaut. Im Unterschied zum
Gegeniiber ldachelt dieses Madchen nicht. Es blickt in sinnendem
Ernst in die Ferne, als wollte es die Weisheit des alttestamentlichen
Predigers aussprechen: «Alles ist eitel, es ist alles ganz eitel.» Im
zweiten Kapitel dieses biblischen Buches, das in so mancher Hin-
sicht die Stimmung der Renaissancefrommigkeit vorwegnimmt, steht
geschrieben : «Ich sprach zu mir selbst : Wohlan, versuchs einmal mit
der Freude und geniesse!... Ich baute mir Hauser, ich pflanzte mir
Weinberge. Ich legte mir Garten und Lusthaine an, darein pflanzte
ich allerlei Fruchtbdume. Ich machte mir Wasserteiche, den sprossen-
den Baumwald daraus zu trinken. Ich kaufte Knechte und Migde zu
den im Hause geborenen Sklaven. Auch Herden von Rindern und
Schafen besass ich, mehr als alle, die vor mir zu Jerusalem gewesen.
Ich sammelte mir auch Silber und Gold und die Schitze von Kénigen
und Lindern. Ich verschaffte mir Singer und Sangerinnen.» Liest
sich dies alles nicht wie ein literarischer Kommentar zur Zurzacher
Messe ? Aber der konigliche Prediger weiss auch : «Doch siehe, auch
das war nichtig. Vom Lachen musste ich sagen: es ist sinnlos, und
von der Freude: was schafft die?» Abt David spricht ihm diese
Worte mit den beiden Gruppen im Erker nach.

Das Kloster St. Georgen enthielt frither einen kiinstlerischen
Schmuck, der die vorgetragenen Anschauungen vollauf bekraftigt.
Wahrscheinlich zur Zeit des Abtes David ist das Chorgestiihl in der
Klosterkirche entstanden, das zu Anfang des letzten Jahrhunderts
leider vernichtet wurde. Im Sinne der im Mittelalter haufigen
«Drélerien» waren an ihm allerlei merkwiirdige Figuren angebracht.
Melchior Kirchhofer, der sie gesehen hat und zerstoren liess, be-
schreibt sie: «Bilder von Affen und Schlangen, Wolfs- und Hunds-
rachen, Weinfass, Becher und Kanne, verzerrte, hohnlachende, die
Zihne und Zunge weisende Gesichter und andere Figuren, welche die

132



Ehrbarkeit zu nennen verbietet®.» Ein hiibsches Stiick dieser bunt-
burlesken Welt, die schon die Gotik gerne in den Raum des Heiligen
einbezog, lebt zum Gliick noch in der Zurzacher Messe im Festsaal
weiter, als ein Zeuge einer Frommigkeit, der nichts Menschliches
fremd war.

Im Treppenflur des sogenannten Jodokus-Baues liess Abt David
im Jahre 1509 die «Geschichte von den vier stirksten Dingen» als
Wandgemialde anbringen®. Sie steht im apokryphen 3. Buch Esra.
Die starksten Dinge sind der Wein, der Konig, die Weiber, aber sie
alle iibertrifft die Wahrheit. Man kann diese Geschichte sinngemiss
als eine Art Programm fiir den kiinstlerischen Schmuck des Klosters
unter Abt David, insbesondere fiir den Festsaal auffassen: die Zur-
zacher Messe spricht von der Stiarke der weltlichen Lustbarkeiten,
des Weines und der Weiber, des Spieles und des Geldes, die Histo-
rienbilder legen die Stirke des «Konigs», der Welt des Staates und
des Kampfes dar; aber dies alles iibertrifft die Wahrheit, die vor-
laufend und vor-bildlich in den Gestalten der antiken Helden und
Heldinnen, in Wirklichkeit aber in Christus und seinen Heiligen er-
scheint. Auch von diesem Gesichtspunkt aus gehort die Zurzacher
Messe nach ihrem innern Gehalt unabtrennbar zur ganzen Gestalt
der Renaissancefrommigkeit, wie sie sich im Festsaal ausspricht.
Ebenso offenbart sich die geistige Einheit des Bildprogramms, das
Abt David im Kloster hat ausfiihren lassen.

8. Renaissance und Religion

Paul Wernle, ein guter Kenner der geistigen Welt des Humanis-
mus und der Reformation, schreibt einmal: «Man hat das vollstin-
dige Bild der Renaissancekultur erst, wenn man alles zusammen-
nimmt : eine zauberhafte intellektuelle und dsthetische Bildung, eine
grenzenlose sinnliche Rohheit und Gemeinheit, und die Kriecherei

2 F. VETTER, Die Reformation... S. 230 ; vgl. auch KDMSch II, S. 69, wo die Be-
merkung Kirchhofers mitgeteilt wird: «Sie entgingen dem Eifer der Reforma-
tion, um den Nachkommen redende Denkmale damaliger Verdorbenheit zu
hinterlassen.» Unter dieser Einstellung leidet die Interpretation von Bildwerken
wie die Zurzacher Messe bis heute.

5 Fiir die nihere Beschreibung sieche KDMSch II, S. 145f. — Merkwiirdigerweise
zieht VETTER, Klosterwerk S. 172, hier die geistliche Auslegung des Bildes durch
die Gesta Romanorum heran und bemerkt, vielleicht habe auch Abt David das
Bild in diesem allegorischen Sinn im Vorraum eines seiner Gemicher anbringen
lassen ; doch zieht er aus dieser sicher richtigen Beobachtung die naheliegenden
Folgen fiir die Interpretation des Festsaales nicht.

133



vor dem Dogma und der kirchlichen Zeremonie®.» Mag er auch an-
dernorts milder sprechen, so gibt es doch kaum ein verheerenderes
geistesgeschichtliches Fehlurteil als diese Worte. Wernle spricht von
einer entschieden modernen, von der Reformation zwinglischer
Prigung und zwar in ihrer aufklirerischen Spatform herkommenden
Geisteshaltung aus und verfehlt damit vollkommen das geschicht-
liche Verstandnis der Renaissancefrommigkeit, vor allem ihrer stark
mit der Glaubenswelt des Mittelalters verbundenen Form, in der sie
zumeist diesseits der Alpen im deutschen Humanismus auftritt. Die
Renaissance und ihre Beziehung zur Religion miissen nach ihren
eigenen Voraussetzungen und ihrem eigenen Lebenswillen betrachtet
werden. Die Frommigkeit, wie sie im Festsaal zu Stein in Erscheinung
tritt, darf nicht an den Massstiben einer rein asketischen Lebens-
auffassung, die jener Zeit auch bekannt war, gemessen werden. Viele
Minner der Zeit des Abtes David haben den Schritt aus der
Renaissancefrommigkeit in die reformatorische Glaubenswelt oder
in den strengen Reformkatholizismus getan; es war ihre person-
liche und geschichtliche Pflicht, so zu handeln. Unzihlige haben
diesen Schritt gleich Erasmus oder Abt David unterlassen; auch sie
wussten, was sie taten. Es ist unsere Aufgabe, ihre Auffasung vom
Glauben und von der Frommigkeit, von Gott, Welt und Mensch
ernstzunehmen und uns in sie zu vertiefen; dann wird uns auch ihr
bildlicher Ausdruck nicht mehr fremdartig oder uneinheitlich er-
scheinen. Gewiss stand die Renaissancefrommigkeit, wie sie im Fest-
saal zu Stein kiinstlerische Gestaltung gewonnen hat, dem ganzen
Gehalt der Heiligen Schrift, den die Reformation neu und lebendig
erkannte, verhiltnismissig fern. Aber man darf nicht iibersehen,
dass auch in ihr starke Elemente der Bibel wirksam sind, des Buches
der Spriiche etwa, des Predigers, Elemente, die in der reformatori-
schen oder der reformkatholischen Haltung spiterer Zeiten verkiirzt
erscheinen.

Renaissancefrommigkeit sieht im Sinne des wiederauflebenden
Platonismus, wie er im italienischen Humanismus, aber auch von
Erasmus gepflegt wird, Welt und Gott in einer grossartigen mysti-
schen Einheit. Antike und Bibel, Irdisches und Himmlisches greifen
ineinander und bedingen sich gegenseitig. Lebensfreude, Einsicht in

64 PauL WERNLE, Renaissance und Reformation (Tiibingen 1912), S. 84. Er bringt
auf S. 46 eine Definition der Renaissancefrémmigkeit, die den dargelegten Be-
trachtungen iiber den Festsaal etwas besser entspricht: «Ihre wirkliche Religion
ist der Kultus des Schéonen in allen seinen Stufen.» Aber auch diese Bemerkung
steht in einem Zusammenhang, der die Renaissancefrommigkeit einseitig von
gewissen italienischen Randerscheinungen her verzerrt und falsch interpretiert.

134



die Vergianglichkeit, Erhebung zum Glauben an die ewigen Michte,
kraftigste Daseinslust und klare moralische Forderung, Wirklichkeit
und Symbol werden in gewaltiger und gewagter Spannung zusammen-
geschlossen, wie in vielen Uebergangsepochen der Geschichte. Mitten
zwischen Gut und Bése, zwischen Oben und Unten, zwischen Schein
und Sein, zwischen Tod und Teufel, Erzengel und Heiligen steht der
Mensch, seinem Wesen nach in beide Gebiete hineinreichend, fest
auf dem Boden des Irdisch-Weltlichen, aber das Haupt erhoben in
die himmlischen Hohen®. Die strengen Scheidungen des reformato-
rischen Glaubens fehlen ihm noch : Erasmus und Luther mussten sich
trennen, Zwingli und Vadian, selbst urspriinglich Humanisten und
dem geistigen Gehalt des Festsaales sehr nahe, konnten spiter einen
Abt David nicht mehr verstehen. Der Mensch der Renaissance aber
hat in seiner geschichtlichen Stunde den Glauben auf seine eigene,
kraftige und giiltige Weise verwirklicht. In ihm lebt die Ueberzeu-
gung von der gottlichen Wiirde des Menschen, von jener Wiirde, die
Giovanni Pico della Mirandola um 1484 in seiner Rede «De hominis
dignitate» umschreibt® :

«Gott sprach zum Menschen : In die Mitte der Welt habe ich dich
gestellt, damit du frei nach allen Seiten Umschau zu halten vermogest
und erspéhest, wo es dir behage. Nicht himmlisch, nicht irdisch, nicht
sterblich und auch nicht unsterblich haben wir dich erschaffen. Denn
du selbst sollst nach deinem Willen und zu deiner Ehre dein eigener
Werkmeister und Bildner sein und dich aus dem Stoffe, der dir
zusagt, formen. So steht es dir frei, auf die unterste Stufe der Tier-
welt herabzusinken. Doch kannst du dich auch erheben zu den hoch-
sten Sphiren der Gottheit.»

% In einem der untern Zimmer, das als Schlafraum gedient hat, liess F. Vetter
einen Spruch anbringen, dessen geistige Haltung in der Nihe der Renaissance-
frommigkeit steht: «Fuss iiber Griiften, fest auf dem Festen, Haupt in den
Liiften, so ist’s am besten.»

% Giovanni Pico della Mirandola, Ausgewihlte Schriften (Jena 1905), iibersetzt
von ArtaUR LIEBERT, S. 183.

135



	Renaissancefrömmigkeit im Kloster St. Georgen zu Stein am Rhein

