Zeitschrift: Schaffhauser Beitrage zur vaterlandischen Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen
Band: 28 (1951)

Artikel: Das Schleitheimer Tauferbekenntnis 1527
Autor: Jenny, Beatrice
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-841129

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-841129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Schleitheimer Tiauferbekenntnis 1527

Von Beatrice Jenny



Inhaltsverzeichnis

A. Historischer Teil

b i S L g L

Drucke, Handschriften, Uebersetzungen

Der Text der Schleitheimerartikel

Ergebnis aus der Textvergleichung

Die Entwicklung des Taufertums bis 1527
Der Ort der Taufersynode

Die Verfasserschaft der Schleitheimerartikel

Grund und Zweck der Schleitheimersynode

B. Systematischer Teil

1=
. Die Taufe
. Die Kirche ohne Flecken und Runzel

2
2
4.
5
6

Die Schleitheimerartikel als Bekenntnis .

Die Haltung des Christen gegeniiber dem Staat

. Das Eidverbot
. Schluf

Quellen- und Literaturverzeichnis

19
22
24
25
33

39
44
51
66
75
79

80

|



A. Historischer Teil

1. Drucke, Handschriiten, Uebersetzungen

Die Schleitheimer Tauferartikel sind in drei deutschen
Drucken aus dem 16, Jahrhundert erhalten ; der eine stammt aus
dem Jahre 1533, die beiden andern sind undatiert’. Sie sind mit
einem Brief Michael Sattlers an die Gemeinde zu Horb, einem
Bericht iiber dessen Martyrertod in Rottenburg am Neckar und
einer Abhandlung iiber die Ehescheidung zu einer Flugschrift
verbunden, Walther Kohler hat diese, mit einer Einleitung ver-
sehen, 1908 im 3. Heft des 2. Bandes der «Flugschriften aus den
ersten Jahren der Reformation» ediert. In einer ziemlich ge-
treuen Abschrift finden sich die Artikel auch im Kopienband
von Spleifl aus der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts im Staats-
archiv in Schaffhausen. Schon 1560 und ein zweites Mal 1565
wurden sie in hollandischer Uebersetzung gedruckt’.

Die Artikel sind, wie der nachfolgende Text zeigt, einge-
bettet in ein Sendschreiben an die Briider und Schwestern, die
in der Zerstreuung leben. Die eigentlichen Artikel aber scheinen
schon bald nach der Entstehung in handschriftlichen Exemplaren
verbreitet worden zu sein. So erhidlt Zwingli sie bereits am
25. April 1527 von Haller aus Bern zugesandt’ und behauptet im
«Elenchus in Catabaptistarum strophas», der groBen Antitaufer-
schrift, die am 31. August 1527 erschienen ist: «Nemo ferme
omnium vestrum est, qui tam bene conditarum legum vestrarum
exemplar descriptum non habeat'.» Wenn es nun auch etwas
iibertrieben sein mag, da die Schrift in den Handen fast aller
Taufer war, so mul sie doch bald eine gewisse Verbreitung

! Cf. Blanke im Kommentar zum Elenchus C. R. VI 106 und Wenger, S. 4.
* Cf. W. Kghler, S. 103.

# C. R. Zw. op. IX 104.

* C.R. Zw. op. VI 106



gefunden haben. Wahrscheinlich handelt es sich auch bei den
«decreta catabaptistarum», die Oekolampad am 24. April 1527
aus Basel an Zwingli schickt, um die gleichen Artikel’. Zwingli
selbst bemerkt in einem Marginal zum Elenchus : «Sic habuerunt
duo prima exemplaria ad nos missa. Alia duos faciunt articulos.»
Er besitzt also mehrere Exemplare®.

Von diesen Handschriften sind etliche erhalten, eine, friiher
im Besitz des PreBburger Domkapitels, ist von Joseph Beck als
Beilage zu den Geschichtsbiichern der Wiedertaufer 1883 in
gekiirzter Form publiziert worden’, die andere findet sich im
Staatsarchiv Bern im Band 80 der sog. Unniitzen Papiere und ist
von Ernst Miiller in seiner Geschichte der bernischen Wieder-
taufer 1895 teilweise abgedruckt worden®. Es handelt sich dabei,
wie man aus der Schrift schlieBen kann, um ein Stiick aus der
ersten Halfte des 16. Jahrhunderts.

Im folgenden werde ich den Text dieses Berner Manuskripts,
das mir in einer Photokopie zur Verfiigung steht, wiedergeben,
weil er noch nie vollstindig und von Miiller auch mit kleinen
Ungenauigkeiten abgedruckt worden ist. Zwingli hat die Artikel
dann in seinem Elenchus ins Lateinische iibersetzt und der
Reihe nach widerlegt®’. Auch Calvin zitiert in seiner Antitaufer-
schrift des Jahres 1544 einzelne Partien daraus in franzosischer
Sprache. Doch scheint ihm ein Druck vorgelegen zu haben®.

Ich gebe, wo die Berner Handschrift fehlt, den Text des
Druckes, wie er sich bei Kéhler findet, kursiv wieder, auch ver-
merke ich kursiv neben dem Bernertext die Varianten von
Koéhler und die Abweichungen der Zwinglischen Uebersetzung
vom gedruckten Exemplar in FuBlnoten.

8 C.R. Zw. op. IX 101.

® C.R.Zw. op. VI 122 Anm. 1.

" Beck, S.41ff. Eine Uebersicht iiber die erhaltenen Drucke und Manuskripte
gibt Friedmann.

8 Miiller, S. 38 ff.

SCR 7w op. ¥T107—155.

19 Calvin, S.54: «et aussi qu’ilz on trouvé moyen de faire imprimer ceste belle
resolution.» Cf. Bohmer, S. 26.



2. Der Text der Schleitheimerartikel

Freud, fried und barmhertzigkeit von unserm Vatter durch dy
vereynigung def3 bluots Christi Jesu, mit sampt den gaben del3 geysts,
der vom vatter gesendt wirt allen glaubigen zuo stercke und trost und
bestendigkeyt in aller truebsal bi3 an das ende, Amen, Sei mit allen
liebhabern Gottes und kindern del3 liechts, welche zerspreyt seint
allenthalben, wo sy von Got unserm wvatter verordnet seint, wo sie
versamlet seint eynmuotiglich in eynem Got und vatter unser aller ;
Genad unnd fried im hertzen sei mit euch allen, Amen.

Lieben in dem Herrn brueder und schwestern, uns ist alweg zuom
ersten und fiirnembsten angelegen euwer trost und wversicherung
euwers gewissens, welchs etwan verwirret was, demit jr nit jmmer,
als die auBlendigen von unns gesuendert wuerden und schier vast
aul3geschlossen nach billigkeyt, sonder das jr euch widerumb wen-
den méchten zuo den waren ingepflantzten gliedern Christi, die da
geriistet werden durch gedultigkeyt und erkennung sein selbs, und
also widerumb mit uns vereynbart wuerden in der krafft eynes
goetlichen christenlichen geysts und eiffers nach Got.

Es ist auch offenbar, mit wy tausentlistigkeyt der teuffel uns
abgewent hab, damit er jnen dz werk Gottes, welches in unns zuom
teyl barmhertziglich und gnediglich angehebt ist worden, zerstoer
und zu boden richt. Aber der trew hirt unser selen, Christus, der
solches angehaben hat in unns, der wirt dasselb bi8 an das end
richten unnd leren zuo seiner eer und unserem heyl, Amen.

Lieben briider und schwestern, wir, die da versamlet seint ge-
wesen im Herrn zuo Schlaten am Randen miteinander in stiicken und
artickeln, thuon kundt allen liebhabern Gottes, dz wir vereynigt seint
worden, so uns betreffen, im Herren zuohalten als die gehorsamen
Gottes kinder und suen und tochtern, die da abgesiindert seint, und
sollen sein von der welt in alweg thuon und lassen, und got sei eynig
preif3 und lob on aller brueder widersprechen, gantz wol zuofrieden.
In solchem haben wir gespiirt die eynigkeyt def3 vatters und unsers

9

10

20

25

30



40

45

50

55

60

65

gemeynen Christi mit jrem geyst mit uns gewesen sein. Dann der
Herr ist der herr def3 frides und nit del3 zangks, wie Paulus anzeygt.
Das jr aber verstanden, in was artickeln solchs gschehen sei, sollen
thr mercken und verstan.

Es ist von etlichen falschen bruedern under uns vast grof3e erger-
nul3 ingefiirt worden, dz sich etlich von dem glauben abgewendt
haben, in dem sie vermeynt haben die freiheyt del3 geystes und
Christi sich ueben und brauchen. Solche aber haben gefelet der
warheyt und seint ergeben worden (zuo jrem urteyl) der geylheyt
unnd freiheyt del3 fleyschs, und haben geachtet, der glaub und lieb
moeg es alles thun und leiden und jnen nichts schaden noch ver-
damlich sein, dweil sie also glaubig seien.

Merckent, jr glieder Gottes in Christo Jesu, der glaub an him-
lischen vatter durch Jesum Christum ist nit also gestalt, wircket und
handlet nit solche ding, so dise falsche brueder und schwestern
handeln und leren; hueten euch und seint gemanet vor solchen,
dann sie dienen nit unserm vatter, sonder ihrem vatter, dem Teuffel.

Aber ihr nit also ; dann die da Christi seint, die haben ihr fleysch
gekreutziget mit sampt allen geluesten und begirden, jr verstan mich
wol, und die brueder, welche wir meynen, Absunderet euch von
jnen, dann sie seint verkert. Bittent den Herren umb jre erkanntnuf3
zuor buol3 und uns umb bestendighkeyt, den angegrifnen weg fiirzuo-
wandlen nach der ehr gottes und seines suons Christi. Amen.

Die artickel so wir gehandlet hand [haben], und in denen wir
vereinigt [eyns]* sind worden, das sind [seint] dise: Touff, bann,
brechung des brots, absunderung von greweln hirten in der
gemein’, schwert, eid ect.

Zum ersten so merckend® von dem touff, Der touff so [Tauff
soll] geben werden allen denen, so gelert sind die bdB8 und
endrung des lebens und glouben in der warheit, das ire sund
durch Christum hin weg genommen sigent [seien], und allen’
denen, so wollen wandlen in der ufferstanung [uffersteeung]
Jesu Christi und mitt im begraben wollen syn in toodt, uff das sy
mitt im ufferstan mogen und allen denen®, so es in semlicher
[solcher] meinung von uns begeren und fordern durch sich selbs;

! consensimus ? in ecclesia ? discite * omnium ° itaque

10



mitt dem werden ull[eus]geschlossen alle kinder touff, des bapst
hochsten und ersten griiwel [hichste und erste grewel]®; solichs
haben [habt] ir griind und zugnul [zeugnuB] der geschrift’” und
bruch [brauch] der apostel [Mat. 28, Mar. 16, Act. 2, 8, 16, 19]
des (selben)* wollen wir uns einfalticklich [einfeltiglich] (und)
doch festencklich (be)halten und versicheret syn®.

Zum anderen sind wir vereinigt’® worden von dem bann also.
Der bann sol gebrucht” werden mitt allen denen, so sich dem
herren ergeben hand, nach zi wandlen in synen botten, und mitt
allen, die in einen lib Christi touft sind worden, und sich lassen
briider oder schwester nennen, und doch etwan entschlipfen und
fallen in ein fel und sund" und onwisselich uberilt ist wor-
den [werden], Die selben [sollen] vermant werden zu dem andren
mal heimlich und zum tritten mal offenlich vor aller gmein ge-
strafft [oder gebannt] werden nach dem befelch Christi. Math. 18,
Solichs aber sol geschechen nach ordnung des geistes (gottes)™
vor dem brottbrechen, dar mitt wir all einmtttiklich und in einer
liebe von einem brott brechen und essen mogen und von einem
kelch trincken.

Zum tritten, in dem brott brechen, sind wir eins worden und
(also) vereinbart: alle, die ein brott brechen wollen zu der ge-
dechtnus des brochnen libs Christi, und alle, die von einem
tranck trincken wollen zli einer gedechtniis des vergofinen blits
Christi, die sollen vor hin vereiniget syn in einem lib Christi, das
ist in die gmein gottes, an welcher [uff welchen]* Christus das
hopt ist, namlich durch den touff. Dan, wie Paulus anzeigt, so
mogen wir nit uff einmal theilhaftig syn des herren tisch und der
tufflen tisch. Wir mogen ouch nit uff ein mal teilhaftig syn und
tricken von des herren kelch und der tufflen [des teufels] kelch.
Das ist: alle die (do) gmeinschaft haben mit den doten wercken
der finsternii}, (die haben kein teil an dem liecht, also alle, die
dem tiiffel folgen und der welt), die hand kein teil mitt denen die

® summa abominatio 7 habemus testimonium atque robur scripture 8 Certi

]

enim facti sumus consensimus '° quod ad abstentionem sive excommunica-

tionem adtinet ! peccatum 2 juxta ordinationem aut imperium divini spiritus
3 in qua

* Was in runden Klammern steht fehlt bei Zwingli.

il

70

75

80

85

90

95



100

105

110

115

120

125

zu gott uB der welt bertfft sind. Alle die in dem argen ligen haben
kein teil an dem glitten. Also ouch sol und maf3 syn, welcher nitt
hatt die bertiffung eines™ gottes zli einem glouben, zii einem touff,
zu einem geist, zu einem lib mitt allen kinderen gottes gemein,
der mag ouch [nrit]+ mitt innen ein brott gemacht werden, wie
dan syn mis, wo man das brott in der warheit nach dem befelch
Christi brechen wil.

Zum 4. sind wir vereinigt worden von der absiinderung®, (die)
sol geschechen von dem [den] bésen und von dem [vom] argen®,
das der tiiffel in der welt pflanzt hat, also allein das wir nit
gmeinschaft mit inen haben und mitt inen louffend in die ge-
menge" iren griiwelen, (Das ist also®,) die wil alle, die nit ge-
tretten synd in die gehorsame des gloubens, und die sich nit ver-
einiget hand mitt gott"’, das sy sinen willen thiin wollen, ein
grofBen griiwel vor gott sind, so kan und mag anders niitt von inen
wachsen oder entspringen dan griiliche ding®”. Nun ist ye niitt
anders in (der welt und) aller creatur dan giitz* und bos, gloubig
und ungloubig, finsterniis und liecht, welt und die ul der welt
sind, tempel gottes und die gotzen, Christus und Belial, und
keins mag mitt dem andern (kein) teil han. Nun ist uns ouch das
gebott des herren offenbar, in welchem er uns heillet abgesun-
deret syn und werden von dem bosen”, so wolt er unser gott syn
und werden wir sine siin und tochter syn. Witter vermant er uns
darum von Babilon und dem irdischen Egypti ull zti gan, das wir
nit ouch teilhaftig werden irer qual und liden, so der herr uber
sy fliren wil [wirt]. UB dem allen sollen wir lernen, das alles was
nit mitt unserem gott und Christo vereiniget ist, niitt anders sig
dan die griiwel, welche wir miden sollend [und fliehen]*, In dem
werden vermeint alle bapstlich und widerbapslich [widerbipst-
liche] werck und gottes dienst”, versamlung, kilchgang, win-
hiiser, burgschaften und verpflichten des ungloubens [biirger-

14 16

sui ° de defectione separatione aut devitatione ab isto malo, quod 7 in

.communicatione '®* Hoc est !* quique nondum domino nomen dederunt, quod

20 nihil ab eis fieri potest, quod non sit abominabile ' Nunc autem

voluntatem
in mundo plane aliud nihil est neque in universa creatura quam bonum *? a malis
?% quam devitare debemus 2* idololatrie 2° foedera infidelitatis

* Hier fehlt im Berner Text die sinngemiBe Negation.

12



schaften und verpflichtung]” und andere mer derglichen, die dan

die welt fiir hoch halt, und doch stracks wider den befelch gotzs

gehandlet werden®, nach der maf} aller ungerechtickeit, die in
der welt ist. Von disem allem sollen wir abgesiinderet werden
und kein teil mitt solchen haben, dan es sind ytel griiwel, die
uns verhasset machend vor unserem Christo (Jesu)”, welcher
uns entlediget hatt von der dienstbarkeit des fleischs, und uns
geschickt gemacht dem dienst gottes diirch den geist, welchen
er uns geben hatt. In dem werden ouch fallen von uns [A4lso wer-
‘den auch von uns ongezweiffelt]* die tiifelischen waffen des ge-
walzs, [die onchristliche, auch teufelischen waffen del8 gewalts
fallen]* als da sind schwert, harnasch und der glichen und aller
irer briich fiir friind oder wider die fiend, in kraft des worts
Christi: ir sollen dem ubel nit widerstan,

Zum 5. sind wir vereinigt worden von den hirten in der
gemein gottes also. Der hirt in der gemein gottes sol einer syn
nach der ordnung Pauli®’, gantz und gar, der ein gilitte ziigniil
hab von denen, die uller dem glouben sind. Sélich [Solches]
ampt™ sol sin lesen und ermanen und leren, manen, straffen
(oder)®” bannen in der gmein, und allen schwestern und briidern
wol fiirstan im bett, im brott brechen [bruedern und schwestern
zur besserung vorbeten, dz brot anheben zuo brechen]® und in allen
dingen des lips Christi acht haben, das er gebiiwen und ge-
besseret wird, (dar mit der nam gottes durch uns geprisen und
geeret werd)* und dem lesterer der mund werde verstopit. Diser
aber sol erhalten werden, wo er mangel haben wurd, von der
gemein, welche in erwelt hat, dar mit welcher dem evangelio
dienet, sol ouch darvon leben, [auch von demselben lebe] wie der
herr geordnet [verordnet] hatt. So aber ein hirt etwas handlen
wiird, das zestraffen wer”, (so) sol mitt im niitt gehandlet werden

*% contra preceptum Christi et pugnent et fiant 27 que nos Christo exosos reddunt

29

28 Y7+ . ‘ A A . 3 : . -
Vigore huius constitutionis decident a nobis diabolica arma violentie 3° de

pastoribus ecclesie dei sic statuimus, ut pastor sit de grege unus aliquis iuxta

33 et omni-

Pauli ordinationem 3! Huius officum 32 docere, discere, hortari sive
bus fratribus et sororibus bene preesse tam in oratione quam in fractione panis
31 . . : :

ut nomen dei per nos colatur et laudetur 3° Si vero pastor quid accusatione

dignum admiserit

13

130

135

140

145

150

155



160

165

170

175

180

185

190

on zweyer oder trier zugen mund [on zwen oder drei zeugen]. So
sy sunden, sollen sy vor allen gestraft werden. darmitt die
anderen forcht haben. So aber diser hirt vertriben oder (aber)
dem herrn durch das criitz heimgetfiirt wiird [oder durch das creutz
dem herren hingefurt wurd]®, sol von stund an ein ander an die
stat verordnet werden, dar mitt das volckle und hiifle gottes nitt
zerstort werd, (sunder durch die manung erhalten und getrost
werd)”.

Zum sechsten sind wir vereinigt worden® von dem schwert
also. Das schwert ist ein gottes ordnung uBlerhalb der volkumen-
heit Christi, welches den bosen straft und t6dt, und den giitten
schiitzt und schirmt. In dem gesatz wirt das schwert geordnet
uber die bosen ziir straff und z{im todt, und dasselbig zu briichen
sind geordnet die weltlichen oberckeiten. In der vollkomenheit
aber Christi [ Christi aber] wirt der bann gebriicht allein zu einer
manung und usschlieBung des, der gesundet hatt an [on] todt des
fleischs®, allein durch die manung und den befelch nit mer zu
sunden. Nun wirt gefragt von filen, die nit erckennen den willen
Christi gegen uns: Ob ouch ein christ mog oder solle das schwert
bruchen gegen dem boésen um des gilitten schutz und schirm
willen oder um der liebe willen. Antwort ist geoffenbart ein-
miitticklich also: Christus lert uns, [lert und befilcht uns]* das
wir von im leren sollen, dann er sig milt und von hertzen demfittig
und so werden wir riiw finden unseren selen, Niin sagt Christus
zu dem wiblin. [zum heidnischen weiblin] das im eebriich begrif-
fen war [worden was]*, nitt das man es versteingen solt nach
dem gesatz (sines vatters) (und er doch sagt: wie mir der vatter
befolchen hat, also thiin ich)* sunder der barmherzickeit und ver-
ziehung und manung nitt mer z sunden, und spricht: gang hin,
[und] sund nitt mer; solichs sollen wir uns gentzlich ouch halten
nach der regel des banns. Zum anderen wirt gefragt des schwerts
halb: ob ein Christ solle urteil sprechen in weltlichen (sachen)
zang und spen”, so die ungloubigen mit einanderen halten

3% adductus °7 sed per exhortationem servetur consolationemque accipiat *® con-
P

sensimus aut constituimus 2% ad interitum carnis. 2° Christus docet nos, ut

1 Christus mulieri in adulterio deprehense ** sic loquor ** causis secularibus

inter vim et vim, inter litem et litem

14



[haben], Ist das die antwort : Christus hat nit wollen entscheiden
oder urteilen zwiischen briider und br{ider des erbteils halb,
sunder hat sich des selben gewideret. Also sollen wir im ouch
thtin. Zum 3. wirt gefragt des schwerts halb, ob der christ solle
ein oberckeit syn, so er dar zti erwelt wird [Sol dz eyn obrgkeyt
sein, so einer dazu erwelt wirt]®, Dem wirt also geantwdirt:
Christus hatt sollen gemacht werden zl einem kung, do ist er
[und er ist]* geflohen und hat nit angesechen die ordniing sines
vatters; also sollen wir im ouch thin und im nach louffen, so
werden wir nit in die finsternus fallen wandlen [der finsternuf
wandlen]*, Dan er sagt selbs: welcher nach mir kiimmen wil, der
verleugne sich selbs und neme syn criitz uff sich und folge mir
nach. Ouch verbiitt er selbs den gewalt des schwerts und sagt:
Die weltlichen fiirsten, die herrschen ect. aber ir nit also. Witter
sagt Paulus: Welche gott (zii vor) versechen hatt, die hatt er
ouch verordnet, das sy glichbertig syn sollen dem ebenbild synes
suns ect. Ouch sagt Petrus: Christus hatt gelitten, nit geherscht
und hat uns ein furbild [ebenbild]" glassen, das ir sollen nach
folgen sinen fullstapfen®., Zum letsten [Zuo letst] wirt gemerckt,
das es dem christen nit mag zimmen ein oberckeit zii syn in den
stiicken. Der obeckeit [obrer] regiment ist nach dem fleisch, so
ist der christen nach dem geist®, ire hiiser und wonung ist bliplich
[bleiblich] in diser welt”. So ist der christen im himel®. Ire
burgerschaft ist in diser welt, so ist der christen im himel [burger-
schaft]. Ires strits und kriegs waffen sind fleischlich® und allein
wider das fleisch, der christen waffen [aber] synd geistlich wider
die befestigung des tiiffels. Die weltlichen werden®™ gewapnet
mitt stachel und isen, aber die christen sind gewapnet mitt dem
harnesch gotts™, mit warheit (mit) gerechickeit, (mit) frid, glou-
ben (und) heil, und mit dem wort gottes. In summa: Was
Christus, unser houpt uff uns gesynnet ist, das alles sollen die
glider des lips Christi durch inn gesinnet sin, dar mit kein spaltung

aa SHitns S 4 .
an christianus officium aut magistratus esse debeat *° sed fugit *® et non ambu-

labimus in tenebris %7 exemplum % ut eius vestigia sequamur *® christianus’

autem secundum spiritum 5° habitatio corporalis est in hoc mundo 5! Christia-
norum autem omnium 52 Arma illorum carnalia sunt et contra carnem
magistratus °® Christiani vero armis dei induti sunt

mundani

15

195

200

205

210

215

220



225

230

235

240

245

250

255

in dem lip sige, dar mit er zerstoret werden. [Dann eyn jglichs
reich, das inn jm selbst zerteylt ist, wirt zerstoert werden]™.

So niin Christus also ist, wie von im geschriben ist, so mi8end
die glider ouch also syn, dar mitt syn lib gantz und einig blibe
zu siner selbs besserung® und erbuwung. Ziim sibenden sind wir
vereinigt” worden von dem eid also. Der eid ist ein befestigung
under denen, die do zancken oder verheilen, und [ist] im gesatz
geheiflen worden, das er solte [sol] geschechen by dem namen
gottes allein® warhaftig und nit falsch. Christus, der die vol-
kumenheit des gesatz lert, der verbiit den synen alles schweren,
weder recht noch falsch, weder by dem himmel noch by dem
erterich, noch by Ierusalem noch by unserem houpt”, und das um
der ursach willen, wie er [balt] hernach spricht. Dan ir mogen
nit ein har wil3 oder schwartz machen. Sechend zu, darum ist
alles schweren verbotten, dann wir mogen niit erstaten, das in
dem schweren verheilen wirt, die mit [dweil] wir das aller minst
an uns nit mogen enderen. Nun sind etliche, die dem einfaltigen
bott® gottes nit glouben [geben, sunder sie]*, die sagen (und fra-
gen) also: [Ei] Niin hat gott [dem] Abraham geschworen durch
sich selbs, die wil er gott was (da er im verhief}, das er im wol
wolte und wolt sin gott syn so er syn bott hielte). Worum solte
ich nit ouch schweren, so ich eim etwas verhiefle. Antwiirt: Hore
was die gschrift sage: Got do er wolt den erben der verheiflung
uberschwencklich bewisen, das sin rat nit wanckt, hat er einen
eid dar zwischen geleit, uff das wir durch zwo unwanckliche
ding (dardurch es unmiiglich ist, das gott liege, einen starcken
trost haben)”, Merck den verstand dise gschrift : Gott hat gewalt
zii thiin das er dir verbiitt. Dan es ist im alles miiglich. Gott hat
dem Abraham geschworen einen eid (sagt die gschrift) darum
das er bewise, das sin ratt ni wanckte. Das ist: es mochte im
nieman sinen willen widerstan (und hinderen), darum mocht er
den eid halten®”. Wir aber mogen niitt, wie da oben von Christo

56 57

5 Omne enim regnum contra se divisum perit conservationem consensimus

aut constituimus % per nomen dei solius vere °° per nos ipsos % simplicibus
preceptis % sed dicunt: % ut spem habeamus ® quod potestati sue nemo potest

resistere ; ideo necesse fuit, ut iusiurandum servaret

16



gesagt ist”, das wir den eid halten oder leisten, darum sollen wir
nit [nichts] schweren. Niin sagen etlich witter [also] : Es sige
[nitt] by gott verbotten zi schweren im niiwen testament und
doch im alten botten, sunder sich [sei] allein bim himel, erdrich,
by Ierusalem und by unserem houpt verbotten zu schweren.
Antwurt: Hor die gschrift: Wer da schwert by dem (tempel)
himel®, der schwert by dem stiil gottes und by dem, der daruff
sitzet. Merck : schweren by dem himel ist verbotten, der ein stul
gottes ist, wie vil mer ist verbotten by gott selbs®. Ir narren und
blinden, was ist groBer, der stul oder der driiff sitzt ? Noch sagen
etlich (also): Wan niin das unrecht ist, wann man gott zu der
warheit briicht, so hand (die) apostel Petrus und Paulus ouch ge-
schworen®. Antwurt: Petrus und Paulus ziigen allein das,
welches von gott Abraham durch den eid verheillen war, und sy
selbs verheiflen niitt, als die exempel klar an zeigen, aber ziigen
und schweren ist zweierleyn. Den so man schwert, so verheif3t
man erst kiinftige ding, wie dem Abrahe® Christus verheiflen ist,
welchen wir (nach) langer zit hernach empfangen hand. So man
aber ziigt, so zligt man an das gegenwirtig, ob es gut sig oder
b6s®”, Wie der Simeon von Christo zit Maria sprach und ziigt sy:
Diser wirt gesetzt zu einem fal und uffersteeung viler in Israel,
und zu einem zeichen, dem widersprochen wirt. Des glichen hatt
uns Christus ouch gelert, da er sagt: uwer red sol syn ia ia [und]
nein nein, dan [was] das uber das ist, das ist vom argen. Er sagt:
uwer red oder wort sol syn ia und nein, das man nit verstan
wolle, [die meynung] das er es ziigelassen hab™, Christus ist ein-
faltig ia und nein, und alle, die in einfaltig stichen, werden syn
wort verstan”, amen.

% ostensum est iusiurandum servare aut, quod iuravimus, prestare, ideo non debe-
mus. Item sunt, qui dicant: in novo testamento non esse vetitum, ne per deum
iuremus sed in veteri. Hic autem vetitum, ne per coelum, terram aut Hierosolyma
iuretur * per templum aut coelum ®® quia solium dei est; quanto gravius est per
deum ipsum iurare 7 Si nephas est iurare, etiam cum dominicum nomen ad
veritatem adsciscitur, peccaverunt Petrus et Paulus apostoli: ipsi enim iurarunt
% seni Abrahe ® num vera bonaque sit 7 Sic monet Christus: «sermo vester
debet esse: non, non», ne sic velimus accipere, quasi admiserit iurationem
“ inveniunt eum

17

260

265

270

275

280



285

290

295

300

305

310

315

Lieben brueder und schwestern im Herrn! Das sint die artickel,
die ettlich briider biffher irrig und dem waren verstand unglich ver-
standen haben, und dmit vil schwacher gewissen verwirt, dardurch
der nam Goits gar groeBlich verlestert ist worden, drumb dann nott
ist gwesen, das wir vereynigt seint worden im Herrn, Got sei lob und
preil3, wie dann gschehen ist.

Nu, dweil ihr reichlich verstanden habent den willen Gottes
jitzmal durch uns geoffenbart sein, wirt notdt sein, das jr den er-
kannten willen Gottes harriglich, onabgeweltz, volnbringen. Dann
jr wissent wol, was dem knechte zuo lone hort, der da wissentlich
siindet.

Alles, was jr onwissentlich gethan und bekannt haben unrecht
gehandlet, dz ist euch verziehen, durch das glaubig gebet, welches
inn uns in der versammlung verbracht ist fiir unser aller fael und
schuolt, durch die genedig verzeihung Gottes unnd durch das bluot
Jesu Christi, Amen.

Habent acht auf alle, die nit wandlen nach der einfeltigkeyt got-
licher warheyt, die in disem Briff bgriffen ist von uns in der ver-
sammlung, damit jederman geregiert werd under uns durch die regel
de3 Bans, unnd fiirohin verhiit werde der falschen brueder und
schwestern zuogang under uns.

Siindert ab von euch, was boB ist, so will der Herr ewer Got sein,
und jr werdent sein siine und toechter sein.

Lieben brueder, seient ingedenck, was Paulus seinen Titum ver-
manet. Er spricht also: Die heylsam genad Gottes ist erschienen
allen, unnd ziichtiget uns, dz wir sollen verleugnen dz ongétlich wesen
unnd die weltlichen liiste, und ziichtig, gerecht, und gottselig leben
in dieser welt, und warten auff die selbig hoffnung und erscheinung
der herrligkeyt deB3 groBBen Gottes und unsers heylands Jesu Christi,
der sich selbs fiir uns geben hat, uff das er uns erloset von aller unge-
rechtigkeyt unnd ryniget jm selb eyn volck zuom eygenthumb, das
da eifferig were zuo guoten wercken. Das dencket, unnd seient dal3
geuebet, so wirt der Herr del3 friedens mit euch sein.

Der nam Gottes sei ewig gebenedeit und hoch gelobet, Amen.
Der Herr geb euch seinen friden, Amen.

Acta Schlaten am Randen, auff Matthie, Anno M.D.XXvij.

18



3. Ergebnis aus der Textvergleichung

Bei einem ersten Vergleich zwischen der Berner Handschrift,
dem Druck und dem mihrischen Manuskript fallen die Unter-
schiede im Dialekt auf. Ich habe diese nur durch ein paar typische
Beispiele angedeutet, um zu zeigen, dal} es sich beim Druck
gegeniiber der alemannischen Bernerfassung um einen mittel-
deutschen Text handelt, widhrend das Prefburgerexemplar
méhrischen Dialektes ist.

Schon Blanke bemerkt in seinem Elenchuskommentar®, daB
Zwinglis Uebersetzung am meisten Verwandtschaft mit der
Berner Rezension hat. Ich glaube, da noch einen Schritt weiter
gehen und die Vermutung aussprechen zu diirfen, dal das Berner
Exemplar die Handschrift gewesen ist, die Haller Zwingli ge-
schickt hat, und zwar aus folgenden Griinden:

1. Zeile 49 iibersetzt Zwingli hochst merkwiirdig und sinnwidrig
devitatio abominabilium pastorum in ecclesia; er bemerkt
namlich nicht, daB3 es sich um Art. 4 und 5 handelt, die er
zusammenzieht””. Nun sind in der Berner Rezension, im
Gegensatz zum Druck, die Artikel am Anfang nicht numeriert,
und zwischen Art. 4 und 5 fehlt das Satzzeichen, wiahrend
alle iibrigen Artikel durch Komma getrennt sind. Der Grund,
warum an dieser Stelle das Komma weggelassen ist, ist leicht
ersichtlich: «Absunderung von grewlen» steht am Ende der
Zeile, und die Berner Handschrift setzt am Ende der Zeile nie
ein Satzzeichen, auch dann nicht, wenn sie die neue Zeile
mit einem grofen Buchstaben beginnt, es sich also deutlich
um eine Zasur handelt.

2. Zeile 78 fehlt bei Zwingli «die haben kein teil am liecht, also
alle, die dem tiiffel folgen und der welt». Es besteht sachlich
kein Grund, weshalb Zwingli, der sonst ziemlich genau iiber-
setzt, diesen Passus weggelassen haben sollte. Betrachtet
man nun das Manuskript, so sieht man, daBl «die haben kein»

2 G.R. Zw. op. VI 107.
BGR. Zw. op. VI 122 Anm. 1.

19



und «die hand kein» genau iibereinandersteht am Ende von
zwei aufeinanderfolgenden Zeilen. Es 148t sich also leicht
denken, daBl Zwingli wegen der Achnlichkeit des Zeilen-

schlusses aus Versehen um eine Zeile hinuntergerutscht ist.

3. Zeile 200 hat Zwingli «per templum aut coelum»; das Wort
«tempel» ist so fein durchgestrichen, dal man es von bloem
Auge kaum erkennen kann. Weil «tempel» also fdlschlich da-
steht, ist es mit «himmel» nicht durch «oder» verbunden.
Zwingli aber {ibersieht die Tilgung und setzt daher notgedrun-
gen ein «aut» ein,

Auch an anderen Stellen geht Zwingli deutlich mit der Berner
Fassung in Abweichung vom Druck, so etwa Zeile 56 «grewel»
im Singular, Zeile 57 fehlen die Schriftstellen, Zeile 64 iibersetzt
Zwingli «fel und sund» zusammenziehend mit peccatum, wih-
rend im Druck falschlich «fall und siind» steht, (Beck hat fil).
Zeile 65 ist im Druck «oder gebannt» eingeliigt, Zeile 67 fehlt im
Druck «Gottes», ist aber in der Spleifi’'schen Kopie vorhanden,
Zeile 102 liest Zwingli mit der Berner Handschrift «burg-
schaften», wihrend der Druck «Biirgerschaft>" hat, Zeile 116
hat Zwingli: «bene praeesse tam in oratione quam fractione
panis» wie in der Berner Handschrift: «wol fiirstan im bett, im
brott brechen» gegeniiber dem Druck «zur besserung vorbeten,
dz brot anheben zi brechens; Zeile 118 ist nur in der Berner
Rezension und bei Zwingli vorhanden. Zeile 134 iibersetzt
Zwingli «an todt des fleischs» mit «ad interitum carnis», wahrend
im Druck «an», (das alt «ane») richtigerweise als «on», namlich
«ohne» wiedergegeben ist'’. Zeile 149 hat unsere Handschrift «ob
der christ solle ein oberckeit syn» und Zwingli: «<an Christianus

1 C.R. Zw. op. IX 112 und C.R. VI 121 Anm. 6.

!5 Blanke C. R. Zw. op. VI 130 Anm. 1 und Kéhler, S. 311 meinen, Zwinglis Ueber-
setzung sei richtig — Beck hat «im todt», was einen andern Sinn ergibe —; es
geht aber in diesem Abschnitt nicht darum, mit 1. Kor. 5,5 die vernichtende
Kraft des Bannes zu betonen, sondern darum, den Gegensatz der kirchlichen
Strafe, deren Sinn Ermahnung und Besserung ist, gegeniiber der weltlichen
Strafe mit dem Schwert, die zur Vernichtung des Fleisches geschieht, hervor-
zuheben.

20

pEn .



officium aut magistratus esse debeat», wahrend der Druck den
merkwiirdigen Ausdruck hat: «Sol dz eyn oberkeyt sein.»
Zeile 163 liest Zwingli fliichtig «liplich» statt «bliplich» und iiber-
setzt «corporalis».

Gegeniiber diesem auffallenden Zusammengehen Zwinglis
mit der Berner Rezension haben wir aber auch deutliche Ab-
weichungen, so fehlt vor allem Zeile 171 das Schriftzitat des
Druckes im Berner Exemplar, wihrend es bei Zwingli vorhanden
ist, also ein deutlicher Beweis, daB Zwingli noch andere, ihm zur
Verfiigung stehende Exemplare beniitzt hat. Uebrigens erklart
sich das Fehlen dieses Satzes in unserer Handschrift leicht durch
das doppelte «zerstort werden». Gegen den Schlufl finden sich
bei Zwingli iiberhaupt, wie der Text zeigt, etliche Abweichungen
von der Berner Rezension oder wenigstens sehr freie Ueber-
setzungen, die aber durch keine andere deutsche Rezension zu
belegen sind, Vielleicht beniitzt er noch eine andere, uns unbe-
kannte Vorlage zur Uebersetzung, oder dann kommt darin eine
leichte Ungeduld zum Ausdruck.

Deutlich ersichtlich ist Zwinglis Aerger etwa, wenn er
Zeile 84 «von der absunderung» mit «de defectione, separatione
aut devitatione» wiedergibt. Selbstverstindlich ist hier wie am
Anfang devitatio die Uebersetzung von absunderung ; fiir Zwingli
aber bedeutet diese Absonderung, eben Abfall und Trennung
von der Kirche.

Fassen wir zusammen: Es besteht eine gewisse Wahrschein-
lichkeit, da} die Handschrift des Berner Staatsarchivs diejenige
ist, die Haller Zwingli am 25. April 1527 zugeschickt hat. Haller
schreibt dazu, es seien Wiedertiufer von Basel nach Bern ge-
kommen, mit denen er disputiert habe, und fiahrt dann fort:
«Hinc res delata est ad quattuor panderetos. Hi summo mane
nobis nescientibus domos eorum visitarunt, extorserunt copiam
factionis eorum, quam nobis praesentatam, ut super ea iuxta
verbum decernamus, tibi mittimus veluti illarum contentionum
et rerum omnium expertissimo, ut et tuum consilium comunicas,
quo pacto rem cum illis agrediamur'®.» Haller hat also sein

% C.R. Zw. op. IX 104.

21



Exemplar durch eine polizeiliche Hausdurchsuchung erhalten
und ist von der Obrigkeit aufgefordert worden, iiber diese
Artikel ein Gutachten abzugeben, woliir er Zwinglis Beistand
erbittet. Zwingli antwortet umgehend. Sein Brief ist vom
28. April datiert, Er nimmt darin ein erstes Mal Stellung zu den
Artikeln und wird sie wahrscheinlich Haller zuriickgeschickt
haben, da dieser sie brauchte fiir sein Gutachten und sie ihm ja
tiberdies nur zur Stellungnahme von der Obrigkeit zugestellt
waren, So wiirde es sich erklaren, daf3 sich die Handschrift im
Staatsarchiv in Bern befindet. Stimmt unsere Vermutung, so
handelt es sich bei dem Berner Manuskript um die dlteste, er-
haltene Version der Schleitheimer Artikel.

4. Die Entwicklung des Tauiertums bis 1527

Die Abspaltung der Taufer von den Reformationskirchen
begann mit der zweiten Ziircher Disputation des Jahres 1523, wo
Zwingli nach der Meinung der Radikalen den Bruch mit der
Staats- und Volkskirche hitte vollziechen miissen. Fiir den
Gegensatz, der sich damals bildete, ist Zwinglis Zeugenaussage
im TauferprozeB von 1525 bezeichnend": Simon Stumpf, Pfarrer
von Hoéngg, fordert die Aufrichtung eines «besonderen volk und
kilchen» und Felix Manz: «das niemandts in derselben kilchen
sin mullte noch sbtte, dann die so sich wiiltind on sund sin.» Da-
mit haben wir bereits eine der zentralen Forderungen des
Taufertums, namlich die Gemeinde der Heiligen — zu deren
Reinhaltung der Bann gehandhabt wird”® — an Stelle der staat-
lichen Volkskirche. Der freiwillige Eintritt in diese briiderliche
Gemeinschaft vollzieht sich durch die Taufe, und damit wird der
ganze Streit um Erwachsenen- oder Kindertaufe aufgerollt. So-
gleich stellt sich aber auch die Frage,in welchem Verhiltnis diese

17 C. R. Zw. op. IV 160 ff.
18Z.T. A. Nr. 200 Egli Nr. 692.

22



Gemeinschaft der Heiligen zum Staat stehen soll — bei den
Taufern meist in der abgekiirzten Form als Frage: Kann ein
Christ Obrigkeit sein ? Mehr an der Peripherie liegt das Problem
der Giitergemeinschaft, Grebel und Stumpf drangen laut Zwingli
darauf, «daB alle ding gemein miiBtind sinn», wihrend Manz und
Blaurock (Jorg Cajacob) der Meinung sind”, ein guter Christ
miisse dem andern, wenn er Mangel leide, beistehen. Stumpf
lehnt in seinem groBeren Radikalismus auch Zins und Zehnten
als unchristlich ab.

Damit sehen wir das Taufertum in einem dreifachen Gegen-
satz zu der bestehenden Ordnung:

1. dogmatisch in bezug auf die Lehre von Kirche und Taulfe,

2. kirchenpolitisch, indem sie den Gedanken der Freikirche ver-
treten gegeniiber der Staatskirche,

3. sozial, indem wenigstens der radikale Fliigel Zins und Zehn-
ten ablehnt, ja teilweise bis zur Forderung der Giitergemein-
schaft schreitet.

Da sich der herrschenden Anschauung der Zeit gemiB iiberall
auch auf evangelischem Gebiet der staatskirchliche Gedanke
durchgesetzt hatte, muBlten die jungen Reformationskirchen, die
im Kampf gegen den Katholizismus standen, den Angriff der
Taufer, die aus ihren Reihen hervorgegangen waren, als Riicken-
schuf3 empfinden. Sie versuchten zwar iiberall auf dem Wege der
Disputation zu einem Ausgleich zu gelangen; so zihlt Zwingli
im Elenchus vom Oktober 1524 bis Mirz 1526 nicht weniger als
zehn Gespriche, teils privater teils offentlicher Art mit den
Taufern”. Auch in St. Gallen wissen wir von Disputationen®,
ebenso hatten Oekolampad in Basel® und Haller in Bern™ Aus-
einandersetzungen mit den Taufern. Da sich diese durch die
Disputationen nirgends zur Staatskirche und Kindertaufe be-
kehren lieBen, ging die Obrigkeit iiberall zuerst mit milden und

1% C.R. Zw. op. VI 45.

* KeBler : Sabbata, S. 149 und Geiser, S. 151 ff.
* Geiser, S. 155 ff.

2 C.R. Zw. op. IX 104.

23



dann, als diese nichts ausrichteten, mit immer schirferen
Mandaten gegen die Taufer vor, In Ziirich wurden die Fiihrer
der Tdufer, nachdem das erste Mandat am 18. Januar 1525 er-
lassen worden war®, wiederholt gefangengesetzt und gebiifit. Am
7. Miarz 1526 erging dann ein Mandat, das Hartnickige mit Er-
tranken bedrohte, und am 5. Januar 1527 ist tatsichlich Felix
Manz in der Limmat ertrinkt worden. Fremde, wie Blaurock,
Roublin, Hatzer, Michael Sattler, u. a. wurden des Landes ver-
wiesen. In Basel erliell der Rat am 2. Juni 1526 das erste Taufer-
mandat. Damit sind die Taufer zu einer Kirche der Verfolgten
geworden, die ihre Versammlungen im Geheimen abhalten, wie
beispielsweise die Amtleute von Griiningen im Juni 1526 nach
Ziirich berichten, dafl Blaurock, Manz und Rudolff Michel «im
ampt umzuchend und in den hélzern bredgind und aber zu-
sammen louffend»™,

5. Der Ort der Taulersynode

Weil also das Taufertum im Jahre 1527 bereits eine Kirche
der Katakomben war, ist es verstidndlich, daB sich, so weit ich
sehe, in den Akten nirgends eine Erwihnung der Tauferver-
sammlung von Schleitheim findet. Es ist offenbar gelungen, diese
Zusammenkunft vollig geheim zu halten. DaBl gerade Schleit-
heim fiir diese Tagung gewahlt worden ist, hingt, wie Werner
Pletscher darlegt®, damit zusammen, dafl dieser Ort drei Herren
gehorte, ndmlich dem Kloster Reichenau, den Herren von Lupfen
und dem Spital von Schaffhausen, die miteinander dauernd im
Streit {iber die Zustdndigkeit der Gerichtsbarkeit lagen. Die
Téaufer konnten sich daher dort relativ sicher fithlen. Da wir aber
von der Tauferzusammenkunft nur durch unsere Schrift «Briider-
lich Vereinigung etzlicher Kinder Gottes» wissen, konnte es ge-

23 Geiser, S. 158.
24Z.T. A. Nr. 184, Egli Nr. 1106.
25 Pletscher, S. 21.

24



schehen, dafl man sich iiber den Ort lange im Unklaren geblieben
ist, denn es heiflt Zeile 21 «wir, die da versammlet seint gewesen
im Herrn zu Schlaten am Randen» und am SchluB3: «Acta
Schlaten am Randen»,

Nun wurde das von einigen Forschern, so auch noch von
Kéhler in seiner Ausgabe der Schlatenerartikel, auf das badische
Dorf Schlatt im Oberamt Konstanz gedeutet, weshalb diese irrige
Bezeichnung noch bis in die Literatur der letzten Jahrzehnte
sich erhilt, wahrend vor allem die Schaffhauser Historiker
(Biachtold, Wipf) nie daran zweifelten, dal es sich um Schleit-
heim handeln miisse, das heute noch im Schaffhauser Landdialekt
Schlate heiflt, wihrend man es in der Stadt Schleite ausspricht,
welche Bezeichnung sich denn auch in der Spleii’schen Kopie
findet. Zudem schreibt der Schaffhauser Chronist J. J. Riieger
(1548—1606) : «Diese unriiewigen widertéufer habend ir glou-
bensbekanntnufl im offentlichen druck mit disem titel uBlgon
lassen : Christenlichen gloubens bekanntnul} der kinderen Gottes
zu Schleitheim am Randen®.» Das badische Schlatt am Hohen-
stoffel aber findet sich in den Urkunden immer als Slatt oder
Schlatt geschrieben™.

6. Die Veriasserschait der Schleitheimer Artikel

Wer sind nun die «principaux docteurs, et comme les
patriarches de toute la Synagogue» wie Calvin sich ironisch aus-
driickt®, die sich am 24, Februar 1527 in Schleitheim versammelt
haben? Im Text heifit es einfach «wir» und ein einziges Mal im
einleitenden Sendschreiben, Zeile 44, «ich»; dieses letztere ver-
rit, dal zum mindesten die Leitung der Synode in der Hand
einer fithrenden Persénlichkeit lag, wihrend von einer eigent-

* Buch V, Kap. 8.
%" Cf. Pletscher und Blanke im Elenchuskommentar C. R. VI 104
8 Calvin, S. 54.

25



lichen Verfasserschaft der Artikel m. E. nicht gesprochen wer-
den kann, weil es sich dabei ja deutlich um eine Uebereinkunft
mehrerer handelt. Durchgeht man nun die Reihe der ober-
deutschen und schweizerischen Tauferfiihrer aus dem 3. Jahr-
zehnt des 16. Jh., so scheiden zum vorneherein aus: Manz, am
5. Januar ertrinkt, Konrad Grebel, schon im Sommer 1526 in
Maienfeld an der Pest verstorben, Hubmaier, seit dem Sommer
1526 in Nikolsburg in Mihren. Die Tradition schreibt die Leitung
der Synode Michael Sattler zu. Der erste Druck der Schleit-
heimer Artikel ist, wie schon bemerkt, mit dem Brief Sattlers an
die Gemeinde Horb und dem Bericht iiber sein Martyrium ver-
bunden, stellt also irgendwie Sattler in nahe Beziehung zu ihnen.
Ist nun nur das der Grund, weshalb Joh. Hch. Ott in seinen
«Annales Anabaptistici» von 1672 schreibt: «Aliud de hoc
Michaele scriptum exstat: Briiderliche Vereinigung» etc.”” oder
folgt er irgendeiner andern schriftlichen oder miindlichen
Quelle ?

In einem an Menno Simons gerichteten Brief heilt es, dall an-
laBlich der Tauferkonferenz von 1555/56 in Straflburg ein Lehrer
gewesen sei, «die by Michiel Satelaers tijden gheweest is, en dat
verdragh Michiel Satlaers is in synen huijse geschiet™». Aber ist
es nun so, wie Blanke meint, da} dieser Vertrag Michael Sattlers
kaum etwas anderes sein kann als die Schleitheimer Artikel ?
Vielleicht liee sich etwas Naheres sagen, wenn man den ganzen
Brief kennen wiirde, was mir unméglich war, weil weder Hulshof
noch ten Cate in Ziirich erhiltlich sind. Es miilite sich bei diesem
Haus also um ein Haus in Schleitheim handeln, in dem die Abge-
sandten der Taufer zusammengekommen sind. Da es Winter ist,
werden sich die Leute ja kaum im Freien versammelt haben.
Aber der Besitzer dieses Hauses wiare doch wohl ein Bauer ge-
wesen, und diesen Bauern sich nun 30 Jahre spater als alten
Mann an einer Tauferkonferenz in StraBlburg vorzustellen,
scheint mir etwas abenteuerlich. Dal} es sich dabei, wie Goeters™

% Joh. Hch. Ottius: Annales anabaptistici, 1672, S. 44,
30 K6hler, S.304 und Blanke im Elenchuskommentar C. R. VI 105.
31 Kohler, S. 304.

26



meint, um Farwendel handelt, scheint mir ausgeschlossen, denn
von diesem heif3t es in den Geschichtsbiichern der Wiedertdufer:
«ein alter leerer der Schweitzer bruederischen gemain bei der
Neustatt an der Hart am Rheinstrom™» ; Farwendel ist also weder
aus Schleitheim noch ist er Schweizer, sondern er gehért nur
jener tduferischen Richtung an, die als die schweizerische be-
zeichnet wird. Ich sehe also soweit nirgends einen absolut stich-
haltigen Beweis, da3 wirklich Michael Sattler der Verfasser der
Artikel gewesen ist, wie es in der tduferischen Literatur im all-
gemeinen mit grofer Unbefangenheit heilt”, noch auch, daB die
Tauferversammlung unter Sattlers Leitung tagte, wie K6hler sich
etwas vorsichtiger ausdriickt®. Daf} es freilich sehr wahrschein-
lich ist, daB Sattler, der um diese Zeit im Wiirttembergischen
um Horb und Rottenburg missionarisch wirkte, an der Versamm-
lung teilgenommen hat, gebe ich zu. Leider aber wissen wir iiber
die Person Sattlers nicht eben viel, um sichere Schliisse ziehen
zu konnen. Er ist noch im 15. Jahrhundert in Staufen im Breisgau
geboren, trat in das Kloster St. Peter im Schwarzwald ein, er-
kannte dann, wie er in seinem Verhor in Rottenburg erklart, aus
den paulinischen Briefen das Unchristliche, Gefahrliche des
Mbobnchstandes, trat dann in Anbetracht der Pracht, Hoffart,
Wucher und Hurerei der Pfaffen aus dem Kloster aus und ver-
heiratete sich; da er eine Berufung fiihlte, von Gottes Wort zu
zeugen™, mulite er den Osterreichischen Breisgau verlassen und
erschien in Ziirich, wo er offenbar in Beziehung zu den Taufern
trat; denn im Ratsbeschlul vom 18. November 1525 gegen die
Téaufer heifit es am Schlu3: «Marthy Ling von Schaffhusen und
Michel Sattler von Stouffen uB dem BriBgow sollent uff ein
urfecht mit abtrag deB costens uBgelassen werden®.» Das ist aber
auch das einzige, was man, so viel ich aus den Ziircher Taufer-
akten ersehe, von seinem Ziircher Aufenthalt wei}. Etwas mehr
erfahren wir aus einem Brief, den Capito, als er von Sattlers

3 Beck, S. 236.

% So Geiser und Horsch.

* Kohler, S. 283.

*In der Verantwortung in Rottenburg. Kshler, S. 328.
WE T A Ne 133 Egli Nr. 863.

27



Mirtyrertod erfuhr, an den Rat von Horb richtete”: «Dieser
Michael ist uns hier zu Straf8burg bekannt, und er hat wohl etwas
Irrthum im Wort gehabt, das wir ihm durch die Schrift angezeigt.
Aber darum daf} ihm neben unserer und anderer Prediger wahr-
haftiger Lehre Etwas mangelte,besonders auch im dulleren Leben
der Gemeinde, so hat er vielleicht unsere Ermahnung weniger
beachtet. Aber er hat dabei einen groflen Eifer fiir die Ehre
Gottes und die Gemeinde Christi bewiesen, die er rein und un-
tadelig haben wollte und unanst68ig, denen die drauBlen sind.
Das haben wir nicht allein nie getadelt, sondern sehr gelobt, aber
seine Mittel und Artikel, haben wir immer freundlich abgelehnt
und zwar nach reiflichem Erwigen vor Gott. Nun sind wir hierin
nicht mit ihm eins gewesen. Er wollte durch festgesetzte Artikel
und duBeren Zwang fromme Christen machen, welches wir fiir
den Anfang einer neuen Moncherei hielten.» Capito unterzieht
dann die Verurteilung Sattlers einer Kritik und erklart, dafl das
Schwert nur gegeben sei zur Ahndung von Dingen, «welche
dullerliche und biirgerliche Ordnung belangen, denn der Gesetz-
geber strafe keine innerliche Uebertretung (5. Mose 27); denn
die offentliche Gottesliasterung, welche der Gesetzgeber mit dem
Tode bestrafet, belanget auch den gemeinen Nutzen. Dieses
Letztere mag aber bei Michael und seinem Anhange nicht gearg-
wohnt werden, denn sie gewill keine Gottesldsterer sind; man
sollte denn fiir Gottesldsterung halten, daBl die armen Leute
ihnen vorgenommen haben zu meiden das iippige Spielen, Saufen,
Fressen, Ehebrechen, Kriegen, Todtschlagen, dem Néichsten
nachreden und nach fleischlichen Liisten leben, und was sonst
der Welt und dem Fleische gemil ist. Es ist wohl wahr, daf} sie
irren, wenn sie sagen : man miisse zuerst belehrt und dann noth-
wendig getauft werden, man diirfe keinen Eid thun, kein Christ
konne ein obrigkeitliches Amt bekleiden, keine Waffen tragen
wider die Feinde ... Aber ihr Glaube und ihr einiger Grund ist
nichts destoweniger: dafl man Christum den Sohn Gottes héren
soll und dafl wer an ihn glaube, das ewige Leben habe.»

Auch in der «Getreuen Warnung der Prediger des Evangelii

37 Baum, S. 373.

28



zu StraBburg», die sich mit den Artikeln von Jakob Kautz, einem
Anhinger von Denck in Worms, auseinandersetzt, horen wir ein
dhnliches Urteil iiber Sattler: «Wir achten aber doch das Got
auch uBl den seynen inn solch Irthumb kommen la8}, als wir nicht
zweiifeln, Michel Satler, der zu Rotenburg verbrandt ist, sey eyn
lieber freundt Gots, wie wol er eyn fiirnemer ym Taufforden ge-
wesen ist, doch viel geschickter und erbarlicher denn etliche
andere, Auch hat er vom Tauff geantwort, das man sicht, das
er alleyn den kinder Tauff verworffen hat, durch den man ver-
meynt selig zu werden, dann er soll den artickel, wie eyn ge-
truckt biichlin von ihm aullgangen meldet, damit beweret haben,
das der Glaub alleyn selig mache. Dazu hat er gebetten umb
bericht aus Biblischer schrifft unnd sich erbotten den anzu-
nemen, Darumb wir nicht zweyffeln, er sey eyn marterer
Christi... Doch der erlésung Christi Jesu halb, daran es alles
ligt, habenn wir kein sollich irthumb bey disem Michel Satler als
dem Dencken gefunden.»

Aus derselben Schrift erfahren wir auch, daf3 Sattler in Stra3-
burg mit Ludwig Hétzer, der eine merkwiirdig schillernde
Haltung zeigt, in einem Gespriach zusammengestoBen sei und
dieser ihn «eyn listigen bosen lauren, von dem wir besseres hoff-
ten» genannt habe. Worin aber die Differenz bestand, wissen
wir nicht, vielleicht in Sattlers kompromifllosen ethischen For-
derungen, die Hitzer, {iber dem in sittlicher Hinsicht ein Schat-
ten liegt, zu weit gegangen sein mogen.

Sattlers Wirksamkeit in Horb fand ein jihes Ende durch seine
Gefangennahme und Verurteilung durch die 6sterreichische Re-
gierung. Die Standhaftigkeit, mit der er den ausgesucht grau-
samen Martyrertod erlitten hat, hat die Zeitgenossen tief beein-
druckt, sodall verschiedene Berichte dariiber existieren. Der
eine ist, wie schon bemerkt, zusammen mit der briiderlichen
Vereinigung als Flugblatt verbreitet worden, ein anderer liegt
in Wolfenbiittel®®, auch Butzer weil von einer «histori Michel
Satler», die mit L. gezeichnet ist, und die er — was nicht wahr-

% Kohler, S. 301.

29



scheinlich — Ludwig Hitzer oder dann Liehnhart Metziger
zuschreibt®,

Kehren wir nun noch einmal zur Frage zuriick, ob Michael

Sattler maBlgebend hinter den Schleitheimer Artikeln und dem
Sendbrief stehen kann. Dafiir miissen wir vor allem das, was
Capito und Butzer iiber ihn schreiben, zum Vergleich heran-
ziehen.

1

Capito wie Butzer legen Gewicht darauf, daB Sattler — etwa
im Gegensatz zum Spiritualismus eines Denck und Kautz —
absolut das Schriftprinzip anerkennt; das Gleiche sehen wir
auch in seinem Brief an die Gemeinde von Horb. Die briider-
liche Vereinigung ist aber ganz durchtrinkt vom Neuen
Testament und beugt sich der Schriftautoritiat in jeder Be-
ziehung. Auch Calvin bemerkt dies, wenn er schreibt: «Car
pour le moin, elle (die briiderliche Vereinigung) recoit I'Escri-
ture saincte comme nous» (im Gegensatz zur spiritualistischen
Gruppe des Taufertums)®.

Butzer betont, dafl Sattler in bezug auf die Erlosung durch
Christus, auf die es allein ankomme, sich in keinem Irrtum
befindet — wiederum im Gegensatz zu andern Tauferfithrern,
etwa Kautz, der in seinen Artikeln deutlich Stellung nimmt
gegen Luthers Rechtfertigungslehre®. Die briiderliche Verei-
nigung aber beginnt schon mit den Worten: «Freud, fried und
barmhertzigkeit von unserm Vatter durch dy.vereynigung
deB bluts Christi Jesu», was doch wohl so zu deuten ist, daf3
wir allein durch das Blut Jesu, d. h. durch seinen stellvertre-

% Getreue Warnung. Was FiiBlin in seinen «Beitrigen zur Erliuterung der
Kirchenreformationsgeschichten II, S. 374 abdruckt, ist der Bericht, den Wil-
helm Ro6ubli den Taufern von Zollikon, Griiningen, Basel und Appenzell ge-
schickt hat, cf. Egli, Nr. 1105, Z. T. A. Nr. 224 1. Es handelt sich also bei der
Erzdhlung von FiiBlin nicht, wie Kéohler, S. 302 meint, um eine phantastisch
aufgeputzte Erzihlung aus zweiter Hand, die auf den Wolfenbiittlerdruck
zuriickgeht, sondern um eine zeitgenossische Quelle; denn am SchluB wird
noch berichtet, dal Roublis Frau mit ihrem kleinen Kind auch gefangen liege,
aber iiber deren weiteres Schicksal erfahren wir nichts mehr.

40 Calvin, S. 53.

1 Art. VI und VII in der Getreuen Warnung.

30



tenden Siihnetod den Zugang zum Vater haben ; ferner ist der
Glaube, der die Taufe voraussetzt (Zeile 53): «glauben, daB3
die Siinde durch Christus hinweggenommen sei», und am
SchluB (Zeile 229f.) heillt es: «verzeihen durch die gnadige
Verzeihung Gottes und durch das Blut Jesu Christi», wobei
der ganze Ausdruck wohl als Hendiadyoin aufzufassen ist,
namlich in dem Sinn, daB3 Gott verzeiht, um des Blutes Christi

willen.

3. Capito hilt es fiir irrig, daBl Sattler und sein Anhang ver-
langen, man miisse zuerst belehrt und dann notwendig ge-
tauft werden; im Taufartikel heil}t es: «der tauff soll geben
werden allen denen, so geleret sind.» Nun steht dieser Ueber-
einstimmung allerdings entgegen, was Butzer iiber Sattlers
Stellung zur Kindertaufe schreibt, namlich, daBl dieser die
Kindertaufe lediglich als opus operatum im Sinn der katho-
lischen Sakramentslehre verwerfe, weil man nicht durch das
Sakrament, sondern durch den Glauben selig werde. Sattler
soll diese Ansicht in einer gedruckten Schrift vertreten
haben. Bei dieser gedruckten Schrift kann es sich damals, im
Sommer 1527, schon zeitlich nicht um unser Flugblatt han-
deln. Sattler wird noch eine Schrift zugeschrieben: «Wie die
Gschrift verstendiglich soll unterschieden werden®.» Da ich
diese nicht einsehen konnte, weill ich nicht, ob sich Butzer
auf diese oder eine verlorene Schrift Sattlers bezieht. Dal3
aberSattler seineStellung der Kindertaufe gegeniiber in dieser
Weise formuliert hat, geht aus der Gerichtsverhandlung in
Rottenburg hervor, wo ihm in der Anklage vorgehalten wird :
«Zum dritten hat er gelert und glaubt, das der kindertauf zur
seligkeyt nit fiirderlich sei®.» In seiner Verantwortung be-
kennt Sattler: «Der kindertauff ist nit niitz zur seligkeyt,
dann es geschrieben stat, das wir allein auB dem glauben
leben*.» Es folgt dann noch die Anfithrung von Mk. 16, 16
und 1. Petr. 3, 21. Sollte das die Quelle fiir Butzers Behaup-

*? Allgem. Deutsche Biographie Bd. 30, S. 410.
3 Kohler, S. 326.
% Ebenda 327.

31



tung sein, und hétte er das in der mit L gezeichneten Schilde-
rung von Sattlers Martyrium gelesen? In dem Bericht, den
Ro6ubli iiber Sattlers Martyrium an die Briider in der Schweiz
schickt, fehlt diese Formulierung®. Ludwig Keller hat also
nicht recht, wenn er meint, Butzer irre mit diesem Urteil und
wolle iiberhaupt aus Klugheit Sattler in ein giinstigeres Licht
setzen und seinen Gegensatz zu Denck und Kautz hervor-
heben, um seine Anhédnger von den gefdhrlicheren Spiritua-
listen fern zu halten”, Nun nehmen aber die Schleitheimer
Artikel eindeutig Stellung gegen die Kindertaufe, ja diese
wird als des Papstes erster und hochster Greuel bezeichnet.
Greuel ist aber in der Sprache der Artikel das ganz und gar
Widergottliche. Nun ist es natiirlich denkbar, da3 sich im
Taufartikel eine schroffere Formulierung durchgesetzt hat,
die nicht von Sattler stammt, sondern vielleicht von Roéubli.
Allerdings betont der Verfasser des Sendbriefes Zeile 26, dal}
die Artikel «on aller briider widersprechen» zustande ge-
kommen seien. Hat dann etwa Sattler nur den katholischen
Richtern gegeniiber milder formuliert ?

4, Sattlers Eifer fiir die Reinheit der Gemeinde Christi ist das,
was Capito an erste Stelle setzt. Eben das ist es aber auch,
was die Artikel wie ein roter Faden durchzieht: die Forderung
der Gemeinde der Heiligen.

5. Capito tadelt an Sattler, daB er durch dullern Zwang fromme
Christen machen wolle, was der im Art. 2 geforderten
Kirchenzucht und Handhabung der Banngewalt entspricht.

6. erwahnt Capito, dal Sattler und seine Leute der Meinung
seien, kein Christ konne ein obrigkeitliches Amt bekleiden
oder diirfe Waftfen tragen wider die Feinde, was sich fast
wortlich im Art. 6 «Vom Schwert» findet.

7. nennt Capito das Eidverbot, also Art. 7 der Vereinigung.

Wir sehen, Capitos Schilderung von Sattlers Christentums-
auffassung entspricht bis auf die Stellung zur Kindertaufe voll-

157 T, A. Nr. 224 I, Egli Nr. 1105.

32



stindig den Schleitheimer Artikeln. Wenn von den sieben
Artikeln zwei in unserer Aufstellung fehlen, namlich Nr. 3:
Brechung des Brotes und Nr. 5: Hirten in der gemeyn, dann ist
dies nicht sehr verwunderlich, weil gegen diese Artikel von
evangelischer Seite nicht gerade viel einzuwenden war. Siehe
dazu weiter unten, Wenn nun gar Capito schreibt: «aber seine
Mittel und Artikel — namlich um eine untadelige Gemeinde zu
schaffen — haben wir immer freundlich abgelehnt» oder weiter
unten: «Er wollte durch festgesetzte Artikel und auleren Zwang
fromme Christen machen”», liegt es nahe, diese Artikel mit den
Schleitheimer Artikeln zu identifizieren. Auf alle Fille ergibt
sich aus unserer Vergleichung, daf3 Sattler zu den fiihrenden
Geistern jener Tauferkreise gehort — Butzer nennt ihn «eyn
fiirnemer ym Tauforden™» —, die hinter dem Schleitheimer
Bekenntnis stehen.,

Von den iibrigen Taufer Fiihrern mogen teilgenommen haben:
Wilhelm Roubli, der zu jenem Zeitpunkt mit Sattler gemeinsam
im Wiirttembergischen evangelisierte, Joh. Brotli, der nach
seiner Ausweisung aus Ziirich wie R6ubli in Hallau auftaucht
und 1528 irgendwo verbrannt worden sein soll, und Jorg Cajacob,
genannt Blaurock, welcher, ebenfalls aus Ziirich ausgewiesen,
ein unstetes Wanderprediger-Leben fiihrte, in Biel, Graubiinden,
Appenzell auftaucht und schlieBlich am 6. September 1529 in
Clausen am Brenner verbrannt wurde. Dafl Kautz, Denck und
der mit diesen liierte Hatzer einer anderen Geistesrichtung ange-
héren und mit der Schleitheimer Synode nichts zu schaffen
haben, versteht sich aus dem oben Gesagten wohl von selbst.

7, Grund und Zweck der Schleitheimer Synode

Die Absicht der Schleitheimer Artikel ist es, in einer Zeit
der Not und Verwirrung der Gewissen, der inneren und &uBeren
Angefochtenheit, der Zerstreuung und Verfolgung eine Klarung
herbeizufiihren_, abzugrenzen gegeniiber falschen Briidern und

33



gegeniiber der Welt, einheitliche Normen zu schaffen fiir die
z. T. fithrerlos sich selbst iiberlassenen Einzelnen oder Gemein-
den und zugleich diese zu stirken und in der Verfolgung zu
trosten.

Die Adresse des Sendbriefes, der den Artikeln vorangeht,
richtet sich daher nicht an eine bestimmte Gemeinde wie der
nachfolgende Brief Sattlers an die Gemeinde von Horb, sondern
an die Liebhaber Gottes, Kinder des Lichts, Kinder Gottes und
Briider und Schwestern, lauter Selbstbezeichnungen der Taufer;
denn Wiedertaufer, Taufleugner, Taufer Anabaptisten, Katabap-
tisten sind Schmihbezeichnungen der Gegner. So viel ich sehe,
war in unserer Gegend wenigstens, die Bezeichnung «Briider» am
haufigsten®, wie ja auch die Ueberschrift andeutet: «Briider-
liche Vereinigung».

4 So bat ein Mann Aberli, ihn zu taufen, «das er ouch mochte ein briider in
Christo werden». Z. T. A. Nr. 157, Egli Nr. 911. Karli Brennwald hatte zu etlichen
Taufern in Waldshut Beziehungen und ist zu ihnen gegangen: «als zll sinen
briideren». Z. T. A. Nr. 168, Egli Nr. 929.

Blanke (Tauferbekenntnis) S. 242 Anm. 5 weist darauf hin, daB sich in der
Miterwihnung der Frauen, als Schwestern, die religiose Gleichheit des weib-
lichen Geschlechtes ausprige, mit der die Taufer groBeren Ernst machten als
die Reformationskirche. Tatsichlich tritt die Frau in der offiziellen Reforma-
tionskirche auffallend zuriick, trotzdem etwa auch Calvin sagen kann, die Un-
gleichheit der Geschlechter beziehe sich nur auf die biirgerliche Ordnung.
Durchgeht man aber die Tiuferakten, spielen die Frauen iiberall eine bedeu-
tende Rolle: sie werden verhort, gefangengesetzt, ja wir finden eine ganze
Anzahl weiblicher Mirtyrerinnen; gleichwohl ist mir in der Tauferliteratur
nirgends ein Wort begegnet, das iiber die Stellung der Frau etwas aussagen
wiirde. Es handelt sich also nicht um eine andere Theorie iiber die Stellung der
Frau, sondern um eine intensivere Beteiligung der Frau am religiosen Leben
der Tdufer, und dieses Phinomen scheint mir psychologisch leicht erklirbar.
Der Intellektualismus der Reformationskirchen hat die Frauen im allgemeinen
weniger angesprochen als die viel mehr auf das Tun und auf das GefiithlsmiBige
ausgerichtete Haltung der Tadufer. Gerade das ekstatische Moment findet bei
den Frauen einen starken Widerhall, freilich auch in negativem Sinn, indem
sich bei ihnen besonders hiufig gewisse hysterische Begleiterscheinungen zei-
gen, wie etwa der Schrei beim Akt der Taufe (Z. T. A. Nr. 157, Egli Nr. 911)
oder dann jene Formen religiosen Wahnsinns, von denen KeBler, S. 154 ff. zu
berichten wei. Unsere Artikel beriicksichtigen nun die aktive und tapfere
Teilnahme der Frauen in den tiuferischen Gemeinschaften, indem sie sie immer

als «Schwestern» mitnennen.

34



|

Wo nun diese Briider in der Zerstreuung geographisch ge-
sucht werden miissen, 148t sich m. E. nicht entscheiden; sicher
bietet das «auBllendig» Zeile 10 keinen Anhaltspunkt; denn ich
bin gegen Blanke" der Ueberzeugung, daf es sich um einen bild-
haften Ausdruck handelt; daB sich sonst fiir eine bildliche Ver-
wendung des Wortes keine Belege finden, scheint mir noch kein
Gegenbeweis zu sein, da die Sprache doch gerade in der Ver-
wendung von Bildern stets schopferisch ist. Aus dem Zusammen-
hang namlich geht mit zwingender Logik hervor, daB «auslendig»
hier den Sinn hat: von unserer Glaubensgemeinschaft fern aus-
geschlossen. Die Briider sind ja als auslendige gesiindert d. h. ge-
trennt, ja sie miilliten eigentlich mit dem Bann belegt werden;
der Gegensatz dazu besteht darin, daB sie wieder eingepflanzte
Glieder Christi werden, d. h. der Gemeinde als dem Leib Christi
wieder einverleibt. Es ist aber auch historisch nicht richtig, dal3
sich der Sendbrief in erster Linie, von der Schweiz aus gesehen,
an Auslinder richtet, etwa an hessische oder thiiringische
Anabaptisten, wie Cramer vermutet”, denn wir finden die
Artikel zuerst in der Schweiz belegt, ndmlich im April gleichen
Jahres in Basel, Bern und Kilchberg®. Selbstverstdndlich sind
sie bei dem internationalen Charakter des Taufertums nicht auf
die Schweiz und Siiddeutschland beschrinkt geblieben. Es ist
z. B. denkbar, daB3 Blaurock sie ins Tirol mitgenommen hat,
ferner zeugt die hollindische Uebersetzung fiir ihre iiber-
nationale Bedeutung.

Worin besteht nun aber die Verwirrung des Gewissens, wer
sind die falschen Briider und Schwestern ? Kéhler und Blanke™
meinen, es handle sich um einen gemiaBigten sittlichen Libertinis-
mus, ein Paktieren mit der Welt, das sich etwa auf die Eides-
leistung, das Waffentragen oder auf irgend einen der Artikel be-
zieht, wihrend Bossert™ der Ansicht ist, sie richteten sich gegen

4 Tiuferbekenntnis, S. 243 Anm. 2.

8 Ebenda.

WeE S 1

% Kéhler, S. 288 ; Blanke Tiauferbekenntnis, S. 246.
®PRE XVII 493.

35



den Libertinismus eines Hatzer, der sich spater sittlicher Ent-
gleisungen schuldig machte. Blanke sucht seine Meinung, dafl
es sich bei «der geylheyt und freiheit des fleyschs» nicht um
geschlechtliche Ziigellosigkeit handelt, damit zu begriinden, daf3
es Zeile 218 heillt: Das sint die artickel, die etlich briider biBlher
irrig . . . verstanden haben und drmit viel schwacher gewissen
verwirrt», Die falschen Briider hitten sich also geirrt in bezug
auf die erwdhnten Artikel, und Fleisch sei hier einfach gleich-
bedeutend mit Welt. Nun kommt der Ausdruck Geilheit auch
im Brief Sattlers an die Gemeinde Horb vor und zwar in der
Verbindung «geylheit der nieren»”, was sicher nur auf sinnliche
Begierde gedeutet werden kann, und darum scheint es mir auch
hier zu gehen. Denn unter den Artikeln, in denen die Briider
geirrt haben, sind auch die Artikel vom Bann, vom Abendmahl
und von der Absonderung, in denen eine straffe Kirchenzucht
gefordert wird. Der Bann trifft nun aber keineswegs in erster
Linie den «Widerspruch gegen die Artikel», also ein geistiges
Vergehen, sondern das Handeln gegen die Artikel, und da waren
es wohl nicht in erster Linie die Artikel {iber Schwert und Eid,
die vor allem {ibertreten wurden, denn wo wir von Tiufern
horen, horen wir gewill auch von Eidesverweigerung®, es sei
denn, daf} die rohe Gewalt und MiBhandlung einem einmal einen
Eid abgenétigt hat, wie es bei Blaurock geschehen ist, den, wie
Zwingli schreibt, die Ruten iiberredet hatten, Urfehde zu
schworen™. Was wohl viel hdufiger vom Bann getroffen wurde,
waren andere Dinge, vor allem solche, die die Sittenstrenge ver-
letzten. So schreibt Capito von Sattler und seinem Anhang, daf3
sie sich vorgenommen hatten, «zu meiden das {ippige Spielen,
Saufen, Fressen, Ehebrechen, Kriegen, Todtschlagen, dem Nich-
sten nachreden und nach fleischlichen Liisten leben»™a, Freilich

52 Kohler, S. 319.

3 Cf. Miiller, S. 46. Komtur Schmid berichtet von der Bernerdisputation, an die
sich ein Taufergesprich anschloB, daB die Téaufer zwar zugegeben hiitten, daB
ein Christ ein «Oberer» sein konne, in der Frage der Eidesleistung und des
Waffentragens aber unnachgiebig geblieben seien.

5 Elenchus C. R. VI 154.

5%a Baum, S. 374,

36



haben wir keinen solchen Lasterkatalog in unseren Artikeln,
aber das macht gerade ihre Feinheit aus, daB sie gewisse Dinge
schweigend verurteilen, weil diese in der vom Neuen Testament
her durchwirkten Atmosphire von selbst keinen Raum mehr
finden und darum mit den sehr allgemeinen Ausdriicken Geil-
heit, Liiste, Begierden des Fleisches oder einfach das Arge be-
zeichnet werden koénnen. Ich denke im besonderen an die Unge-
ordnetheit in geschlechtlicher Beziehung, die in gewissen Taufer-
kreisen aus einer falsch verstandenen Freiheit und Briiderlich-
keit eingerissen war, Darum wurden in Bern in den Verhéren
die Taufer vor allem auch gefragt, ob sie Gemeinschaft der
Weiber hitten. Darauf antwortet Hans Seckler aus Basel, der
moglicherweise die Schleitheimer Artikel nach Bern gebracht
hat, laut Verhors-Protokoll: «die elichen Wyber, ob die gemein,
spricht, er, er wisse wohl, etlich Wiedertoulfer, die die Wyber
gemein hein, er sye aber nit daby gsin, und sye im leyd. Was er
mog das, das etlich bds sind ? und sind nit sin briider, sy bekerend
sy dann®.»

Der Taufer bejaht also, dal solches vorkommt, erklart aber
zugleich, daf3 solche Leute gebannt — «nit sin Briider» heif}t:
aus der Gemeinschaft ausgeschlossen —, und nur wenn sie Bulle
titen, wieder aufgenommen wiirden. Nun erinnern die Formulie-
rungen in dem fraglichen Abschnitt, Zeile 31{f., merkwiirdig an
das, was KeBler von den sittlichen Entgleisungen der Taufer in
St. Gallen und Appenzell fiir die Jahre 1525/26 erzihlt. Einer,
dem seine grobe Unzucht vorgehalten wurde, antwortete:
«Warum urteilest du gliBner ? Wir sind dem flaisch abgestorben
und durch den tod hindurch trungen. So iich der son fry macht,
sind ir recht gefrijet”.» Haben wir hier nicht genau das, was
unser Sendschreiben mit solchem Ernst und Schmerz verurteilt ?
Nun héren wir, daB Blaurock, «die abgefallnen priideren in
Appenzeller — und Oberland — widerumb ufgericht»*. Wenn
er an der Schleitheimer Synode erschienen ist, stand er wohl

% Miiller, S. 24 ff.
% KeBler, S. 163.
% Z.T. A. Nr. 198, Egli Nr. 692.

37



unter dem frischen Eindruck dessen, was er in der Ostschweiz
erlebt hat, und wir wissen, wie Blaurock iiber sinnliche Aus-
schweifungen dachte: «Darnach der kilchen halb seit er, sin
meynung sig allweg gewidssen und noch nit anders, dann alle die,
so fiir und fiir in offenen lasteren und siinden leptind, als namlich
sufer, hurer, ehebrecher, spiller, raB8ler, wiicherer und derglichen
von inen ullzeschlieBen und das diesselben gar nit under die
cristen wandlen seltind®.»

Ich glaube damit dargelegt zu haben, wer die falschen
Briider und Schwestern sind — gerade die Frauen waren nach
Kefller besonders anfillig in dieser Hinsicht, und es ist gewil}
nicht umsonst, daBl auch die Schwestern ausdriicklich genannt
werden —, die die andern verfithren, und {iber die das scharfe
Urteil fallt, daB sie ihrem Vater, dem Teufel, dienen, da} um
ihretwillen der Name Gottes gelastert werde. Wir verstehen,
dafB es unerbittlich heilt: Sondert euch ab von ihnen, denn sie
sind verkehrt. Hier galt es eine ganz klare Scheidung zu voll-
ziehen ; denn durch nichts ist dem T&ufertum so sehr geschadet
worden, tragt es bis zum heutigen Tag den Makel der Verriickt-
heit und Lacherlichkeit, wie durch jene Dinge, die KeBler in
seiner Plastik und Anschaulichkeit ausfiihrlich berichtet®”. Jeder
Gegner des Taufertums, vgl. Zwingli, konnte mit Wonne darauf
den Finger legen. Es ist hier nicht der Ort, ndher darauf einzu-
treten, inwiefern jene krankhaften Erscheinungen als die Kehr-
seite der religidsen Hochspannung des Tdufertums psychologisch
zu verstehen sind; ich méchte mich damit begniigen, mit der
Simplicitas des Michael Sattler zu sagen, dal3 gerade da, wo wir
lebendiges Wirken des Geistes haben, auch der Teufel seine
besondere Geschiftigkeit entfaltet und daBl darum solche
Schattenseiten eher einen Beweis fiir die religiose Echtheit des
Téaufertums als seine Widerlegung darstellen.

8Z.T. A. Nr. 200, Egli Nr. 692.

% Man darf KeBlers Glaubhaftigkeit nicht, wie Horsch M. Q. R. 1934, S. 18 es tut,
einfach damit abtun, dall sich von den erwihnten Vorkommnissen in den
Archiven nichts finde. KeBler berichtet sachlich und ohne Fanatismus, was er

erlebt und erfahren hat.

38

]



B. Systematischer Teil

1. Die Schleitheimer Artikel als Glaubensbekenntnis

Blanke erklart, daB die Schleitheimer Artikel dem Eindrin-
gen hiretischer Anschauungen in die Tédufergemeinde einen
Damm entgegenzustellen suchten, um die Glieder der Gemeinde
vor aufkommenden Irrlehren zu schiitzen. Um dieses antihére-
tischen Charakters willen seien sie ein echtes «Bekenntnis».
Auch daBl es sich nicht um einen erschépfenden Abrif} der
Tauferlehre handelt, sondern nur um die Artikel, in denen diese
sich von den Reformationskirchen unterscheidet, ist eine rich-
tige Beobachtung®. Die Artikel wollen klar und deutlich das
formulieren, worin die TAufer von den bestehenden Staats-
kirchen abweichen, Aber sie stellen zugleich auch einen «Con-
sensus», eine Vereinbarung der verschiedenen, nur lose unter-
einander verbundenen Taufergruppen dar und zeigen den Ver-
such, eine einheitliche Kirchenordnung aufzustellen; denn zur
Kirchenordnung gehort : die rechte Handhabung der Sakramente
und des Bannes, so wie der Artikel iiber die Hirten, der iiber-
haupt nicht antihdretischen Bekenntnischarakter hat. Bezeich-
nenderweise fithlen sich weder Zwingli noch Calvin® durch ihn
herausgefordert, ja Zwingli schreibt sogar an Haller: «Recte
sentiunt de pastore®.» DaB er im Elenchus trotzdem eine Wider-
legung zustandebringt, hingt mit dem ganzen durch und durch
polemischen Charakter dieser Schrift zusammen.

Vergleichen wir nun die Schleitheimer Artikel mit zeitgends-
sischen Bekenntnisschriften, etwa mit der Augustana oder
Zwinglis «Fidei ratio», so fillt ein entscheidender Unterschied
im Wesen des Bekenntnisses sofort in die Augen. Bei Melanch-
thon wie bei Zwingli, und das gleiche gilt auch fiir die spiteren

® Tiuferbekenntnis, S. 247.
82 Calvin, S. 70.
% C.R. Zw. op. IX 112,

39



Bekenntnisse der Reformationskirche, geht es um die Dar-
legung der rechten Lehre, um die «fides orthodoxa», darum
haben sie einen vorwiegend intellektualistischen Charakter. Bei
den Taufern aber handelt es sich in allen Artikeln ausschlieB-
lich um das rechte Tun. Selbstverstindlich steht hinter dieser
Wegleitung fiir das Tun auch eine bestimmte Lehre, aber sie
hat keinen Eigenwert, weil das Christentum der Taufer aus-
schliellich existentiellen Charakter hat, die spekulative Seite
der Theologie, etwa die Trinititslehre oder die Spitzfindig-
keiten der Christologie oder Sakramentslehre interessieren sie
darum nicht, Man kann sich fragen, ob diese Haltung mit der
sozialen Schicht, aus der der GrofBlteil der Taufer stammt, zu-
sammenhingt. Zwar versucht Horsch zu beweisen, daB3 die
Taufer sich nicht einfach aus den unteren Stinden rekrutieren,
und das mag auch teilweise fiir die Fiihrer, von denen er allein
spricht, zutreffen®. Allein die groBle Gefolgschaft findet sich
durchaus in den Schichten des einfachen Volkes, unter den
Bauern und Handwerkern; dafiir sind die Tauferakten des
Ziircher Staatsarchivs ein sprechendes Zeugnis. Der einfache
Mann aber interessiert sich bis zum heutigen Tag nicht in erster
Linie fiir die Lehre, die er z. T. kaum zu erfassen vermag, son-
dern dafiir, welche praktischen Konsequenzen aus der Lehre zu
ziehen sind.

Allein es erhebt sich nun die Frage, ob nicht die Taufer mit
dieser Haltung dem Neuen Testament nidher stehen, dessen
Interesse eben auch kein intellektuelles war ? Mag es auch etwas
einseitig sein und eine notwendige Entwicklung verkennen,
wenn Eberhard Griesebach einmal gesagt hat, dal} das Christen-
tum in seiner Auseinandersetzung mit der = griechischen
Philosophie zur Lehre, zur Theologie geworden sei, sei sein
Siindenfall®,

Es gibt zwei Artikel, in denen sich unser Bekenntnis, das sich
sonst durch lakonische Kiirze auszeichnet, auf eine Erorterung,

6 The Swiss Brethren M. Q. R. 1930, Correll, S. 14.
% Aus dem Gedichtnis zitiert nach einer Vorlesung «Christentum und Humanis-

mus» W.S. 1938/39.

40




ja man mochte sagen auf eine Diskussion einldfit, das sind die
Ausfithrungen vom Schwert und vom Eid. Blanke deutet das
dahin, daB es sich gerade in diesen Punkten mit ausdriicklich
zitierten hiretischen Anschauungen falscher Briider ausein-
andersetze. Blanke sagt: «Es handelt sich bei diesen in den Art.
Schwert' und ,Eid’ zuriickgewiesenen Fragern nicht etwa um
Zwinglianer und Lutheranesr, fiir diese bestehen diese Probleme
gar nicht, sondern es handelt sich um Glieder der Téaufer-
gemeinde, allerdings um solche, die sich mit der Welt in einigen
Punkten aussdhnen mochten®.» Nun haben wir ja iiber die
«falschen Briider» bereits oben eine andere Vermutung ge-
duBert. Bei der Diskussion iiber den Eid handelt es sich m.E.
doch um eine Auseinandersetzung mit zwinglischen bzw. ein-
fach staatskirchlichen Lehren. Die Frager mogen trotzdem
Téufer sein, aber ihre Fragen sind die Einwiirfe, die ihnen stets
von jener Seite begegnen und zwar nicht nur im missionarischen
Wirken und in friedlicher Diskussion, sondern in den amtlichen
Verhéren®” und von der Obrigkeit veranstalteten Disputationen.
Es geht also gleichsam um eine Ausriistung zur Apologetik. Und
wenn diese nun nur in den beiden letzten Artikeln stattfindet
und nicht etwa in erster Linie in der von den Theologen am
heiflesten umstrittenen Frage der Kindertaufe, dann darum, weil
es die Artikel sind, an denen der Staat sein besonderes Interesse
hat. Verweigerung des Untertaneneides und des Militirdienstes
sind nicht mehr bloBe Hiresien, sonden gelten als Rebellion
wider den Staat, Das Festhalten gerade an diesen Artikeln ist
es gewesen, was die Taufer bis ins 17. Jahrhundert etwa in Bern
und Ziirich zu Martyrern ihres Glaubens gemacht hat*, und
interessanterweise hat gerade der militaristische Friedrich der
GroBle von Preuflen als einer der ersten in dieser Frage den
Taufern Entgegenkommen bewiesen, auch hier konsequent in
seiner Toleranz®,

% Tiuferbekenntnis, S. 246 f.

% Cf. die Verhore in Bern: Miiller, S. 24 ff.
® Cf. Correll, S. 66 ff.

® Hindiges, S. 65.

41



Gegeniiber der Augustana und der Fidei ratio erweisen sich
die Schleitheimer Artikel als merkwiirdig unvollstandig. Es
fehlen eigentlich iiberhaupt die fundamenta fidei, etwa das, was
in komprimierter Form im Apostolicum enthalten ist. Das hangt
nun, wie gesagt erstens damit zusammen, dafl nur das Erwdhnung
findet, worin sich die Tdufer von den Reformierten unterschei-
den, und zweitens mit dem mangelnden Interesse der Taufer an
der Lehre als solcher. Mit den Reformatoren ist man sich z. B.
iiber das Schriftprinzip vollig einig, und darum wird es
nirgends expressis verbis erwidhnt, wohl aber auf Schritt und
Tritt betatigt. Ja, wir werden bei der Behandlung der Einzel-
artikel noch Gelegenheit haben zu zeigen, daf} sie das Schrift-
prinzip viel radikaler anwenden als die Reformatoren, die als
Gebildete ungleich stirker in der Tradition stehen und den
Sprung aus der kulturgeschichtlich bedingten Situation ihrer
Zeit in eine geschichtslose Verabsolutierung des Neuen Testa-
mentes nicht verantworten konnen; denken wir nur etwa an
die Beibehaltung des Staatskirchentums durch Zwingli, was die
«Geschichtsbiicher der Wiedertdufer» — durchaus zu Unrecht —
als Furcht vor dem Martyrium deuten™, und was auch der
amerikanische mennonitische Historiker Horsch trotz seiner
glinzenden Quellenkenntnis nicht richtig zu wiirdigen vermag.
Oder denken wir daran, dafl die Reformatoren es nie unter-
lassen, die Kirchenviter zu zitieren, wenn sie sie auf ihrer Seite
wissen — bei aller Ablehnung des «pari pietatis affectu» des
Tridentinums, wihrend sich die Taufer durch die Kirchenviter-
zitate Oekolampads im Taufergesprich zu Basel nicht im ge-
ringsten imponieren lassen™.

Es fehlt auch eine Formulierung der Trinitatslehre;
daB das Bekenntnis trotzdem auf trinitarischem Boden steht,
zeigt die deutlich trinitarische GruBlformel des Sendschreibens
(Zeile 1 bis 3). Man kénnte denken, dafl gerade an diesem Punkt
— wie iibrigens auch in der Frage des Schriftprinzips — eine
deutliche Abgrenzung gegen den spiritualistischen Sektor des

70 Beck, S. 18.
1 Geiser, S. 156.

42



ke |

Taufertums, wo der trinitarische Grund zu wanken beginnt, wie
bei Denck und Kautz, am Platz gewesen wire. Allein hier fehlt
wieder das Interesse an der Theorie. Ebenso ist der Grund-
pfeiler der Reformation, die Rechtfertigung aus dem
Glauben, nur so nebenbei im Taufartikel, Zeile 59, erwahnt:
«der touff soll geben werden allen denen so... glouben in der
warheit, das ihre sund durch Christum hinweggenommen sigent.»
Freilich handelt es sich bei den Taufern — iibrigens durchaus
biblisch — deutlich um eine iustificatio imputativa™, nicht um
eine iustificatio forensis, so etwa Zeile 441f. «der glaub an himm-
lischen vatter durch Jesum Christum ist nit also gestalt, wirket
und handlet nit solche ding .. .».

SchlieBlich ist es wiederum hochst bezeichnend, dafl es sich
bei Taufe und Abendmahl nicht um eine Lehre vonden Sakra -
menten, sondern um die Handhabung der Sakramente
handelt; trotzdem 148t sich erkennen, dall wir auf dem Boden
reformierter Sakramentsauffassung stehen, wenn es Zeile 87
heilt: «die ein brot brechen wollen zur gedechtnuf} des broche-
nen lips Christi» ; das Abendmahl ein Gedidchtnismahl ist deut-
lich zwinglische Formulierung. Noch eindeutiger zwinglianischer
Herkunft ist es, wenn Sattler in seiner Verantwortung vor dem
kaiserlichen Gericht in Rottenburg bekennt: «<Zum andern, dz
im Sacrament nit sei der wesentlich lip Christi del herrn, gestan
wir ; dann die gschrifft sagt: Christus ist uffgefaren gen himmel,
sitzt zur rechten seins himmlischen vatters, dannenher er
kiinfftig ist, zt richten lebendige und die todten. DrauB folgt, so
er im himmel und nit im brot ist, mag er liplich nit gessen wer-
den™» «Christus ad dexteram dei patris» — nidmlich seiner
menschlichen Natur nach — ist aber ein beliebtes und immer
wiederkehrendes Argument Zwinglis gegen die Ubiquitatslehre
der Lutheraner, durch die bewiesen werden soll, da} Christus
iiberall, also auch im Abendmahl leiblich gegenwirtig sei.

Zum SchluB} noch die Frage: haben die Schleitheimer Artikel

Anspruch darauf erhoben, autoritatives Symbol zu sein, wie

2 Cf. dafiir den Brief von F. Manz Z.T.A. 201.
™ Kohler, S. 327.

43



Blanke meint™, und warum haben sie doch nie autoritative
Geltung besessen bei den Mennoniten? Blanke stiitzt seine
Ansicht auf den Satz am Ende des Sendschreibens, Zeile 301 :
«<habent acht auf alle, die nit wandlen nach der einfeltigkeyt
gotlicher warheyt, die in disem Briff bgriffen ist von uns in der
versamlung, damit jederman geregieret werd under uns durch
die regel des bans, und fiirohin verhiit werde der falschen briider
und schwestern zlugang under uns.» Ich bin nun nicht ganz
sicher, daf} das, wie Blanke meint, bedeutet, dal} diejenigen, die
sich nicht an die Artikel halten, durch den Bann aus der Ge-
meinschaft ausgestoflen werden sollen und also die Bekenntnis-
bindung als eine ebenso strenge gedacht wire wie in den prote-
stantischen Landeskirchen. Denn «wandlen nach der einfeltig-
keyt gotlicher warheyt, die in disem Briff bgriffen ist», kénnte
doch auch heiflen: unbedingte Unterwerfung unter die Schrift,
und zwar ohne zu markten und zu kliigeln, wie es die Artikel
tun; zu dieser Unterwerfung gehort nun auch die schriftgemille
Handhabung des Bannes, Diese Auslegung, wenn sie richtig ist,
wiirde durchaus iibereinstimmen damit, dafl die Mennoniten je
und je sich einzig an die Schrift gebunden erkldren und darum
jede Bindung an ein Bekenntnis ablehnen. Bezeichnend dafiir ist
der Ausspruch Menno Simons: «Fiirstengewalt und Menschen-
gebote samt allen Reichstagen und Conzilien k6nnen nicht den
Glauben schaffen™.»

Im folgenden wollen wir nun noch die Artikel systematisch

durchgehen.

2, Die Tautle

Es ist hier nicht der Ort, die ganze, nicht immer fruchtbare
Diskussion um das Sakrament der Taufe in voller Breite darzu-
stellen. Vielmehr kann es sich nur darum handeln, die Tauflehre
der Téaufer, sofern sie sich in unserem Artikel, — der sich, wie

"™ Tauferbekenntnis, S. 248.
% Hindiges, S. 6f.

44



schon bemerkt, mehr fiir die Verwaltung des Sakramentes inter-
essiert, als fiir das Dogma an sich — spiegelt, und die Haupt-
argumente der Gegner, Zwingli und Calvin, kurz darzulegen.

1. Die Taufe setzt Belehrung, BuBle und Glauben voraus.

2. Vom Taufling wird Bereitwilligkeit und Begehren der Taufe

verlangt.
3. Aus dieser Freiwilligkeit ergibt sich fiir die Tdufer die be-
kennende Freikirche — gegeniiber der staatlichen Volks-

kirche, in die man hineingeboren wird.

Es handelt sich also nicht, wie der Name Wiedertaufer etwa
vermuten lieBe, um eine Wiederholung der Taufe, sondern um
Erwachsenentaufe, im Gegensatz zur Kindertaufe, Freilich fan-
den, wie die Akten zeigen, zahlreiche Wiedertaufen statt, aber
begriindet wurden sie stets damit, daBl die Leute erklarten, «sie
wiilten nicht, ob sie getauft seien, oder dann, die Taufe der
romischen Kirche sei iiberhaupt keine Taufe»™. Zwingli dagegen
legt iiberzeugend dar, daB3 auch die entstellte katholische Taufe
eben doch Taufe sei”. Wenn sich die Wiedertiufer dagegen auf
Act. 19, 2ff. stiitzen, um zu zeigen, dal} auch Paulus, wo es sich
um eine unvollstindige Taufe, ndmlich die Johannestaufe han-
delt, eine zweite Taufe, eben die Christustaufe vollzieht, mull
Zwingli sich ziemlich gewunden aus der Sache ziehen, indem
er zu beweisen versucht, taufen kénne auch den Sinn von be-
lehren haben und es handle sich um eine vollstindigere Be-
lehrung, da er nidmlich — exegetisch falsch — keinen Unter-
schied zwischen der Johannes- und der Christustaufe aner-
kennen will®,

Die Forderung der Erwachsenentaufe findet eine zwiefache
Begriindung: 1. durch die Zeugnisse des Neuen Testaments,
2. weil es nur durch diese méglich ist, eine bekennende Frei-
kirche zu begriinden.

" Cf. Zwingli : Von dem touff C.R. IV 277 ff. Hubmaier : Von dem Tauff.
" Elenchus C. R. VI, S. 116 ff.
" Zwingli: Von dem touff C.R. IV 268ff.

45



1. Der Taufstreit als exegetisches Problem ergibt
sich daraus, dal es im Neuen Testament weder ein Zeugnis fiir
eine Kindertaufe noch aber auch ein Verbot der Kindertaufe
gibt. Darum fordern beide Parteien vergeblich «ein helles Wort
der Schrift» als Beweis. Am hiufigsten zitieren die Gegner der
Kindertaufe das Wort des Auferstandenen Mat. 28,19 und
Mk. 16, 15£.”°, um darzulegen, daBB Jesus Belehrung und Glauben
als der Taufe vorangehend fordere. Es wird das natiirlich von
Zwingli damit keineswegs widerlegt, daBl es heillt: «und lehret
sie halten», d. h. daBB auch nach der Taufe eine Belehrung er-
folge®, oder damit, dal} die Wortfolge dieser Stelle keine Be-
deutung habe, oder damit, daf} sich die Forderung der Belehrung
nur auf die Erwachsenen, nicht aber auf die Kinder beziehe.
Einleuchtender ist die Entgegnung Calvins, es gehe Mat. 28, 19
nicht um die Einsetzung der Taufe, sondern um die Predigt des
Evangeliums, die bekraftigt werde durch die Taufe. Diese Stelle
beziehe sich niamlich auf Juden und Heiden, die selbstverstind-
lich zuerst die Lehre horen miissen, bevor sie getauft werden
konnen®. Ferner stiitzen sich die Taufer auf die Stellen der
Apostelgeschichte, aus denen hervorgeht, dall die Apostel zuerst
gelehrt und dann die der Lehre Glaubenden getauft haben, wie
die Pfingsttaufe, Act. 2, 38, die Taufe des Eunuchen, Act. 8, 34,
die Taufe des Kerkermeisters von Philippi, Act. 16, 311f. zeigen™.
Balthasar Hubmaier gibt in seinem Taufbiichlein ein festes
Schema: Predigt, Gehor, Glaube, Taufe, Werke, das er aus den
genannten Schriftstellen ableitet. Demgegeniiber weist Zwingli
daraufhin, daB} Paulus ganze Hauser getauft habe, wie das Haus
des Stephanas in Korinth, 1. Kor. 1,16, und das des Kerker-
meisters zu Philippi, Act. 16, 31{f., in denen gewill auch Kinder
gewesen seien., Aber mit Recht wenden die Taufer ein, dafl auch
hier der Taufe die Belehrung voranging; dabei vertreten sie
natiirlich die Ansicht, daBB nur die getauft worden seien, die die

 Cf. dafiir auch die Eingabe der Griininger Tdufer vom Sommer 1527, die eine
knappe Darlegung der Tiuferlehre mit Schriftbeweisen enthilt Z. T. A. Nr. 212,
Egli Nr. 1201.

8 Ebenda 211.

81 Calvin, S.57f.

46



o~

Lehre verstehen konnten; Zwinglis Entgegnung, daBl man diese
Stelle als Synekdoche zu verstehen habe, nimlich in dem Sinn,
daB sich das Taufen auf alle, die Belehrung aber nur auf die
Erwachsenen beziehe, ist nicht einleuchtend, denn man kann,
wie die Taufer es getan haben, die Synekdoche auch in anderer
Weise auffassen und erkliren, wenn es heifle : «das ganze Haus»,
seien eben nur die Bekehrten und Glaubigen in diesem Haus zu
verstehen®”, Schwerer fillt es ins Gewicht, wenn Zwingli und
Calvin auf die Beschneidung, die an den kleinen Kindern voll-
zogen wurde, als auf das der Taufe analoge Bundeszeichen des
alten Bundes hinweisen®. Hubmaier hilt dem, nicht gerade
gliicklich, entgegen, dafl das alttestamentliche Bild, das Petrus
brauche, nicht die Beschneidung, sondern die Arche sei, womit
natiirlich die Beschneidung als analoges Bundeszeichen nicht
aus der Welt geschafft ist*, In der Griininger Eingabe™ heilit es:
«Nun merckend, wie der valsch profet der Zwingli, wie er niit
vindt im nuwen testament des kindertaufs halb, so grift er hinder
sich in das alt testament, da er niit von darf.» Es wird dann
weiter dargelegt, daB3 der Bund, den Gott mit Abraham geschlos-
sen habe, sich nur auf die Juden beziehe®. Zwingli wirft darum
den T4dufern Verachtung des Alten Testaments vor*, — zu un-
recht, es geht namlich, wenigstens in der Griininger Eingabe,
keineswegs um eine Verachtung des Alten Testaments, wohl
aber wird fiir etwas so spezifisch Neutestamentliches, wie die
Taufe es ist, die Beweisfithrung aus dem Alten Testament abge-
lehnt, und es ist sehr fraglich, ob die Reformatoren mit ihrem

52 Elenchus C.R. VI 64ff. Der Hinweis auf die Sitte der jiidischen Proseliten-
taufe cf. Culmann, S. 20, eines der stirksten hist. Argumente war den Ref. noch
unbekannt.

* Calvin, S.60ff. Zwingli: Von dem touff C.R. Zw. op.IV 212ff. Elenchus
C.R. Zw. op. VI 110 u. a. O.

% Von dem Tauff.

* Damit wird ungefihr das gleiche gesagt, was Barth sagt iiber das Analogon der
Beschneidung, S. 31 : «Und so ist erst recht die Folge der zur Kirche des Neuen
Bundes Berufenen nach Joh. 1,12f. gerade nicht an die Geschlechterfolge,
nicht an Familie und Volk gebunden.» Man kénnte iiberhaupt Karl Barths

Tauflehre weitgehend mit AeuBerungen der Wiedertiufer belegen.
* Elenchus C. R. Zw. op. VI 110.

47



stindigen Riickgriff auf das Alte Testament den Taufern gegen-
{iber im Recht sind, weil eben in Christus die Erfiillung aller alt-
testamentlichen VerheiBung liegt. SchlieBlich erkliren die
Reformatoren, dafl der Glaube der Eltern, der Paten, der Kirche
stellvertretend fiir die Kinder gelte”, wogegen Hubmaier ener-
gisch erklart, die Schrift sage : «<wer selbst glaubt, . . . wird selig».
Hinter diesem letzten Zitat scheint mir etwas vom anbrechenden
Individualismus der Neuzeit zu stehen, dem der Sinn dafiir ab-
geht, daf} der einzelne eben nicht blof} als einzelner verantwort-
lich ist, glaubt oder nicht glaubt, daB3 er sich nicht entscheiden
kann, als ob er allein wire auf der Welt; jener Individualismus,
der keine innere Beziehung mehr hat zum Gedanken des Ein-
gebettet- und Getragenseins von der Geschlechterfolge — im
positiven und negativen Sinn — wie er uns so eindriicklich im
Alten Testament begegnet, dem darum auch stellvertretender
Glaube, Act. 16, 31, oder Heiligung durch die Familienglieder,
1. Kor, 7, 14, im Grunde fremd ist. Vom neuzeitlichen Individua-
lismus her aber ist die Kindertaufe, wo das Kind, weil die Eltern
glaubig sind, das Zeichen der VerheiBlung, das Zeichen kiinftigen
Glaubens empfiangt, nicht mehr zu verstehen und nicht mehr zu
verantworten.

Damit sind wir nun eigentlich schon bei der zweiten Begriin-
dung der Erwachsenentaufe angelangt, ndmlich, daf} sie die Vor-
aussetzung einer bekennenden Freikirche ist, einer Er-
scheinung, die auch neuzeitlich individualistisch verstanden wer-
den mull. Zwingli wirft den Taufern vor, dafl sie mit der Er-
wachsenentaufe «ein niiwe kilchen, das ist: gemeind oder ver-
sammlung anheben: vermeintend, ein kilchen zu versammlen,
die one siind wir»*, Und das ist nun nicht eine Unterschiebung;
wir finden das gleiche offen ausgesprochen in Hubmaiers Taui-
biichlein: «Wo der Wassertauff nit ist, da selbs ist keyn kirch,
keyn diener, weder bruder noch schwester, keyn briiderliche
straff, ausschlieBung oder widerauffnemung und rede hye von
der auBwendigen kirchen, wie Christus Mat. 18. So mi{i} ye auch

87 Zwingli: Von dem touff C. R.Zw. op. IV 212.
8 Ebenda 207.

48



[

ein auBwendig bekanntnii} oder zeugniill seyn, dardurch aul3-
wendig briider und schwester einander kennen: dann der glaub
ist alleyn im hertzen, aber inn empfahung des Wassertauffs be-
zeugt der getaufft offenlich, das er sich ergeben hab fur an, nach
der Regel Christi ztleben. Inn krafft difer pflicht hat er sich
underworffen schwestern briidern und der kirchen, das die-
selben, wo er sich ubertrett yetz gwalt haben jn zi ermanen,
zustraffen, verbannen unnd wider angenommen. Aber nit also
mit denen die noch draullen syndt.»

Wir sehen hier die Taufe vor allem als Bekenntnisakt ge-
wertet®”, aber zugleich auch als Verpflichtung eines neuen
Lebens. Auch Zwingli kann von der Taufe als einem Pilicht-
zeichen reden®”, aber der Unterschied liegt darin, daf3 bei der
kirchlichen Kindertaufe der Glaube der Kirche bekannt und
{iber die Inpflichtnahme des Tauflings ohne dessen Zusage ent-
schieden wird, wahrend die Tdufer alles Gewicht auf den freien
Entscheid des Tauflings und das Bekenntnis seines persdnlichen
Glaubens legen. So schreibt Manz: «Der herr Christus zwinget
niemand zu seiner Herrlichkeit, sondern nur diejenige, die da
willig und bereit seynd, gelangen darzu durch den wahren Glau-
ben und die Tauff".» Wenn Manz betont, der Herr Christus
zwingt niemand, ist durchzuhoren, dafl noch viel weniger Kirche
oder Staat einen dazu zwingen konnen. Freilich geht die Aeulle-
rung von Manz noch dariiber hinaus und tont nach Synergismus.
Es mogen solche Aeullerungen sein, die Zwingli veranlassen,
auch in unserem Taufartikel in dem Worte «wbllen» liberum
arbitrium und Werkgerechtigkeit herauszuhéren” oder besser:
hineinzuhdren, denn Zwingli sieht selbst, da3 die Willensfreiheit
in Art. 7 vollig geleugnet wird. Was aber das Wollen anbetrifft,
so kann es ja auch als Werk des Heiligen Geistes gewertet
werden,

Noch ein Wort iiber die Wirkung der Taufe. In Art. 1 be-
kommen wir davon allerdings nichts zu horen. Es ist nur von der

8 Cf. Culmann, S. 23.

% Zwingli: Von dem touff C.R. Zw. op. IV 218.
# Z.T. A. Nr. 201. :

* Elenchus C. R. Zw. op. VI 109.

49



Bereitschaft zu einem neuen Leben die Rede, vom «wandlen
wollen in der uffersteeung Jesu Christi». Aber im folgenden
Artikel heilit es, dal auch die Getauften «doch etwan ent-
schlipffen und fallen», die Schleitheimer Artikel verfechten also
nicht «eine kilchen, die one siind wir», sondern vertreten die
Ansicht, daf} auch der Getaufte wieder fallen kann. Aber es ist
doch sehr zu beachten, wie davon gesprochen wird, ndmlich
nicht als von etwas Selbstverstindlichem, Unausweichlichem,
sondern als von einer schmerzlichen Ausnahme. Die Taufe hat
also nicht eine magische Wirkung, die automatisch in Kraft
treten wiirde, sondern sie stellt eine Verpflichtung dar, der man
untreu werden kann. Aber auch das ist wieder nicht blo8 mora-
listisch zu verstehen; denn Manz schreibt in dem oben zitierten
Brief, da} Christus fiir uns sein unschuldiges Blut vergossen habe
«und theilt uns mit die Krafft seines Geistes und wer dieselbige
empfanget und ausiibet, der wéichst und wird vollkommen in
Gott». Wenn in diesem Satz auch nicht ausdriicklich von der
Taufe die Rede ist, geht es doch um die Taufgnade ; denn obgleich
die Taufer Wassertaufe und Geisttaufe nicht ohne weiteres
gleichsetzen®, so erscheint ihnen doch — durchaus im Sinn des
Neuen Testamentes — das Zusammenfallen von beiden als das
Normale™, Wir erfahren aus dem zitierten Satz, daBl die Taufer
keineswegs das Zeichen und das, wofiir es steht, verwechseln,
daB sie wissen, daB die Erlosung nicht durch den Akt der Taufe
geschieht, sondern durch das Blut Christi. Und schliefllich haben
wir hier den klaren Hinweis auf eine mogliche Vollkommenheit
in der Kraft des Geistes. Es ist wichtig das festzuhalten gegen-
iber Luthers «simul iustus et peccator». Selbstverstindlich sind
Erwachsenentaufe und eine solch extensive Auslegung der Tauf-
gnade ein Boden fiir den Perfektionismus, den die Gegner immer
wieder den Tdufern zum Vorwurf gemacht haben. Aber auf der
andern Seite steht das frohe BewuBtsein, daBl wir in der Kraft
des Geistes, die uns in der Taufe geschenkt wird, zu einer Voll-

% Hubmaier: Von dem Tauff.
8 Zwingli wirft C.R.Zw. op. IV 222 den Wiedertdufern vor, daB sie meinten,
Wassertaufe, Lehrtaufe und Geisttaufe miiten zusammenfallen.

50



kommenheit in Gott heranwachsen, dem Neuen Testament doch
niher als das aussichtslose «non posse non peccare».

Damit kommen wir zu den folgenden Artikeln, die gerade um
diesen Gedanken, ndmlich um die reine Kirche der Heiligen,
kreisen.

3. Die Kirche ohne «Flecken und Runzel»

Artikel zwei bis fiinf behandeln im Grund ein und dasselbe
Thema, ndmlich die Kirche als die aus der Welt herausgerufene
Gemeinschaft der Heiligen. Heilig ist die Kirche, weil sie Abend-
mahlsgemeinschaft und als solche heiliger Leib Christi ist (Art. 3).
Darum ist sie ausgesondert aus der Welt (Art. 4). Im Bann aber
ist ihr ein stindiges Mittel der Selbstreinigung gegeben (Art. 2).
Die Aufgabe, iiber der Reinheit der Kirche zu wachen, liegt in
der Hand des Hirten (Art. 5). Wir sehen also von vorneherein,
daBl die Taufer in groBartigem Radikalismus die unsichtbare
Kirche der Erwihlten der empirischen Abendmahlsgemeinde
gleichsetzen, mit anderen Worten: eine Lehre von der unsicht-
baren Kirche, wie sie bei Augustin auftaucht und gerade von
Zwingli in der Fidei ratio formuliert wird, iiberhaupt nicht
kennen. Es ist nun zu sagen, daBl auch das Neue Testament nur
um die empirische Einzelgemeinde weil}, die aber als solche Leib
Christi und durch ihre Bezogenheit auf Christus heilig ist, trotz
aller empirischen «Unheiligkeit> — im moralischen Sinn —, die
immer wieder des strafenden und mahnenden Wortes des
Apostels bedarf. In diesem heilig — unheilig liegt die ganze
Spannung des neutestamentlichen Kirchenbegriffs, und weil
diese Spannung immer wieder unertridglich wurde, hat man sie
auf die eine oder andere Weise zu l6sen gesucht: entweder hat
man die Verbindung zerschnitten, das «Heilig» auf die unsicht-
bare Kirche der Erwihlten bezogen und die empirische Kirche
ihrer Unheiligkeit iiberlassen — wie wir es heute zu tun pfle-
gen —, oder man 146t das «Unheilig» sich fortwahrend im

51



«Heilig» auflésen, als ununterbrochene Bewegung, so Luther mit
seinem simul iustus et peccator und im Grunde auch die dialek-
tische Theologie, oder man hat — und damit kommen wir zu den
Taufern — das «Unheilig» {iberhaupt zu tilgen gesucht. Wir
werden im folgenden zu zeigen versuchen, inwiefern die Taufer
wirklich etwas begriffen haben von der Heiligkeit der Kirche,
aber immer wieder iibersehen, dafl nicht die Menschen mit ihrer
Anstrengung es sind, die die Kirche ohne Flecken und Runzel
hinstellen, sondern Christus allein.

Im vorigen Kapitel haben wir gezeigt, welches die Auslese
war, durch die die tauferische Kirche zustande kam, namlich die
Taufe als Bekenntnis zu Jesus Christus und Geldbnis einer Nach-
folge Christi. Schon das ist allerdings eine andere Voraussetzung
fiir eine heilige Kirche als die Volkskirche, in die man gezwun-
gen wird. Es kénnte nun leicht der Schein entstehen, als ob es
sich um eine Gemeinschaft handelte, in die man kraft eigener
Entscheidung eintritt — wie Zwingli es ja auch den Tadufern vor-
wirft —; demgegeniiber wird in Artikel 3, Zeile 96, gesagt, dal3
nur die zum Leib Christi gehéren, die von Gott berufen sind.
Sollte nun die Bereitschaft zur Taufe diesen unwiderruflichen
Ruf darstellen ? Dann wéare die Einrichtung des Bannes als
AusschlieBung Getaufter ein Frevel. Zwar wird man nur durch
die Taufe Glied am Leib Christi, Abendmahlsgemeinschaft setzt
Taufe voraus, allein es besteht da eine gewisse Diskrepanz:
Nicht alle Getauften sind Berufene, und damit wiren wir wieder
bei der Trennung der unsichtbaren Kirche der Berufenen von
der sichtbaren empirischen Gemeinde der Getauften. Weil aber
diese Trennung von den Taufern nicht anerkannt wird, hand-
haben sie in schirfster Weise den Bann, um immer wieder die
Berufenen von den blo8 Getauften auszusondern. Das wesent-
lichste Anliegen des Bannes ist also die Reinhaltung der Abend-
mahlsgemeinschaft als Leib Christi.

Vergleichen wir die neutestamentlichen Stellen {iber den
Bann, niamlich Mat. 18, 15ff. und 1. Kor. 5, 1. {illt eine deut-
liche Verschiebung des Akzentes auf. Mat. 18, 15ff. hat die
Kirchenzucht — ich moéchte hier diesen Ausdruck verwenden,
weil es nicht in erster Linie um die AusschlieBung, sondern um

52



die Zurechtweisung des fehlenden Bruders geht — vor allem
seelsorgerlichen Charakter. Im Mittelpunkt und gleichsam als
Ziel steht «den Bruder gewinnen», ndmlich wieder fiir Christus
gewinnen, 1. Kor. 5,5 ist dieses Ziel nicht véllig verschwunden,
aber in eine unheimliche eschatologische Sicht geriickt: «zum
Verderben des Fleisches, damit der Geist gerettet werde am
Tage des Herrn». Das Gewicht aber liegt darauf, dafl der «alte
Sauerteig hinweggeschafft werde, weil ein wenig Sauerteig den
ganzen Teig durchsduert, mit anderen Worten, der Fehlbare
wird entfernt, damit er mit seiner Siinde nicht die Gemeinde be-
fleckt, ansteckt kdénnte man auch sagen, aber nicht blofl im
moralischen Sinn der Verfithrung zur Siinde, sondern auch im
alttestamentlichen der Verunreinigung durch die bloBe Beriih-
rung des Unreinen. Es ldge nun, nachdem was gesagt worden ist,
nahe, zu behaupten, dafl die Taufer nur diese zweite Bedeutung
des Bannes kennen. Das ist aber nicht richtig, wir haben aus-
driicklich die zweimalige geheime und dann die o6ffentliche
Mahnung erwihnt (Zeile 79), oder sollte das blo das formelle
von der Bibel geforderte Vorgehen sein, dem keine eigentliche
Bedeutung zukdme ? In Sattlers Brief an die Gemeinde zu Horb
haben wir in gewissem Sinn einen Kommentar zu den Artikeln,
und da lesen wir mitten in einer Aufforderung zur schiristen
Handhabung des Bannes: «Hiitent, hiitent euch for solchen,
dmit nit auch ihr ihre grewel erlernent, welche wider Gotts be-
felch unnd gebot handlen, sundern straffent solichs mit strenger
uffmerkung und bannung nach dem befelch Christi, doch mit
aller lieb unnd mitleiden jres kalten hertzens”.» Hier sehen wir
deutlich, wie bei allem Gewicht, das die paulinische Begriindung
des Bannes hat, doch auch das seelsorgerliche Anliegen zu
seinem Recht kommt. Dasselbe finden wir im Sendschreiben,
wo es in bezug auf die Gebannten Zeile 45if. heift: «Bittent den
Herren umb jre erkanntnuB ztir biiB.» DaBl die Zuchtgewalt der
Gemeinde durchaus auch im Sinne einer Wohltat empfunden
werden konnte, erfahren wir von Zwingli, der uns mitteilt, die
Wiedertidufer sagten: «Wir haben uns taufen lassen, damit uns

% Kohler. S. 318,

53



die Briider zwingen, recht zu tun®.» Auch am Schluf} des Send-
schreibens wird der Bann als Zuchtmittel fiir die Gldubigen ge-
wertet, wenn es heillt: «damit jedermann geregiert werd under
uns durch die Regel des Banns» (Zeile 303). Nur in dieser doppel-
ten Sicht aber, um der Reinheit und um der Liebe willen ist
der Bann neutestamentlich.

Wer wurde nun von den Taufern gebannt? Es heifit
Zeile 771f., die Getauften, die «doch etwan entschlippfen und
fallen in ein fel und sund, und onwisselich uberilt werden». Calvin
interpretiert das dahin, daB} durch die briiderliche Ermahnung
nur die betroffen wiirden, die unwissend und damit auch unab-
sichtlich siindigten, wiahrend den Wiedertaufern der bewullte
und willentliche Ungehorsam gegen das Gebot Gottes als Siinde
gegen den Geist gelte, die nicht vergeben werde. Mit Recht sagt
Calvin dazu: «que ceste opinion est un blaspheme execrable
contre la grace de Dieu»; und weiter unten: «Mais il y a beau-
coup a dire, que tout peché voluntaire soit contre le sainct
Esprit» und schlieBlich: «c'est a luy (Gott) aussi de determiner,
quelz pechez sont remissibles ou non".» Allein von dieser
Wertung der willentlichen, bewulliten Siinde steht hier nichts,
indem tiberhaupt nichts von ihr gesagt wird. Es handelt sich bei
Calvin also entweder um ein argumentum e silentio, oder dann
bezieht er sich auf eine andere Quelle. Dal} das letztere der Fall
sein diirfte, scheint mir aus folgender Bemerkung hervorzugehen:
diese Auffassung sei «une resverie pernitieuse, pour mettre
toutes povres ames en desespoir. Comme mesme j'en ay veu
I'esperience en d'aucuns, qui avoyent esté seduis pour un temps
de ceste malheureuse secte». Nun weill jeder Pfarrer auch in
unserer gewill milden und weitherzigen Staatskirche um das
seelsorgerliche Problem der Siinde wider den Heiligen Geist,
und es konnte sich also bei den bekehrten Wiedertaufern Calvins
auch um solche handeln, die an dieser Anfechtung krankten,
ohne daf} eine offizielle Lehre der Tadufer von der Siinde wider
den Heiligen Geist dahinter steht; auf alle Fille geht es zu weit,

% Von dem touff C. R.Zw. op. IX 241.
97 Calvin, S. 73 ff.

54



aus unserer Stelle diesen Schlul zu ziehen. Ich glaube unser
«onwisselich uberilt» ist ein wenig anders zu verstehen, nim-
lich: unversehens von einer Siinde iiberfallen werden; Zwingli
{ibersetzt : <imprudenter precipitati sunt™», was durchaus diesen
Sinn haben kann. Auch kniipft er nicht dieselben Betrachtungen
wie Calvin an unsere Stelle. Es ist nun ein bekanntes psycholo-
gisches Phinomen, dafl man, in dem Moment, wo man siindigt,
sich stets einzureden sucht, es handle sich nicht um Siinde, und
also gleichsam «unwissend» siindigt, obwohl man im normalen
Zustand, d. h. bevor man von der Verfiihrungsgewalt der Siinde
ergriffen wurde, genau wullte, daB es sich um Siinde handle. Nun
gibt es allerdings neben diesem «unwissenden» Siindigen auch
die bewuBte und gewollte Rebellion wider Gott. Diese Siinde
aber setzen die Schleitheimer Artikel bei einem Menschen, der
freiwillig in der Taufe seine Bereitschaft zur Nachfolge Christi
erkliart hat, nicht voraus. Es ist auch zu erwarten, dal3 ein solcher
von sich aus die Gemeinschaft der Briider verlief3e, und ob dann
auf ihn nicht das schwere Wort des Hebrierbriefs, 10, 26 : «denn
wenn wir vorsatzlich siindigen, nachdem wir Erkenntnis der
Wahrheit erhalten haben, so bleibt fiir solche Siinde kein Opfer
mehr iibrig, sondern nur eine schreckliche Erwartung des
Gerichts . ..» zutreffen konnte, bleibt eine Frage. Manz bejaht
sie, wenn er laut KeBler gesagt haben soll: «denn der Mensch, so
den Globen empfangen, wurd hernach wider fallen in siind,
mochte im kain ablafl noch vergebung der siind witer verlangt
werden®.»

Um was fiir Siinder es bei der Verhingung des Bannes
materiell geht, wird nicht gesagt, wir konnen aber annehmen,
daB es ungefihr dieselben sind, von denen Blaurock im Verhor
sagt, sie lebten in offenen Lastern, namlich: sufer, htrer,
ehbrecher, spiller, raller, wiicherer und derglichenn... Wenn
aber einer sellichs heymblich inn sinem hertzen triige und nit
offnete, denselben lieBint sy by inen pliben'”», d. h. im groBen

*® Elenchus C. R. Zw. op. VI 112.
% KeBler, S. 149.
190 Z.T. A. Nr. 200, Egli Nr. 692.



und ganzen sind es die Leute, von denen Paulus 1. Kor. 5, 11f.
sagt, dafl man mit ihnen, falls es sich um Briider handelt, keine
Gemeinschaft haben solle, was sich keineswegs bloB auf das
Privatleben, wie Calvin will'®, sondern vor allem auch auf die
kirchliche Gemeinschaft bezieht. Die Gegner werfen den Taufern
eine zu extensive Anwendung des Bannes vor. So schreibt
Zwingli an Haller, die Wiedertdaufer bannten wegen gering-
fiigiger Ursachen und wegen Dingen, die der Obrigkeit iiber-
lassen bleiben sollten, so etwa wegen Wucher und Zins, wih-
rend wir aus der Apostelzeit nur von einer Exkommunikation,
1. Kor. 5, 1 horten'”, Das letztere nun ist nicht stichhaltig, denn
auch von der Bannung des Blutschianders wiirden wir nichts
horen, wenn die Korinther die Gemeindezucht richtig gehand-
habt hiatten, und wie ich schon bemerkt habe, scheint mir, daB
auch 1. Kor, 5,11 unbedingt auf den Bann bezogen werden
miisse, Die Frage freilich, wo nun die Grenze zu ziehen ist zwi-
schen Vergehen, die die Bannung erfordern und sozusagen 14a83-
lichen Siinden, ist sehr heikel. Die Habgier fillt nach Paulus
unter den Bann, aber wo fingt sie an, nicht schon bei jedem
Begehren nach Hab und Gut, das unsere Herzen gefangen nimmt
und dem darbenden Bruder gegeniiber verhirtet, oder erst da,
wo dieses Begehren mit dem Anspruch des Bruders in offenen
Konflikt gerdt? Die Taufer haben z.T. eine radikale Losung
dieses Problems gesucht, indem sie die Giitergemeinschaft
forderten; wir haben oben auf diese Tendenz verwiesen, aber
zugleich gezeigt, daf} sie nur bei einer Minderheit der Fiihrer
vorhanden war. In den Schleitheimer Artikeln finden wir keine
Spur davon, auch die in Bern verhérten Taufer, die vermutlich
aus dem Kreis um das Schleitheimer Bekenntnis stammen, er-
kliren Privateigentum fiir erlaubt, Hans Seckler mit der Ein-
schrinkung «anfangs der christenheit alle Ding gemein gsin,
aber es sye kein gebot»; was Zins und Zehnten anbetrifft, er-
klart er, sie seien zu bezahlen, «aber was ein christ sye, der
wird's nit ndn». Auch Hans Seiler gestattet Privateigentum, aber

L@ alvin, S-73:
12 G- R.Zw op, IX 8. 112

56



wo einr Not leide, solle man mit ihm teilen'”, Diese flieBende
Grenze in der Beurteilung der Habgier aber ist nicht zufillig,
sondern symptomatisch fiir den christlichen Siindenbegriff, der
nicht erst die unrechie Tat umfallt, sondern schon die leiseste
Regung des Herzens. Wie aber soll die von einer kirchlichen
Zucht erfaBt werden? Darum spricht Blaurock in dem oben
zitierten Satz die Meinung aus, daB nur die 6ffentliche und
wiederholte Tatsiinde mit dem Bann zu bestrafen sei. Allein ist
das nicht der Heuchelei, die immer wieder den Taufern zum
Vorwurf gemacht wurde, Tiir und Tor gedfinet ?

Nun noch ein Wort zur Form, in der die Gemeindezucht ge-
handhabt wurde. Zwingli'* wie Clavin'® kritisieren, daBl nicht
genau nach Mat. 18, 15ff. verfahren werde; denn dort finde noch
eine dritte Ermahnung durch die Gemeinde statt, und erst dann
erfolge der AusschluBl. In der Berner Rezension heifit es: «und
zum tritten mal offenlich vor aller gemein gestrafft werden, nach
dem befelch Christi, Mat. 18.» Zwingli {ibersetzt «pro contione
corrigi» und faBt das als Bannung auf. Nun hat aber «strafen» zu
dieser Zeit noch die doppelte Bedeutung von zurechtweisen und
ziichtigen'”, Zwinglis Kritik bezieht sich also auf eine bestimmte
Interpretation, die er dem Wort gibt; da aber im Artikel aus-
driicklich auf Mat. 18 hingewiesen wird, ist es nicht wahrschein-
lich, daB man von der dort erwidhnten Ordnung irgendwie ab-
weichen wollte. Wenn dann der spitere Druck «gestrafft oder
gebannt» hat, bestitigt das eher unsere Vermutung, denn dieses
«oder» ist nicht dem lateinischen «sive» gleichzusetzen, als ob
es sich um zwei Ausdriicke fiir die gleiche Sache handelte, son-
dern der Sinn mufl der sein: wenn der Fehlende die Zurecht-
weisung durch die Gemeinde nicht annimmt, wird er ausge-
schlossen. Calvin {ibersetzt: «a la troisesme foys publiquement

19 Miiller, S. 42 ff. Auch Zwingli sagt 1523 in der Schrift: «Von der gbttlichen
und menschlichen Gerechtigkeit» noch, daB Privateigentum Siinde sei inbezug
auf die gottliche Gerechtigkeit. C. R. Zw. op. II 511.

1% Elenchus C. R. Zw. op. VI 105.

105 Calvin, S. 73. :

1 Cf. Lexer: Mittelhochdeutsches Worterbuch. Auch in Art. 5 steht strafen
neben bannen.

57



bannis'», versteht also das strafen oder bannen nur im Sinn des
letzteren. Doch diese Kritik betrifft eine Kleinigkeit, fast méchte
ich sie eine Schulmeisterei der Reformatoren nennen.
Ernsthafter ist das Anliegen Zwinglis, wenn er das Abend -
m a h 1 nicht mit der Zuchtgewalt in Verbindung bringen mochte,
wie es in Zeile 82 gefordert wird, weil es ein «gnddiger handel»
sei und nicht durch Bedrohungen verhaBlt gemacht werden
sollte'®. Es scheint Zwingli nicht der Verordnung Christi ent-
sprechend, wenn das Abendmahl eingeleitet wird mit den Wor-
ten: «non accedat homicida, foenerator, adulter, ebriosus, etc.»,
wie es in der alten und neuen Kirche an gewissen Orten ge-
schieht'”. Oekolampad fiihlte sich durch diese Kritik einiger-
mallen betroffen, weil auch die Basler Liturgie von 1526 einen
dhnlichen Passus enthielt'’. Nun scheinen die Taufer darin noch
weiter gegangen zu sein, falls wenigstens Zwinglis Bemerkung
richtig ist, daf} sie sich weigerten, das Abendmahl zu feiern, be-
vor die Kommunizierenden bezeugt hitten, dal sie eine even-
tuelle Bannung auf sich nehmen wiirden'. Blanke folgert dar-
aus, dafl vor dem eigentlichen Brotbrechen ein 6ffentliches
Beichtverhor und anschlieBend AusschlieBungen stattgefunden
haben miiten'”. Ist nun eine solche Priiffung, Warnung, ja Aus-
schlieBung vor dem Abendmahl, wenn auch nicht einer Ver-
ordnung Christi gemal, dem paulinischen Abendmahl so durch-
aus fremd ? Geschieht nicht hier einfach in der Oeffentlichkeit,
wozu auch unsere Ziircher Liturgie heute noch auffordert: «ein
jeder priife sich selbst und also esse und trinke er» ? Freilich ist
das Abendmahl ein gnidiger Handel, aber wie jede Gnade, die
verworfen wird, zugleich Gericht. Wohl ist das Abendmahl
nicht eine Angelegenheit der moralisch Unantastbaren, der
Gerechten, sondern der Siinder, aber der Siinder, die sich reu-

107 Calvin, S. 65.

198 Cf. Roger Ley, der aus der «Amica Exegesis» zitiert.

198 Elenchus C. R. Zw. op. VI 113.

119 Brief Oekolampads an Zwingli vom 30. Sept. 1527. C. R. Zw. op. [X 229. Noch

heute findet sich eine solche Formel in einer hollindischen Abendmahlsliturgie.

111 Elenchus C. R. Zw. op. VI 112,
112 Blanke ebenda Anm. 7.

58



miitig als Siinder erkennen und darum nach der im gebrochenen
Leib Christi dargebotenen Gnade verlangen, andernfalls trifft
auf sie das Wort zu, daB3 sie den Leib nicht unterscheiden und
sich selbst ein Gericht essen und trinken, 1. Kor. 11, 29{. Sollen
nun nicht die Briider vor diesem Gericht — Paulus spricht von
Krankheit, Schwiche, Tod — gewarnt, ja eventuell durch die
AusschlieBung bewahrt werden, freilich nicht in einer Weise,
daB das heilige Mahl zu einem Akt der Sittenpolizei herabge-
wiirdigt und also wiederum unwiirdig gefeiert wiirde ?

AbschlieBend ist zur Frage des Bannes zu sagen, dal Zwingli
wie Calvin den Bann als Zuchtmittel der Gemeinde durchaus
bejahen. Calvin betont zwar gegen die Taufer, dafl auch eine
Kirche, die den Bann nicht kenne, immer noch Kirche Christi
sein kénne und daBl man noch kein Recht habe, sich deswegen
von ihr zu trennen, weil auch ein Abendmahl, das man mit
Unwiirdigen zusammen genielle, nicht beflecke, aber er ist doch
der Meinung, «que la vraye forme de 1I'Eglise en est autant
defigurée»'®, Eifersiichtig wacht er in Genf dariiber, dafl das
Recht der AusschlieBung vom Abendmahl unbedingt der kirch-
lichen Behdrde, dem consistoire, gewahrt bleibe. Ebenso verficht
Zwingli im «Ratschlag betreffend AusschlieBung vom Abend-
mahl» vom 12, April 1525 noch die Forderung, dafl Ehebrecher,
Hurer, Gottesldsterer, Trunkenbolde, Totschliger, Meineidige,
Riuber, Diebe, G6izenanbeter vom Abendmahl auszuschlieBen
seien, Spater aber — wir haben das im Ansatz schon im Brief
an Haller in bezug auf diese Frage gesehen — verflechten sich
in Ziirich die kirchliche und die staatliche Sittenpolizei derart,
daB man von einer reinen Handhabung der kirchlichen Zucht
nicht mehr sprechen kann.

Wir miissen uns in bezug auf den Bann klar sein, daBl er zwar
als Mittel der Seelsorge und der Reinerhaltung der Gemeinde
neutestamentlich ist, daB aber nicht die menschliche Hand-
habung dieses Zuchtmittels die reine Gemeinde schafft, sondern
daBl es Christus selbst ist, der die Kirche in herrlicher Gestalt

113 Calvin, S. 68.
1 C.R. Zw. op. IV 31.

59



vor sich hinstellt, sodafl sie weder Flecken noch Runzel hat,
Eph. 5,27. Jede Ausiibung des Bannes birgt die Gefahr in sich,
hochmiitigen und richterlichen Pharisdismus und Heuchelei zu
fordern, es sei denn, dal} sie geschihe von einer betenden und
sich stindig vor Gott demiitigenden Gemeinde.

Es bleibt uns noch ein Wort zu sagen vom 4. Art., Zeile 106{f.,
der Absonderung der Kirche von der Welt. Wir finden in
diesem Artikel einen scharfen Dualismus: Gut und Bos,
Christus und Belial, Kinder des Lichts und Kinder der Finsternis,
Kirche und Welt. Zwingli setzt hier mit seiner Kritik am rich-
tigen Ort ein, wenn er sagt: «Nihil est in rebus humanis tam
sanctum et inculpatum, quod nulla in parte deficiat. Separari
ergo debemus primum ipsi a nobis ipsis'®.» Auch die Kirche ge-
hort, insofern sie aus Menschen von Fleisch und Blut besteht,
zu den «res humanae», sie ist nicht an sich heilig und unschuldig,
sondern sie ist nur heilig durch ihre Bindung an Christus. Und
dasselbe gilt fiir den einzelnen, dafl er zwar als Glied am Leibe
Christi heilig ist, aber zugleich als Mensch von Fleisch und Blut
in jedem Augenblick in Gefahr steht, hochst unheilig zu werden.
Darum warnt Paulus: «Wen da diinket, er stehe, der sehe wohl
zu, daf er nicht falle.» Die Grenze zwischen Christus und Belial
geht immer wieder mitten durch die Kirche und mitten durch
den einzelnen hindurch. Darf man aber nun sagen, daf} zwar die
Kirche nicht eindeutig auf die Seite des Guten und Heiligen,
wohl aber, was auflerhalb der Kirche ist, die Welt in voller Ein-
deutigkeit in den Bereich des B6sen gehort, Zeile 110ff. ? Ist das
nicht eine ganz unzuldssige Verengerung; denn Christus ist das
Lamm Gottes, das der Welt Siinde hinwegnimmt, der Welt Siinde
und nicht bloB die Siinde derer, «die in die gehorsame del
glaubens getretten seint», wo aber die Siinde hinweggenommen
ist, da ist Heiligkeit. Der enge und gesetzliche Geist dieses
Abschnittes verrit sich dann auch da, wo genau aufgezahlt wird,
welches diese Greuel sind, die es gilt zu meiden, ndmlich einmal
alle Gottesdienste der Katholiken und Reformierten, denn diese
sind mit dem «Widerpapstlichen» gemeint, dann die Wirt-

15 Elenchus C. R. Zw. op. VI 123.

60

e



schaften, wir diirfen wohl sagen, iiberhaupt die weltlichen Lust-
barkeiten, schlieBlich {iberhaupt jede Verbindung mit den
Ungldubigen: «burgschaften und verpflichten deB unglaubens»,
d. h, wohl jede verpflichtende Bindung an Menschen und Insti-
tutionen auBerhalb der Kirche, wodurch im Konkreten z. B. die
Ehe mit Ungldubigen betroffen wird, aber auch die Staats-
biirgerschaft, denn der Staat ist eine auBerkirchliche Ordnung.
Letzteres wird uns dann beim Artikel «Schwert» beschiftigen,
wie auch die Frage des Waffengebrauchs, der ebenfalls zu den
Greueln gehort.

Die Forderung der Trennung von den Greueln findet eine
dreifache Begriindung :

1. unter Bezugnahme auf das Wort des Paulus 2. Kor. 6, 14if.,
Zeile 118 «Ziehet nicht an einem Joch mit den Unglaubigen»
etc., die VerheiBung, dafl dann der Herr unser Gott sein wolle.
Auch Paulus fordert an dieser Stelle zur Absonderung auf,
freilich hat das Wort bei ihm keinen moralistischen Anstrich,
sondern ist ganz durchwirkt vom BewuBitsein der Heiligkeit
Gottes, die das Unheilige einfach nicht ertragt, darum gipfelt
das Wort in dem Ausdruck: «denn wir sind der Tempel des
lebendigen Gottes.» Eine solche Gebundenheit an den heili-
gen Gott aber ertrigt die Beriihrung mit dem Unheiligen
einfach nicht,

2. im AnschluB an die Stimme aus dem Himmel in der
Apokalypse, 18, 4: «Ziehet aus von ihr — némlich von Babel
als Inbegriff des Widergottlichen — mein Volk, damit ihr
euch nicht an ihren Siinden beteiligt und damit ihr nicht An-
teil an ihren Plagen bekommt», wird von der Gemeinschaft
mit den Bésen gewarnt, damit man nicht in ihr Gericht hin-
eingezogen werde,

3. der Gldaubige ist von Christus befreit von der Dienstbarkeit
des Fleisches und also dieser ganzen Welt des Bosen nicht
mehr hérig und nicht mehr zugehorig,

Gerade wenn wir die letzte Argumentierung betrachten,
lieBen sich daraus auch ganz andere Folgerungen ziehen als die

61



angstliche und gesetzliche Absonderung von der Welt, namlich
die paulinische Freiheit in Christus, «alles ist erlaubt»,
1. Kor. 10, 23 und als Definition des B6sen: «was nicht aus dem
Glauben geschieht, ist Siinde», Rom. 14, 23. Gerade in der engen
Gebundenheit an Christus gibt es dieses dngstliche Aufzahlen
dessen, was zu meiden ist, nicht mehr, sondern nur noch das eine
befreiende Wort: «So ist nun die Liebe des Gesetzes Erfiillung»,
R6m. 13, 10. Nicht als ob Paulus nicht auch ganz konkret von
den Friichten des Geistes und den Werken des Fleisches
sprechen konnte, aber doch nicht in erster Linie im Sinn des
Gebotes und Verbotes, sondern mehr im Sinn des Kriteriums, da-
mit wir uns daran priifen sollten, ob Geist oder Fleisch in uns
wirksam seien.

Hier wie im Art. 7 wird nun wirklich etwas von der den
Téaufern so haufig zum Vorwurf gemachten Gesetzlichkeit spiir-
bar, aber auf der andern Seite ist auch der kompromifBllose Ernst
nicht zu verkennen, mit dem vor allen Bindungen und Ver-
strickungen mit der Welt des Fleisches gewarnt wird.

Aber es erhebt sich uns nun doch bei einer so absolut ge-
dachten Absonderung der Glaubigen die Frage, ob dann fiir sie
das Wort noch Giiltigkeit habe: «Ihr seid das Salz der Erde»,
«Ihr seid das Licht der Welt», Mat. 5,13f.? Konnen sie dann
noch dem Sauerteig, Mat. 13, 33, verglichen werden? Und ist
nicht Christus in die W el t gekommen, hat er nicht mit Zéllnern
und Siindern gegessen ? Mir scheint, daBl in diesem Artikel etwas
von der weltweiten Wirkung des Evangeliums preisgegeben ist.

Art, 5, Zeile 144ff. endlich handelt vom Amtdes Hirten.
Es fillt auf, daB hier die Fiihrung einem besonderen von der
Gemeinde gewihlten und auch von ihr materiell erhaltenen
Hirten iiberlassen wird; in der ersten Zeit vertraten die Taufer
nimlich gegeniiber der offiziellen Kirche ausgesprochen den
Gedanken des allgemeinen Priestertums oder mit anderen
Worten : das Priestertum als Charisma und nicht als Amt. So
horen wir beispielsweise in einem Brief, den Ziirich am 28. Sep-
tember 1527 an Augsburg schreibt, von Jakob Grof3: «Er hab
sich ach understanden, die liit wyder unfler cristenlich predi-
canten z( bewegen, inen nit ze losen noch ze globen, sonder sy

62



abweg ze thin, dann sy predigen ketzerisch und uff eygennutz
und weren sy giit evangelisten, sollten sy dem evangelio nach-
vollgen und usgon wie die botten gottes und sin wort verkiinden.
Sy hetten aber den geist der vorcht, geitzes und eigennutzeBl. Er
aber und sins glichen, die gott berufft, so sy umbliiren, dal gotz
wort verkiindten, innhallt de} evangeliums, sich der narung
beniigen, wurden durchet (verfolgt)"’.» Hier haben wir die Auf-
fassung, daB der Hirt nicht durch die Gemeinde bestellt, sondern
von Gott berufen sei'’, daf} er ferner in der Art der Apostel zu
verkiindigen habe'®, und schlieB8lich, daB er, im Gegensatz zu den
Pridikanten, kein festes Einkommen haben, sondern nur gerade
mit der notigen Nahrung versehen werden sollte. Es ist leicht
erkennbar, daf} in dieser Auffassung vom Botenamt die Tendenz
des Taufertums nach moglichster Angleichung an die
Urgemeinde, die uns auch sonst auf Schritt und Tritt begegnet,
zum Ausdruck kommt. Auch im Art. 5 ist dies der Fall, nur daf3
wir hier nicht mehr den Zustand der Apostelgeschichte, sondern
den spiateren der Pastoralbriefe als Vorbild haben, d. h. der Hirt
ist nicht mehr der Wanderprediger, nicht mehr vom Geist Be-
rufener, sondern der von einer bestimmten Gemeinde zu diesem
Amt Bestellte.
Die Aufgabe des Hirten ist
1. die Schriftlesung. Hier sehen wir noch deutlich, wie sich die
Taufergemeinden z. T. aus den Bibellesekreisen entwickelt
haben, die sich um irgendeinen, des Lesens Kundigen ge-
sammelt hatten. So héren wir etwa von den Taufern von
Biilach, daB sie sich im Kiemenhof versammelt und dort zu-
sammen das Neue Testament gelesen hitten'’. Der Hirt ist

"8 Z.T. A. Nr. 239, Egli Nr. 1278.

Y7 Mit dieser Geistberufung setzt sich Zwingli in seiner Schrift: «Vom Predigt-
amt» C.R.Zw.op.IV 428ff. auseinander, natiirlich unter vollstindiger Ab-
lehnung dieses « Winkelpredigens» ; die tauferischen Prediger seien weder durch
Wunderzeichen noch durch offentliche Wahl in ihrem Amt beglaubigt und
S.430, es sei antichristlich, daB jeder ohne Erlaubnis der Kirche winkelpredi-
gen diirfe.

18 Zu den umherziehenden Predigern cf. KeBler, S. 147 und Calvin, S. 79.

Y Z T A Nr. 185;

63



also in erster Linie Vorleser der Schrift. Wir betonen das, es
ging den Taufern nicht darum, eine Predigt iib e r die Schrift,
sondern die Schrift selbst zu horen. Freilich wird hinzuge-
fiigt: «vermanen und lesen, warnen, stratfen»; allein es wird
sich dabei mehr um Parinese als um eigentliche Erklarung

des Wortes oder gar Reden iiber das Wort gehandelt haben.

2. leitet er den Gottesdienst: «fiirstan im bett und brott
brechen»; d.h. nun wohl nicht, daB im Gottesdienst der
Taufer die Gemeinde nur dem Gebet des Pfarrers zuhort wie
bei uns, sondern daB der Hirt das Gemeindegebet beginnt
und gleichsam anfiihrt, wie es auch beim Abendmahl in der
gedruckten Version Zeile 151 heifit: «dz brot anheben zi
brechen.»

3. iibt der Hirt Seelsorge und Kirchenzucht aus: «manen,
straffen, bannen... in allen Dingen des lips Christi acht
haben, das er gebawt und gebessert werd.» Wir sind etwas
erstaunt zu horen, dafl er den Bann handhabt und nicht wie
1. Kor. 5 und Mat. 18, 15 die gesamte Gemeinde, aber er stellt
wohl nur das Sprachrohr der Gemeinde dar, denn Zeile 1581f.
sehen wir, daf} dieser in bezug auf den Hirten das Strafamt
zusteht.

Es handelt sich also um eine dreifache Aufgabe beim Amt
des Hirten: Schriftlesung, Leitung des Gottesdienstes, Seelsorge
und Kirchenzucht. Wir diirfen das aber, wie schon bemerkt,
nicht so verstehen, als ob wir bereits eine saubere Trennung
zwischen dem aktiven, Wort verkiindenden und Sakrament
spendenden Pfarrer und der passiven, dieses iiber sich ergehen
lassenden Gemeinde hitten. Es wird zum Beispiel nicht aus-
driicklich vermerkt, wer das Sakrament der Taufe zu erteilen
habe, Nach der Praxis zu urteilen, wie sie uns in den Taufer-
akten begegnet, kann jeder Getaufte selbst auch taufen; von
taufenden Frauen allerdings horen wir, so weit ich die Dinge
tibersehe, nichts.

Es wird nun, dem ganzen Geist des Tdufertums entsprechend,
beim Hirten nicht in erster Linie darnach gefragt, ob er die

64

Pt



rechte Lehre verkiinde, sondern ob sein Wandel untadelig sei,
wihrend die Augustana, um die Donatisten verdammen zu
kénnen, korrekt, aber doktrindr lehrt: «Et sacramenta et
verbum propter ordinationem et mandatum Christi sunt effi-
cacia, etiamsi per malos exhibeantur.» Zweifellos eine sehr
schone und orthodoxe Lehre, nur daB3 leider dariiber leicht das
andere vergessen wird, daBB es dem, der Aergernis bereitet,
besser wire, daB3 ein Miihlstein um seinen Hals gehingt wire
etc, Um dieses letztere aber wullten die Taufer, wenn sie den
Hirten einer besonders strengen und offentlichen Zucht unter-
stellen, es wullte darum auch der Verfasser der Pastoralbriefe,
auf den sich die Taufer beziehen, wenn sie verlangen, daf3 der
Hirt in- und auBBerhalb der Gemeinde einen tadellosen Leumund
haben miisse (Zeile 146).

SchlieBlich wird eine besondere Bestimmung erlassen fiir den
Fall, daB der Hirt vertrieben oder gefangengesetzt wiirde, und
es tont beinahe wie eine Selbstverstandlichkeit, dal der Hirt
auf das Martyrium gefallt sein miisse. In Anspielung auf diese
Stelle macht sich Zwingli lustig {iber die «melancholici homines»,
die «frenetici, qui mortem sibi consciscant», wobei es sich doch
bekanntlich nur um eine schlechte Funktion der Galle handle'.
Dieser Spott Zwinglis ein halbes Jahr nach der Hinrichtung von
Felix Manz beriihrt peinlich. Es ging bei den Tdufern wahrhaftig
nicht um Mirtyrertraume, sondern um blutige Wirklichkeit und
— mdgen sie nun Irrlehrer gewesen sein oder nicht — ihrem
tapferen und fréhlichen Sterben hitte zum mindesten still-
schweigende Achtung gebiihrt, Wullte Zwingli wirklich nichts
davon, daB8 das Blut der Mirtyrer der Same der Kirche ist, oder
um mit Le Fort zu sprechen, daB die christliche Idee sich wie
keine andere gerade an der Verfolgung entziinde ?

In bezug auf das Hirtenamt also 1aBt sich sagen, daBl die
Téufer zwar noch auf dem Standpunkt des Laienpriestertums
stehen, denn von einer besonderen Ausbildung der Hirten wird

nichts gesagt, daB aber an die Stelle oder neben die rein

1?0 Elenchus C. R. Zw. op. VI 129.

65



charismatisch berufenen Wanderprediger bereits das Gemeinde-
amt des von einer bestimmten Gemeinde gewihlten Hirten ge-
treten ist.

4. Die Haltung des Christen gegeniiber dem Staat

In Art. 6, Zeile 168—229, geht es im Wesentlichen um zwei
Fragen: 1. Steht der Kirche eine Gewalt iiber Leib und Leben
zu? 2. Darf und mufl der Christ am Staatsleben aktiven Anteil
nehmen? Diese zweite Frage schliefit die nach dem Wesen des
Staates in sich.

Zuerst zur Frage der kirchlichen Strafgewalt. Zeile 173 wird
der staatlichen Gewalt «die Vollkommenheit Christi» gegen-
ibergestellt ; mit diesem etwas seltsamen Ausdruck, an dem
Zwingli denn auch AnstoB3 nimmt*, kann nichts anderes gemeint
sein, als die Kirche, in der, um mit Zwingli zu sprechen', nicht
die gebrechliche menschliche Gerechtigkeit gilt, sondern die
vollkommene gottliche Gerechtigkeit. Darum hat in ihr eine
irdisch leibliche Strafgewalt keinen Raum ; nicht als ob es nicht
Fehlbare gibe — man darf die Vollkommenheit nicht als Aus-
druck des Perfektionismus verstehen, der den Schleitheimer-
artikeln fremd ist, sondern eben im Sinn einer hdheren Gerech-
tigkeit —, aber jede Schuld innerhalb der Gemeinde als Leib
Christi ist ein Vergehen am Haupt und kann darum nur Gott
zum Richter haben. Das ist der Sinn des Bannes als Strafgewalt :
der Ausgeschlossene wird dem Gericht Gottes preisgegeben.
Nun fragt es sich, ob sich nicht alles Folgende bis Zeile 189 noch
einzig um die Begriindung der Ablehnung einer geistlichen Ge-
richtsbarkeit dreht. Es lage zwar nahe, in Zeile 1781. eine Frage
zu sehen, die sich auf die Erlaubtheit des Militdr- bzw. Kriegs-
dienstes bezieht. Darf sich der Christ an der Verteidigung des

121 Ebenda S. 130.
122 Von gottlicher und menschlicher Gerechtigkeit. C. R. Zw. op. II.

66



Vaterlandes beteiligen; denn nur darum konnte es sich beim
Schutz des Guten handeln und nie und nimmer um einen Erobe-
rungskrieg. Aber auch wenn sich diese Interpretation beim
Gedanken an die Dienstverweigerung der Wiedertaufer auf-
driangt, muBl doch die Begriindung mit dem Hinweis auf die Ge-
schichte von Christus und der Ehebrecherin, Joh. 8, 1ff. auf-
fallen. Denn die Schriftstelle, die sonst immer gegen den Ge-
brauch der Waffen angefiihrt wird, ist: «Du sollst nicht t6ten'.»
Bei der Ehebrecherin aber geht es, wie wir schon aus der Oert-
lichkeit sehen — Jesus befindet sich lehrend im Heiligtum —
und wie auch die, die das Gericht fordern, nimlich Pharisier
und Schriftgelehrte zeigen, um geistliches, nicht um ordnungs-
gemiBes, weltliches Gericht. Das wire nun vielleicht noch nicht
stichhaltig, weil es sich ja auch nur um eine Fehlinterpretation
der Tidufer handeln kdénnte, wie sie von Zwingli vorausgesetzt
wird, wenn er meint, die Tdufer wollten auch damit beweisen,
«ut Christiano viro non liceat esse magistratu»'*, Aber wenn
Zeile 189 diese Geschichte als Votrbild hingestellt hat, wie die
Regel des Bannes zu handhaben sei, zeigt es sich doch deutlich,
daB es sich in diesem Abschnitt nicht um weltliche, sondern um
geistliche Gerichtsbarkeit dreht. Calvin setzt diese Auffassung
als méglich voraus, wenn er darauthin weist, Christus habe nicht
den Bann iiber die Ehebrecherin verhdngt®*, Das ist allerdings
als Kritik nicht stichhaltig, denn die Tdufer haben den reuigen
Siinder nicht ausgeschlossen, und wenn nun auch nirgends ge-
schrieben steht, daB die Ehebrecherin Reue empfunden habe,
liegt das doch implizite in Jesu Wort: «Gehe hin und siindige
hinfort nicht mehr.» Welchen Sinn hitte dieses Wort, wenn es
sich um eine trotzige, nicht ihre Schuld anerkennende Frau ge-
handelt hdtte? Nun stellt sich aber bei dieser Interpretation
neuerdings die Frage, ob Zeile 178f. bloB den Sinn haben sollte,
daBl die Kirche als Kirche das Richtschwert nicht fithren darf;
denn dem entspricht der SchluB «das schwert bruchen... um

18Z.T.A. Nr. 188 und 189, Egli Nr. 1022.
* Elenchus C. R. Zw. op. VI 134.
125 Calvin, S. 85.

67



des gutten schutz und schirm willen oder um der liebe willen»
nicht ganz. Ist nicht vielleicht auch daran gedacht, daB} die
Kirche einmal das Schwert ergreifen kdénnte, um ihre Glieder
vor dem harten Zugriff staatlicher Zwangsgewalt zu schiitzen,
wenn wir daran denken, in welcher Lage sich das Taufertum
damals befand ? Die Aussage eines am 27, Mirz 1528 in Stutt-
gart peinlich verhdrten Wiedertdaufers weist auf solche
Tendenzen, Er behauptet namlich, daB eine Schar Wiedertiufer
verabredet habe, um Ostern mit Gesinnungsgenossen aus Augs-
burg und Ziirich in Reutlingen zusammenzutreffen und etwa
700 Mann stark das Land zu durchziehen: «all oberhait, menich
und pfaffen, die wider ir Mainung sein zu tod schlagen und die
kirchen und closter abton»'**, Auch Miintzer, der dem Tiufer-
tum nahe stand, war der Ansicht: «daf} eine ganze Gemeind
Gewalt des Schwertes hab»'", oder an einer andern Stelle: «dal}
man die gottlosen Regenten, sonderlich Pfaffen und Ménche
toten soll, die uns das heilige Evangelion Ketzerei schelten»'.
Auch in den Kreisen der Zollikoner Taufer schienen tatsidchlich
solche Gedanken erwogen worden zu sein, falls es sich bei den
betreffenden Aeuflerungen nicht um Verleumdungen der Gegner
handelt. Es wire dann also das Problem des aktiven Wider-
standrechtes ins Auge gefalit, vor das etwa Coligny und die
Fiihrer der franzdsischen Hugenotten gestellt waren: Soll die
Kirche zu ihrer Verteidigung das Schwert ergreifen oder soll sie
sich, nach dem von den Artikeln Zeile 143 in diesem Sinn zitier-
ten Wort «ir sollen dem iibel nit widerstan» unter Umstinden
wehrlos hinschlachten lassen ? Wir wissen, dal Coligny und die
Taufer in Miinster sich fiir das Schwert entschieden haben und
auch durch das Schwert gefallen sind. Ich méchte aber nicht das,
daB wer zum Schwert greift, durch das Schwert fallen wird, fiir
das Mafligebende halten, weshalb der Kirche diese dulere Wehr-
losigkeit ziemt, sondern vielmehr das, daf sie ja die Verheiung
Jesu hat, daB3 die Pforten der Hélle sie nicht iiberwiltigen sollen.

128 Quellen zur Geschichte der Wiedertiufer, Bd. I Herzogtum Wiirttemberg,
S. 915.

127 Brandt, S. 192.

128 Brandt, S. 162.

68



Damit kommen wir zur zweiten Frage: Darf und mul} der
Christ am staatlichen Leben aktiven Anteil nehmen, oder wie
die Taufer es formulieren: «ob der Christ solle ein oberckeit
syn.» Diese Frage ist mit doppelter Begriindung verneint wor-
den: 1. aus dem Gedanken der Nachfolge Christi, der das Amt
des Richters, Zeile 193f. und des Konigs, Zeile 198f. abgelehnt
hat. 2. weil der Christ als Christ im Bereich des Staates, der eine
rein irdische Ordnung zur Bestrafung des Bosen ist, nichts mehr
zu suchen hat, Zeile 212{f.

1. Die Stellen, die die Tdufer zitieren, um zu zeigen, dal} eine
rechte Nachfolge Christi es ausschliet, dal man das Amt des
Richters ausiibe oder sich als Politiker betitige, sind Lk. 12, 13f.,
Joh. 6, 15 und Mat. 20,25. Wie steht es nun mit der Exegese
dieser Stellen? Lk. 12, 13 antwortet Jesus auf die Bitte eines
Menschen, er mochte seinen Bruder veranlassen, mit ihm das
Erbe zu teilen: «Mensch, wer hat mich zum Richter oder Erb-
teiler {iber euch gesetzt» und er fahrt weiter: «Sehet zu und
hiitet euch vor aller Habsucht.» Das Skopus dieser Stelle ist
ganz durchsichtig, ndmlich eine Warnung vor aller Habgier.
Natiirlich hat Zwingli recht, wenn er sagt, indem Jesus das ihm
nicht zustehende Amt des Richters ablehne, bestitige er dieses
gerade™; aber darum geht es ja gar nicht hier, denn der Bitt-
steller wullte ganz genau, daBl Jesus nicht Richter sei, und er
wollte ja auch gar kein Urteil, sondern dall Jesus seinen Bruder,
auf den er vielleicht EinfluB} besaB, giitlich {iberrede, mit ihm zu
teilen. Wenn er eine so scharfe Zuriickweisung einstecken muf,
trotzdem er vielleicht mit seinem Anspruch durchaus im Recht
war, dann darum, weil Jesus ihn in seinem Bemiihen, sich Recht
zu verschaffen, befangen sieht, sodaB3 er nicht merkt, daB ihm
Jesus anderes und GréBeres zu geben vermag als das ihm zu-
kommende Erbteil. Der Christ hat unter Umstinden auf das ihm
zustehende Recht zu verzichten, weil dieses fiir ihn gar nicht
mehr von entscheidender Bedeutung ist. Wir sehen also, die
Téufer schieBen mit ihrer Interpretation véllig am Ziel vorbei.
Wenn man schon aus dieser Stelle ein Gesetz machen wollte,

1?8 Elenchus C. R. Zw. op. VI 135.

69



dann hieBle es eher: Du sollst nicht Klidger sein als: Du sollst
nicht Richter sein.

Joh. 6, 15. Jesus entwich, als die Juden ihn nach der Speisung
der Fiinftausend zum Konig machen wollten. Mit Recht weisen
Zwingli*® und Calvin® daraufhin, dafl es Jesus darum ging, dem
MilBverstindnis der Juden in bezug auf seine messianische
Sendung zu begegnen, indem er sich ihnen entzog. Daf {iber das
Ko6nigtum an sich damit nichts ausgesagt ist, versteht sich von
selbst, wohl aber wird deutlich, daBl Jesu Ké6nigtum nicht von
dieser Welt ist.

Mat. 20, 25 und Parallelen &duBlert sich Jesus zum Rang-
streit unter den Jiingern: «lhr willt, daBl die Fiirsten der
Volker sie knechten und die GroBlen iiber sie Gewalt {iben.
Unter euch soll es nicht so sein, sondern wer unter euch grof83
sein will, sei euer Diener und wer unter euch der erste sein will,
sei euer Knecht, etc.» Mit dieser Stelle kommen wir nun dem
Problem etwas niher; denn hier wird das Wesen des Staates —
wir miissen hinzufiigen: des heidnischen Staates — mit Macht
und Gewalt umschrieben und gesagt, dall es in der Nachfolge
Jesu nicht um das Herrschen, sondern um das Dienen gehe.
Zwingli'” und Calvin'® meinen nun aber, dieses Verbot des
Herrschens beziehe sich nur auf die besondere Nachfolge der
Apostel, denn im iibrigen sei ja das Sklavenhalten, das auch eine
Form der Herrschaftsausiibung sei, den Christen nicht verboten
worden. Letzteres finde ich nicht stichhaltig. 1. handelt es sich
bei der Sklaverei um eine Sache des Privatlebens, wir konnen
also damit in unserem Problem nicht weiterkommen, und 2. zeigen
gerade die Mahnungen des Apostels an die Herren in den Haus-
tateln, Eph.5, 9 und Kol. 4, 1, daB} es beim christlichen Herrn
eben nicht mehr um ein wirkliches Herrsein geht, weil er und
der Sklave den gleichen Herrn im Himmel haben. Wie steht es
aber nun mit dem anderen Argument, daBl dieses Wort Jesu

130 Ebenda S. 137.

131 Calvin, S. 88.

132 Elenchus C. R. Zw. op. VI 137f.
133 Calvin, S. 89.

70

I "



seine reale Giiltigkeit nur fiir die Apostel habe, nicht fiir alle
Christen? Es ist richtig, dafl es Worte gibt, die sich nicht auf
alle Christen beziehen, sondern nur den Aposteln gelten, aber
dann sind es Worte, die ihr Apostelamt betreffen, und wir miifiten
fragen, ob es sich hier um ein solches Amtswort handle und nicht
viel mehr um ein Wort, das jeden Christen angeht? Ich halte
das letztere fiir richtig, nur glaube ich mit Bengel'®, dal} es nicht
um ein Verbot der Ausiibung von Amtsgewalt geht, sondern dall
Christus sagen wolle: «aliter habere regnum suum, quam seculi
istius regna se habeant», d. h. mit anderen Worten, dafl das Ver-
halten als Christ im persdnlichen, privaten Leben an dieser
Stelle gekennzeichnet werden soll.

Wir sehen also, daB keine der Stellen, die die T4dufer als Be-
weis dafiir anfithren, daf} die Nachfolge Christi das Ausiiben von
Amtsgewalt verbiete, wirklich standhédlt. Damit kommen wir
zur zweiten Behauptung der Tadufer, wie sie in Zeile 213—222 in
wirkungsvollen Antithesen vor uns hingestellt wird, daBl der
Christ durch seine Zugehorigkeit zu Christus einem ganz anderen
Bereich angehore als dem, in dem sich das staatliche Leben ab-
spielt. Hier gilt es, zuerst die tduferische Staatsauffassung, so-
weit sie uns in den Schleitheimerartikeln entgegentritt, ins Auge
zu fassen. Zeile 168—173 wird der Staat als Ordnung Gottes be-
zeichnet. Seine Aufgabe ist nach dem Gesetz, die Bosen zu
strafen und die Guten zu schirmen, und zwar mit den weltlichen
Mitteln der Gewalt des Schwertes. So weit stimmen die Taufer
mit der Staatsauffassung der Reformatoren iiberein, der Staat
ist um des Bosen willen da, eine gniadige Verfiigung Gottes, da-
mit die Menschen einander nicht gegenseitig auffressen. Aber
dann gehen die Meinungen auseinander, indem alle Reforma-
toren an die Moglichkeit eines christlichen Staates glauben und
der christlichen Obrigkeit die Verantwortung auch fiir das
Seelenheil ihrer Untertanen iiberbinden. Es ist bezeichnend, daB
sie die Beweise fiir eine «christliche» Obrigkeit stets im Alten
Testament suchen miissen'™, nicht nur darum, weil die neu-

3 Gnomon zu Mat. 20, 25.
135 Calvin, S. 80.

71



testamentliche Gemeinde unter dem heidnischen Imperium
Romanum lebte, sondern weil im Alten Testament Staat und
Gottesvolk sich in ganz anderer Weise decken. Die Tédufer aber
erkliren, daBB der Staat in der Vollkommenheit Christi, d. h. in
der Kirche, nichts zu suchen habe. Wir haben im Kapitel iiber
die Kirche gezeigt, wie die Taufer jeden Zwang in der Entschei-
dung fiir Christus in der Taufe ablehnen, und damit wird es
unmoglich, daBl der Staat, der naturgemill eine Zwangseinrich-
tung sein muf}, und die Kirche, die ganz auf dem Grundsatz der
Freiwilligkeit beruht, sich je decken konnen, m. a. W., der christ-
liche Staat im Sinne der Reformatoren mull von den Taufern
abgelehnt werden. Damit sehen wir die Taufer als Vorkdmpfer
der staatlichen Glaubens- und Gewissensireiheit.

Die Taufer haben in ihren Antithesen Zeile 213—222 etwas
erfaBt von der grundsétzlichen Verschiedenheit von Staat und
Kirche; aber nun kommt erst das eigentliche Problem, wenn
wir bedenken, daf3 ein und derselbe Mensch beiden Bereichen
angehort, er ist zugleich Biirger eines irdischen Staates und Glied
am Leibe Christi. Die Taufer hitten dieses Problem, wie mir
scheint, am liebsten radikal gel6st, indem sie ihre kirchliche
Gemeinschaft fiir exempt erklart, also eine Art Immunitat fiir
sich beansprucht hitten, weil sie der Meinung waren, dal} sie
als Christen der staatlichen Zwangsgewalt nicht bediirften. Aber
auch vorausgesetzt, daf} sich irgendein Staat bereit erkléart hitte,
eine solche Immunitdt anzuerkennen, wire das Problem noch
nicht vollig gelost gewesen; denn eine solche Taufergemein-
schaft hitte doch wieder den Schutz des Staates als einer gerade
dafiir eingesetzten Ordnung Gottes gegen die Bosen bean-
sprucht. Damit aber sind sie dem Staat verpflichtet. Sie haben
nun diese Verpflichtung teilweise anerkannt, indem sie dem
Staat die geforderten Abgaben entrichteten®, aber indem sie es
ablehnten, als Christen im Staatsleben mitzuwirken, haben sie
den Staat, den sie doch beanspruchten und als Ordnung Gottes
erklarten, zugleich wieder diskreditiert. Hubmaier, wohl der
scharfsinnigste unter den oberdeutschen und schweizerischen

136 Z. T. A. Nr. 172, Egli Nr. 936; Miiller, S. 42.

72



R s = =

Tiuferfiihrern, erkennt diesen Widerspruch und verteidigt in
seiner Schrift «Von dem Schwert» das Recht des Christen, ein
obrigkeitliches Amt auszuiiben und den Staat mit dem Schwert
zu verteidigen, wihrend er auf der anderen Seite orthodox
tauferisch die Freiheit der Kirche vom Staat postuliert und den
Gebrauch von Gewalt in der Kirche durchaus ablehnt'’, Da sich
die Schrift Hubmaiers z. T. direkt gegen die Argumente der
Schleitheimerartikel wendet, mufl man sich fragen, ob eine Be-
ziehung zwischen den beiden Dokumenten besteht. Doch das
scheint zeitlich fast ausgeschlossen zu sein, weil Hubmaiers
Schrift 1527 in Nikolsburg erschienen ist und der Synode von
Schleitheim also kaum vorgelegen haben kann. Umgekehrt ist
es auch nicht wahrscheinlich, da Hubmaier sich mit seiner
Widerlegung tiduferischer Argumente bereits auf die Artikel
beziehen kann. Aber da Hubmaier im Vorwort zu seinem Biich-
lein erklirt, er habe diese Ansichten schon von der Waldshuter
Kanzel verkiindet, beziehen sich die Artikel vielleicht doch auf
Lehren Hubmaiers, und dann hédtte Blanke recht, dafl es sich
hierin um eine Ablehnung innertduferischer Haeresien handle,
Man konnte fragen, ob sich die Tdufer mit dieser passiven
Haltung dem Staat gegeniiber nicht auf die Urchristen berufen
konnen, die bei aller Anerkennung des Staates als Ordnung
Gottes, bei aller Unterwerfung unter den Staat und bei aller
Fiirbitte fiir die Obrigkeit, am Staatlichen im Grunde desinter-
essiert sind ? Denn der Kammerer aus dem Mohrenland und der
romische Hauptmann Cornelius oder der Statthalter Sergius
Paulus sind natiirlich noch kein Beweis gegen diese passive
Haltung. Man kann nun diese Tatsache einfach historisch er-
kliren damit, daB die ersten Christen aus Kreisen stammten, die
fir die Beamtenkarriere kaum in Frage kamen, und daB zudem
bald darauf der Kaiserkult, der in besonderer Weise von den
Beamten gefordert wurde, ein Hindernis darstellte. Aber steckt
nicht noch etwas anderes dahinter, nimlich die eschatologische
Spannung, in der sich die Urgemeinde befand, die ein malgeb-
liches Wirken im irdisch menschlichen Bereich nicht ganz ernst

%7 Ein Exzerpt dieser Schrift findet sich bei Sachsse, S. 71ff.

73



nehmen konnte, weil es nicht von letzter Wichtigkeit war,
darum dieses «Tun, also ob man nicht tite», von dem Paulus
1. Kor. 7, 29ff, schreibt. Auch das Taufertum weill etwas von
solcher naher Enderwartung, die alles Irdische zweitrangig wer-
den 148t, nicht nur in den Prophezeiungen des jiingsten Tages,
wie sie da und dort auftauchen, sondern auch in dem verzehren-
den Eifer fiir das Haus des Herrn, dem alles andere gleichgiiltig
wird. Aber nun befand es sich eben doch in einer grundsatzlich
anderen Situation als die Urgemeinde, die im heidnischen Staat
lebte; denn die Obrigkeit der Reformationszeit erhob ja An-
spruch darauf, christlich zu sein, alle erhoben iiberhaupt diesen
Anspruch, und wer sollte sich dann dazu opfern, Obrigkeit zu
sein und um des irdischen Heils der Mitmenschen willen sein
ewiges Heil preiszugeben ?

Im Grund haben wir es hier mit derselben gefahrlichen Ver-
engung der Wirkungsmoglichkeit des Evangeliums zu tun wie im
Artikel von der Absonderung. Wenn der Christ, um einer
radikalen Nachfolge Christi willen, die Handhabung der staat-
lichen Gewalt, eben weil sie Gewalt ist und ihrem Wesen nach
immer auch Unrecht einschliet, ablehnt, {iberlait er dann nicht
diesen Staat vielleicht dimonischen Michten, wird dann nicht
das Machtprinzip des Staates zur Tyrannis, wie Zwingli ganz
richtig erkennt, wenn er an Blarer schreibt: «Tolle a magistratu
religionem, tyrannis est non magistratus'.» Das verantwortliche
Mitwirken am staatlichen Leben mit seinen Unzuldnglichkeiten
gehort nun eben auch zum Wandeln des Christen im Fleisch, und
indem er sich dort stindig des siindigen Wesens des Menschen
und seiner eigenen Verflochtenheit in die Siinde der Welt be-
wublt wird, erkennt er erst im ganzen Umfang die Bedeutung des
Kreuzes Christi.

138 C. R. Zw. op. IX 458.

74



5. Das Eidverbot

Wenn die Wiedertdufer aller Richtungen darauf beharren,
daB der Eid verboten sei, beziehen sie sich regelmiBig auf das
Wort Jesu in der Bergpredigt Mat. 5, 34ff. und dessen Zitat
Jak. 5, 12: «Ich aber sage euch, daB ihr {iberhaupt nicht schwéren
sollt. ..» Die Unbedingtheit, mit der sie auf der Eidverweigerung
bestehen, zeigt, dall sie aus der Bergpredigt ein neues Gesetz
machen mit einzelnen Paragraphen, die unter allen Umstdnden
zu halten sind. Damit erh&lt das Doppelgebot der Liebe eine
Konkurrenz, es sinkt herab zu einem Gebot unter vielen.

Aber auch wenn man diesen Geist der Gesetzlichkeit ablehnt,
bleibt doch noch die exegetische Frage zu erodrtern, ob sich
Jesus an jener Stelle der Bergpredigt wirklich gegen jeden Eid
gewandt hat; denn dies wird von Zwingli und Calvin, aber auch
noch von neueren Exegeten wie Zahn' bestritten. Liest man
den Text unvoreingenommen, dann kann er keinen anderen
Sinn haben als den: Im Gesetz des Alten Bundes war der Mein-
eid verboten, im Neuen Bund aber jeder Eid, auch der, der
scheinbar weniger schwer wiegt, weil er nicht beim Namen
Gottes geschieht ; und in der Begriindung wird gesagt, was iiber
das einfache Ja und Nein hinausgehe, sei vom Boésen. Zwingli
und vor allem Calvin weisen nun daraufhin, daB unméglich im
Alten Testament etwas als recht, ja Dt. 10, 20 sogar als eine
Ehrung Gottes geboten sei, was im Neuen Bund nicht mehr
erlaubt sein sollte'’, es konne lediglich darum gehen, daBl das
leichtfertige und unnotige Schworen, das einen Miflbrauch von
Gottes Namen darstelle, verboten werde™. Zahn fiigt bei:
«Jesus verbietet seinen Jiingern nicht den Eid im biirgerlichen
Rechtsverfahren ... Jesus erwdhnt nur Schwurformeln des tig-
lichen Lebens und nicht das Schworen bei Gott, das bei Gericht
wohl einzig zuldssig war. Die positive Forderung ist nicht
Eidverweigerung sondern schlechthinige Wahrhaftigkeit der

199 Zahn: Matthiuskommentar, S. 244 ff,
10 Calvin, S. 95f.
! Ebenda S. 93 und Elenchus C. R. Zw. op. VI 146.

75



Rede'.» Aehnliche Einwédnde scheinen die Taufer schon gehort
zu haben und sie parieren sie gar nicht schlecht, Zeile 265: «Ir
narren und blinden, was ist grofler, der stul oder der drauff
sitzt 7» Selbstverstindlich will Jesus, wie auch Calvin richtig
sieht, mit der Erwdhnung dieser leichteren Schwurformeln die
rabbinischen Kniffe treffen, durch die man versuchte, eine
Uebertretung des 3. Gebotes zu umgehen'?; darum zeigt er, daf3
auch der Schwur beim Himmel oder bei der Erde oder bei
Jerusalem oder beim eigenen Haupt, letztlich Schwur bei Gott
ist, weil alle diese Dinge in Beziehung zu Gott stehen, seinem
Machtbereich angehoren, und wir folglich nicht eigenmaichtig
iiber sie verfiigen konnen. Wie steht es aber mit dem Einwand,
daBl der Schwur im Alten Testament erlaubt, ja in Gerichtsfillen
gefordert war (Zeile 260) und daBl Gott selbst dem Abraham
durch einen Schwur die Verheilung bekraftigt hat, Gen. 26,3
(Zeile 243)? Beim zweiten Einwand sehen die Taufer ganz
richtig, daB ein Schwur Gottes etwas anderes ist als alles mensch-
liche Schworen, und wenn sie auf die Stelle Hebr. 6,17f, hin-
weisen, treffen sie damit das Wesentliche. Denn weil ein Schwur
nur bei dem geleistet werden kann, das unbedingt Gewalt iiber
uns hat, also bei Gott, kann Gott nur bei sich selbst schworen,
folglich ist es kein wirklicher Schwur. Ein Schworen Gottes ist
ein Anthropomorphismus, und wenn die Schrift in solch mensch-
lichen Worten von Gott spricht, dann 14Bt sie sich gleichsam
auf unser menschliches Niveau herab, oder wie Calvin einmal
iber die Anthropomorphismen sagt: Gott stammelt mit uns, wie
eine Amme mit dem kleinen Kind, d. h. Gott mul mit uns in
unserer Sprache reden, damit wir ihn {iberhaupt verstehen
kénnen. Darauf aber, daB3 das Schworen im Alten Testament er-
laubt war, lassen sich die Tdufer in den Artikeln nicht ndher
ein; es geniigt ihnen, dem gegeniiber das klare Verbot Jesu
zu haben.

Seltsam in die Irre gehen sie, wenn sie dieses damit begriin-
den (Zeile 237): «dann ir mogen nit ein har wil oder schwartz
machen»; denn mit diesen Worten begriindet Jesus nicht das

142 Calvin, S. 96.

76



Verbot des Eides an sich, sondern das Verbot, beim eigenen
Haupt zu schworen, weil auch dieses nicht in unserer, sondern
in Gottes Gewalt ist, und wir darum nicht eigenmaichtig dariiber
verfiigen und es gleichsam als Pfand unseres Schwures setzen
konnen. Die Begriindung des Eidverbotes ist vielmehr, wie auch
Calvin richtig sieht, eine andere. Der Eid ist im Grund immer ein
Korrelat zur Liige : «Il faut donc que la verité ne regne point, ot
il y a frequent usage de sermens'’.» Was Calvin aber, der immer
geneigt ist, die Bibel in ihrer Ganzheit absolut zu nehmen, nicht
sieht, ist die Tatsache, dall der Wahrheitsbegriff sich bei den
Juden wie iiberhaupt im vorderen Orient nur langsam entwickelt
hat, und daB noch der Dekalog kein unbedingtes Verbot der
Liige kennt und die Patriarchen in vélliger Unbeschwertheit
gelogen haben. Darum war auch der Eid ein unabdingliches
Erfordernis. Insofern hat Zahn recht, das neue Gebot, das Jesus
gibt, ist das der unbedingten Wahrhaftigkeit; damit wird aber
der Eid von selbst hinfillig. Oder um es mit andern Worten zu
sagen: Im Neuen Bund sind wir in einer solchen Weise in jeder
Minute vor Gottes Antlitz gestellt, daB} jede Aussage die Kraft
eines Eides hat. Darum kann auch Jesus sagen, daf} alles, was
iiber das schlichte Ja und Nein hinausgeht, von Bésem ist, denn
es ist ein Zeugnis davon, dall wir nicht in ganzer Wahrhaftigkeit
vor Gott stehen.

Die schiefe Begriindung, die Zeile 237i. fiir das Eidverbot
gegeben wird, nimlich die Unfreiheit des menschlichen Willens,
fir die darum jeder promissorische Eid eine Vermessenheit ist
— Calvin bemerkt mit Recht, es miiite dann auch jedes einfache
Versprechen unerlaubt sein™ — hat zur Folge, daBl die Téaufer
in einige Verlegenheit geraten, wenn sie beweisen sollten, da3
auch der assertorische Eid verboten sei. Sie helfen sich damit,
daB sie diesen gar nicht als Eid, sondern als Zeugnis bezeichnen
und fiir erlaubt erklidren. So verstehen sie auch jene Stellen, wo
Paulus Gott oder sein Gewissen als Zeuge anruft, daBl er nicht
lige, R6m. 9,1; Phil. 1,8; 2.Kor. 1,23; etc. eben nicht als Eid

43 Ebenda S. 98.
18 Ebenda S. 101f.

77



sondern als Zeugnis, wobei sie allerdings Zeile 269, etwas selt-
sam behaupten, daB die Apostel nur das bezeugten, was Gott
dem Abraham verheiflen habe. Ebenso unerfindlich ist es, wes-
halb sie Lk. 2, 34, das Wort Simeons iiber Jesus heranziehen,
da es sich dort nicht um ein Zeugnis im oben genannten Sinn,
sondern um eine Prophezeiung handelt.

Betrachten wir die Eidfrage als Ganzes, ist zu sagen, dal} die
Tédufer die Unbedingtheit von Jesu Eidverbot richtig verstanden
haben, auch wenn sie dieses falsch begriinden, und daB nichts
anderes als dieses Wort Jesu sie veranlaBt hat, jeden Eid zu
verweigern, Es ist eine Verleumdung, wenn Zwingli ihnen vor-
wirft, sie verweigerten den Eid: «quo et magistratum ipsum et
eum nervum, quo consistit, pergitis dissolvere'®.» Viel mehr ist
gerade hier Zwinglis schwache Stelle; er meint, der Staat konne
ohne Eid nicht bestehen — als ob nicht die Gottesturcht das
Entscheidende wire und nicht der Eid —; folglich darf Jesus
kein Eidverbot gegeben haben, m.a. W. er liest das aus dem
Text heraus, was dazu dient, die bestehenden Verhiltnisse zu
sanktionieren. Dabei ist er insofern mit seiner Interpretation im
Recht, als die unbedingte Wahrhaftigkeit — um mit den Taufern
zu reden — auch in die Vollkommenheit Christi gehort, wihrend
der Staat mit der menschlichen Liigenhaftigkeit rechnen muf}
und infolgedessen auf den Eid angewiesen ist. Zwingli selbst be-
zeugt in seiner Schrift: «Von goéttlicher und menschlicher
Gerechtigkeit»: «Denn hielt ein jeder dasselb, das er sinen
niachsten als lieb hitte als sich selbs, so dorfft man keiner
eyden'’.» Aber das Doppelgebot der Liebe gehort eben in den
Bereich gottlicher Gerechtigkeit, wihrend der Staat nur die
menschliche Gerechtigkeit voraussetzen kann. Die Taufer aber
werten, wie wir schon im vorigen Kapitel gesehen haben, nur die
gottliche Gerechtigkeit als Gerechtigkeit und kdénnen darum
auch die staatliche Eidesforderung nicht anerkennen.

Was aber dann, wenn, wie Zwingli mit Recht daraufthinweist,
der Eid einmal gefordert wird um der Liebe willen, um den Nich-

185 Elenchus C. R. Zw. op. VI 144,
18 C.R. Zw. op. I1 482.

78



sten zu entlasten und vor einer ungerechten Verurteilung zu
schiitzen ? Hier liegt die eigentliche Schwiche des tauferischen
Standpunktes, wie wir schon am Anfang gezeigt haben, daf} ein
neues Gesetz an die Stelle des Liebesgebotes tritt.

Schlufl

Lassen wir die Artikel samt Sendschreiben noch einmal an
uns vorbeigehen, sehn wir, dall der zentrale Gedanke, der hinter
allem steht, eine moglichst vollkommene Nachfolge Christi ist.
Wenn die Taufer in diesem Bemiihen manchmal gesetzlich, ja
werkgerecht erscheinen, wenn sie an den Werten von Staat
und Kultur vorbeisehen und wenn sie schlieBlich vor der Ge-
schichte Unrecht bekommen haben, indem sich nicht ihre Kirche
der frei sich Bekennenden und um Vollkommenheit Ringenden
durchgesetzt hat, sondern die viel lauere Volkskirche, die sich
durch das Schwert des Staates hat verteidigen lassen, bleibt
ihnen in der Kirchengeschichte dennoch ihre besondere Stellung
gesichert. Denn es ist notwendig, dall von Zeit zu Zeit Menschen
gegeniiber der allgemeinen Lauheit und KompromiB3bereitschaft
der Christenheit in radikalem Ernst und vélliger Hingabe um die
Nachfolge Christi ringen und wie die Taufer der Reformations-
zeit in der Not dieser Nachfolge «an ihrem Fleisch erstatten,
was noch mangelt an Triibsalen in Christo fiir seinen Leib,
welcher ist die Gemeinde».

"7 Cf. auch Calvin, S. 99.




Quellen- und Literaturverzeichnis

Karl Barth: Die kirchliche Lehre von der Taufe, Zollikon, 1943.
Joh. Wilh. Baum : Capito und Butzer, Elberfeld, 1860.
Aug. Baur: Zwinglis Theologie, Bd. II, 1885.

Martin Butzer: Getreue Warnung der Prediger des Evangelii zu
StraBburg.

Joseph Beck : Die Geschichtsbiicher der Wiedertdaufer, Wien, 1883.

Ulrich Bergfried: Die Verantwortung als theol. Problem im Tdufertum
des 16. Jh. Diss. und die Besprechung dieser Dissertation, die 1938
in Wuppertal erschienen ist, von W. Kohler in den Mennonitischen
Geschichtsblidttern, 1940.

Fritz Blanke: Beobachtungen zum iltesten Tauferbekenntnis, Archiv
tiir Reformationsgeschichte, 1940.

H. Bohmer: Urkunden zur Geschichte des Bauernkrieges und der
Wiedertdufer. Lietzmanns Kleine Texte 50/51. Bonn, 1910.

G. Bossert: Michael Sattler, P. R. E. 1906.
Otto Brandt: Thomas Miintzer : Sein Leben und seineSchriften, Jena, 1933.

Joh. Calvin: Brieve instruction contre les Anabaptistes, 1544, C. R. Vol.
XXXV, S. 491f.

Ernst H. Cornell: Das Schweiz. Taufermennonitentum, Tiibingen, 1925.
Oscar Cullmann: Die Tauflehre des Neuen Testamentes, Ziirich, 1948.

Robert Friedmann: The Schleitheim Confession. The Mennonite Quar-
terly Review, 1942,

Samuel Geiser: Die taufgesinnten Gemeinden, Karlsruhe, 1931.

Emil Hindiges: Die Lehre der Mennoniten in Geschichte und Gegen-
wart, Diss. Kaiserslautern, 1921.

Fritz Meyer: Der Kirchenbegriff der Schwirmer, Leipzig, 1939, und die
Besprechung dieses Aufsatzes von Chr. Neff in den Mennonitischen
Geschichtsblédttern, 1940.

John Horsch: The Swiss brethren. The Mennonite Quarterly Review, 1930.
— The Struggle between the Swiss brethren in Zurich, ebenda, 1933.

— An inquiry into the truth of accusations of fanaticism and crime
against the early Swiss brethren, ebenda, 1934.

Balthasar Hubmaier: Von dem Christlichen Tauff der gloubigen, 1526.
Ludwig Keller: Michael Sattler, A. d. B., Bd. 30.

80




S

S———

Joh. KeBller : Sabbata, St. Gallen, 1902.

Walther Kohler: Briiderliche Vereinigung etzlicher Kinder Gottes,
siecben Artikel betreffend. Item ein Sendbrief Michael Sattlers an
eine Gemeine Gottes samt seinem Martyrium. Flugschriften aus
den ersten Jahren der Reformation, Bd. 2, Leipzig, 1908.

Roger Ley: Kirchenzucht bei Zwingli, Ziirich, 1948.
Mennonitisches Lexikon.
Ernst Miiller: Geschichte der bernischen Tdufer, Frauenfeld, 1895.

L. von Muralt: Zum Problem: Reformation und Tautertum.
Zwingliana VI, 1934.

Werner Pletscher: Wo entstand das Bekenntnis von 1527. Mennonitische
Geschichtsbldtter, 1940.

Carl Sachsse: Balthasar Hubmaier als Theologe, Berlin, 1914,

Steck und Tobler: Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reforma-
tion, Bd. 1, 1923.

John C. Wenger: The Schleitheim Confession of Faith. The Mennonite
Quarterly Review, 1945.

Ziircher Tauferakten, zitiert als Z.T. A.; das Manuskript wurde mir in
freundlicher Weise von Dr. W. Schmid zur Verfiigung gestellt.

Zwingli: Von gottlicher und menschlicher Gerechtigkeit, 1523, C.R. I,
S. 480 ff.

— Ratschlag betr. AusschlieBung vom Abendmahl fiir Ehebrecher,
Hurer, Wucherer, 1525, C. R. IV, S. 31 ff.

— Zeugenaussagen im Téauferprozel, 1525, C. R. IV, S. 160 {f.

— Von dem touff, vom widertouff unnd vom kindertouff, 1525, C. R. IV,
S. 206 ff.

— Von dem predigamt, 1525, C. R. 1V, S. 382ff.

— In catabaptistarum strophas elenchus, 1527, C.R. VI, mit ausfiihr-
lichem Kommentar von Fritz Blanke, C. R. IV, S. 1 ff.

— Briefwechsel, C.R. VII—IX.

Aus Mangel an Zeit war es nicht moglich, die ganze einschligige Literatur

speziell iiber Zwingli durchzuarbeiten und zu zitieren; ich habe mich
bei Zwingli fast ausschlieflich auf die Quellen beschrinkt. Auch die
Arbeiten Eglis iiber die Tidufer habe ich nicht zitiert, hingegen bei den
einzelnen Nummern der Z. T. A. auf Eglis Akten verwiesen.

81



	Das Schleitheimer Täuferbekenntnis 1527

