
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 28 (1951)

Artikel: Das Schleitheimer Täuferbekenntnis 1527

Autor: Jenny, Beatrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Schleitheimer Täuferbekenntnis 1527

Von Beatrice Jenny



Inhaltsverzeichnis

A. Historischer Teil
1. Drucke, Handschriften, Uebersetzungen 7

2. Der Text der Schleitheimerartikel 9

3. Ergebnis aus der Textvergleichung 19

4. Die Entwicklung des Täufertums bis 1527 22

5. Der Ort der Täufersynode 24

6. Die Verfasserschaft der Schleitheimerartikel 25

7. Grund und Zweck der Schleitheimersynode 33

B. Systematischer Teil
1. Die Schleitheimerartikel als Bekenntnis 39

2. Die Taufe 44

3. Die Kirche ohne Flecken und Runzel 51

4. Die Haltung des Christen gegenüber dem Staat • • 66

5. Das Eidverbot 75

6. Schluß 79

Quellen- und Literaturverzeichnis 80



A. Historischer Teil

1. Drucke, Handschriften, Uebersetzungen

Die Schleitheimer Täuferartikel sind in drei deutschen
Drucken aus dem 16. Jahrhundert erhalten ; der eine stammt aus
dem Jahre 1533, die beiden andern sind undatiert1. Sie sind mit
einem Brief Michael Sattlers an die Gemeinde zu Horb, einem
Bericht über dessen Märtyrertod in Rottenburg am Neckar und
einer Abhandlung über die Ehescheidung zu einer Flugschrift
verbunden, Walther Köhler hat diese, mit einer Einleitung
versehen, 1908 im 3. Heft des 2. Bandes der «Flugschriften aus den
ersten Jahren der Reformation» ediert. In einer ziemlich
getreuen Abschrift finden sich die Artikel auch im Kopienband
von Spleiß aus der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts im Staatsarchiv

in Schaffhausen. Schon 1560 und ein zweites Mal 1565

wurden sie in holländischer Uebersetzung gedruckt2.
Die Artikel sind, wie der nachfolgende Text zeigt,

eingebettet in ein Sendschreiben an die Brüder und Schwestern, die
in der Zerstreuung leben. Die eigentlichen Artikel aber scheinen
schon bald nach der Entstehung in handschriftlichen Exemplaren
verbreitet worden zu sein. So erhält Zwingli sie bereits am
25. April 1527 von Haller aus Bern zugesandt3 und behauptet im
«Elenchus in Catabaptistarum strophas», der großen Antitäufer-
schrift, die am 31. August 1527 erschienen ist: «Nemo ferme
omnium vestrum est, qui tarn bene conditarum legum vestrarum
exemplar descriptum non habeat4.» Wenn es nun auch etwas
übertrieben sein mag, daß die Schrift in den Händen fast aller
Täufer war, so muß sie doch bald eine gewisse Verbreitung

1 Cf. Blanke im Kommentar zum Elenchus C. R. VI 106 und Wenger, S. 4.
2 Cf. W. Köhler, S. 103.
3 C. R. Zw. op. IX 104.
4 C. R. Zw. op. VI 106

7



gefunden haben. Wahrscheinlich handelt es sich auch bei den
«décréta catabaptistarum», die Oekolampad am 24. April 1527

aus Basel an Zwingli schickt, um die gleichen Artikel5. Zwingli
selbst bemerkt in einem Marginal zum Elenchus : «Sic habuerunt
duo prima exemplaria ad nos missa. Alia duos faciunt articulos.»
Er besitzt also mehrere Exemplare8.

Von diesen Handschriften sind etliche erhalten, eine, früher
im Besitz des Preßburger Domkapitels, ist von Joseph Beck als
Beilage zu den Geschichtsbüchern der Wiedertäufer 1883 in
gekürzter Form publiziert worden7, die andere findet sich im
Staatsarchiv Bern im Band 80 der sog. Unnützen Papiere und ist
von Ernst Müller in seiner Geschichte der bernischen Wiedertäufer

1895 teilweise abgedruckt worden8. Es handelt sich dabei,
wie man aus der Schrift schließen kann, um ein Stück aus der
ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts.

Im folgenden werde ich den Text dieses Berner Manuskripts,
das mir in einer Photokopie zur Verfügung steht, wiedergeben,
weil er noch nie vollständig und von Müller auch mit kleinen
Ungenauigkeiten abgedruckt worden ist. Zwingli hat die Artikel
dann in seinem Elenchus ins Lateinische übersetzt und der
Reihe nach widerlegt9. Auch Calvin zitiert in seiner Antitäufer-
schrift des Jahres 1544 einzelne Partien daraus in französischer
Sprache. Doch scheint ihm ein Druck vorgelegen zu haben10.

Ich gebe, wo die Berner Handschrift fehlt, den Text des

Druckes, wie er sich bei Köhler findet, kursiv wieder, auch
vermerke ich kursiv neben dem Bernertext die Varianten von
Köhler und die Abweichungen der Zwinglischen Uebersetzung
vom gedruckten Exemplar in Fußnoten.

6 C. R. Zw. op. IX 101.
6 C. R. Zw. op. VI 122 Anm. 1.

' Beck, S. 41 ff. Eine Uebersicht über die erhaltenen Drucke und Manuskripte
gibt Friedmann.

8 Müller, S. 38 ff.
9 G. R. Zw. op. VI 107—155.

10 Calvin, S. 54 : «et aussi qu'ilz on trouvé moyen de faire imprimer ceste belle
resolution.» Cf. Böhmer, S. 26.

8



2. Der Text der Schleitheimerartikel

Freud, fried und barmhertzigkeit von unserm Vatter durch dy
vereynigung deß bluots Christi Jesu, mit sampt den gaben deß geysts,
der vom vatter gesendt wirf allen glaubigen zuo stercke und trost und

bestendigkeyt in aller truebsal biß an das ende, Amen, Sei mit allen
liebhabern Gottes und kindern deß Hechts, welche zerspreyt seint 5

allenthalben, wo sy von Got unserm vatter verordnet seint, wo sie

versamlet seint eynmuotiglich in eynem Got und vatter unser aller ;

Genad unnd fried im hertzen sei mit euch allen, Amen.
Lieben in dem Herrn brueder und Schwestern, uns ist alweg zuom

ersten und fürnembsten angelegen euwer trost und Versicherung 10

euwers gewissem, welchs etwan verwirret was, damit jr nit jmmer,
als die außlendigen von unns gesuendert wuerden und schier vast
außgeschlossen nach billigkeyt, sonder das jr euch widerumb wenden

möchten zuo den waren ingepflantzten gliedern Christi, die da

gerüstet werden durch gedultigkeyt und erkennung sein selbs, und 15

also widerumb mit uns vereynbart wuerden in der krafft eynes
goetlichen christenlichen geysts und eiffers nach Got.

Es ist auch offenbar, mit wy tausentlistigkeyt der teuffei uns
abgewent hab, damit er jnen dz werk Gottes, welches in unns zuom
teyl barmhertziglich und gnediglich angehebt ist worden, zerstoer 20

und zu boden rieht. Aber der trew hirt unser seien, Christus, der
solches angehaben hat in unm, der wirt dasselb biß an das end
richten unnd leren zuo seiner eer und umerem heyl, Amen.

Lieben brüder und Schwestern, wir, die da versamlet seint
gewesen im Herrn zuo Schlafen am Randen miteinander in stücken und 25

artickeln, thuon kundt allen liebhabern Gottes, dz wir vereynigt seint
worden, so um betreffen, im Herren zuohalten als die gehorsamen
Gottes kinder und suen und töchtern, die da abgesündert seint, und
sollen sein von der weit in alweg thuon und lassen, und got sei eynig
preiß und lob on aller brueder widersprechen, gantz wol zuofrieden. 30

In solchem haben wir gespürt die eynigkeyt deß vatters und unsers

9



gemeynen Christi mit jrem geyst mit uns gewesen sein. Dann der
Herr ist der herr deß frides und nit deß zangks, wie Paulus anzeygt.
Das jr aber verstanden, in was artickeln solchs gschehen sei, sollen

35 ihr mercken und verstan.
Es ist von etlichen falschen bruedern under uns vast große erger-

nuß ingefürt worden, dz sich etlich von dem glauben abgewendt
haben, in dem sie vermeynt haben die freiheyt deß geystes und
Christi sich ueben und brauchen. Solche aber haben gefeiet der

40 warheyt und seint ergeben worden (zuo jrem urteyl) der geylheyt
unnd freiheyt deß fleyschs, und haben geachtet, der glaub und lieb

moeg es alles thun und leiden und jnen nichts schaden noch ver-
damlich sein, dweil sie also glaubig seien.

Merckent, jr glieder Gottes in Christo Jesu, der glaub an him-
45 lischen vatter durch Jesum Christum ist nit also gestalt, wircket und

handlet nit solche ding, so dise falsche brueder und Schwestern
handeln und leren ; hueten euch und seint gemanet vor solchen,
dann sie dienen nit unserm vatter, sonder ihrem vatter, dem Teuffel.

Aber ihr nit also ; dann die da Christi seint, die haben ihr fleysch
50 gekreutziget mit sampt allen geluesten und begirden, jr verstan mich

wol, und die brueder, welche wir meynen, Absunderet euch von
jnen, dann sie seint verkert. Bittent den Herren umb jre erkanntnuß
zuor buoß und uns umb bestendigkeyt, den angegrifnen weg fürzuo-
wandlen nach der ehr gottes und seines suons Christi. Amen.

55 Die artickel so wir gehandlet hand [haben], und in denen wir
vereinigt [eyns]1 sind worden, das sind [seint] dise: Touff, bann,
brechung des brots, absunderung von greweln hirten in der
gemein2, schwert, eid ect.

Zum ersten so merckend3 von dem touff. Der touff so [Tauff
60 soll] geben werden allen denen, so gelert sind die büß und

endrung des lebens und glouben in der warheit, das ire sund
durch Christum hin weg genommen sigent [seien], und allen4
denen, so wollen wandlen in der ufferstanung [uffersteeung]
Jesu Christi und mitt im begraben wollen syn in toodt, uff das sy

65 mitt im ufferstan mögen und allen denen5, so es in semlicher
[solcher] meinung von uns begeren und fordern durch sich selbs ;

1 consensimus 2 in ecclesia 3 discite 4 omnium 5 itaque

10



mitt dem werden uß[aus]geschlossen alle kinder touff, des bapst
höchsten und ersten grüwel [höchste und erste grewel]6 ; solichs
haben [habt] ir gründ und zugnuß [zeugnuß] der geschrift7 und
bruch [brauch] der apostel [Mat. 28, Mar. 16, Act. 2, 8, 16, 19] 70

des (selben)* wollen wir uns einfalticklich [einfeltiglich] (und)
doch festencklich (be)halten und versicheret syn8.

Zum anderen sind wir vereinigt8 worden von dem bann also.

Der bann sol gebracht10 werden mitt allen denen, so sich dem
herren ergeben hand, nach zu wandlen in synen hotten, und mitt 70

allen, die in einen lib Christi touft sind worden, und sich lassen
bruder oder Schwester nennen, und doch etwan entschlipfen und
fallen in ein fei und sund11 und onwisselich uberilt ist worden

[werden]. Die selben [sollen] vermant werden zu dem andren
mal heimlich und zum tritten mal offenlich vor aller gmein ge- 80

strafft [oder gebannt] werden nach dem befelch Christi. Math. 18.

Solichs aber sol geschechen nach Ordnung des geistes (gottes)12

vor dem brottbrechen, dar mitt wir all einmuttiklich und in einer
liebe von einem brott brechen und essen mögen und von einem
kelch trincken. 85

Zum tritten, in dem brott brechen, sind wir eins worden und
(also) vereinbart : alle, die ein brott brechen wollen zu der ge-
dechtnus des brochnen libs Christi, und alle, die von einem
tranck trincken wollen zu einer gedechtnüs des vergoßnen bluts
Christi, die sollen vor hin vereiniget syn in einem lib Christi, das 90

ist in die gmein gottes, an welcher [uff welchen]13 Christus das

hopt ist, nämlich durch den touff. Dan, wie Paulus anzeigt, so

mögen wir nit uff einmal theilhaftig syn des herren tisch und der
tufflen tisch. Wir mögen ouch nit uff ein mal teilhaftig syn und
tricken von des herren kelch und der tufflen [des teufels] kelch. 95

Das ist : alle die (do) gmeinschaft haben mit den doten wercken
der finsternüß, (die haben kein teil an dem Hecht, also alle, die
dem tüffel folgen und der welt), die hand kein teil mitt denen die

6 summa abominatio 7 habemus testimonium atque robur scripture 8 Certi
enim facti sumus 9 consensimus 10 quod ad abstentionem sive excommunica-
tionem adtinet 11 peccatum 12 iuxta ordinationem aut imperium divini spiritus
13 in qua

Was in runden Klammern steht fehlt bei Zwingli.

11



zu gott uß der weit berûfft sind. Alle die in dem argen ligen haben
10° kein teil an dem gutten. Also ouch sol und muß syn, welcher nitt

hatt die beruffung eines11 gottes zu einem glouben, zu einem touff,
zu einem geist, zu einem lib mitt allen kinderen gottes gemein,
der mag ouch [reit] * mitt innen ein brott gemacht werden, wie
dan syn mus, wo man das brott in der warheit nach dem befelch

105 Christi brechen wil.
Zum 4. sind wir vereinigt worden von der absünderung15, (die)

sol geschechen von dem [den] bösen und von dem [vom] argen16,
das der tüffel in der weit pflanzt hat, also allein das wir nit
gmeinschaft mit inen haben und mitt inen louffend in die ge-

110 menge17 iren griiwelen. (Das ist also18,) die wil alle, die nit ge-
tretten synd in die gehorsame des gloubens, und die sich nit
vereiniget hand mitt gott19, das sy sinen willen thun wollen, ein
großen grüwel vor gott sind, so kan und mag anders nütt von inen
wachsen oder entspringen dan griiliche ding20. Nun ist ye nütt

115 anders in (der weit und) aller creatur dan gutz21 und bös, glöubig
und unglöubig, finsternüs und liecht, weit und die uß der weit
sind, tempel gottes und die götzen, Christus und Belial, und
keins mag mitt dem andern (kein) teil han. Nun ist uns ouch das

gebott des herren offenbar, in welchem er uns heißet abgesun-
120 deret syn und werden von dem bösen22, so wolt er unser gott syn

und werden wir sine sûn und töchter syn. Witter vermant er uns
darum von Babilon und dem irdischen Egypti uß zu gan, das wir
nit ouch teilhaftig werden irer qual und liden, so der herr über
sy füren wil [wirt]. Uß dem allen sollen wir lernen, das alles was

125 nit mitt unserem gott und Christo vereiniget ist, nütt anders sig
dan die grüwel, welche wir miden sollend [und fliehen]23. In dem
werden vermeint alle bâpstlich und widerbâpslich [widerbäpst-
liche] werck und gottes dienst21, versamlung, kilchgang, win-
hüser, burgschaften und verpflichten des ungloubens [bürger-

14 sui 15 de defectione separatione aut devitatione 16 ab isto malo, quod 17 in
communicatione 18 Hoc est 10 quique nondum domino nomen dederunt, quod
voluntatem 20 nihil ab eis fieri potest, quod non sit abominabile 21 Nunc autem
in mundo plane aliud nihil est neque in universa creatura quam bonum 22 a malis
23 quam devitare debemus 24 idololatrie 25 foedera infidelitatis
* Hier fehlt im Berner Text die sinngemäße Negation.

12



schaften und Verpflichtung]25 und andere mer derglichen, die dan 13°

die weit für hoch halt, und doch stracks wider den befelch gotzs
gehandlet werden26, nach der maß aller ungerechtickeit, die in
der weit ist. Von disem allem sollen wir abgesünderet werden
und kein teil mitt solchen haben, dan es sind ytel grüwel, die

uns verhasset machend vor unserem Christo (Jesu)27, welcher 135

uns entlediget hatt von der dienstbarkeit des fleischs, und uns
geschickt gemacht dem dienst gottes dürch den geist, welchen
er uns geben hatt. In dem werden ouch fallen von uns \_Also werden

auch von uns ongezweiffelt]28 die tüfelischen waffen des ge-
walzs, [die onchristliche, auch teufelischen waffen deß gewalts 140

fallen]2" als da sind schwert, harnasch und der glichen und aller
irer brüch für fründ oder wider die fiend, in kraft des worts
Christi : ir sollen dem ubel nit widerstan.

Zum 5. sind wir vereinigt worden von den hirten in der
gemein gottes also. Der hirt in der gemein gottes sol einer syn 145

nach der Ordnung Pauli30, gantz und gar, der ein gütte zügnüß
hab von denen, die ußer dem glouben sind. Sölich [Solches]
ampt31 sol sin lesen und ermanen und leren, manen, straffen
(oder)32 bannen in der gmein, und allen Schwestern und brudern
wol fürstan im bett, im brott brechen [bruedern und Schwestern 150

zur besserung vorbeten, dz brot anheben zuo brechen]33 und in allen
dingen des lips Christi acht haben, das er gebüwen und
gebesseret wird, (dar mit der nam gottes durch uns geprisen und
geeret werd)34 und dem lesterer der mund werde verstopft. Diser
aber sol erhalten werden, wo er mangel haben wurd, von der 155

gemein, welche in erweit hat, dar mit welcher dem evangelio
dienet, sol ouch darvon leben, [auch von demselben lebe] wie der
herr geordnet [verordnet] hatt. So aber ein hirt etwas handien
würd, das zestraffen wer35, (so) sol mitt im nütt gehandlet werden

26 contra preceptum Christi et pugnent et fiant 27
que nos Christo exosos reddunt

28 Vigore huius constitution^ décident 29 a nobis diabolica arma violentie 30 de

pastoribus ecclesie dei sic statuimus, ut pastor sit de grege unus aliquis iuxta
Pauli ordinationem 31 Huius officum 32 docere, discere, bortari sive 33 et omnibus

fratribus et sororibus bene preesse tarn in oratione quam in fractione panis
33 ut nomen dei per nos colatur et laudetur 35 Si vero pastor quid accusatione
dignum admiserit

13



160 on zweyer oder trier zugen mund [on zweti oder drei zeugen]. So

sy sunden, sollen sy vor allen gestraft werden, darmitt die
anderen forcht haben. So aber diser hirt vertriben oder (aber)
dem herrn durch das crütz heimgefürt würd [oder durch das creutz
dem herren hingefurt wurd]38, sol von stund an ein ander an die

165 stat verordnet werden, dar mitt das völckle und hüfle gottes nitt
zerstört werd, (sunder durch die manung erhalten und getrost
werd)37.

Zum sechsten sind wir vereinigt worden38 von dem schwert
also. Das schwert ist ein gottes Ordnung ußerhalb der volkumen-

170 heit Christi, welches den bösen straft und tödt, und den gutten
schützt und schirmt. In dem gesatz wirt das schwert geordnet
über die bösen zür straff und züm todt, und dasselbig zu brüchen
sind geordnet die weltlichen oberckeiten. In der vollkomenheit
aber Christi [Christi aber] wirt der bann gebrücht allein zu einer

176 manung und usschließung des, der gesundet hatt an [ore] todt des

fleischs39, allein durch die manung und den befelch nit mer zu
sunden. Nun wirt gefragt von filen, die nit erckennen den willen
Christi gegen uns : Ob ouch ein christ mög oder solle das schwert
bruchen gegen dem bösen um des gûtten schütz und schirm

180 ^rillen oder um der liebe willen. Antwort ist geoffenbart ein-
mutticklich also: Christus lert uns, [lert und befilcht reres]40 das

wir von im leren sollen, dann er sig milt und von hertzen demuttig
und so werden wir ruw finden unseren seien. Nün sagt Christus
zu dem wiblin. [zum heidnischen weiblin] das im eebrüch begrif-

185 fen war [worden was]41, nitt das man es versteingen sölt nach
dem gesatz (sines vatters) (und er doch sagt : wie mir der vatter
befolchen hat, also thun ich)42 sunder der barmherzickeit und ver-
ziehung und manung nitt mer zu sunden, und spricht : gang hin,
[und] sund nitt mer ; sölichs sollen wir uns gentzlich ouch halten

190 nach der regel des banns. Zum anderen wirt gefragt des schwerts
halb : ob ein Christ solle urteil sprechen in weltlichen (sachen)

zang und spen43, so die unglöubigen mit einanderen halten

36 adductus 37 sed per exhortationem servetur consolationemque accipiat 38 con-
sensimus aut conistituimus 39 ad interitum carnis 40 Christus docet nos, ut
41 Christus mulieri in adulterio deprehense 42 sie loquor 43 causis secularihus

inter vim et vim, inter litem et litem

14



[haben], Ist das die antwort : Christus hat nit wollen entscheiden
oder urteilen zwüschen bruder und bruder des erbteils halb,
sunder hat sich des selben gewideret. Also sollen wir im ouch 195

thun. Zum 3. wirt gefragt des schwerts halb, ob der christ solle
ein oberckeit syn, so er dar zu erweit wird [Sol dz eyn obrgkeyt
sein, so einer dazu erweit wirt]", Dem wirt also geantwürt :

Christus hatt sollen gemacht werden zu einem kung, do ist er
[und er ist]45 geflohen und hat nit angesechen die ordniing sines 200

vatters ; also sollen wir im ouch thun und im nach louffen, so

werden wir nit in die finsternus fallen wandlen [der finsternuß
wandten]". Dan er sagt selbs : welcher nach mir kiimmen wil, der
verleugne sich selbs und neme syn crütz uff sich und folge mir
nach. Ouch verbütt er selbs den gewalt des schwerts und. sagt : 205

Die weltlichen fürsten, die herrschen ect. aber ir nit also. Witter
sagt Paulus : Welche gott (zu vor) versechen hatt, die hatt er
ouch verordnet, das sy glichbertig syn sollen dem ebenbild synes
suns ect. Ouch sagt Petrus : Christus hatt gelitten, nit geherscht
und hat uns ein furbild [ebenbild]" glassen, das ir sollen nach 210

folgen sinen fußstapfen48. Zum letsten [Zuo letst] wirt gemerckt,
das es dem christen nit mag zimmen ein oberckeit zu syn in den
stücken. Der obeckeit [obrer] regiment ist nach dem fleisch, so
ist der christen nach dem geist49, ire hüser und wonung ist bliplich
[bleiblich] in diser weit60. So ist der christen im himel51. Ire 215

burgerschaft ist in diser weit, so ist der christen im himel [burger-
schaff], 1res strits und kriegs waffen sind fleischlich52 und allein
wider das fleisch, der christen waffen [aber] synd geistlich wider
die befestigung des tüffels. Die weltlichen werden53 gewapnet
mitt stachel und isen, aber die christen sind gewapnet mitt dem 220

harnesch gotts64, mit warheit (mit) gerechickeit, (mit) frid, glou-
ben (und) heil, und mit dem wort gottes. In summa : Was
Christus, unser houpt uff uns gesynnet ist, das alles sollen die
glider des lips Christi durch inn gesinnet sin, dar mit kein Spaltung

an christianus officium aut magistratus esse debeat 45 sed fugit 46 et non ambu-
labimus in tenebris 47 exemplum 48 ut eins vestigia sequamur 49 christianus
autem secundum spiritum 50 habitatio corporalis est in hoc mundo 51 Christia-
norum autem omnium 52 Arma illorum carnalia sunt et contra carnem 53 mundani
magistratus 54 Christiani vero armis dei induti sunt

15



225 in dem lip sige, dar mit er zerstöret werden. [Dann eyn jglichs
reich, das inn jm selbst zerteylt ist, wirt zerstoert werden]55.

So nün Christus also ist, wie von im geschriben ist, so müßend
die glider ouch also syn, dar mitt syn lib gantz und einig blibe
zu siner selbs besserung56 und erbuwung. Züm sibenden sind wir

230 vereinigt57 worden von dem eid also. Der eid ist ein befestigung
under denen, die do zancken oder verheißen, und [ist] im gesatz
geheißen worden, das er solte [sol] geschechen by dem namen
gottes allein58 warhaftig und nit falsch. Christus, der die vol-
kumenheit des gesatz lert, der verbüt den synen alles schweren,

235 weder recht noch falsch, weder by dem himmel noch by dem

erterich, noch by Ierusalem noch by unserem houpt59, und das um
der ursach willen, wie er [bait] hernach spricht. Dan ir mögen
nit ein har wiß oder schwartz machen. Sechend zu, darum ist
alles schweren verbotten, dann wir mögen nüt erstaten, das in

240 dem schweren verheißen wirt, die mit [dweil] wir das aller minst
an uns nit mögen enderen. Nun sind etliche, die dem einfaltigen
bott60 gottes nit glouben [geben, sunder sie]61, die sagen (und
fragen) also : [Ei] Nün hat gott [dem] Abraham geschworen durch
sich selbs, die wil er gott was (da er im verhieß, das er im wol

245 wölte und wolt sin gott syn so er syn bott hielte). Worum solte
ich nit ouch schweren, so ich eim etwas verhieße. Antwürt : Höre
was die gschrift sage : Got do er wolt den erben der Verheißung
uberschwencklich bewisen, das sin rat nit wanckt, hat er einen
eid dar zwischen geleit, uff das wir durch zwo unwanckliche

250 ding (dardurch es unmöglich ist, das gott liege, einen starcken
trost haben)62, Merck den verstand dise gschrift : Gott hat gewalt
zu thun das er dir verbütt. Dan es ist im alles müglich. Gott hat
dem Abraham geschworen einen eid (sagt die gschrift) darum
das er bewise, das sin ratt ni wanckte. Das ist : es möchte im

255 nieman sinen willen widerstan (und hinderen), darum mocht er
den eid halten63. Wir aber mögen nütt, wie da oben von Christo

55 Omne enim regnum contra se divisura perit 56 conservationem 57 consensimus

aut constituimus 58
per nomen dei solius vere 59

per nos ipsos 60 simplicibus
preceptis 61 sed dicunt : 62 ut spem habeamus 63 quod potestati sue nemo potest
resistere ; ideo necesse fuit, ut iusiurandum servaret

16



gesagt ist64, das wir den eid halten oder leisten, darum sollen wir
nit [nichts] schweren. Nun sagen etlich witter [aZso] : Es sige

[nitt] by gott verbotten zu schweren im nüwen testament und
doch im alten hotten, sunder sich [sei] allein bim himel, erdrich, 260

by Ierusalem und by unserem houpt verbotten zu schweren.

Antwurt : Hör die gschrift: Wer da schwert by dem (tempel)
himel65, der schwert by dem stul gottes und by dem, der darulf
sitzet. Merck : schweren by dem himel ist verbotten, der ein stul
gottes ist, wie vil mer ist verbotten by gott selbs66. Ir narren und 265

blinden, was ist größer, der stul oder der drüff sitzt? Noch sagen
etlich (also) : Wan nün das unrecht ist, wann man gott zu der
warheit brücht, so hand (die) apostel Petrus und Paulus ouch
geschworen67. Antwurt: Petrus und Paulus zügen allein das,
welches von gott Abraham durch den eid verheißen war, und sy 270

selbs verheißen nütt, als die exempel klar an zeigen, aber zügen
und schweren ist zweierleyn. Den so man schwert, so verheißt
man erst künftige ding, wie dem Abrahe68 Christus verheißen ist,
welchen wir (nach) langer zit hernach empfangen hand. So man
aber zügt, so zügt man an das gegenwirtig, ob es gut sig oder 275

bös69. Wie der Simeon von Christo zu Maria sprach und zügt sy :

Diser wirt gesetzt zu einem fal und uffersteeung viler in Israel,
und zu einem zeichen, dem widersprochen wirt. Des glichen hatt
uns Christus ouch gelert, da er sagt : uwer red sol syn ia ia [und]
nein nein, dan [iras] das über das ist, das ist vom argen. Er sagt : 280

uwer red oder wort sol syn ia und nein, das man nit verstan
wolle, [die meynung] das er es zugelassen hab70. Christus ist
einfaltig ia und nein, und alle, die in einfaltig suchen, werden syn
wort verstan71, amen.

64 ostensum est iusiurandum servare aut, quod iuravimus, prestare, ideo non debe-
mus. Item sunt, qui dicant : in novo testamento non esse vetitum, ne per deum
iuremus sed in veteri. Hic autem vetitum, ne per coelum, terram aut Hierosolyma
iuretur ÖJ

per templum aut coelum 66 quia solium dei est ; quanto gravius est per
deum ipsum iurare 67 Si nephas est iurare, etiam cum dominicum nomen ad
veritatem adsciscitur, peccaverunt Petrus et Paulus apostoli : ipsi enim iurarunt
68 seni Abrahe 69 num vera bonaque sit 70 Sic monet Christus : «sermo vester
debet esse: non, non», ne sic velimus accipere, quasi admiserit iurationem
71 inveniunt eum

17



285 Lieben brueder und Schwestern im Herrn Das sint die artickel,
die ettlich brüder bißher irrig und dem waren verstand unglich
verstanden haben, und dmit vil schwacher gewissen verwirt, dardurch
der nam Gotts gar groeßlich verlestert ist worden, drumb dann nott
ist gwesen, das wir vereynigt seint worden im Herrn, Got sei lob und

290 preiß, wie dann gschehen ist.
Nu, dweil ihr reichlich verstanden habent den willen Gottes

jitzmal durch uns geoffenbart sein, wirt notdt sein, das jr den
erkannten willen Gottes harriglich, onabgeweltz, volnbringen. Dann

jr wissent wol, was dem knechte zuo lone hört, der da wissentlich
295 sündet.

Alles, was jr onwissentlich gethan und bekannt haben unrecht
gehandlet, dz ist euch verziehen, durch das glaubig gebet, welches

inn uns in der Versammlung verbracht ist für unser aller fael und
schuolt, durch die genedig Verzeihung Gottes unnd durch das bluot

300 Jesu Christi, Amen.
Habent acht auf alle, die nit wandlen nach der einfeltigkeyt got-

licher warheyt, die in disem Briff bgriffen ist von uns in der
Versammlung, damit jederman geregiert werd under uns durch die regel
deß Bans, unnd fürohin verhüt werde der falschen brueder und

305 Schwestern zuogang under uns.
Sündert ab von euch, was böß ist, so will der Herr ewer Got sein,

und jr werdent sein süne und toechter sein.

Lieben brueder, seient ingedenck, was Paulus seinen Titum ver-

manet. Er spricht also : Die heylsam genad Gottes ist erschienen
310 allen, unnd züchtiget uns, dz wir sollen verleugnen dz ongötlich wesen

unnd die weltlichen lüste, und züchtig, gerecht, und gottselig leben

in dieser weit, und warten auff die selbig hoffnung und erscheinung
der herrligkeyt deß großen Gottes und unsers heylands Jesu Christi,
der sich selbs für uns geben hat, uff das er uns erlöset von aller unge-

315 rechtigkeyt unnd ryniget jm selb eyn volck zuom eygenthumb, das

da eifferig were zuo guoten wercken. Das dencket, unnd seient daß
geuebet, so wirt der Herr deß friedens mit euch sein.

Der nam Gottes sei ewig gebenedeit und hoch gelobet, Amen.
Der Herr geb euch seinen friden, Amen.

Acta Schlaten am Banden, auff Matthie, Anno M.D.XXvij.

18



3. Ergebnis aus der Textvergleichung

Bei einem ersten Vergleich zwischen der Berner Handschrift,
dem Druck und dem mährischen Manuskript fallen die
Unterschiede im Dialekt auf. Ich habe diese nur durch ein paar typische
Beispiele angedeutet, um zu zeigen, daß es sich beim Druck
gegenüber der alemannischen Bernerfassung um einen
mitteldeutschen Text handelt, während das Preßburgerexemplar
mährischen Dialektes ist.

Schon Blanke bemerkt in seinem Elenchuskommentar12, daß

Zwingiis Uebersetzung am meisten Verwandtschaft mit der
Berner Rezension hat. Ich glaube, da noch einen Schritt weiter
gehen und die Vermutung aussprechen zu dürfen, daß das Berner
Exemplar die Handschrift gewesen ist, die Haller Zwingli
geschickt hat, und zwar aus folgenden Gründen:

1. Zeile 49 übersetzt Zwingli höchst merkwürdig und sinnwidrig
devitatio abominabilium pastorum in ecclesia; er bemerkt
nämlich nicht, daß es sich um Art. 4 und 5 handelt, die er
zusammenzieht13. Nun sind in der Berner Rezension, im
Gegensatz zum Druck, die Artikel am Anfang nicht numeriert,
und zwischen Art. 4 und 5 fehlt das Satzzeichen, während
alle übrigen Artikel durch Komma getrennt sind. Der Grund,
warum an dieser Stelle das Komma weggelassen ist, ist leicht
ersichtlich : «Absunderung von grewlen» steht am Ende der
Zeile, und die Berner Handschrift setzt am Ende der Zeile nie
ein Satzzeichen, auch dann nicht, wenn sie die neue Zeile
mit einem großen Buchstaben beginnt, es sich also deutlich
um eine Zäsur handelt.

2. Zeile 78 fehlt bei Zwingli «die haben kein teil am liecht, also
alle, die dem tüffel folgen und der weit». Es besteht sachlich
kein Grund, weshalb Zwingli, der sonst ziemlich genau übersetzt,

diesen Passus weggelassen haben sollte. Betrachtet
man nun das Manuskript, so sieht man, daß «die haben kein»

12 C. R. Zw. op. VI 107.
13 C. R. Zw. op. VI 122 Anm. 1.

19



und «die hand kein» genau übereinandersteht am Ende von
zwei aufeinanderfolgenden Zeilen. Es läßt sich also leicht
denken, daß Zwingli wegen der Aehnlichkeit des
Zeilenschlusses aus Versehen um eine Zeile hinuntergerutscht ist.

3. Zeile 200 hat Zwingli «per templum aut coelum» ; das Wort
«tempel» ist so fein durchgestrichen, daß man es von bloßem
Auge kaum erkennen kann. Weil «tempel» also fälschlich
dasteht, ist es mit «himmel» nicht durch «oder» verbunden.
Zwingli aber übersieht die Tilgung und setzt daher notgedrungen

ein «aut» ein.

Auch an anderen Stellen geht Zwingli deutlich mit der Berner
Fassung in Abweichung vom Druck, so etwa Zeile 56 «grewel»
im Singular. Zeile 57 fehlen die Schriftstellen, Zeile 64 übersetzt
Zwingli «fei und sund» zusammenziehend mit peccatum, während

im Druck fälschlich «fall und sünd» steht, (Beck hat fäl).
Zeile 65 ist im Druck «oder gebannt» eingefügt, Zeile 67 fehlt im
Druck «Gottes», ist aber in der Spleiß'schen Kopie vorhanden,
Zeile 102 liest Zwingli mit der Berner Handschrift
«burgschaften», während der Druck «Bürgerschaft»14 hat, Zeile 116

hat Zwingli : «bene praeesse tarn in oratione quam fractione
panis» wie in der Berner Handschrift : «wol fürstan im bett, im
brott brechen» gegenüber dem Druck «zur besserung vorbeten,
dz brot anheben zu brechen»; Zeile 118 ist nur in der Berner
Rezension und bei Zwingli vorhanden. Zeile 134 übersetzt
Zwingli «an todt des fleischs» mit «ad interitum carnis», während
im Druck «an», (das alt «ane») richtigerweise als «on», nämlich
«ohne» wiedergegeben ist15. Zeile 149 hat unsere Handschrift «ob
der christ solle ein oberckeit syn» und Zwingli: «an Christianus

14 C. R. Zw. op. IX 112 und C. R. VI 121 Anm. 6.
15 Blanke G. R. Zw. op. VI 130 Anm. 1 und Köhler, S. 311 meinen, Zwingiis Ueber-

setzung sei richtig — Beck hat «im todt», was einen andern Sinn ergäbe —; es

geht aber in diesem Abschnitt nicht darum, mit 1. Kor. 5, 5 die vernichtende
Kraft des Bannes zu betonen, sondern darum, den Gegensatz der kirchlichen
Strafe, deren Sinn Ermahnung und Besserung ist, gegenüber der weltlichen
Strafe mit dem Schwert, die zur Vernichtung des Fleisches geschieht,
hervorzuheben.

20



officium auf magistratus esse debeat», während der Druck den

merkwürdigen Ausdruck hat : «Soi dz eyn oberkeyt sein.»
Zeile 163 liest Zwingli flüchtig «liplich» statt «bliplich» und übersetzt

«corporalis».
Gegenüber diesem auffallenden Zusammengehen Zwingiis

mit der Berner Rezension haben wir aber auch deutliche
Abweichungen, so fehlt vor allem Zeile 171 das Schriftzitat des

Druckes im Berner Exemplar, während es bei Zwingli vorhanden
ist, also ein deutlicher Beweis, daß Zwingli noch andere, ihm zur
Verfügung stehende Exemplare benützt hat. Uebrigens erklärt
sich das Fehlen dieses Satzes in unserer Handschrift leicht durch
das doppelte «zerstört werden». Gegen den Schluß finden sich
bei Zwingli überhaupt, wie der Text zeigt, etliche Abweichungen
von der Berner Rezension oder wenigstens sehr freie Ueber-
setzungen, die aber durch keine andere deutsche Rezension zu
belegen sind. Vielleicht benützt er noch eine andere, uns
unbekannte Vorlage zur Uebersetzung, oder dann kommt darin eine
leichte Ungeduld zum Ausdruck.

Deutlich ersichtlich ist Zwingiis Aerger etwa, wenn er
Zeile 84 «von der absunderung» mit «de defectione, separatione
aut devitatione» wiedergibt. Selbstverständlich ist hier wie am
Anfang devitatio die Uebersetzung von absunderung ; für Zwingli
aber bedeutet diese Absonderung, eben Abfall und Trennung
von der Kirche.

Fassen wir zusammen: Es besteht eine gewisse Wahrscheinlichkeit,

daß die Handschrift des Berner Staatsarchivs diejenige
ist, die Haller Zwingli am 25. April 1527 zugeschickt hat. Haller
schreibt dazu, es seien Wiedertäufer von Basel nach Bern
gekommen, mit denen er disputiert habe, und fährt dann fort :

«Hinc res delata est ad quattuor panderetos. Hi summo mane
nobis nescientibus domos eorum visitarunt, extorserunt copiam
factionis eorum, quam nobis praesentatam, ut super ea iuxta
verbum decernamus, tibi mittimus veluti illarum contentionum
et rerum omnium expertissimo, ut et tuum consilium comunicas,
quo pacto rem cum illis agrediamur16.» Haller hat also sein

16 C. R. Zw. op. IX 104.

21



Exemplar durch eine polizeiliche Hausdurchsuchung erhalten
und ist von der Obrigkeit aufgefordert worden, über diese
Artikel ein Gutachten abzugeben, wofür er Zwingiis Beistand
erbittet. Zwingli antwortet umgehend. Sein Brief ist vom
28. April datiert. Er nimmt darin ein erstes Mal Stellung zu den
Artikeln und wird sie wahrscheinlich Haller zurückgeschickt
haben, da dieser sie brauchte für sein Gutachten und sie ihm ja
überdies nur zur Stellungnahme von der Obrigkeit zugestellt
waren. So würde es sich erklären, daß sich die Handschrift im
Staatsarchiv in Bern befindet. Stimmt unsere Vermutung, so

handelt es sich bei dem Berner Manuskript um die älteste,
erhaltene Version der Schleitheimer Artikel.

4, Die Entwicklung des Täuiertums bis 1527

Die Abspaltung der Täufer von den Reformationskirchen
begann mit der zweiten Zürcher Disputation des Jahres 1523, wo
Zwingli nach der Meinung der Radikalen den Bruch mit der
Staats- und Volkskirche hätte vollziehen müssen. Für den

Gegensatz, der sich damals bildete, ist Zwingiis Zeugenaussage
im Täuferprozeß von 1525 bezeichnend" : Simon Stumpf, Pfarrer
von Höngg, fordert die Aufrichtung eines «besonderen volk und
kilchen» und Felix Manz: «das niemandts in derselben kilchen
sin mußte noch sötte, dann die so sich wüßtind on sund sin.» Damit

haben wir bereits eine der zentralen Forderungen des

Täufertums, nämlich die Gemeinde der Heiligen — zu deren
Reinhaltung der Bann gehandhabt wird18 — an Stelle der
staatlichen Volkskirche. Der freiwillige Eintritt in diese brüderliche
Gemeinschaft vollzieht sich durch die Taufe, und damit wird der
ganze Streit um Erwachsenen- oder Kindertaufe aufgerollt.
Sogleich stellt sich aber auch die Frage, in welchemVerhältnis diese

17 C. R. Zw. op. IV 160 ff.
18 Z. T. A. Nr. 200 Egli Nr. 692.

22



Gemeinschaft der Heiligen zum Staat stehen soll — bei den
Täufern meist in der abgekürzten Form als Frage: Kann ein
Christ Obrigkeit sein Mehr an der Peripherie liegt das Problem
der Gütergemeinschaft. Grebel und Stumpf drangen laut Zwingli
darauf, «daß alle ding gemein müßtind sinn», während Manz und
Blaurock (Jörg Cajacob) der Meinung sind18, ein guter Christ
müsse dem andern, wenn er Mangel leide, beistehen. Stumpf
lehnt in seinem größeren Radikalismus auch Zins und Zehnten
als unchristlich ab.

Damit sehen wir das Täufertum in einem dreifachen Gegensatz

zu der bestehenden Ordnung :

1. dogmatisch in bezug auf die Lehre von Kirche und Taufe,

2. kirchenpolitisch, indem sie den Gedanken der Freikirche
vertreten gegenüber der Staatskirche,

3. sozial, indem wenigstens der radikale Flügel Zins und Zehnten

ablehnt, ja teilweise bis zur Forderung der Gütergemeinschaft

schreitet.

Da sich der herrschenden Anschauung der Zeit gemäß überall
auch auf evangelischem Gebiet der staatskirchliche Gedanke
durchgesetzt hatte, mußten die jungen Reformationskirchen, die
im Kampf gegen den Katholizismus standen, den Angriff der
Täufer, die aus ihren Reihen hervorgegangen waren, als Rückenschuß

empfinden. Sie versuchten zwar überall auf dem Wege der
Disputation zu einem Ausgleich zu gelangen ; so zählt Zwingli
im Elenchus vom Oktober 1524 bis März 1526 nicht weniger als
zehn Gespräche, teils privater teils öffentlicher Art mit den
Täufern19. Auch in St. Gallen wissen wir von Disputationen20,
ebenso hatten Oekolampad in Basel21 und Haller in Bern22

Auseinandersetzungen mit den Täufern. Da sich diese durch die
Disputationen nirgends zur Staatskirche und Kindertaufe
bekehren ließen, ging die Obrigkeit überall zuerst mit milden und

19 C. R. Zw. op. VI 45.
Keßler : Sabbata, S. 149 und Geiser, S. 151 ff.

21 Geiser, S. 155 ff.
~~ C. R. Zw. op. IX 104.

23



dann, als diese nichts ausrichteten, mit immer schärferen
Mandaten gegen die Täufer vor. In Zürich wurden die Führer
der Täufer, nachdem das erste Mandat am 18. Januar 1525
erlassen worden war23, wiederholt gefangengesetzt und gebüßt. Am
7. März 1526 erging dann ein Mandat, das Hartnäckige mit
Ertränken bedrohte, und am 5. Januar 1527 ist tatsächlich Felix
Manz in der Limmat ertränkt worden. Fremde, wie Blaurock,
Röublin, Hätzer, Michael Sattler, u. a. wurden des Landes
verwiesen. In Basel erließ der Rat am 2. Juni 1526 das erste
Täufermandat. Damit sind die Täufer zu einer Kirche der Verfolgten
geworden, die ihre Versammlungen im Geheimen abhalten, wie
beispielsweise die Amtleute von Grüningen im Juni 1526 nach
Zürich berichten, daß Blaurock, Manz und Rudolff Michel «im

ampt umzuchend und in den hölzern bredgind und aber
zusammen louffend»24.

5, Der Ort der Täufersynode

Weil also das Täufertum im Jahre 1527 bereits eine Kirche
der Katakomben war, ist es verständlich, daß sich, so weit ich
sehe, in den Akten nirgends eine Erwähnung der Täuferversammlung

von Schieitheim findet. Es ist offenbar gelungen, diese
Zusammenkunft völlig geheim zu halten. Daß gerade Schleit-
heim für diese Tagung gewählt worden ist, hängt, wie Werner
Pletscher darlegt25, damit zusammen, daß dieser Ort drei Herren
gehörte, nämlich dem Kloster Reichenau, den Herren von Lupfen
und dem Spital von Schaffhausen, die miteinander dauernd im
Streit über die Zuständigkeit der Gerichtsbarkeit lagen. Die
Täufer konnten sich daher dort relativ sicher fühlen. Da wir aber
von der Täuferzusammenkunft nur durch unsere Schrift «Brüderlich

Vereinigung etzlicher Kinder Gottes» wissen, konnte es ge-

23 Geiser, S. 158.
24 Z. T. A. Nr. 184, Egli Nr. 1106.
25 Pletscher, S. 21.

24



schehen, daß man sich über den Ort lange im Unklaren geblieben
ist, denn es heißt Zeile 21 «wir, die da versammlet seint gewesen
im Herrn zu Schlaten am Randen» und am Schluß: «Acta
Schlaten am Randen».

Nun wurde das von einigen Forschern, so auch noch von
Köhler in seiner Ausgabe der Schlatenerartikel, auf das badische
Dorf Schlatt im Oberamt Konstanz gedeutet, weshalb diese irrige
Bezeichnung noch bis in die Literatur der letzten Jahrzehnte
sich erhält, während vor allem die Schaffhauser Historiker
(Bächtold, Wipf) nie daran zweifelten, daß es sich um Schleit-
heim handeln müsse, das heute noch im Schaffhauser Landdialekt
Schlüte heißt, während man es in der Stadt Schleite ausspricht,
welche Bezeichnung sich denn auch in der Spleiß'schen Kopie
findet. Zudem schreibt der Schaffhauser Chronist J. J, Rüeger
(1548—1606) : «Diese unrüewigen widertöufer habend ir glou-
bensbekanntnuß im öffentlichen druck mit disem titel ußgon
lassen : Christenlichen gloubens bekanntnuß der kinderen Gottes
zu Schieitheim am Randen28.» Das badische Schlatt am Hohen-
stoffel aber findet sich in den Urkunden immer als Slatt oder
Schlatt geschrieben27.

6. Die Verfasserschaft der Schleitheimer Artikel

Wer sind nun die «principaux docteurs, et comme les
patriarches de toute la Synagogue» wie Calvin sich ironisch
ausdrückt28, die sich am 24. Februar 1527 in Schieitheim versammelt
haben? Im Text heißt es einfach «wir» und ein einziges Mal im
einleitenden Sendschreiben, Zeile 44, «ich» ; dieses letztere verrät,

daß zum mindesten die Leitung der Synode in der Hand
einer führenden Persönlichkeit lag, während von einer eigent-

26 Buch V, Kap. 8.

" Cf. Pletscher und Blanke im Elenchuskommentar C. R. VI 104
28 Calvin, S. 54.

25



lichen Verfasserschaft der Artikel m. E. nicht gesprochen werden

kann, weil es sich dabei ja deutlich um eine Uebereinkunft
mehrerer handelt. Durchgeht man nun die Reihe der
oberdeutschen und schweizerischen Täuferführer aus dem 3.
Jahrzehnt des 16. Jh., so scheiden zum vorneherein aus : Manz, am
5. Januar ertränkt, Konrad Grebel, schon im Sommer 1526 in
Maienfeld an der Pest verstorben, Hubmaier, seit dem Sommer
1526 in Nikolsburg in Mähren. Die Tradition schreibt die Leitung
der Synode Michael Sattler zu. Der erste Druck der Schleit-
heimer Artikel ist, wie schon bemerkt, mit dem Brief Sattlers an
die Gemeinde Horb und dem Bericht über sein Martyrium
verbunden, stellt also irgendwie Sattler in nahe Beziehung zu ihnen.
Ist nun nur das der Grund, weshalb Joh. Hch. Ott in seinen
«Annales Anabaptistici» von 1672 schreibt : «Aliud de hoc
Michaele scriptum exstat: Brüderliche Vereinigung» etc.29 oder
folgt er irgendeiner andern schriftlichen oder mündlichen
Quelle

In einem an Menno Simons gerichteten Brief heißt es, daß
anläßlich der Täuferkonferenz von 1555/56 in Straßburg ein Lehrer
gewesen sei, «die by Michiel Satelaers tijden gheweest is, en dat
verdragh Michiel Satlaers is in synen huijse geschiet30». Aber ist
es nun so, wie Blanke meint, daß dieser Vertrag Michael Sattlers
kaum etwas anderes sein kann als die Schleitheimer Artikel
Vielleicht ließe sich etwas Näheres sagen, wenn man den ganzen
Brief kennen würde, was mir unmöglich war, weil weder Hulshof
noch ten Cate in Zürich erhältlich sind. Es müßte sich bei diesem
Haus also tun ein Haus in Schieitheim handeln, in dem die
Abgesandten der Täufer zusammengekommen sind. Da es Winter ist,
werden sich die Leute ja kaum im Freien versammelt haben.
Aber der Besitzer dieses Hauses wäre doch wohl ein Bauer
gewesen, und diesen Bauern sich nun 30 Jahre später als alten
Mann an einer Täuferkonferenz in Straßburg vorzustellen,
scheint mir etwas abenteuerlich. Daß es sich dabei, wie Goeters31

29 Joh. Hch. Ottius : Annales anabaptistici, 1672, S. 44.
30 Köhler, S. 304 und Blanke im Elenchuskommentar C. R. VI 105.
31 Köhler, S. 304.

26



meint, um Farwendel handelt, scheint mir ausgeschlossen, denn

von diesem heißt es in den Geschichtsbüchern der Wiedertäufer:
«ein alter leerer der Schweitzer bruederischen gemain bei der
Neustatt an der Hart am Rheinstrom32» ; Farwendel ist also weder
aus Schieitheim noch ist er Schweizer, sondern er gehört nur
jener täuferischen Richtung an, die als die schweizerische
bezeichnet wird. Ich sehe also soweit nirgends einen absolut
stichhaltigen Beweis, daß wirklich Michael Sattler der Verfasser der
Artikel gewesen ist, wie es in der täuferischen Literatur im
allgemeinen mit großer Unbefangenheit heißt33, noch auch, daß die
Täuferversammlung unter Sattlers Leitung tagte, wie Köhler sich
etwas vorsichtiger ausdrückt34. Daß es freilich sehr wahrscheinlich

ist, daß Sattler, der um diese Zeit im Württembergischen
um Horb und Rottenburg missionarisch wirkte, an der Versammlung

teilgenommen hat, gebe ich zu. Leider aber wissen wir über
die Person Sattlers nicht eben viel, um sichere Schlüsse ziehen
zu können. Er ist noch im 15. Jahrhundert in Staufen im Breisgau
geboren, trat in das Kloster St. Peter im Schwarzwald ein,
erkannte dann, wie er in seinem Verhör in Rottenburg erklärt, aus
den paulinischen Briefen das Unchristliche, Gefährliche des

Mönchstandes, trat dann in Anbetracht der Pracht, Hoffart,
Wucher und Hurerei der Pfaffen aus dem Kloster aus und
verheiratete sich ; da er eine Berufung fühlte, von Gottes Wort zu
zeugen35, mußte er den österreichischen Breisgau verlassen und
erschien in Zürich, wo er offenbar in Beziehung zu den Täufern
trat; denn im Ratsbeschluß vom 18. November 1525 gegen die
Täufer heißt es am Schluß : «Marthy Ling von Schaffhusen und
Michel Sattler von Stouffen uß dem Brißgow sollent uff ein
urfecht mit abtrag deß costens ußgelassen werden36.» Das ist aber
auch das einzige, was man, so viel ich aus den Zürcher Täuferakten

ersehe, von seinem Zürcher Aufenthalt weiß. Etwas mehr
erfahren wir aus einem Brief, den Capito, als er von Sattlers

32 Beck, S. 236.
33 So Geiser und Horsch.
34 Köhler, S. 283.
3° In der Verantwortung in Rottenburg. Köhler, S. 328.
36 Z. T. A. Nr. 133, Egli Nr. 863.

27



Märtyrertod erfuhr, an den Rat von Horb richtete37 : «Dieser
Michael ist uns hier zu Straßburg bekannt, und er hat wohl etwas
Irrthum im Wort gehabt, das wir ihm durch die Schrift angezeigt.
Aber darum daß ihm neben unserer und anderer Prediger
wahrhaftiger Lehre Etwas mangelte, besonders auch im äußeren Leben
der Gemeinde, so hat er vielleicht unsere Ermahnung weniger
beachtet. Aber er hat dabei einen großen Eifer für die Ehre
Gottes und die Gemeinde Christi bewiesen, die er rein und
untadelig haben wollte und unanstößig, denen die draußen sind.
Das haben wir nicht allein nie getadelt, sondern sehr gelobt, aber
seine Mittel und Artikel, haben wir immer freundlich abgelehnt
und zwar nach reiflichem Erwägen vor Gott. Nun sind wir hierin
nicht mit ihm eins gewesen. Er wollte durch festgesetzte Artikel
und äußeren Zwang fromme Christen machen, welches wir für
den Anfang einer neuen Möncherei hielten.» Capito unterzieht
dann die Verurteilung Sattlers einer Kritik und erklärt, daß das
Schwert nur gegeben sei zur Ahndung von Dingen, «welche
äußerliche und bürgerliche Ordnung belangen, denn der Gesetzgeber

strafe keine innerliche Uebertretung (5. Mose 27) ; denn
die öffentliche Gotteslästerung, welche der Gesetzgeber mit dem
Tode bestrafet, belanget auch den gemeinen Nutzen. Dieses
Letztere mag aber bei Michael und seinem Anhange nicht gearg-
wohnt werden, denn sie gewiß keine Gotteslästerer sind; man
sollte denn für Gotteslästerung halten, daß die armen Leute
ihnen vorgenommen haben zu meiden das üppige Spielen, Saufen,
Fressen, Ehebrechen, Kriegen, Todtschlagen, dem Nächsten
nachreden und nach fleischlichen Lüsten leben, und was sonst
der Welt und dem Fleische gemäß ist. Es ist wohl wahr, daß sie

irren, wenn sie sagen : man müsse zuerst belehrt und dann noth-
wendig getauft werden, man dürfe keinen Eid thun, kein Christ
könne ein obrigkeitliches Amt bekleiden, keine Waffen tragen
wider die Feinde Aber ihr Glaube und ihr einiger Grund ist
nichts destoweniger : daß man Christum den Sohn Gottes hören
soll und daß wer an ihn glaube, das ewige Leben habe.»

Auch in der «Getreuen Warnung der Prediger des Evangelii

37 Baum, S. 373.

28



zu Straßburg», die sich mit den Artikeln von Jakob Kautz, einem

Anhänger von Denck in Worms, auseinandersetzt, hören wir ein
ähnliches Urteil über Sattler: «Wir achten aber doch das Got
auch uß den seynen inn solch Irthumb kommen laß, als wir nicht
zweiffein, Michel Satler, der zu Rotenburg verbrandt ist, sey eyn
lieber freundt Gots, wie wol er eyn fürnemer ym Taufforden
gewesen ist, doch viel geschickter und erbarlicher denn etliche
andere. Auch hat er vom Tauff geantwort, das man sieht, das

er alleyn den kinder Tauff verworffen hat, durch den man ver-
meynt selig zu werden, dann er soll den artickel, wie eyn ge-
truckt bûchlin von ihm außgangen meldet, damit beweret haben,
das der Glaub alleyn selig mache. Dazu hat er gebetten umb
bericht aus Biblischer schrifft unnd sich erbotten den anzu-
nemen. Darumb wir nicht zweyffeln, er sey eyn marterer
Christi.. Doch der erlösung Christi Jesu halb, daran es alles

ligt, habenn wir kein sollich irthumb bey disem Michel Satler als
dem Dencken gefunden.»

Aus derselben Schrift erfahren wir auch, daß Sattler in Straßburg

mit Ludwig Hätzer, der eine merkwürdig schillernde
Haltung zeigt, in einem Gespräch zusammengestoßen sei und
dieser ihn «eyn listigen bösen lauren, von dem wir besseres hofften»

genannt habe. Worin aber die Differenz bestand, wissen
wir nicht, vielleicht in Sattlers kompromißlosen ethischen
Forderungen, die Hätzer, über dem in sittlicher Hinsicht ein Schatten

liegt, zu weit gegangen sein mögen.
Sattlers Wirksamkeit in Horb fand ein jähes Ende durch seine

Gefangennahme und Verurteilung durch die österreichische
Regierung. Die Standhaftigkeit, mit der er den ausgesucht
grausamen Märtyrertod erlitten hat, hat die Zeitgenossen tief
beeindruckt, sodaß verschiedene Berichte darüber existieren. Der
eine ist, wie schon bemerkt, zusammen mit der brüderlichen
Vereinigung als Flugblatt verbreitet worden, ein anderer liegt
in Wolfenbüttel38, auch Butzer weiß von einer «histori Michel
Satler», die mit L gezeichnet ist, und die er — was nicht wahr-

38 Köhler, S. 301.

29



scheinlich — Ludwig Hätzer oder dann Liehnhart Metziger
zuschreibt39.

Kehren wir nun noch einmal zur Frage zurück, ob Michael
Sattler maßgebend hinter den Schleitheimer Artikeln und dem
Sendbrief stehen kann. Dafür müssen wir vor allem das, was
Capito und Butzer über ihn schreiben, zum Vergleich
heranziehen.

1. Capito wie Butzer legen Gewicht darauf, daß Sattler — etwa
im Gegensatz zum Spiritualismus eines Denck und Kautz —
absolut das Schriftprinzip anerkennt ; das Gleiche sehen wir
auch in seinem Brief an die Gemeinde von Horb. Die brüderliche

Vereinigung ist aber ganz durchtränkt vom Neuen
Testament und beugt sich der Schriftautorität in jeder
Beziehung, Auch Calvin bemerkt dies, wenn er schreibt : «Car

pour le moin, elle (die brüderliche Vereinigung) reçoit l'Escri-
ture saincte comme nous» (im Gegensatz zur spiritualistischen
Gruppe des Täufertums)40.

2. Butzer betont, daß Sattler in bezug auf die Erlösung durch
Christus, auf die es allein ankomme, sich in keinem Irrtum
befindet — wiederum im Gegensatz zu andern Täuferführern,
etwa Kautz, der in seinen Artikeln deutlich Stellung nimmt
gegen Luthers Rechtfertigungslehre". Die brüderliche
Vereinigung aber beginnt schon mit den Worten : «Freud, fried und
barmhertzigkeit von unserm Vatter durch dy vereynigung
deß bluts Christi Jesu», was doch wohl so zu deuten ist, daß

wir allein durch das Blut Jesu, d. h. durch seinen stellvertre-

39 Getreue Warnung. Was Füßlin in seinen «Beiträgen zur Erläuterung der
Kirchenreformationsgeschichten II, S. 374 abdruckt, ist der Bericht, den
Wilhelm Röubli den Täufern von Zollikon, Grüningen, Basel und Appenzell
geschickt hat, cf. Egli, Nr. 1105, Z. T. A. Nr. 224 I. Es handelt sich also bei der
Erzählung von Füßlin nicht, wie Köhler, S. 302 meint, um eine phantastisch
aufgeputzte Erzählung aus zweiter Hand, die auf den Wolfenbüttlerdruck
zurückgeht, sondern um eine zeitgenössische Quelle ; denn am Schluß wird
noch berichtet, daß Röuhlis Frau mit ihrem kleinen Kind auch gefangen liege,
aber über deren weiteres Schicksal erfahren wir nichts mehr.

40 Calvin, S. 53.
41 Art. VI und VII in der Getreuen Warnung.

30



tenden Sühnetod den Zugang zum Vater haben ; ferner ist der
Glaube, der die Taufe voraussetzt (Zeile 53): «glauben, daß

die Sünde durch Christus hinweggenommen sei», und am
Schluß (Zeile 229f.) heißt es: «verzeihen durch die gnädige
Verzeihung Gottes und durch das Blut Jesu Christi», wobei
der ganze Ausdruck wohl als Hendiadyoin aufzufassen ist,
nämlich in dem Sinn, daß Gott verzeiht, um des Blutes Christi
willen.

3. Capito hält es für irrig, daß Sattler und sein Anhang
verlangen, man müsse zuerst belehrt und dann notwendig
getauft werden; im Taufartikel heißt es: «der tauff soll geben
werden allen denen, so geleret sind.» Nun steht dieser Ueber-
einstimmung allerdings entgegen, was Butzer über Sattlers
Stellung zur Kindertaufe schreibt, nämlich, daß dieser die
Kindertaufe lediglich als opus operatum im Sinn der
katholischen Sakramentslehre verwerfe, weil man nicht durch das

Sakrament, sondern durch den Glauben selig werde, Sattler
soll diese Ansicht in einer gedruckten Schrift vertreten
haben. Bei dieser gedruckten Schrift kann es sich damals, im
Sommer 1527, schon zeitlich nicht um unser Flugblatt
handeln. Sattler wird noch eine Schrift zugeschrieben: «Wie die
Gschrift verstendiglich soll unterschieden werden42.» Da ich
diese nicht einsehen konnte, weiß ich nicht, ob sich Butzer
auf diese oder eine verlorene Schrift Sattlers bezieht. Daß
aberSattler seineStellung derKindertaufe gegenüber in dieser
Weise formuliert hat, geht aus der Gerichtsverhandlung in
Rottenburg hervor, wo ihm in der Anklage vorgehalten wird :

«Zum dritten hat er gelert und glaubt, das der kindertauf zur
seligkeyt nit fürderlich sei13.» In seiner Verantwortung
bekennt Sattler: «Der kindertauff ist nit nütz zur seligkeyt,
dann es geschrieben stat, das wir allein auß dem glauben
leben44.» Es folgt dann noch die Anführung von Mk. 16, 16

und 1. Petr. 3, 21. Sollte das die Quelle für Butzers Behaup-

42 Allgem. Deutsche Biographie Bd. 30, S. 410.
43 Köhler, S. 326.
44 Ebenda 327.

31



tung sein, und hätte er das in der mit L gezeichneten Schilderung

von Sattlers Martyrium gelesen? In dem Bericht, den
Röubli über Sattlers Martyrium an die Brüder in der Schweiz
schickt, fehlt diese Formulierung45. Ludwig Keller hat also
nicht recht, wenn er meint, Butzer irre mit diesem Urteil und
wolle überhaupt aus Klugheit Sattler in ein günstigeres Licht
setzen und seinen Gegensatz zu Denck und Kautz hervorheben,

um seine Anhänger von den gefährlicheren Spiritua-
listen fern zu halten42. Nun nehmen aber die Schleitheimer
Artikel eindeutig Stellung gegen die Kindertaufe, ja diese
wird als des Papstes erster und höchster Greuel bezeichnet.
Greuel ist aber in der Sprache der Artikel das ganz und gar
Widergöttliche. Nun ist es natürlich denkbar, daß sich im
Taufartikel eine schroffere Formulierung durchgesetzt hat,
die nicht von Sattler stammt, sondern vielleicht von Röubli.
Allerdings betont der Verfasser des Sendbriefes Zeile 26, daß
die Artikel «on aller brüder widersprechen» zustande
gekommen seien. Hat dann etwa Sattler nur den katholischen
Richtern gegenüber milder formuliert

4. Sattlers Eifer für die Reinheit der Gemeinde Christi ist das,

was Capito an erste Stelle setzt. Eben das ist es aber auch,

was die Artikel wie ein roter Faden durchzieht : die Forderung
der Gemeinde der Heiligen.

5. Capito tadelt an Sattler, daß er durch äußern Zwang fromme
Christen machen wolle, was der im Art. 2 geforderten
Kirchenzucht und Handhabung der Banngewalt entspricht.

6. erwähnt Capito, daß Sattler und seine Leute der Meinung
seien, kein Christ könne ein obrigkeitliches Amt bekleiden
oder dürfe Waffen tragen wider die Feinde, was sich fast
wörtlich im Art. 6 «Vom Schwert» findet.

7. nennt Capito das Eidverbot, also Art. 7 der Vereinigung.

Wir sehen, Capitos Schilderung von Sattlers Christentumsauffassung

entspricht bis auf die Stellung zur Kindertaufe voll-

45 Z. T. A. Nr. 224 I, Egli Nr. 1105.

32



ständig den Schleitheimer Artikeln. Wenn von den sieben
Artikeln zwei in unserer Aufstellung fehlen, nämlich Nr. 3 :

Brechung des Brotes und Nr. 5 : Hirten in der gemeyn, dann ist
dies nicht sehr verwunderlich, weil gegen diese Artikel von
evangelischer Seite nicht gerade viel einzuwenden war. Siehe
dazu weiter unten. Wenn nun gar Capito schreibt : «aber seine

Mittel und Artikel — nämlich um eine untadelige Gemeinde zu
schaffen — haben wir immer freundlich abgelehnt» oder weiter
unten : «Er wollte durch festgesetzte Artikel und äußeren Zwang
fromme Christen machen37», liegt es nahe, diese Artikel mit den

Schleitheimer Artikeln zu identifizieren. Auf alle Fälle ergibt
sich aus unserer Vergleichung, daß Sattler zu den führenden
Geistern jener Täuferkreise gehört — Butzer nennt ihn «eyn
fürnemer ym Tauforden39» —, die hinter dem Schleitheimer
Bekenntnis stehen.

Von den übrigen Täufer Führern mögen teilgenommen haben :

Wilhelm Röubli, der zu jenem Zeitpunkt mit Sattler gemeinsam
im Württembergischen evangelisierte, Joh. Brötli, der nach
seiner Ausweisung aus Zürich wie Röubli in Hallau auftaucht
und 1528 irgendwo verbrannt worden sein soll, und Jörg Cajacob,
genannt Blaurock, welcher, ebenfalls aus Zürich ausgewiesen,
ein unstetes Wanderprediger-Leben führte, in Biel, Graubünden,
Appenzell auftaucht und schließlich am 6. September 1529 in
Clausen am Brenner verbrannt wurde. Daß Kautz, Denck und
der mit diesen liierte Hätzer einer anderen Geistesrichtung
angehören und mit der Schleitheimer Synode nichts zu schaffen
haben, versteht sich aus dem oben Gesagten wohl von selbst.

7. Grund und Zweck der Schleitheimer Synode

Die Absicht der Schleitheimer Artikel ist es, in einer Zeit
der Not und Verwirrung der Gewissen, der inneren und äußeren
Angefochtenheit, der Zerstreuung und Verfolgung eine Klärung
herbeizuführen, abzugrenzen gegenüber falschen Brüdern und

33



gegenüber der Welt, einheitliche Normen zu schaffen für die
z. T. führerlos sich selbst überlassenen Einzelnen oder Gemeinden

und zugleich diese zu stärken und in der Verfolgung zu
trösten.

Die Adresse des Sendbriefes, der den Artikeln vorangeht,
richtet sich daher nicht an eine bestimmte Gemeinde wie der
nachfolgende Brief Sattlers an die Gemeinde von Horb, sondern
an die Liebhaber Gottes, Kinder des Lichts, Kinder Gottes und
Brüder und Schwestern, lauter Selbstbezeichnungen der Täufer;
denn Wiedertäufer, Taufleugner, Täufer Anabaptisten, Katabap-
tisten sind Schmähbezeichnungen der Gegner. So viel ich sehe,

war in unserer Gegend wenigstens, die Bezeichnung «Brüder» am
häufigsten46, wie ja auch die Ueberschrift andeutet : «Brüderliche

Vereinigung».

46 So bat ein Mann Aberli, ihn zu taufen, «das er ouch möchte ein bruder in
Christo werden». Z. T. A. Nr. 157, Egli Nr. 911. Karli Brennwald hatte zu etlichen
Täufern in Waldshut Beziehungen und ist zu ihnen gegangen: «als zû sinen
biüderen». Z. T. A. Nr. 168, Egli Nr. 929.

Blanke (Täuferbekenntnis) S. 242 Anm. 5 weist darauf hin, daß sich in der

Miterwähnung der Frauen, als Schwestern, die religiöse Gleichheit des

weiblichen Geschlechtes auspräge, mit der die Täufer größeren Ernst machten als

die Reformationskirche. Tatsächlich tritt die Frau in der offiziellen
Reformationskirche auffallend zurück, trotzdem etwa auch Calvin sagen kann, die

Ungleichheit der Geschlechter beziehe sich nur auf die bürgerliche Ordnung.
Durchgeht man aber die Täuferakten, spielen die Frauen überall eine bedeutende

Rolle : sie werden verhört, gefangengesetzt, ja wir finden eine ganze
Anzahl weiblicher Märtyrerinnen ; gleichwohl ist mir in der Täuferliteratur
nirgends ein Wort begegnet, das über die Stellung der Frau etwas aussagen
würde. Es handelt sich also nicht um eine andere Theorie über die Stellung der
Frau, sondern um eine intensivere Beteiligung der Frau am religiösen Leben
der Täufer, und dieses Phänomen scheint mir psychologisch leicht erklärbar.
Der Intellektualismus der Reformationskirchen hat die Frauen im allgemeinen
weniger angesprochen als die viel mehr auf das Tun und auf das Gefühlsmäßige
ausgerichtete Haltung der Täufer. Gerade das ekstatische Moment findet bei
den Frauen einen starken Widerhall, freilich auch in negativem Sinn, indem
sich bei ihnen besonders häufig gewisse hysterische Begleiterscheinungen
zeigen, wie etwa der Schrei beim Akt der Taufe (Z. T. A. Nr. 157, Egli Nr. 911)
oder dann jene Formen religiösen Wahnsinns, von denen Keßler, S. 154 ff. zu
berichten weiß. Unsere Artikel berücksichtigen nun die aktive und tapfere
Teilnahme der Frauen in den täuferischen Gemeinschaften, indem sie sie immer
als «Schwestern» mitnennen.

34



Wo nun diese Brüder in der Zerstreuung geographisch
gesucht werden müssen, läßt sich m. E. nicht entscheiden ; sicher
bietet das «außlendig» Zeile 10 keinen Anhaltspunkt ; denn ich
bin gegen Blanke" der Ueberzeugung, daß es sich um einen
bildhaften Ausdruck handelt; daß sich sonst für eine bildliche
Verwendung des Wortes keine Belege finden, scheint mir noch kein
Gegenbeweis zu sein, da die Sprache doch gerade in der
Verwendung von Bildern stets schöpferisch ist. Aus dem Zusammenhang

nämlich geht mit zwingender Logik hervor, daß «auslendig»
hier den Sinn hat : von unserer Glaubensgemeinschaft fern
ausgeschlossen. Die Brüder sind ja als auslendige gesündert d. h.

getrennt, ja sie müßten eigentlich mit dem Bann belegt werden;
der Gegensatz dazu besteht darin, daß sie wieder eingepflanzte
Glieder Christi werden, d. h. der Gemeinde als dem Leib Christi
wieder einverleibt. Es ist aber auch historisch nicht richtig, daß
sich der Sendbrief in erster Linie, von der Schweiz aus gesehen,
an Ausländer richtet, etwa an hessische oder thüringische
Anabaptisten, wie Cramer vermutet48, denn wir finden die
Artikel zuerst in der Schweiz belegt, nämlich im April gleichen
Jahres in Basel, Bern und Kilchberg49. Selbstverständlich sind
sie bei dem internationalen Charakter des Täufertums nicht auf
die Schweiz und Süddeutschland beschränkt geblieben. Es ist
z. B. denkbar, daß Blaurock sie ins Tirol mitgenommen hat,
ferner zeugt die holländische Uebersetzung für ihre
übernationale Bedeutung.

Worin besteht nun aber die Verwirrung des Gewissens, wer
sind die falschen Brüder und Schwestern? Köhler und Blanke50

meinen, es handle sich um einen gemäßigten sittlichen Libertinismus,

ein Paktieren mit der Welt, das sich etwa auf die
Eidesleistung, das Waffentragen oder auf irgend einen der Artikel
bezieht, während Bossert51 der Ansicht ist, sie richteten sich gegen

47 Täuferbekenntnis, S. 243 Anm. 2.
48 Ebenda.
40 Cf. S. 1.
50 Köhler, S. 288 ; Blanke Täuferbekenntnis, S. 246.
51 P R E XVII 493.

35



den Libertinismus eines Hätzer, der sich später sittlicher
Entgleisungen schuldig machte. Blanke sucht seine Meinung, daß

es sich bei «der geylheyt und freiheit des fleyschs» nicht um
geschlechtliche Zügellosigkeit handelt, damit zu begründen, daß

es Zeile 218 heißt: Das sint die artickel, die etlich brüder bißher

irrig... verstanden haben und drmit viel schwacher gewissen
verwirrt». Die falschen Brüder hätten sich also geirrt in bezug
auf die erwähnten Artikel, und Fleisch sei hier einfach
gleichbedeutend mit Welt. Nun kommt der Ausdruck Geilheit auch
im Brief Sattlers an die Gemeinde Horb vor und zwar in der
Verbindung «geylheit der nieren»52, was sicher nur auf sinnliche
Begierde gedeutet werden kann, und darum scheint es mir auch
hier zu gehen. Denn unter den Artikeln, in denen die Brüder
geirrt haben, sind auch die Artikel vom Bann, vom Abendmahl
und von der Absonderung, in denen eine straffe Kirchenzucht
gefordert wird. Der Bann trifft nun aber keineswegs in erster
Linie den «Widerspruch gegen die Artikel», also ein geistiges
Vergehen, sondern das Handeln gegen die Artikel, und da waren
es wohl nicht in erster Linie die Artikel über Schwert und Eid,
die vor allem übertreten wurden, denn wo wir von Täufern
hören, hören wir gewiß auch von Eidesverweigerung63, es sei
denn, daß die rohe Gewalt und Mißhandlung einem einmal einen
Eid abgenötigt hat, wie es bei Blaurock geschehen ist, den, wie
Zwingli schreibt, die Ruten überredet hatten, Urfehde zu
schwören54. Was wohl viel häufiger vom Bann getroffen wurde,
waren andere Dinge, vor allem solche, die die Sittenstrenge
verletzten. So schreibt Capito von Sattler und seinem Anhang, daß
sie sich vorgenommen hatten, «zu meiden das üppige Spielen,
Saufen, Fressen, Ehebrechen, Kriegen, Todtschlagen, dem Nächsten

nachreden und nach fleischlichen Lüsten leben»54». Freilich

52 Köhler, S. 319.
53 Cf. Müller, S. 46. Komtur Schmid berichtet von der Bernerdisputation, an die

sich ein Täufergespräch anschloß, daß die Täufer zwar zugegeben hätten, daß

ein Christ ein «Oberer» sein könne, in der Frage der Eidesleistung und des

Waffentragens aber unnachgiebig geblieben seien.
54 Elenchus C. R. VI 154.
54a Baum, S. 374.

36



haben wir keinen solchen Lasterkatalog in unseren Artikeln,
aber das macht gerade ihre Feinheit aus, daß sie gewisse Dinge
schweigend verurteilen, weil diese in der vom Neuen Testament
her durchwirkten Atmosphäre von selbst keinen Raum mehr
finden und darum mit den sehr allgemeinen Ausdrücken Geilheit,

Lüste, Begierden des Fleisches oder einfach das Arge
bezeichnet werden können. Ich denke im besonderen an die
Ungeordnetheit in geschlechtlicher Beziehung, die in gewissen Täuferkreisen

aus einer falsch verstandenen Freiheit und Brüderlichkeit

eingerissen war. Darum wurden in Bern in den Verhören
die Täufer vor allem auch gefragt, ob sie Gemeinschaft der
Weiber hätten. Darauf antwortet Hans Seckler aus Basel, der

möglicherweise die Schleitheimer Artikel nach Bern gebracht
hat, laut Verhörs-Protokoll: «die elichen Wyber, ob die gemein,
spricht, er, er wisse wohl, etlich Wiedertöuffer, die die Wyber
gemein hein, er sye aber nit daby gsin, und sye im leyd. Was er
mög das, das etlich bös sind und sind nit sin brüder, sy bekerend
sy dann55.»

Der Täufer bejaht also, daß solches vorkommt, erklärt aber
zugleich, daß solche Leute gebannt — «nit sin Brüder» heißt :

aus der Gemeinschaft ausgeschlossen —, und nur wenn sie Buße

täten, wieder aufgenommen würden. Nun erinnern die Formulierungen

in dem fraglichen Abschnitt, Zeile 31 ff., merkwürdig an
das, was Keßler von den sittlichen Entgleisungen der Täufer in
St. Gallen und Appenzell für die Jahre 1525/26 erzählt. Einer,
dem seine grobe Unzucht vorgehalten wurde, antwortete :

«Warum urteilest du glißner? Wir sind dem flaisch abgestorben
und durch den tod hindurch trungen. So üch der son fry macht,
sind ir recht gefrijet59.» Haben wir hier nicht genau das, was
unser Sendschreiben mit solchem Ernst und Schmerz verurteilt
Nun hören wir, daß Blaurock, «die abgefallnen prüderen in
Appenzeller — und Oberland — widerumb ufgericht»57. Wenn
er an der Schleitheimer Synode erschienen ist, stand er wohl

55 Müller, S. 24 ff.
66 Keßler, S. 163.
57 Z. T. A. Nr. 198, Egli Nr. 692.

37



unter dem frischen Eindruck dessen, was er in der Ostschweiz
erlebt hat, und wir wissen, wie Blaurock über sinnliche
Ausschweifungen dachte : «Darnach der kilchen halb seit er, sin

meynung sig allweg gewässen und noch nit anders, dann alle die,
so für und für in offenen lästeren und sünden leptind, als nämlich
sufer, hürer, ehebrecher, spiller, raßler, Wucherer und derglichen
von inen ußzeschließen und das diesselben gar nit under die
cristen wandlen seltind58.»

Ich glaube damit dargelegt zu haben, wer die falschen
Brüder und Schwestern sind — gerade die Frauen waren nach
Keßler besonders anfällig in dieser Hinsicht, und es ist gewiß
nicht umsonst, daß auch die Schwestern ausdrücklich genannt
werden —, die die andern verführen, und über die das scharfe
Urteil fällt, daß sie ihrem Vater, dem Teufel, dienen, daß um
ihretwillen der Name Gottes gelästert werde. Wir verstehen,
daß es unerbittlich heißt : Sondert euch ab von ihnen, denn sie
sind verkehrt. Hier galt es eine ganz klare Scheidung zu
vollziehen ; denn durch nichts ist dem Täufertum so sehr geschadet
worden, trägt es bis zum heutigen Tag den Makel der Verrücktheit

und Lächerlichkeit, wie durch jene Dinge, die Keßler in
seiner Plastik und Anschaulichkeit ausführlich berichtet60. Jeder.

Gegner des Täufertums, vgl. Zwingli, konnte mit Wonne darauf
den Finger legen. Es ist hier nicht der Ort, näher darauf
einzutreten, inwiefern jene krankhaften Erscheinungen als die Kehrseite

der religiösen Hochspannung des Täufertums psychologisch
zu verstehen sind ; ich möchte mich damit begnügen, mit der

Simplicitas des Michael Sattler zu sagen, daß gerade da, wo wir
lebendiges Wirken des Geistes haben, auch der Teufel seine
besondere Geschäftigkeit entfaltet und daß darum solche
Schattenseiten eher einen Beweis für die religiöse Echtheit des

Täufertums als seine Widerlegung darstellen.

58 Z. T. A. Nr. 200, Egli Nr. 692.
60 Man darf Keßlers Glaubhaftigkeit nicht, wie Horsch M. Q. R. 1934, S. 18 es tut,

einfach damit abtun, daß sich von den erwähnten Vorkommnissen in den

Archiven nichts finde. Keßler berichtet sachlich und ohne Fanatismus, was er
erlebt und erfahren hat.

38



B. Systematischer Teil

1. Die Schleitheimer Artikel als Glaubensbekenntnis

Blanke erklärt, daß die Schleitheimer Artikel dem Eindringen

häretischer Anschauungen in die Täufergemeinde einen
Damm entgegenzustellen suchten, um die Glieder der Gemeinde

vor aufkommenden Irrlehren zu schützen. Um dieses antihäretischen

Charakters willen seien sie ein echtes «Bekenntnis».
Auch daß es sich nicht um einen erschöpfenden Abriß der
Täuferlehre handelt, sondern nur um die Artikel, in denen diese
sich von den Reformationskirchen unterscheidet, ist eine richtige

Beobachtung61. Die Artikel wollen klar und deutlich das

formulieren, worin die Täufer von den bestehenden
Staatskirchen abweichen. Aber sie stellen zugleich auch einen
«Consensus», eine Vereinbarung der verschiedenen, nur lose
untereinander verbundenen Täufergruppen dar und zeigen den
Versuch, eine einheitliche Kirchenordnung aufzustellen; denn zur
Kirchenordnung gehört : die rechte Handhabung der Sakramente
und des Bannes, so wie der Artikel über die Hirten, der
überhaupt nicht antihäretischen Bekenntnischarakter hat.
Bezeichnenderweise fühlen sich weder Zwingli noch Calvin62 durch ihn
herausgefordert, ja Zwingli schreibt sogar an Haller: «Recte
sentiunt de pastore63.» Daß er im Elenchus trotzdem eine Widerlegung

zustandebringt, hängt mit dem ganzen durch und durch
polemischen Charakter dieser Schrift zusammen.

Vergleichen wir nun die Schleitheimer Artikel mit zeitgenössischen

Bekenntnisschriften, etwa mit der Augustana oder
Zwingiis «Fidei ratio», so fällt ein entscheidender Unterschied
im Wesen des Bekenntnisses sofort in die Augen. Bei Melanch-
thon wie bei Zwingli, und das gleiche gilt auch für die späteren

61 Täuferbekenntnis, S. 247.
62 Calvin, S. 70.
63 C. R. Zw. op. IX 112.

39



Bekenntnisse der Reformationskirche, geht es um die
Darlegung der rechten Lehre, um die «fides orthodoxa», darum
haben sie einen vorwiegend intellektualistischen Charakter. Bei
den Täufern aber handelt es sich in allen Artikeln ausschließlich

um das rechte Tun. Selbstverständlich steht hinter dieser
Wegleitung für das Tun auch eine bestimmte Lehre, aber sie

hat keinen Eigenwert, weil das Christentum der Täufer
ausschließlich existentiellen Charakter hat, die spekulative Seite
der Theologie, etwa die Trinitätslehre oder die Spitzfindigkeiten

der Christologie oder Sakramentslehre interessieren sie
darum nicht. Man kann sich fragen, ob diese Haltung mit der
sozialen Schicht, aus der der Großteil der Täufer stammt,
zusammenhängt. Zwar versucht Horsch zu beweisen, daß die
Täufer sich nicht einfach aus den unteren Ständen rekrutieren,
und das mag auch teilweise für die Führer, von denen er allein
spricht, zutreffen04. Allein die große Gefolgschaft findet sich
durchaus in den Schichten des einfachen Volkes, unter den
Bauern und Handwerkern ; dafür sind die Täuferakten des
Zürcher Staatsarchivs ein sprechendes Zeugnis. Der einfache
Mann aber interessiert sich bis zum heutigen Tag nicht in erster
Linie für die Lehre, die er z. T. kaum zu erfassen vermag,
sondern dafür, welche praktischen Konsequenzen aus der Lehre zu
ziehen sind.

Allein es erhebt sich nun die Frage, ob nicht die Täufer mit
dieser Haltung dem Neuen Testament näher stehen, dessen
Interesse eben auch kein intellektuelles war Mag es auch etwas
einseitig sein und eine notwendige Entwicklung verkennen,
wenn Eberhard Griesebach einmal gesagt hat, daß das Christentum

in seiner Auseinandersetzung mit der griechischen
Philosophie zur Lehre, zur Theologie geworden sei, sei sein
Sündenfall05.

Es gibt zwei Artikel, in denen sich unser Bekenntnis, das sich
sonst durch lakonische Kürze auszeichnet, auf eine Erörterung,

64 The Swiss Brethren M. Q. R. 1930, Correll, S. 14.
85 Aus dem Gedächtnis zitiert nach einer Vorlesung «Christentum und Humanismus»

W. S. 1938/39.

40



ja man möchte sagen auf eine Diskussion einläßt, das sind die

Ausführungen vom Schwert und vom Eid. Blanke deutet das

dahin, daß es sich gerade in diesen Punkten mit ausdrücklich
zitierten häretischen Anschauungen falscher Brüder
auseinandersetze. Blanke sagt : «Es handelt sich bei diesen in den Art.
,Schwert' und ,Eid' zurückgewiesenen Fragern nicht etwa um
Zwinglianer und Lutheraner, für diese bestehen diese Probleme

gar nicht, sondern es handelt sich um Glieder der
Täufergemeinde, allerdings um solche, die sich mit der Welt in einigen
Punkten aussöhnen möchten86.» Nun haben wir ja über die
«falschen Brüder» bereits oben eine andere Vermutung
geäußert. Bei der Diskussion über den Eid handelt es sich m. E.
doch um eine Auseinandersetzung mit zwinglischen bzw.
einfach staatskirchlichen Lehren. Die Frager mögen trotzdem
Täufer sein, aber ihre Fragen sind die Einwürfe, die ihnen stets
von jener Seite begegnen und zwar nicht nur im missionarischen
Wirken und in friedlicher Diskussion, sondern in den amtlichen
Verhören67 und von der Obrigkeit veranstalteten Disputationen.
Es geht also gleichsam um eine Ausrüstung zur Apologetik- Und
wenn diese nun nur in den beiden letzten Artikeln stattfindet
und nicht etwa in erster Linie in der von den Theologen am
heißesten umstrittenen Frage der Kindertaufe, dann darum, weil
es die Artikel sind, an denen der Staat sein besonderes Interesse
hat. Verweigerung des Untertaneneides und des Militärdienstes
sind nicht mehr bloße Häresien, sonden gelten als Rebellion
wider den Staat. Das Festhalten gerade an diesen Artikeln ist
es gewesen, was die Täufer bis ins 17. Jahrhundert etwa in Bern
und Zürich zu Märtyrern ihres Glaubens gemacht hat68, und
interessanterweise hat gerade der militaristische Friedrich der
Große von Preußen als einer der ersten in dieser Frage den
Täufern Entgegenkommen bewiesen, auch hier konsequent in
seiner Toleranz60.

88 Täuferbekenntnis, S. 246 f.
87 Cf. die Verhöre in Bern : Müller, S. 24 ff.
68 Cf. Correll, S. 66 ff.
88 Händiges, S. 65.

41



Gegenüber der Augustana und der Fidei ratio erweisen sich
die Schleitheimer Artikel als merkwürdig unvollständig. Es
fehlen eigentlich überhaupt die fundamenta fidei, etwa das, was
in komprimierter Form im Apostolicum enthalten ist. Das hängt
nun, wie gesagt erstens damit zusammen, daß nur das Erwähnung
findet, worin sich die Täufer von den Reformierten unterscheiden,

und zweitens mit dem mangelnden Interesse der Täufer an
der Lehre als solcher. Mit den Reformatoren ist man sich z. B.
über das Schriftprinzip völlig einig, und darum wird es

nirgends expressis verbis erwähnt, wohl aber auf Schritt und
Tritt betätigt. Ja, wir werden bei der Behandlung der Einzelartikel

noch Gelegenheit haben zu zeigen, daß sie das Schriftprinzip

viel radikaler anwenden als die Reformatoren, die als
Gebildete ungleich stärker in der Tradition stehen und den
Sprung aus der kulturgeschichtlich bedingten Situation ihrer
Zeit in eine geschichtslose Verabsolutierung des Neuen
Testamentes nicht verantworten können; denken wir nur etwa an
die Beibehaltung des Staatskirchentums durch Zwingli, was die
«Geschichtsbücher der Wiedertäufer» — durchaus zu Unrecht —
als Furcht vor dem Martyrium deuten70, und was auch der
amerikanische mennonitische Historiker Horsch trotz seiner
glänzenden Quellenkenntnis nicht richtig zu würdigen vermag.
Oder denken wir daran, daß die Reformatoren es nie
unterlassen, die Kirchenväter zu zitieren, wenn sie sie auf ihrer Seite
wissen — bei aller Ablehnung des «pari pietatis affectu» des

Tridentinums, während sich die Täufer durch die Kirchenväterzitate

Oekolampads im Täufergespräch zu Basel nicht im
geringsten imponieren lassen71.

Es fehlt auch eine Formulierung der Trinitätslehre;
daß das Bekenntnis trotzdem auf trinitarischem Boden steht,
zeigt die deutlich trinitarische Grußformel des Sendschreibens
(Zeile 1 bis 3). Man könnte denken, daß gerade an diesem Punkt
— wie übrigens auch in der Frage des Schriftprinzips — eine
deutliche Abgrenzung gegen den spiritualistischen Sektor des

70 Beck, S. 18.
71 Geiser, S. 156.

42



Täufertums, wo der trinitarische Grund zu wanken beginnt, wie
bei Denck und Kautz, am Platz gewesen wäre. Allein hier fehlt
wieder das Interesse an der Theorie. Ebenso ist der Grundpfeiler

der Reformation, die Rechtfertigung aus dem
Glauben, nur so nebenbei im Taufartikel, Zeile 59, erwähnt:
«der touff soll geben werden allen denen so glouben in der
warheit, das ihre sund durch Christum hinweggenommen sigent.»
Freilich handelt es sich bei den Täufern — übrigens durchaus
biblisch — deutlich um eine iustificatio imputativa72, nicht um
eine iustificatio forensis, so etwa Zeile 44ff. «der glaub an
himmlischen vatter durch Jesum Christum ist nit also gestalt, wirket
und handlet nit solche ding .».

Schließlich ist es wiederum höchst bezeichnend, daß es sich
bei Taufe und Abendmahl nicht um eine Lehre von den
Sakramenten, sondern um die Handhabung der Sakramente
handelt ; trotzdem läßt sich erkennen, daß wir auf dem Boden
reformierter Sakramentsauffassung stehen, wenn es Zeile 87

heißt : «die ein brot brechen wollen zur gedechtnuß des broche-
nen lips Christi» ; das Abendmahl ein Gedächtnismahl ist deutlich

zwinglische Formulierung. Noch eindeutiger zwinglianischer
Herkunft ist es, wenn Sattler in seiner Verantwortung vor dem
kaiserlichen Gericht in Rottenburg bekennt : «Zum andern, dz

im Sacrament nit sei der wesentlich lip Christi deß herrn, gestan
wir ; dann die gschrifft sagt : Christus ist uffgefaren gen himmel,
sitzt zur rechten seins himmlischen vatters, dannenher er
künfftig ist, zu richten lebendige und die todten. Drauß folgt, so

er im himmel und nit im brot ist, mag er liplich nit gessen
werden73.» «Christus ad dexteram dei patris» — nämlich seiner
menschlichen Natur nach — ist aber ein beliebtes und immer
wiederkehrendes Argument Zwingiis gegen die Ubiquitätslehre
der Lutheraner, durch die bewiesen werden soll, daß Christus
überall, also auch im Abendmahl leiblich gegenwärtig sei.

Zum Schluß noch die Frage : haben die Schleitheimer Artikel
Anspruch darauf erhoben, autoritatives Symbol zu sein, wie

72 Cf. dafür den Brief von F. Manz Z.T. A. 201.
73 Köhler, S. 327.

43



Blanke meint74, und warum haben sie doch nie autoritative
Geltung besessen bei den Mennoniten Blanke stützt seine
Ansicht auf den Satz am Ende des Sendschreibens, Zeile 301 :

«habent acht auf alle, die nit wandlen nach der einfeltigkeyt
gotlicher warheyt, die in disem Briff bgriffen ist von uns in der
versamlung, damit jederman geregieret werd under uns durch
die regel des bans, und fürohin verhüt werde der falschen bruder
und Schwestern Zugang under uns.» Ich bin nun nicht ganz
sicher, daß das, wie Blanke meint, bedeutet, daß diejenigen, die
sich nicht an die Artikel halten, durch den Bann aus der
Gemeinschaft ausgestoßen werden sollen und also die Bekenntnisbindung

als eine ebenso strenge gedacht wäre wie in den
protestantischen Landeskirchen. Denn «wandlen nach der einfeltigkeyt

gotlicher warheyt, die in disem Briff bgriffen ist», könnte
doch auch heißen : unbedingte Unterwerfung unter die Schrift,
und zwar ohne zu markten und zu klügeln, wie es die Artikel
tun ; zu dieser Unterwerfung gehört nun auch die schriftgemäße
Handhabung des Bannes. Diese Auslegung, wenn sie richtig ist,
würde durchaus übereinstimmen damit, daß die Mennoniten je
und je sich einzig an die Schrift gebunden erklären und darum
jede Bindung an ein Bekenntnis ablehnen. Bezeichnend dafür ist
der Ausspruch Menno Simons : «Fürstengewalt und Menschengebote

samt allen Reichstagen und Conzilien können nicht den
Glauben schaffen75.»

Im folgenden wollen wir nun noch die Artikel systematisch
durchgehen.

2, Die Taufe

Es ist hier nicht der Ort, die ganze, nicht immer fruchtbare
Diskussion um das Sakrament der Taufe in voller Breite
darzustellen. Vielmehr kann es sich nur darum handeln, die Tauflehre
der Täufer, sofern sie sich in unserem Artikel, — der sich, wie

74 Täuferbekenntnis, S. 248.
73 Händiges, S. 6 f.

44



schon bemerkt, mehr für die Verwaltung des Sakramentes
interessiert, als für das Dogma an sich — spiegelt, und die
Hauptargumente der Gegner, Zwingli und Calvin, kurz darzulegen.

1. Die Taufe setzt Belehrung, Buße und Glauben voraus.

2. Vom Täufling wird Bereitwilligkeit und Begehren der Taufe
verlangt.

3. Aus dieser Freiwilligkeit ergibt sich für die Täufer die
bekennende Freikirche — gegenüber der staatlichen
Volkskirche, in die man hineingeboren wird.

Es handelt sich also nicht, wie der Name Wiedertäufer etwa
vermuten ließe, um eine Wiederholung der Taufe, sondern um
Erwachsenentaufe, im Gegensatz zur Kindertaufe. Freilich
fanden, wie die Akten zeigen, zahlreiche Wiedertaufen statt, aber
begründet wurden sie stets damit, daß die Leute erklärten, «sie

wüßten nicht, ob sie getauft seien, oder dann, die Taufe der
römischen Kirche sei überhaupt keine Taufe»76. Zwingli dagegen
legt überzeugend dar, daß auch die entstellte katholische Taufe
eben doch Taufe sei77. Wenn sich die Wiedertäufer dagegen auf
Act. 19, 2ff, stützen, um zu zeigen, daß auch Paulus, wo es sich

um eine unvollständige Taufe, nämlich die Johannestaufe handelt,

eine zweite Taufe, eben die Christustaufe vollzieht, muß
Zwingli sich ziemlich gewunden aus der Sache ziehen, indem
er zu beweisen versucht, taufen könne auch den Sinn von
belehren haben und es handle sich um eine vollständigere
Belehrung, da er nämlich — exegetisch falsch — keinen Unterschied

zwischen der Johannes- und der Christustaufe
anerkennen will78.

Die Forderung der Erwachsenentaufe findet eine zwiefache
Begründung: 1. durch die Zeugnisse des Neuen Testaments,
2. weil es nur durch diese möglich ist, eine bekennende
Freikirche zu begründen.

'6 Cf. Zwingli : Von dem touff C. R. IV 277 ff. Hubmaier : Von dem Tauff.
77 Elenchus C. R.VI, S. 116 ff.
78 Zwingli: Von dem touff C. R. IV 268ff.

45



1. Der Taufstreit als exegetisches Problem ergibt
sich daraus, daß es im Neuen Testament weder ein Zeugnis für
eine Kindertaufe noch aber auch ein Verbot der Kindertaufe
gibt. Darum fordern beide Parteien vergeblich «ein helles Wort
der Schrift» als Beweis. Am häufigsten zitieren die Gegner der
Kindertaufe das Wort des Auferstandenen Mat. 28, 19 und
Mk. 16, 15 f.79, um darzulegen, daß Jesus Belehrung und Glauben
als der Taufe vorangehend fordere. Es wird das natürlich von
Zwingli damit keineswegs widerlegt, daß es heißt : «und lehret
sie halten», d. h. daß auch nach der Taufe eine Belehrung
erfolge80, oder damit, daß die Wortfolge dieser Stelle keine
Bedeutung habe, oder damit, daß sich die Forderung der Belehrung
nur auf die Erwachsenen, nicht aber auf die Kinder beziehe.
Einleuchtender ist die Entgegnung Calvins, es gehe Mat, 28,19
nicht um die Einsetzung der Taufe, sondern um die Predigt des

Evangeliums, die bekräftigt werde durch die Taufe. Diese Stelle
beziehe sich nämlich auf Juden und Heiden, die selbstverständlich

zuerst die Lehre hören müssen, bevor sie getauft werden
können81. Ferner stützen sich die Täufer auf die Stellen der
Apostelgeschichte, aus denen hervorgeht, daß die Apostel zuerst
gelehrt und dann die der Lehre Glaubenden getauft haben, wie
die Pfingsttaufe, Act. 2, 38, die Taufe des Eunuchen, Act. 8, 34,
die Taufe des Kerkermeisters von Philippi, Act. 16, 31 ff. zeigen70.
Balthasar Hubmaier gibt in seinem Taufbüchlein ein festes
Schema: Predigt, Gehör, Glaube, Taufe, Werke, das er aus den

genannten Schriftstellen ableitet. Demgegenüber weist Zwingli
daraufhin, daß Paulus ganze Häuser getauft habe, wie das Haus
des Stephanas in Korinth, 1. Kor. 1, 16, und das des
Kerkermeisters zu Philippi, Act. 16, 31 ff., in denen gewiß auch Kinder
gewesen seien. Aber mit Recht wenden die Täufer ein, daß auch
hier der Taufe die Belehrung voranging; dabei vertreten sie
natürlich die Ansicht, daß nur die getauft worden seien, die die

79 Cf. dafür auch die Eingabe der Grüninger Täufer vom Sommer 1527, die eine

knappe Darlegung der Täuferlehre mit Schriftbeweisen enthält Z. T. A. Nr. 212,

Egli Nr. 1201.
80 Ebenda 211.
81 Calvin, S. 57 f.

46



Lehre verstehen konnten ; Zwingiis Entgegnung, daß man diese

Stelle als Synekdoche zu verstehen habe, nämlich in dem Sinn,
daß sich das Taufen auf alle, die Belehrung aber nur auf die
Erwachsenen beziehe, ist nicht einleuchtend, denn man kann,
wie die Täufer es getan haben, die Synekdoche auch in anderer
Weise auffassen und erklären, wenn es heiße : «das ganze Haus»,
seien eben nur die Bekehrten und Gläubigen in diesem Haus zu
verstehen82. Schwerer fällt es ins Gewicht, wenn Zwingli und
Calvin auf die Beschneidung, die an den kleinen Kindern
vollzogen wurde, als auf das der Taufe analoge Bundeszeichen des

alten Bundes hinweisen83. Hubmaier hält dem, nicht gerade
glücklich, entgegen, daß das alttestamentliche Bild, das Petrus
brauche, nicht die Beschneidung, sondern die Arche sei, womit
natürlich die Beschneidung als analoges Bundeszeichen nicht
aus der Welt geschafft ist84. In der Grüninger Eingabe79 heißt es :

«Nun merckend, wie der valsch profet der Zwingli, wie er nüt
vindt im nuwen testament des kindertaufs halb, so grift er hinder
sich in das alt testament, da er nüt von darf.» Es wird dann
weiter dargelegt, daß der Bund, den Gott mit Abraham geschlossen

habe, sich nur auf die Juden beziehe85. Zwingli wirft darum
den Täufern Verachtung des Alten Testaments vor86, — zu
unrecht, es geht nämlich, wenigstens in der Grüninger Eingabe,
keineswegs tun eine Verachtung des Alten Testaments, wohl
aber wird für etwas so spezifisch Neutestamentliches, wie die
Taufe es ist, die Beweisführung aus dem Alten Testament abgelehnt,

und es ist sehr fraglich, ob die Reformatoren mit ihrem

82 Elenchus C. R. VI 64 ff. Der Hinweis auf die Sitte der jüdischen Proselitentaufe

cf. Gulmann, S. 20, eines der stärksten hi-st. Argumente war den Ref. noch
unbekannt.

83 Calvin, S. 60 ff. Zwingli: Von dem touff C. R. Zw. op. IV 212ff. Elenchus
C. R. Zw. op. VI 110 u. a. 0.

84 Von dem Tauff.
8o Damit wird ungefähr das gleiche gesagt, was Barth sagt über das Analogon der

Beschneidung, S. 31 : «Und so ist erst recht die Folge der zur Kirche des Neuen
Bundes Berufenen nach Joh. 1,12 f. gerade nicht an die Geschlechterfolge,
nicht an 1 amilie und Volk gebunden.» Man könnte überhaupt Karl Barths
rauflehre weitgehend mit Aeußerungen der Wiedertäufer belegen.

86 Elenchus C. R. Zw. op. VI 110.

47



ständigen Rückgriff auf das Alte Testament den Täufern gegenüber

im Recht sind, weil eben in Christus die Erfüllung aller alt-
testamentlichen Verheißung liegt. Schließlich erklären die
Reformatoren, daß der Glaube der Eltern, der Paten, der Kirche
stellvertretend für die Kinder gelte87, wogegen Hubmaier energisch

erklärt, die Schrift sage : «wer selbst glaubt, wird selig».
Hinter diesem letzten Zitat scheint mir etwas vom anbrechenden
Individualismus der Neuzeit zu stehen, dem der Sinn dafür
abgeht, daß der einzelne eben nicht bloß als einzelner verantwortlich

ist, glaubt oder nicht glaubt, daß er sich nicht entscheiden
kann, als ob er allein wäre auf der Welt; jener Individualismus,
der keine innere Beziehung mehr hat zum Gedanken des
Eingebettet- und Getragenseins von der Geschlechterfolge — im
positiven und negativen Sinn — wie er uns so eindrücklich im
Alten Testament begegnet, dem darum auch stellvertretender
Glaube, Act. 16, 31, oder Heiligung durch die Familienglieder,
l.Kor. 7, 14, im Grunde fremd ist. Vom neuzeitlichen Individualismus

her aber ist die Kindertaufe, wo das Kind, weil die Eltern
gläubig sind, das Zeichen der Verheißung, das Zeichen künftigen
Glaubens empfängt, nicht mehr zu verstehen und nicht mehr zu
verantworten.

Damit sind wir nun eigentlich schon bei der zweiten Begründung

der Erwachsenentaufe angelangt, nämlich, daß sie die
Voraussetzung einer bekennenden Freikirche ist, einer
Erscheinung, die auch neuzeitlich individualistisch verstanden werden

muß. Zwingli wirft den Täufern vor, daß sie mit der
Erwachsenentaufe «ein nüwe kilchen, das ist: gemeind oder
Versammlung anheben : vermeintend, ein kilchen zu versammlen,
die one sünd wär»88. Und das ist nun nicht eine Unterschiebung ;

wir finden das gleiche offen ausgesprochen in Hubmaiers Tauf-
büchlein: «Wo der Wassertauff nit ist, da selbs ist keyn kirch,
keyn diener, weder bruder noch schwester, keyn brüderliche
straff, ausschließung oder widerauffnemung und rede hye von
der außwendigen kirchen, wie Christus Mat. 18. So muß ye auch

87 Zwingli: Von dem touff C. R. Zw. op. IV 212.
88 Ebenda 207.

48



ein außwendig bekanntnüß oder zeugnüß seyn, dardurch
außwendig bruder und schwester einander kennen : dann der glaub
ist alleyn im hertzen, aber inn empfahung des Wassertauffs
bezeugt der getäufft offenließ, das er sich ergeben hab fur an, nach
der Regel Christi zuleben. Inn krafft dißer pflicht hat er sich
underworffen Schwestern brudern und der kirchen, das

dieselben, wo er sich ubertrett yetz gwalt haben jn zu ermanen,
zustraffen, verbannen unnd wider angenommen. Aber nit also

mit denen die noch draußen syndt.»
Wir sehen hier die Taufe vor allem als Bekenntnisakt

gewertet88, aber zugleich auch als Verpflichtung eines neuen
Lebens. Auch Zwingli kann von der Taufe als einem Pflichtzeichen

reden90, aber der Unterschied liegt darin, daß bei der
kirchlichen Kindertaufe der Glaube der Kirche bekannt und
über die Inpflichtnahme des Täuflings ohne dessen Zusage
entschieden wird, während die Täufer alles Gewicht auf den freien
Entscheid des Täuflings und das Bekenntnis seines persönlichen
Glaubens legen. So schreibt Manz : «Der herr Christus zwinget
niemand zu seiner Herrlichkeit, sondern nur diejenige, die da

willig und bereit seynd, gelangen darzu durch den wahren Glauben

und die Tauff81.» Wenn Manz betont, der Herr Christus
zwingt niemand, ist durchzuhören, daß noch viel weniger Kirche
oder Staat einen dazu zwingen können. Freilich geht die Aeuße-
rung von Manz noch darüber hinaus und tönt nach Synergismus.
Es mögen solche Aeußerungen sein, die Zwingli veranlassen,
auch in unserem Taufartikel in dem Worte «wollen» liberum
arbitrium und Werkgerechtigkeit herauszuhören92 oder besser:
hineinzuhören, denn Zwingli sieht selbst, daß die Willensfreiheit
in Art. 7 völlig geleugnet wird. Was aber das Wollen anbetrifft,
so kann es ja auch als Werk des Heiligen Geistes gewertet
werden.

Noch ein Wort über die Wirkung der Taufe. In Art. 1

bekommen wir davon allerdings nichts zu hören. Es ist nur von der

80 Cf. Culraann, S. 23.
90 Zwingli : Von dem touff C. R. Zw. op. IV 218.
91 Z. T. A. Nr. 201.
B" Elenchus C. R. Zw. op. VI 109.

49



Bereitschaft zu einem neuen Leben die Rede, vom «wandlen
wollen in der uffersteeung Jesu Christi». Aber im folgenden
Artikel heißt es, daß auch die Getauften «doch etwan ent-
schlipffen und fallen», die Schleitheimer Artikel verfechten also
nicht «eine kilchen, die one sünd wär», sondern vertreten die
Ansicht, daß auch der Getaufte wieder fallen kann. Aber es ist
doch sehr zu beachten, wie davon gesprochen wird, nämlich
nicht als von etwas Selbstverständlichem, Unausweichlichem,
sondern als von einer schmerzlichen Ausnahme. Die Taufe hat
also nicht eine magische Wirkung, die automatisch in Kraft
treten würde, sondern sie stellt eine Verpflichtung dar, der man
untreu werden kann. Aber auch das ist wieder nicht bloß
moralistisch zu verstehen ; denn Manz schreibt in dem oben zitierten
Brief, daß Christus für uns sein unschuldiges Blut vergossen habe
«und theilt uns mit die Krafft seines Geistes und wer dieselbige
empfanget und ausübet, der wächst und wird vollkommen in
Gott». Wenn in diesem Satz auch nicht ausdrücklich von der
Taufe die Rede ist, geht es doch um die Taufgnade ; denn obgleich
die Täufer Wassertaufe und Geisttaufe nicht ohne weiteres
gleichsetzen93, so erscheint ihnen doch — durchaus im Sinn des

Neuen Testamentes — das Zusammenfallen von beiden als das

Normale9'. Wir erfahren aus dem zitierten Satz, daß die Täufer
keineswegs das Zeichen und das, wofür es steht, verwechseln,
daß sie wissen, daß die Erlösung nicht durch den Akt der Taufe
geschieht, sondern durch das Blut Christi. Und schließlich haben
wir hier den klaren Hinweis auf eine mögliche Vollkommenheit
in der Kraft des Geistes. Es ist wichtig das festzuhalten gegenüber

Luthers «simul iustus et peccator». Selbstverständlich sind
Erwachsenentaufe und eine solch extensive Auslegung der Tauf-
gnade ein Boden für den Perfektionismus, den die Gegner immer
wieder den Täufern zum Vorwurf gemacht haben. Aber auf der
andern Seite steht das frohe Bewußtsein, daß wir in der Kraft
des Geistes, die uns in der Taufe geschenkt wird, zu einer Voll-

93 Hubmaier : Von dem Tauf f.
94 Zwingli wirft C. R. Zw. op. IV 222 den Wiedertäufern vor, daß sie meinten,

Wassertaufe, Lehrtaufe und Geisttaufe müßten zusammenfallen.

50



kommenheit in Gott heranwachsen, dem Neuen Testament doch
näher als das aussichtslose «non posse non peccare».

Damit kommen wir zu den folgenden Artikeln, die gerade um
diesen Gedanken, nämlich um die reine Kirche der Heiligen,
kreisen.

3. Die Kirche ohne «Flecken und Runzel»

Artikel zwei bis fünf behandeln im Grund ein und dasselbe
Thema, nämlich die Kirche als die aus der Welt herausgerufene
Gemeinschaft der Heiligen. Heilig ist die Kirche, weil sie
Abendmahlsgemeinschaft und als solche heiliger Leib Christi ist (Art. 3).
Darum ist sie ausgesondert aus der Welt (Art. 4). Im Bann aber
ist ihr ein ständiges Mittel der Selbstreinigung gegeben (Art. 2).
Die Aufgabe, über der Reinheit der Kirche zu wachen, liegt in
der Hand des Hirten (Art. 5). Wir sehen also von vorneherein,
daß die Täufer in großartigem Radikalismus die unsichtbare
Kirche der Erwählten der empirischen Abendmahlsgem,einde
gleichsetzen, mit anderen Worten: eine Lehre von der unsichtbaren

Kirche, wie sie bei Augustin auftaucht und gerade von
Zwingli in der Fidei ratio formuliert wird, überhaupt nicht
kennen. Es ist nun zu sagen, daß auch das Neue Testament nur
um die empirische Einzelgemeinde weiß, die aber als solche Leib
Christi und durch ihre Bezogenheit auf Christus heilig ist, trotz
aller empirischen «Unheiligkeit» — im moralischen Sinn —, die
immer wieder des strafenden und mahnenden Wortes des

Apostels bedarf. In diesem heilig — unheilig liegt die ganze
Spannung des neutestamentlichen Kirchenbegriffs, und weil
diese Spannung immer wieder unerträglich wurde, hat man sie
auf die eine oder andere Weise zu lösen gesucht : entweder hat
man die Verbindung zerschnitten, das «Heilig» auf die unsichtbare

Kirche der Erwählten bezogen und die empirische Kirche
ihrer Unheiligkeit überlassen — wie wir es heute zu tun pflegen

—, oder man läßt das «Unheilig» sich fortwährend im

51



«Heilig» auflösen, ails ununterbrochene Bewegung, so Luther mit
seinem simul iustus et peccator und im Grunde auch die dialektische

Theologie, oder man hat — und damit kommen wir zu den
Täufern — das «Unheilig» überhaupt zu tilgen gesucht. Wir
werden im folgenden zu zeigen versuchen, inwiefern die Täufer
wirklich etwas begriffen haben von der Heiligkeit der Kirche,
aber immer wieder übersehen, daß nicht die Menschen mit ihrer
Anstrengung es sind, die die Kirche ohne Flecken und Runzel
hinstellen, sondern Christus allein.

Im vorigen Kapitel haben wir gezeigt, welches die Auslese

war, durch die die täuferische Kirche zustande kam, nämlich die
Taufe als Bekenntnis zu Jesus Christus und Gelöbnis einer Nachfolge

Christi. Schon das ist allerdings eine andere Voraussetzung
für eine heilige Kirche als die Volkskirche, in die man gezwungen

wird. Es könnte nun leicht der Schein entstehen, als ob es
sich um eine Gemeinschaft handelte, in die man kraft eigener
Entscheidung eintritt — wie Zwingli es ja auch den Täufern
vorwirft — ; demgegenüber wird in Artikel 3, Zeile 96, gesagt, daß

nur die zum Leib Christi gehören, die von Gott berufen sind.
Sollte nun die Bereitschaft zur Taufe diesen unwiderruflichen
Ruf darstellen Dann wäre die Einrichtung des Bannes als

Ausschließung Getaufter ein Frevel. Zwar wird man nur durch
die Taufe Glied am Leib Christi, Abendmahlsgemeinschaft setzt
Taufe voraus, allein es besteht da eine gewisse Diskrepanz :

Nicht alle Getauften sind Berufene, und damit wären wir wieder
bei der Trennung der unsichtbaren Kirche der Berufenen von
der sichtbaren empirischen Gemeinde der Getauften. Weil aber
diese Trennung von den Täufern nicht anerkannt wird,
handhaben sie in schärfster Weise den Bann, um immer wieder die
Berufenen von den bloß Getauften auszusondern. Das wesentlichste

Anliegen des Bannes ist also die Reinhaltung der
Abendmahlsgemeinschaft als Leib Christi.

Vergleichen wir die neutestamentlichen Stellen über den
Bann, nämlich Mat. 18, 15ff. und 1. Kor. 5, Iff. fällt eine deutliche

Verschiebung des Akzentes auf. Mat. 18, 15 ff. hat die
Kirchenzucht — ich möchte hier diesen Ausdruck verwenden,
weil es nicht in erster Linie um die Ausschließimg, sondern um

52



die Zurechtweisung des fehlenden Bruders geht — vor allem
seelsorgerlichen Charakter. Im Mittelpunkt und gleichsam als

Ziel steht «den Bruder gewinnen», nämlich wieder für Christus

gewinnen. l.Kor. 5,5 ist dieses Ziel nicht völlig verschwunden,
aber in eine unheimliche eschatologische Sicht gerückt : «zum
Verderben des Fleisches, damit der Geist gerettet werde am
Tage des Herrn». Das Gewicht aber liegt darauf, daß der «alte
Sauerteig hinweggeschafft werde, weil ein wenig Sauerteig den

ganzen Teig durchsäuert, mit anderen Worten, der Fehlbare
wird entfernt, damit er mit seiner Sünde nicht die Gemeinde
befleckt, ansteckt könnte man auch sagen, aber nicht bloß im
moralischen Sinn der Verführung zur Sünde, sondern auch im
alttestamentlichen der Verunreinigung durch die bloße Berührung

des Unreinen. Es läge nun, nachdem was gesagt worden ist,
nahe, zu behaupten, daß die Täufer nur diese zweite Bedeutung
des Bannes kennen. Das ist aber nicht richtig, wir haben
ausdrücklich die zweimalige geheime und dann die öffentliche
Mahnung erwähnt (Zeile 79), oder sollte das bloß das formelle
von der Bibel geforderte Vorgehen sein, dem keine eigentliche
Bedeutung zukäme In Sattlers Brief an die Gemeinde zu Horb
haben wir in gewissem Sinn einen Kommentar zu den Artikeln,
und da lesen wir mitten in einer Aufforderung zur schärfsten
Handhabung des Bannes : «Hutent, hutent euch for solchen,
dmit nit auch ihr ihre grewel erlernent, welche wider Gotts be-
felch unnd gebot handien, sundern straffent solichs mit strenger
uffmerkung und bannung nach dem befelch Christi, doch mit
aller lieb unnd mitleiden jres kalten hertzens85.» Hier sehen wir
deutlich, wie bei allem Gewicht, das die paulinische Begründung
des Bannes hat, doch auch das seelsorgerliche Anliegen zu
seinem Recht kommt. Dasselbe finden wir im Sendschreiben,
wo es in bezug auf die Gebannten Zeile 45 ff. heißt : «Bittent den
Herren umb jre erkanntnuß zur büß.» Daß die Zuchtgewalt der
Gemeinde durchaus auch im Sinne einer Wohltat empfunden
werden konnte, erfahren wir von Zwingli, der uns mitteilt, die
Wiedertäufer sagten : «Wir haben uns taufen lassen, damit uns

Köhler, S. 318.

53



die Brüder zwingen, recht zu tun90.» Auch am Schluß des
Sendschreibens wird der Bann als Zuchtmittel für die Gläubigen
gewertet, wenn es heißt : «damit jedermann geregiert werd under
uns durch die Regel des Banns» (Zeile 303). Nur in dieser doppelten

Sicht aber, um der Reinheit und um der Liebe willen ist
der Bann neutestamentlich.

Wer wurde nun von den Täufern gebannt? Es heißt
Zeile 77 ff., die Getauften, die «doch etwan entschlippfen und
fallen in ein fei und sund, und onwisselich uberilt werden». Calvin
interpretiert das dahin, daß durch die brüderliche Ermahnung
nur die betroffen würden, die unwissend und damit auch
unabsichtlich sündigten, während den Wiedertäufern der bewußte
und willentliche Ungehorsam gegen das Gebot Gottes als Sünde

gegen den Geist gelte, die nicht vergeben werde. Mit Recht sagt
Calvin dazu : «que ceste opinion est un blaspheme execrable
contre la grace de Dieu» ; und weiter unten : «Mais il y a beaucoup

à dire, que tout péché voluntaire soit contre le sainct
Esprit» und schließlich : «c'est à luy (Gott) aussi de determiner,
quelz pechez sont remissibles ou non87.» Allein von dieser
Wertung der willentlichen, bewußten Sünde steht hier nichts,
indem überhaupt nichts von ihr gesagt wird. Es handelt sich bei
Calvin also entweder um ein argumentum e silentio, oder dann
bezieht er sich auf eine andere Quelle. Daß das letztere der Fall
sein dürfte, scheint mir aus folgender Bemerkung hervorzugehen :

diese Auffassung sei «une resverie pernitieuse, pour mettre
toutes povres ames en desespoir. Comme mesme j'en ay veu
l'esperience en d'aucuns, qui avoyent esté séduis pour un temps
de ceste malheureuse secte». Nun weiß jeder Pfarrer auch in
unserer gewiß milden und weitherzigen Staatskirche um das

seelsorgerliche Problem der Sünde wider den Heiligen Geist,
und es könnte sich also bei den bekehrten Wiedertäufern Calvins
auch um solche handeln, die an dieser Anfechtung krankten,
ohne daß eine offizielle Lehre der Täufer von der Sünde wider
den Heiligen Geist dahinter steht ; auf alle Fälle geht es zu weit,

86 Von dem touff C. R. Zw. op. IX 241.
87 Calvin, S. 73 ff.

54



aus unserer Stelle diesen Schluß zu ziehen. Ich glaube unser
«onwisselich uberilt» ist ein wenig anders zu verstehen, nämlich

: unversehens von einer Sünde überfallen werden ; Zwingli
übersetzt : «imprudenter precipitati sunt88», was durchaus diesen

Sinn haben kann. Auch knüpft er nicht dieselben Betrachtungen
wie Calvin an unsere Stelle. Es ist nun ein bekanntes psychologisches

Phänomen, daß man, in dem Moment, wo man sündigt,
sich stets einzureden sucht, es handle sich nicht um Sünde, und
also gleichsam «unwissend» sündigt, obwohl man im normalen
Zustand, d. h. bevor man von der Verführungsgewalt der Sünde

ergriffen wurde, genau wußte, daß es sich um Sünde handle. Nun

gibt es allerdings neben diesem «unwissenden» Sündigen auch
die bewußte und gewollte Rebellion wider Gott. Diese Sünde
aber setzen die Schleitheimer Artikel bei einem Menschen, der
freiwillig in der Taufe seine Bereitschaft zur Nachfolge Christi
erklärt hat, nicht voraus. Es ist auch zu erwarten, daß ein solcher
von sich aus die Gemeinschaft der Brüder verließe, und ob dann
auf ihn nicht das schwere Wort des Hebräerbriefs, 10, 26: «denn

wenn wir vorsätzlich sündigen, nachdem wir Erkenntnis der
Wahrheit erhalten haben, so bleibt für solche Sünde kein Opfer
mehr übrig, sondern nur eine schreckliche Erwartung des
Gerichts ..» zutreffen könnte, bleibt eine Frage. Manz bejaht
sie, wenn er laut Keßler gesagt haben soll : «denn der Mensch, so
den Globen empfangen, wurd hernach wider fallen in sünd,
möchte im kain ablaß noch Vergebung der sünd witer verlangt
werden".»

Um was für Sünder es bei der Verhängung des Bannes
materiell geht, wird nicht gesagt, wir können aber annehmen,
daß es ungefähr dieselben sind, von denen Blaurock im Verhör
sagt, sie lebten in offenen Lastern, nämlich : sufer, hurer,
ehbrecher, spiller, raßler, wücherer und derglichenn Wenn
aber einer sellichs heymblich inn sinem hertzen trüge und nit
öffnete, denselben ließint sy by inen pliben100», d. h. im großen

88 Elenchus C. R. Zw. op. VI 112.

" Keßler, S. 149.
100 Z. T. A. Nr. 200, Egli Nr. 692.

55



und ganzen sind es die Leute, von denen Paulus l.Kor. 5, 11 f.

sagt, daß man mit ihnen, falls es sich um Brüder handelt, keine
Gemeinschaft haben solle, was sich keineswegs bloß auf das

Privatleben, wie Calvin will101, sondern vor allem auch auf die
kirchliche Gemeinschaft bezieht. Die Gegner werfen den Täufern
eine zu extensive Anwendimg des Bannes vor. So schreibt
Zwingli an Haller, die Wiedertäufer bannten wegen
geringfügiger Ursachen und wegen Dingen, die der Obrigkeit
überlassen bleiben sollten, so etwa wegen Wucher und Zins, während

wir aus der Apostelzeit nur von einer Exkommunikation,
1. Kor. 5, 1 hörten102. Das letztere nun ist nicht stichhaltig, denn
auch von der Bannung des Blutschänders würden wir nichts
hören, wenn die Korinther die Gemeindezucht richtig gehandhabt

hätten, und wie ich schon bemerkt habe, scheint mir, daß
auch l.Kor. 5,11 unbedingt auf den Bann bezogen werden
müsse. Die Frage freilich, wo nun die Grenze zu ziehen ist
zwischen Vergehen, die die Bannung erfordern und sozusagen
läßlichen Sünden, ist sehr heikel. Die Habgier fällt nach Paulus
unter den Bann, aber wo fängt sie an, nicht schon bei jedem
Begehren nach Hab und Gut, das unsere Herzen gefangen nimmt
und dem darbenden Bruder gegenüber verhärtet, oder erst da,

wo dieses Begehren mit dem Anspruch des Bruders in offenen
Konflikt gerät? Die Täufer haben z.T. eine radikale Lösung
dieses Problems gesucht, indem sie die Gütergemeinschaft
forderten; wir haben oben auf diese Tendenz verwiesen, aber
zugleich gezeigt, daß sie nur bei einer Minderheit der Führer
vorhanden war. In den Schleitheimer Artikeln finden wir keine
Spur davon, auch die in Bern verhörten Täufer, die vermutlich
aus dem Kreis um das Schleitheimer Bekenntnis stammen,
erklären Privateigentum für erlaubt, Hans Seckler mit der
Einschränkung «anfangs der Christenheit alle Ding gemein gsin,
aber es sye kein gebot» ; was Zins und Zehnten anbetrifft,
erklärt er, sie seien zu bezahlen, «aber was ein christ sye, der
wird's nit nän». Auch Hans Seiler gestattet Privateigentum, aber

101 Calvin, S. 73.
102 C. R. Zw. op. IX S. 112.

56



wo einr Not leide, solle man mit ihm teilen103. Diese fließende
Grenze in der Beurteilung der Habgier aber ist nicht zufällig,
sondern symptomatisch für den christlichen Sündenbegriff, der
nicht erst die unrechte Tat umfaßt, sondern schon die leiseste

Regung des Herzens. Wie aber soll die von einer kirchlichen
Zucht erfaßt werden? Darum spricht Blaurock in dem oben

zitierten Satz die Meinung aus, daß nur die öffentliche und
wiederholte Tatsünde mit dem Bann zu bestrafen sei. Allein ist
das nicht der Heuchelei, die immer wieder den Täufern zum
Vorwurf gemacht wurde, Tür und Tor geöffnet?

Nim noch ein Wort zur Form, in der die Gemeindezucht
gehandhabt wurde. Zwingli101 wie Clavin105 kritisieren, daß nicht
genau nach Mat. 18, 15 ff. verfahren werde ; denn dort finde noch
eine dritte Ermahnung durch die Gemeinde statt, und erst dann
erfolge der Ausschluß. In der Berner Rezension heißt es : «und

zum tritten mal offenlich vor aller gemein gestrafft werden, nach
dem befelch Christi, Mat. 18.» Zwingli übersetzt «pro contione
corrigi,» und faßt das als Bannung auf. Nun hat aber «strafen» zu
dieser Zeit noch die doppelte Bedeutung von zurechtweisen und
züchtigen100. Zwingiis Kritik bezieht sich also auf eine bestimmte
Interpretation, die er dem Wort gibt ; da aber im Artikel
ausdrücklich auf Mat. 18 hingewiesen wird, ist es nicht wahrscheinlich,

daß man von der dort erwähnten Ordnung irgendwie
abweichen wollte. Wenn dann der spätere Druck «gestrafft oder
gebannt» hat, bestätigt das eher unsere Vermutung, denn dieses
«oder» ist nicht dem lateinischen «sive» gleichzusetzen, als ob
es sich um zwei Ausdrücke für die gleiche Sache handelte,
sondern der Sinn muß der sein : wenn der Fehlende die Zurechtweisung

durch die Gemeinde nicht annimmt, wird er
ausgeschlossen. Calvin übersetzt: «à la troisesme foys publiquement

103 Müller, S. 42 ff. Auch Zwingli sagt 1523 in der Schrift: «Von der göttlichen
und menschlichen Gerechtigkeit» noch, daß Privateigentum Sünde sei inbezug
auf die göttliche Gerechtigkeit. C. R. Zw. op. II 511.

104 Elenchus C. R. Zw. op. VI 105.
106 Calvin, S. 73.

ö Cf. Lexer: Mittelhochdeutsches Wörterbuch. Auch in Art. 5 steht strafen
neben bannen.

57



bannis107», versteht also das strafen oder bannen nur im Sinn des

letzteren. Doch diese Kritik betrifft eine Kleinigkeit, fast möchte
ich sie eine Schulmeisterei der Reformatoren nennen.

Ernsthafter ist das Anliegen Zwingiis, wenn er das Abendmahl
nicht mit der Zuchtgewalt in Verbindung bringen möchte,

wie es in Zeile 82 gefordert wird, weil es ein «gnädiger handel»
sei und nicht durch Bedrohungen verhaßt gemacht werden
sollte108. Es scheint Zwingli nicht der Verordnung Christi
entsprechend, wenn das Abendmahl eingeleitet wird mit den Worten:

«non accedat homicida, foenerator, adulter, ebriosus, etc.»,
wie es in der alten und neuen Kirche an gewissen Orten
geschieht109. Oekolampad fühlte sich durch diese Kritik einigermaßen

betroffen, weil auch die Basler Liturgie von 1526 einen
ähnlichen Passus enthielt110. Nun scheinen die Täufer darin noch
weiter gegangen zu sein, falls wenigstens Zwingiis Bemerkung
richtig ist, daß sie sich weigerten, das Abendmahl zu feiern,
bevor die Kommunizierenden bezeugt hätten, daß sie eine
eventuelle Bannung auf sich nehmen würden111. Blanke folgert daraus,

daß vor dem eigentlichen Brotbrechen ein öffentliches
Beichtverhör und anschließend Ausschließungen stattgefunden
haben müßten112. Ist nun eine solche Prüfung, Warnung, ja
Ausschließung vor dem Abendmahl, wenn auch nicht einer
Verordnung Christi gemäß, dem paulinischen Abendmahl so durchaus

fremd Geschieht nicht hier einfach in der Oeffentlichkeit,
wozu auch unsere Zürcher Liturgie heute noch auffordert : «ein
jeder prüfe sich selbst und also esse und trinke er» Freilich ist
das Abendmahl ein gnädiger Handel, aber wie jede Gnade, die
verworfen wird, zugleich Gericht. Wohl ist das Abendmahl
nicht eine Angelegenheit der moralisch Unantastbaren, der
Gerechten, sondern der Sünder, aber der Sünder, die sich reu-

107 Calvin. S. 65.
108 Cf. Roger Ley, der aus der «Amica Exegesis» zitiert.
109 Elenchus C. R. Zw. op. VI 113.
110 Brief Oekolampads an Zwingli vom 30. Sept. 1527. C. R. Zw. op. IX 229. Noch

heute findet sich eine solche Formel in einer holländischen Abendmahlsliturgie.
111 Elenchus C. R. Zw. op. VI 112.
112 Blanke ebenda Anm. 7.

58



mütig als Sünder erkennen und darum nach der im gebrochenen
Leib Christi dargebotenen Gnade verlangen, andernfalls trifft
auf sie das Wort zu, daß sie den Leib nicht unterscheiden und
sich selbst ein Gericht essen und trinken, 1. Kor. 11, 29 f. Sollen

nun nicht die Brüder vor diesem Gericht — Paulus spricht von
Krankheit, Schwäche, Tod — gewarnt, ja eventuell durch die

Ausschließimg bewahrt werden, freilich nicht in einer Weise,
daß das heilige Mahl zu einem Akt der Sittenpolizei herabgewürdigt

und also wiederum unwürdig gefeiert würde
Abschließend ist zur Frage des Bannes zu sagen, daß Zwingli

wie Calvin den Bann als Zuchtmittel der Gemeinde durchaus
bejahen. Calvin betont zwar gegen die Täufer, daß auch eine

Kirche, die den Bann nicht kenne, immer noch Kirche Christi
sein könne und daß man noch kein Recht habe, sich deswegen

von ihr zu trennen, weil auch ein Abendmahl, das man mit
Unwürdigen zusammen genieße, nicht beflecke, aber er ist doch
der Meinung, «que la vraye forme de l'Eglise en est autant
défigurée»113. Eifersüchtig wacht er in Genf darüber, daß das

Recht der Ausschließung vom Abendmahl unbedingt der kirchlichen

Behörde, dem consistoire, gewahrt bleibe. Ebenso verficht
Zwingli im «Ratschlag betreffend Ausschließung vom Abendmahl»

vom 12. April 1525 noch die Forderung, daß Ehebrecher,
Hurer, Gotteslästerer, Trunkenbolde, Totschläger, Meineidige,
Räuber, Diebe, Götzenanbeter vom Abendmahl auszuschließen
seien114. Später aber — wir haben das im Ansatz schon im Brief
an Haller in bezug auf diese Frage gesehen — verflechten sich
in Zürich die kirchliche und die staatliche Sittenpolizei derart,
daß man von einer reinen Handhabimg der kirchlichen Zucht
nicht mehr sprechen kann.

Wir müssen uns in bezug auf den Bann klar sein, daß er zwar
als Mittel der Seelsorge und der Reinerhaltung der Gemeinde
neutestamentlich ist, daß aber nicht die menschliche
Handhabung dieses Zuchtmittels die reine Gemeinde schafft, sondern
daß es Christus selbst ist, der die Kirche in herrlicher Gestalt

113 Calvin, S. 68.
114 C. R. Zw. op. IV 31.

59



vor sich hinstellt, sodaß sie weder Flecken noch Runzel hat,
Eph. 5, 27. Jede Ausübung des Bannes birgt die Gefahr in sich,
hochmütigen und richterlichen Pharisäismus und Heuchelei zu
fördern, es sei denn, daß sie geschähe von einer betenden und
sich ständig vor Gott demütigenden Gemeinde.

Es bleibt uns noch ein Wort zu sagen vom 4. Art., Zeile 106ff.,
der Absonderung der Kirche von der Welt. Wir finden in
diesem Artikel einen scharfen Dualismus : Gut und Bös,
Christus und Belial, Kinder des Lichts und Kinder der Finsternis,
Kirche und Welt. Zwingli setzt hier mit seiner Kritik am
richtigen Ort ein, wenn er sagt : «Nihil est in rebus humanis tarn
sanctum et inculpatum, quod nulla in parte deficiat. Separari
ergo debemus primum ipsi a nobis ipsis115.» Auch die Kirche
gehört, insofern sie aus Menschen von Fleisch und Blut besteht,
zu den «res humanae», sie ist nicht an sich heilig und unschuldig,
sondern sie ist nur heilig durch ihre Bindung an Christus. Und
dasselbe gilt für den einzelnen, daß er zwar als Glied am Leibe
Christi heilig ist, aber zugleich als Mensch von Fleisch und Blut
in jedem Augenblick in Gefahr steht, höchst unheilig zu werden.
Darum warnt Paulus: «Wen da dünket, er stehe, der sehe wohl
zu, daß er nicht falle.» Die Grenze zwischen Christus und Belial
geht immer wieder mitten durch die Kirche und mitten durch
den einzelnen hindurch. Darf man aber nun sagen, daß zwar die
Kirche nicht eindeutig auf die Seite des Guten und Heiligen,
wohl aber, was außerhalb der Kirche ist, die Welt in voller
Eindeutigkeit in den Bereich des Bösen gehört, Zeile llOff. Ist das

nicht eine ganz unzulässige Verengerung; denn Christus ist das

Lamm Gottes, das der Welt Sünde hinwegnimmt, der Welt Sünde
und nicht bloß die Sünde derer, «die in die gehorsame deß

glaubens getretten seint», wo aber die Sünde hinweggenommen
ist, da ist Heiligkeit. Der enge und gesetzliche Geist dieses
Abschnittes verrät sich dann auch da, wo genau aufgezählt wird,
welches diese Greuel sind, die es gilt zu meiden, nämlich einmal
alle Gottesdienste der Katholiken und Reformierten, denn diese
sind mit dem «Widerpäpstlichen» gemeint, dann die Wirt-

116 Elenchus C. R. Zw. op. VI 123.

60



Schäften, wir dürfen wohl sagen, überhaupt die weltlichen
Lustbarkeiten, schließlich überhaupt jede Verbindung mit den

Ungläubigen : «burgschaften und verpflichten deß Unglaubens»,
d. h. wohl jede verpflichtende Bindung an Menschen und
Institutionen außerhalb der Kirche, wodurch im Konkreten z. B. die
Ehe mit Ungläubigen betroffen wird, aber auch die
Staatsbürgerschaft, denn der Staat ist eine außerkirchliche Ordnung.
Letzteres wird uns dann beim Artikel «Schwert» beschäftigen,
wie auch die Frage des Waffengebrauchs, der ebenfalls zu den
Greueln gehört.

Die Forderung der Trennung von den Greueln findet eine
dreifache Begründung :

1. unter Bezugnahme auf das Wort des Paulus 2. Kor. 6, 14 ff.,
Zeile 118: «Ziehet nicht an einem Joch mit den Ungläubigen»
etc., die Verheißung, daß dann der Herr unser Gott sein wolle.
Auch Paulus fordert an dieser Stelle zur Absonderung auf,
freilich hat das Wort bei ihm keinen moralistischen Anstrich,
sondern ist ganz durchwirkt vom Bewußtsein der Heiligkeit
Gottes, die das Unheilige einfach nicht erträgt, darum gipfelt
das Wort in dem Ausdruck: «denn wir sind der Tempel des

lebendigen Gottes.» Eine solche Gebundenheit an den heiligen

Gott aber erträgt die Berührung mit dem Unheiligen
einfach nicht.

2. im Anschluß an die Stimme aus dem Himmel in der
Apokalypse, 18, 4 : «Ziehet aus von ihr — nämlich von Babel
als Inbegriff des Widergöttlichen — mein Volk, damit ihr
euch nicht an ihren Sünden beteiligt und damit ihr nicht Anteil

an ihren Plagen bekommt», wird von der Gemeinschaft
mit den Bösen gewarnt, damit man nicht in ihr Gericht
hineingezogen werde.

3. der Gläubige ist von Christus befreit von der Dienstbarkeit
des Fleisches und also dieser ganzen Welt des Bösen nicht
mehr hörig und nicht mehr zugehörig.

Gerade wenn wir die letzte Argumentierung betrachten,
ließen sich daraus auch ganz andere Folgerungen ziehen als die

61



ängstliche und gesetzliche Absonderung von der Welt, nämlich
die paulinische Freiheit in Christus, «alles ist erlaubt»,
1. Kor. 10, 23 und als Definition des Bösen: «was nicht aus dem
Glauben geschieht, ist Sünde», Rom. 14, 23. Gerade in der engen
Gebundenheit an Christus gibt es dieses ängstliche Aufzählen
dessen, was zu meiden ist, nicht mehr, sondern nur noch das eine
befreiende Wort : «So ist nun die Liebe des Gesetzes Erfüllung»,
Rom. 13, 10. Nicht als ob Paulus nicht auch ganz konkret von
den Früchten des Geistes und den Werken des Fleisches
sprechen könnte, aber doch nicht in erster Linie im Sinn des

Gebotes und Verbotes, sondern mehr im Sinn des Kriteriums,
damit wir uns daran prüfen sollten, ob Geist oder Fleisch in uns
wirksam seien.

Hier wie im Art. 7 wird nun wirklich etwas von der den
Täufern so häufig zum Vorwurf gemachten Gesetzlichkeit spürbar,

aber auf der andern Seite ist auch der kompromißlose Ernst
nicht zu verkennen, mit dem vor allen Bindungen und
Verstrickungen mit der Welt des Fleisches gewarnt wird.

Aber es erhebt sich uns nun doch bei einer so absolut
gedachten Absonderung der Gläubigen die Frage, ob dann für sie
das Wort noch Gültigkeit habe: «Ihr seid das Salz der Erde»,
«Ihr seid das Licht der Welt», Mat. 5, 13f. Können sie dann
noch dem Sauerteig, Mat. 13, 33, verglichen werden? Und ist
nicht Christus in die Welt gekommen, hat er nicht mit Zöllnern
und Sündern gegessen Mir scheint, daß in diesem Artikel etwas
von der weltweiten Wirkung des Evangeliums preisgegeben ist.

Art. 5, Zeile 144ff. endlich handelt vom AmtdesHirten.
Es fällt auf, daß hier die Führung einem besonderen von der
Gemeinde gewählten und auch von ihr materiell erhaltenen
Hirten überlassen wird ; in der ersten Zeit vertraten die Täufer
nämlich gegenüber der offiziellen Kirche ausgesprochen den
Gedanken des allgemeinen Priestertums oder mit anderen
Worten : das Priestertum als Charisma und nicht als Amt. So

hören wir beispielsweise in einem Brief, den Zürich am 28.
September 1527 an Augsburg schreibt, von Jakob Groß: «Er hab
sich ach understanden, die lüt wyder unßer cristenlich predi-
canten zu bewegen, inen nit ze losen noch ze globen, sonder sy

62



abweg ze thün, dann sy predigen ketzerisch und uff eygennutz
und weren sy gut evangelisten, sollten sy dem evangelio nach-

vollgen und usgon wie die botten gottes und sin wort verkünden.

Sy hetten aber den geist der vorcht, geitzes und eigennutzeß. Er
aber und sins glichen, die gott berufft, so sy umbfüren, daß gotz
wort verkündten, innhallt deß evangeliums, sich der narung
benügen, wurden durchet (verfolgt)116.» Hier haben wir die
Auffassung, daß der Hirt nicht durch die Gemeinde bestellt, sondern

von Gott berufen sei117, daß er ferner in der Art der Apostel zu
verkündigen habe118, und schließlich, daß er, im Gegensatz zu den
Prädikanten, kein festes Einkommen haben, sondern nur gerade
mit der nötigen Nahrung versehen werden sollte. Es ist leicht
erkennbar, daß in dieser Auffassung vom Botenamt die Tendenz
des Täufertums nach möglichster Angleichung an die

Urgemeinde, die uns auch sonst auf Schritt und Tritt begegnet,
zum Ausdruck kommt. Auch im Art. 5 ist dies der Fall, nur daß

wir hier nicht mehr den Zustand der Apostelgeschichte, sondern
den späteren der Pastoralbriefe als Vorbild haben, d. h. der Hirt
ist nicht mehr der Wanderprediger, nicht mehr vom Geist
Berufener, sondern der von einer bestimmten Gemeinde zu diesem
Amt Bestellte.

Die Aufgabe des Hirten ist
1. die Schriftlesung, Hier sehen wir noch deutlich, wie sich die

Täufergemeinden z. T. aus den Bibellesekreisen entwickelt
haben, die sich um irgendeinen, des Lesens Kundigen
gesammelt hatten. So hören wir etwa von den Täufern von
Bülach, daß sie sich im Kiemenhof versammelt und dort
zusammen das Neue Testament gelesen hätten119. Der Hirt ist

116 Z. T. A. Nr. 239, Egli Nr. 1278.
117 Mit dieser Geistberufung setzt sich Zwingli in seiner Schrift: «Vom Predigtamt»

C. R. Zw. op. IV 428 ff. auseinander, natürlich unter vollständiger
Ablehnung dieses «Winkelpredigens» ; die täuferischen Prediger seien weder durch
Wunderzeichen noch durch öffentliche Wahl in ihrem Amt beglaubigt und
S. 430, es sei antichristlich, daß jeder ohne Erlaubnis der Kirche winkelpredigen

dürfe.
118 Zu den umherziehenden Predigern cf. Keßler, S. 147 und Calvin, S. 79.
119 Z. T. A. Nr. 185.

63



also in erster Linie Vorleser der Schrift. Wir betonen das, es

ging den Täufern nicht darum, eine Predigt über die Schrift,
sondern die Schrift selbst zu hören. Freilich wird hinzugefügt

: «vermanen und lesen, warnen, straffen» ; allein es wird
sich dabei mehr um Paränese als um eigentliche Erklärung
des Wortes oder gar Reden über das Wort gehandelt haben.

2. leitet er den Gottesdienst : «fürstan im bett und brott
brechen» ; d. h. nun wohl nicht, daß im Gottesdienst der
Täufer die Gemeinde nur dem Gebet des Pfarrers zuhört wie
bei uns, sondern daß der Hirt das Gemeindegebet beginnt
und gleichsam anführt, wie es auch beim Abendmahl in der
gedruckten Version Zeile 151 heißt: «dz brot anheben zu
brechen.»

3. übt der Hirt Seelsorge und Kirchenzucht aus : «manen,
straffen, bannen in allen Dingen des lips Christi acht
haben, das er gebawt und gebessert werd.» Wir sind etwas
erstaunt zu hören, daß er den Bann handhabt und nicht wie
1. Kor. 5 und Mat. 18, 15 die gesamte Gemeinde, aber er stellt
wohl nur das Sprachrohr der Gemeinde dar, denn Zeile 158 ff.
sehen wir, daß dieser in bezug auf den Hirten das Strafamt
zusteht.

Es handelt sich also um eine dreifache Aufgabe beim Amt
des Hirten: Schriftlesung, Leitung des Gottesdienstes, Seelsorge
und Kirchenzucht. Wir dürfen das aber, wie schon bemerkt,
nicht so verstehen, als ob wir bereits eine saubere Trennung
zwischen dem aktiven, Wort verkündenden und Sakrament
spendenden Pfarrer und der passiven, dieses über sich ergehen
lassenden Gemeinde hätten. Es wird zum Beispiel nicht
ausdrücklich vermerkt, wer das Sakrament der Taufe zu erteilen
habe. Nach der Praxis zu urteilen, wie sie uns in den Täuferakten

begegnet, kann jeder Getaufte selbst auch taufen ; von
taufenden Frauen allerdings hören wir, so weit ich die Dinge
übersehe, nichts.

Es wird nun, dem ganzen Geist des Täufertums entsprechend,
beim Hirten nicht in erster Linie darnach gefragt, ob er die

64



rechte Lehre verkünde, sondern ob sein Wandel untadelig sei,
während die Augustana, um die Donatisten verdammen zu
können, korrekt, aber doktrinär lehrt : «Et sacramenta et
verbum propter ordinationem et mandatum Christi sunt effi-
cacia, etiamsi per malos exhibeantur.» Zweifellos eine sehr
schöne und orthodoxe Lehre, nur daß leider darüber leicht das

andere vergessen wird, daß es dem, der Aergernis bereitet,
besser wäre, daß ein Mühlstein um seinen Hals gehängt wäre
etc. Um dieses letztere aber wußten die Täufer, wenn sie den
Hirten einer besonders strengen und öffentlichen Zucht
unterstellen, es wußte darum auch der Verfasser der Pastoralbriefe,
auf den sich die Täufer beziehen, wenn sie verlangen, daß der
Hirt in- und außerhalb der Gemeinde einen tadellosen Leumund
haben müsse (Zeile 146).

Schließlich wird eine besondere Bestimmung erlassen für den
Fall, daß der Hirt vertrieben oder gefangengesetzt würde, und
es tönt beinahe wie eine Selbstverständlichkeit, daß der Hirt
auf das Martyrium gefaßt sein müsse. In Anspielung auf diese
Stelle macht sich Zwingli lustig über die «melancholici homines»,
die «frenetici, qui mortem sibi consciscant», wobei es sich doch
bekanntlich nur um eine schlechte Funktion der Galle handle120.

Dieser Spott Zwingiis ein halbes Jahr nach der Hinrichtung von
Felix Manz berührt peinlich. Es ging bei den Täufern wahrhaftig
nicht um Märtyrerträume, sondern um blutige Wirklichkeit und
— mögen sie nun Irrlehrer gewesen sein oder nicht — ihrem
tapferen und fröhlichen Sterben hätte zum mindesten
stillschweigende Achtung gebührt. Wußte Zwingli wirklich nichts
davon, daß das Blut der Märtyrer der Same der Kirche ist, oder
um mit Le Fort zu sprechen, daß die christliche Idee sich wie
keine andere gerade an der Verfolgung entzünde?

In bezug auf das Hirtenamt also läßt sich sagen, daß die
Täufer zwar noch auf dem Standpunkt des Laienpriestertums
stehen, denn von einer besonderen Ausbildung der Hirten wird
nichts gesagt, daß aber an die Stelle oder neben die rein

120 Elenchus C. R. Zw. op. VI 129.

65



charismatisch berufenen Wanderprediger bereits das Gemeindeamt

des von einer bestimmten Gemeinde gewählten Hirten
getreten ist.

4. Die Haltimg des Christen gegenüber dem Staat

In Art. 6, Zeile 168—229, geht es im Wesentlichen um zwei
Fragen: 1. Steht der Kirche eine Gewalt über Leib und Leben
zu 2. Darf und muß der Christ am Staatsleben aktiven Anteil
nehmen? Diese zweite Frage schließt die nach dem Wesen des
Staates in sich.

Zuerst zur Frage der kirchlichen Strafgewalt. Zeile 173 wird
der staatlichen Gewalt «die Vollkommenheit Christi»
gegenübergestellt ; mit diesem etwas seltsamen Ausdruck, an dem
Zwingli denn auch Anstoß nimmt121, kann nichts anderes gemeint
sein, als die Kirche, in der, um mit Zwingli zu sprechen122, nicht
die gebrechliche menschliche Gerechtigkeit gilt, sondern die
vollkommene göttliche Gerechtigkeit. Darum hat in ihr eine
irdisch leibliche Strafgewalt keinen Raum ; nicht als ob es nicht
Fehlbare gäbe — man darf die Vollkommenheit nicht als
Ausdruck des Perfektionismus verstehen, der den Schleitheimer-
artikeln fremd ist, sondern eben im Sinn einer höheren Gerechtigkeit

—, aber jede Schuld innerhalb der Gemeinde als Leib
Christi ist ein Vergehen am Haupt und kann darum nur Gott
zum Richter haben. Das ist der Sinn des Bannes als Strafgewalt :

der Ausgeschlossene wird dem Gericht Gottes preisgegeben.
Nun fragt es sich, ob sich nicht alles Folgende bis Zeile 189 noch
einzig um die Begründung der Ablehnung einer geistlichen
Gerichtsbarkeit dreht. Es läge zwar nahe, in Zeile 178f. eine Frage
zu sehen, die sich auf die Erlaubtheit des Militär- bzw.
Kriegsdienstes bezieht. Darf sich der Christ an der Verteidigung des

121 Ebenda S. 130.
122 Von göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit. C. R. Zw. op. II.

66



Vaterlandes beteiligen ; denn nur darum könnte es sich beim
Schutz des Guten handeln und nie und nimmer um einen
Eroberungskrieg. Aber auch wenn sich diese Interpretation beim
Gedanken an die Dienstverweigerung der Wiedertäufer
aufdrängt, muß doch die Begründung mit dem Hinweis auf die
Geschichte von Christus und der Ehebrecherin, Joh. 8, Iff.
auffallen. Denn die Schriftstelle, die sonst immer gegen den
Gebrauch der Waffen angeführt wird, ist : «Du sollst nicht töten123.»

Bei der Ehebrecherin aber geht es, wie wir schon aus der Oert-
lichkeit sehen — Jesus befindet sich lehrend im Heiligtum —
und wie auch die, die das Gericht fordern, nämlich Pharisäer
und Schriftgelehrte zeigen, um geistliches, nicht um ordnungsgemäßes,

weltliches Gericht. Das wäre nun vielleicht noch nicht
stichhaltig, weil es sich ja auch nur um eine Fehlinterpretation
der Täufer handeln könnte, wie sie von Zwingli vorausgesetzt
wird, wenn er meint, die Täufer wollten auch damit beweisen,
«ut Christiano viro non liceat esse magistratu»124. Aber wenn
Zeile 189 diese Geschichte als Voibild hingestellt hat, wie die
Regel des Bannes zu handhaben sei, zeigt es sich doch deutlich,
daß es sich in diesem Abschnitt nicht um weltliche, sondern um
geistliche Gerichtsbarkeit dreht. Calvin setzt diese Auffassung
als möglich voraus, wenn er daraufhin weist, Christus habe nicht
den Bann über die Ehebrecherin verhängt126. Das ist allerdings
als Kritik nicht stichhaltig, denn die Täufer haben den reuigen
Sünder nicht ausgeschlossen, und wenn nun auch nirgends
geschrieben steht, daß die Ehebrecherin Reue empfunden habe,
liegt das doch implizite in Jesu Wort: «Gehe hin und sündige
hinfort nicht mehr.» Welchen Sinn hätte dieses Wort, wenn es
sich um eine trotzige, nicht ihre Schuld anerkennende Frau
gehandelt hätte Nun stellt sich aber bei dieser Interpretation
neuerdings die Frage, ob Zeile 178f. bloß den Sinn haben sollte,
daß die Kirche als Kirche das Richtschwert nicht führen darf ;

denn dem entspricht der Schluß «das schwert bruchen. um

123 Z. T. A. Nr. 188 und 189, Egli Nr. 1022.
124 Elenchus C. R. Zw. op. VI 134.
125 Calvin, S. 85.

67



des glitten schütz und schirm willen oder um der liebe willen»
nicht ganz. Ist nicht vielleicht auch daran gedacht, daß die
Kirche einmal das Schwert ergreifen könnte, um ihre Glieder
vor dem harten Zugriff staatlicher Zwangsgewalt zu schützen,
wenn wir daran denken, in welcher Lage sich das Täufertum
damals befand? Die Aussage eines am 27. März 1528 in Stuttgart

peinlich verhörten Wiedertäufers weist auf solche
Tendenzen. Er behauptet nämlich, daß eine Schar Wiedertäufer
verabredet habe, um Ostern mit Gesinnungsgenossen aus Augsburg

und Zürich in Reutlingen zusammenzutreffen und etwa
700 Mann stark das Land zu durchziehen : «all oberhait, menich
und pfaffen, die wider ir Mainung sein zu tod schlagen und die
kirchen und closter abton»126. Auch Müntzer, der dem Täufertum

nahe stand, war der Ansicht : «daß eine ganze Gemeind
Gewalt des Schwertes hab»127, oder an einer andern Stelle : «daß

man die gottlosen Regenten, sonderlich Pfaffen und Mönche
töten soll, die uns das heilige Evangelion Ketzerei schelten»128.

Auch in den Kreisen der Zollikoner Täufer schienen tatsächlich
solche Gedanken erwogen worden zu sein, falls es sich bei den
betreffenden Aeußerungen nicht um Verleumdungen der Gegner
handelt. Es wäre dann also das Problem des aktiven
Widerstandrechtes ins Auge gefaßt, vor das etwa Coligny und die
Führer der französischen Hugenotten gestellt waren : Soll die
Kirche zu ihrer Verteidigung das Schwert ergreifen oder soll sie

sich, nach dem von den Artikeln Zeile 143 in diesem Sinn zitierten

Wort «ir sollen dem übel nit widerstan» unter Umständen
wehrlos hinschlachten lassen Wir wissen, daß Coligny und die
Täufer in Münster sich für das Schwert entschieden haben und
auch durch das Schwert gefallen sind. Ich möchte aber nicht das,
daß wer zum Schwert greift, durch das Schwert fallen wird, für
das Maßgebende halten, weshalb der Kirche diese äußere Wehr-
losigkeit ziemt, sondern vielmehr das, daß sie ja die Verheißung
Jesu hat, daß die Pforten der Hölle sie nicht überwältigen sollen.

120 Quellen zur Geschichte der Wiedertäufer, Bd. I Herzogtum Württemberg,
S. 915.

127 Brandt, S. 192.
128 Brandt, S. 162.

68



Damit kommen wir zur zweiten Frage : Darf und muß der
Christ am staatlichen Leben aktiven Anteil nehmen, oder wie
die Täufer es formulieren: «ob der Christ solle ein oberckeit
syn.» Diese Frage ist mit doppelter Begründung verneint worden

: 1. aus dem Gedanken der Nachfolge Christi, der das Amt
des Richters, Zeile 193f, und des Königs, Zeile 198f. abgelehnt
hat. 2. weil der Christ als Christ im Bereich des Staates, der eine
rein irdische Ordnung zur Bestrafung des Bösen ist, nichts mehr

zu suchen hat, Zeile 212 ff.
1. Die Stellen, die die Täufer zitieren, um zu zeigen, daß eine

rechte Nachfolge Christi es ausschließt, daß man das Amt des

Richters ausübe oder sich als Politiker betätige, sind Lk. 12, 13f.,
Joh. 6, 15 und Mat. 20, 25. Wie steht es nun mit der Exegese
dieser Stellen? Lk. 12, 13 antwortet Jesus auf die Bitte eines

Menschen, er möchte seinen Bruder veranlassen, mit ihm das
Erbe zu teilen : «Mensch, wer hat mich zum Richter oder
Erbteiler über euch gesetzt» und er fährt weiter: «Sehet zu und
hütet euch vor allef Habsucht.» Das Skopus dieser Stelle ist
ganz durchsichtig, nämlich eine Warnung vor aller Habgier.
Natürlich hat Zwingli recht, wenn er sagt, indem Jesus das ihm
nicht zustehende Amt des Richters ablehne, bestätige er dieses
gerade129; aber darum geht es ja gar nicht hier, denn der
Bittsteller wußte ganz genau, daß Jesus nicht Richter sei, und er
wollte ja auch gar kein Urteil, sondern daß Jesus seinen Bruder,
auf den er vielleicht Einfluß besaß, gütlich überrede, mit ihm zu
teilen. Wenn er eine so scharfe Zurückweisung einstecken muß,
trotzdem er vielleicht mit seinem Anspruch durchaus im Recht
war, dann darum, weil Jesus ihn in seinem Bemühen, sich Recht
zu verschaffen, befangen sieht, sodaß er nicht merkt, daß ihm
Jesus anderes und Größeres zu geben vermag als das ihm
zukommende Erbteil. Der Christ hat unter Umständen auf das ihm
zustehende Recht zu verzichten, weil dieses für ihn gar nicht
mehr von entscheidender Bedeutung ist. Wir sehen also, die
Täufer schießen mit ihrer Interpretation völlig am Ziel vorbei.
Wenn man schon aus dieser Stelle ein Gesetz machen wollte,

126 Elenchus C. R. Zw. op. VI 135.

69



dann hieße es eher : Du sollst nicht Kläger sein als : Du sollst
nicht Richter sein.

Joh. 6, 15. Jesus entwich, als die Juden ihn nach der Speisung
der Fünftausend zum König machen wollten. Mit Recht weisen
Zwingli130 und Calvin131 daraufhin, daß es Jesus darum ging, dem
Mißverständnis der Juden in bezug auf seine messianische
Sendung zu begegnen, indem er sich ihnen entzog. Daß über das

Königtum an sich damit nichts ausgesagt ist, versteht sich von
selbst, wohl aber wird deutlich, daß Jesu Königtum nicht von
dieser Welt ist.

Mat. 20, 25 und Parallelen äußert sich Jesus zum Rangstreit

unter den Jüngern : «Ihr wißt, daß die Fürsten der
Völker sie knechten und die Großen über sie Gewalt üben.
Unter euch soll es nicht sa sein, sondern wer unter euch groß
sein will, sei euer Diener und wer unter euch der erste sein will,
sei euer Knecht, etc.» Mit dieser Stelle kommen wir nun dem
Problem etwas näher; denn hier wird das Wesen des Staates —
wir müssen hinzufügen : des heidnischen Staates — mit Macht
und Gewalt umschrieben und gesagt, daß es in der Nachfolge
Jesu nicht um das Herrschen, sondern um das Dienen gehe.
Zwingli132 und Calvin133 meinen nun aber, dieses Verbot des

Herrschens beziehe sich nur auf die besondere Nachfolge der
Apostel, denn im übrigen sei ja das Sklavenhalten, das auch eine
Form der Herrschaftsausübung sei, den Christen nicht verboten
worden. Letzteres finde ich nicht stichhaltig. 1. handelt es sich
bei der Sklaverei um eine Sache des Privatlebens, wir können
also damit in unserem Problem nicht weiterkommen, und 2. zeigen
gerade die Mahnungen des Apostels an die Herren in den
Haustafeln, Eph. 5, 9 und Kol. 4, 1, daß es beim christlichen Herrn
eben nicht mehr um ein wirkliches Herrsein geht, weil er und
der Sklave den gleichen Herrn im Himmel haben. Wie steht es

aber nun mit dem anderen Argument, daß dieses Wort Jesu

130 Ebenda S. 137.
131 Calvin, S. 88.
132 Elenchus C. R. Zw. op. VI 137 f.
133 Calvin, S. 89.

70



seine reale Gültigkeit nur für die Apostel habe, nicht für alle
Christen? Es ist richtig, daß es Worte gibt, die sich nicht auf
alle Christen beziehen, sondern nur den Aposteln gelten, aber
dann sind es Worte, die ihr Apostelamt betreffen, und wir müßten

fragen, ob es sich hier um ein solches Amtswort handle und nicht
viel mehr um ein Wort, das jeden Christen angeht Ich halte
das letztere für richtig, nur glaube ich mit Bengel134, daß es nicht
um ein Verbot der Ausübung von Amtsgewalt geht, sondern daß

Christus sagen wolle : «aliter habere regnum suum, quam seculi
istius régna se habeant», d. h. mit anderen Worten, daß das
Verhalten als Christ im persönlichen, privaten Leben an dieser
Stelle gekennzeichnet werden soll.

Wir sehen also, daß keine der Stellen, die die Täufer als
Beweis dafür anführen, daß die Nachfolge Christi das Ausüben von
Amtsgewalt verbiete, wirklich standhält. Damit kommen wir
zur zweiten Behauptimg der Täufer, wie sie in Zeile 213—222 in
wirkungsvollen Antithesen vor uns hingestellt wird, daß der
Christ durch seine Zugehörigkeit zu Christus einem ganz anderen
Bereich angehöre als dem, in dem sich das staatliche Leben
abspielt. Hier gilt es, zuerst die täuferische Staatsauffassung,
soweit sie uns in den Schleitheimerartikeln entgegentritt, ins Auge
zu fassen. Zeile 168—173 wird der Staat als Ordnimg Gottes
bezeichnet. Seine Aufgabe ist nach dem Gesetz, die Bösen zu
strafen und die Guten zu schirmen, und zwar mit den weltlichen
Mitteln der Gewalt des Schwertes. So weit stimmen die Täufer
mit der Staatsauffassung der Reformatoren überein, der Staat
ist um des Bösen willen da, eine gnädige Verfügung Gottes,
damit die Menschen einander nicht gegenseitig auffressen. Aber
dann gehen die Meinungen auseinander, indem alle Reformatoren

an die Möglichkeit eines christlichen Staates glauben und
der christlichen Obrigkeit die Verantwortung auch für das
Seelenheil ihrer Untertanen überbinden. Es ist bezeichnend, daß
sie die Beweise für eine «christliche» Obrigkeit stets im Alten
Testament suchen müssen135, nicht nur darum, weil die neu-

134 Gnomon zu Mat. 20, 25.
136 Calvin, S. 80.

71



testamentliche Gemeinde unter dem heidnischen Imperium
Romanum lebte, sondern weil im Alten Testament Staat und
Gottesvolk sich in ganz anderer Weise decken. Die Täufer aber
erklären, daß der Staat in der Vollkommenheit Christi, d. h. in
der Kirche, nichts zu suchen habe. Wir haben im Kapitel über
die Kirche gezeigt, wie die Täufer jeden Zwang in der Entscheidung

für Christus in der Taufe ablehnen, und damit wird es

unmöglich, daß der Staat, der naturgemäß eine Zwangseinrichtung

sein muß, und die Kirche, die ganz auf dem Grundsatz der
Freiwilligkeit beruht, sich je decken können, m. a. W., der christliche

Staat im Sinne der Reformatoren muß von den Täufern
abgelehnt werden. Damit sehen wir die Täufer als Vorkämpfer
der staatlichen Glaubens- und Gewissensfreiheit.

Die Täufer haben in ihren Antithesen Zeile 213—222 etwas
erfaßt von der grundsätzlichen Verschiedenheit von Staat und
Kirche ; aber nun kommt erst das eigentliche Problem, wenn
wir bedenken, daß ein und derselbe Mensch beiden Bereichen
angehört, er ist zugleich Bürger eines irdischen Staates und Glied
am Leibe Christi. Die Täufer hätten dieses Problem, wie mir
scheint, am liebsten radikal gelöst, indem sie ihre kirchliche
Gemeinschaft für exempt erklärt, also eine Art Immunität für
sich beansprucht hätten, weil sie der Meinung waren, daß sie
als Christen der staatlichen Zwangsgewalt nicht bedürften. Aber
auch vorausgesetzt, daß sich irgendein Staat bereit erklärt hätte,
eine solche Immunität anzuerkennen, wäre das Problem noch
nicht völlig gelöst gewesen ; denn eine solche Täufergemeinschaft

hätte doch wieder den Schutz des Staates als einer gerade
dafür eingesetzten Ordnung Gottes gegen die Bösen
beansprucht. Damit aber sind sie dem Staat verpflichtet. Sie haben

nun diese Verpflichtung teilweise anerkannt, indem sie dem
Staat die geforderten Abgaben entrichteten136, aber indem sie es

ablehnten, als Christen im Staatsleben mitzuwirken, haben sie
den Staat, den sie doch beanspruchten und als Ordnung Gottes
erklärten, zugleich wieder diskreditiert. Hubmaier, wohl der
scharfsinnigste unter den oberdeutschen und schweizerischen

136 Z. T. A. Nr. 172, Egli Nr. 936 ; Müller, S. 42.

72



Täuferführern, erkennt diesen Widerspruch und verteidigt in
seiner Schrift «Von dem Schwert» das Recht des Christen, ein

obrigkeitliches Amt auszuüben und den Staat mit dem Schwert
zu verteidigen, während er auf der anderen Seite orthodox
täuferisch die Freiheit der Kirche vom Staat postuliert und den
Gebrauch von Gewalt in der Kirche durchaus ablehnt137. Da sich
die Schrift Hubmaiers z. T. direkt gegen die Argumente der
Schleitheimerartikel wendet, muß man sich fragen, ob eine
Beziehung zwischen den beiden Dokumenten besteht. Doch das

scheint zeitlich fast ausgeschlossen zu sein, weil Hubmaiers
Schrift 1527 in Nikolsburg erschienen ist und der Synode von
Schieitheim also kaum vorgelegen haben kann. Umgekehrt ist
es auch nicht wahrscheinlich, daß Hubmaier sich mit seiner
Widerlegung täuferischer Argumente bereits auf die Artikel
beziehen kann. Aber da Hubmaier im Vorwort zu seinem Büchlein

erklärt, er habe diese Ansichten schon von der Waldshuter
Kanzel verkündet, beziehen sich die Artikel vielleicht doch auf
Lehren Hubmaiers, und dann hätte Blanke recht, daß es sich
hierin um eine Ablehnung innertäuferischer Haeresien handle.

Man könnte fragen, ob sich die Täufer mit dieser passiven
Haltung dem Staat gegenüber nicht auf die Urchristen berufen
können, die bei aller Anerkennung des Staates als Ordnung
Gottes, bei aller Unterwerfung unter den Staat und bei aller
Fürbitte für die Obrigkeit, am Staatlichen im Grunde desinteressiert

sind Denn der Kämmerer aus dem Mohrenland und der
römische Hauptmann Cornelius oder der Statthalter Sergius
Paulus sind natürlich noch kein Beweis gegen diese passive
Haltung. Man kann nun diese Tatsache einfach historisch
erklären damit, daß die ersten Christen aus Kreisen stammten, die
für die Beamtenkarriere kaum in Frage kamen, und daß zudem
bald darauf der Kaiserkult, der in besonderer Weise von den
Beamten gefordert wurde, ein Hindernis darstellte. Aber steckt
nicht noch etwas anderes dahinter, nämlich die eschatologische
Spannung, in der sich die Urgemeinde befand, die ein maßgebliches

Wirken im irdisch menschlichen Bereich nicht ganz ernst

37 Ein Exzerpt dieser Schrift findet sich bei Sachsse, S. 71 ff.

73



nehmen konnte, weil es nicht von letzter Wichtigkeit war,
darum dieses «Tun, also ob man nicht täte», von dem Paulus
1. Kor. 7, 29ff. schreibt. Auch das Täufertum weiß etwas von
solcher naher Enderwartung, die alles Irdische zweitrangig werden

läßt, nicht nur in den Prophezeiungen des jüngsten Tages,
wie sie da und dort auftauchen, sondern auch in dem verzehrenden

Eifer für das Haus des Herrn, dem alles andere gleichgültig
wird. Aber nun befand es sich eben doch in einer grundsätzlich
anderen Situation als die Urgemeinde, die im heidnischen Staat
lebte ; denn die Obrigkeit der Reformationszeit erhob ja
Anspruch darauf, christlich zu sein, alle erhoben überhaupt diesen
Anspruch, und wer sollte sich dann dazu opfern, Obrigkeit zu
sein und um des irdischen Heils der Mitmenschen willen sein

ewiges Heil preiszugeben
Im Grund haben wir es hier mit derselben gefährlichen

Verengung der Wirkungsmöglichkeit des Evangeliums zu tun wie im
Artikel von der Absonderung. Wenn der Christ, um einer
radikalen Nachfolge Christi willen, die Handhabung der
staatlichen Gewalt, eben weil sie Gewalt ist und ihrem Wesen nach
immer auch Unrecht einschließt, ablehnt, überläßt er dann nicht
diesen Staat vielleicht dämonischen Mächten, wird dann nicht
das Machtprinzip des Staates zur Tyrannis, wie Zwingli ganz
richtig erkennt, wenn er an Blarer schreibt: «Tolle a magistratu
religionem, tyrannis est non magistratus138.» Das verantwortliche
Mitwirken am staatlichen Leben mit seinen Unzulänglichkeiten
gehört nun eben auch zum Wandeln des Christen im Fleisch, und
indem er sich dort ständig des sündigen Wesens des Menschen
und seiner eigenen Verflochtenheit in die Sünde der Welt
bewußt wird, erkennt er erst im ganzen Umfang die Bedeutung des
Kreuzes Christi.

138 C. R. Zw. op. IX 458.

74



5. Das Eidverbot

Wenn die Wiedertäufer aller Richtungen darauf beharren,
daß der Eid verboten sei, beziehen sie sich regelmäßig auf das

Wort Jesu in der Bergpredigt Mat. 5, 34ff. und dessen Zitat
Jak. 5, 12 : «Ich aber sage euch, daß ihr überhaupt nicht schwören
sollt. ..» Die Unbedingtheit, mit der sie auf der Eidverweigerung
bestehen, zeigt, daß sie aus der Bergpredigt ein neues Gesetz
machen mit einzelnen Paragraphen, die unter allen Umständen
zu halten sind. Damit erhält das Doppelgebot der Liebe eine
Konkurrenz, es sinkt herab zu einem Gebot unter vielen.

Aber auch wenn man diesen Geist der Gesetzlichkeit ablehnt,
bleibt doch noch die exegetische Frage zu erörtern, ob sich
Jesus an jener Stelle der Bergpredigt wirklich gegen jeden Eid
gewandt hat ; denn dies wird von Zwingli und Calvin, aber auch
noch von neueren Exegeten wie Zahn139 bestritten. Liest man
den Text unvoreingenommen, dann kann er keinen anderen
Sinn haben als den : Im Gesetz des Alten Bundes war der Meineid

verboten, im Neuen Bund aber jeder Eid, auch der, der
scheinbar weniger schwer wiegt, weil er nicht beim Namen
Gottes geschieht ; und in der Begründung wird gesagt, was über
das einfache Ja und Nein hinausgehe, sei vom Bösen. Zwingli
und vor allem Calvin weisen nun daraufhin, daß unmöglich im
Alten Testament etwas als recht, ja Dt. 10, 20 sogar als eine
Ehrung Gottes geboten sei, was im Neuen Bund nicht mehr
erlaubt sein sollte140, es könne lediglich darum gehen, daß das

leichtfertige und unnötige Schwören, das einen Mißbrauch von
Gottes Namen darstelle, verboten werde141, Zahn fügt bei :

«Jesus verbietet seinen Jüngern nicht den Eid im bürgerlichen
Rechtsverfahren Jesus erwähnt nur Schwurformeln des
täglichen Lebens und nicht das Schwören bei Gott, das bei Gericht
wohl einzig zulässig war. Die positive Forderung ist nicht
Eidverweigerung sondern schlechthinige Wahrhaftigkeit der

139 Zahn : Matthäuskommentar, S. 244 ff.
140 Calvin, S. 95 f.
141 Ebenda S. 93 und Elenchus C. R. Zw. op. VI 146.

75



Rede136.» Aehnliche Einwände scheinen die Täufer schon gehört
zu haben und sie parieren sie gar nicht schlecht, Zeile 265 : «Ir
narren und blinden, was ist größer, der stul oder der drauff
sitzt?» Selbstverständlich will Jesus, wie auch Calvin richtig
sieht, mit der Erwähnung dieser leichteren Schwurformeln die
rabbinischen Kniffe treffen, durch die man versuchte, eine
Uebertretung des 3. Gebotes zu umgehen142 ; darum zeigt er, daß
auch der Schwur beim Himmel oder bei der Erde oder bei
Jerusalem oder beim eigenen Haupt, letztlich Schwur bei Gott
ist, weil alle diese Dinge in Beziehung zu Gott stehen, seinem
Machtbereich angehören, und wir folglich nicht eigenmächtig
über sie verfügen können. Wie steht es aber mit dem Einwand,
daß der Schwur im Alten Testament erlaubt, ja in Gerichtsfällen
gefordert war (Zeile 260) und daß Gott selbst dem Abraham
durch einen Schwur die Verheißung bekräftigt hat, Gen. 26, 3

(Zeile 243) Beim zweiten Einwand sehen die Täufer ganz
richtig, daß ein Schwur Gottes etwas anderes ist als alles menschliche

Schwören, und wenn sie auf die Stelle Hebr. 6, 17f.
hinweisen, treffen sie damit das Wesentliche. Denn weil ein Schwur
nur bei dem geleistet werden kann, das unbedingt Gewalt über
uns hat, also bei Gott, kann Gott nur bei sich selbst schwören,
folglich ist es kein wirklicher Schwur. Ein Schwören Gottes ist
ein Anthropomorphismus, und wenn die Schrift in solch menschlichen

Worten von Gott spricht, dann läßt sie sich gleichsam
auf unser menschliches Niveau herab, oder wie Calvin einmal
über die Anthropomorphismen sagt : Gott stammelt mit uns, wie
eine Amme mit dem kleinen Kind, d. h. Gott muß mit uns in
unserer Sprache reden, damit wir ihn überhaupt verstehen
können. Darauf aber, daß das Schwören im Alten Testament
erlaubt war, lassen sich die Täufer in den Artikeln nicht näher
ein; es genügt ihnen, dem gegenüber das klare Verbot Jesu
zu haben.

Seltsam in die Irre gehen sie, wenn sie dieses damit begründen

(Zeile 237) : «dann ir mögen nit ein har wiß oder schwartz
machen» ; denn mit diesen Worten begründet Jesus nicht das

112 Calvin, S. 96.

76



Verbot des Eides an sich, sondern das Verbot, beim eigenen
Haupt zu schwören, weil auch dieses nicht in unserer, sondern
in Gottes Gewalt ist, und wir darum nicht eigenmächtig darüber
verfügen und es gleichsam als Pfand unseres Schwures setzen
können. Die Begründung des Eidverbotes ist vielmehr, wie auch
Calvin richtig sieht, eine andere. Der Eid ist im Grund immer ein
Korrelat zur Lüge : «Il faut donc que la vérité ne regne point, où
il y a frequent usage de sermens143.» Was Calvin aber, der immer
geneigt ist, die Bibel in ihrer Ganzheit absolut zu nehmen, nicht
sieht, ist die Tatsache, daß der Wahrheitsbegriff sich bei den
Juden wie überhaupt im vorderen Orient nur langsam entwickelt
hat, und daß noch der Dekalog kein unbedingtes Verbot der
Lüge kennt und die Patriarchen in völliger Unbeschwertheit
gelogen haben. Darum war auch der Eid ein unabdingliches
Erfordernis. Insofern hat Zahn recht, das neue Gebot, das Jesus

gibt, ist das der unbedingten Wahrhaftigkeit; damit wird aber
der Eid von selbst hinfällig. Oder um es mit andern Worten zu
sagen: Im Neuen Bund sind wir in einer solchen Weise in jeder
Minute vor Gottes Antlitz gestellt, daß jede Aussage die Kraft
eines Eides hat. Darum kann auch Jesus sagen, daß alles, was
über das schlichte Ja und Nein hinausgeht, von Bösem ist, denn
es ist ein Zeugnis davon, daß wir nicht in ganzer Wahrhaftigkeit
vor Gott stehen.

Die schiefe Begründung, die Zeile 237 ff. für das Eidverbot
gegeben wird, nämlich die Unfreiheit des menschlichen Willens,
für die darum jeder promissorische Eid eine Vermessenheit ist
— Calvin bemerkt mit Recht, es müßte dann auch jedes einfache
Versprechen unerlaubt sein144 — hat zur Folge, daß die Täufer
in einige Verlegenheit geraten, wenn sie beweisen sollten, daß
auch der assertorische Eid verboten sei. Sie helfen sich damit,
daß sie diesen gar nicht als Eid, sondern als Zeugnis bezeichnen
und für erlaubt erklären. So verstehen sie auch jene Stellen, wo
Paulus Gott oder sein Gewissen als Zeuge anruft, daß er nicht
lüge, Rom. 9, 1 ; Phil. 1,8; 2. Kor. 1,23; etc. eben nicht als Eid

1,3 Ebenda S. 98.
'"Ebenda S. 101 f.

77



sondera als Zeugnis, wobei sie allerdings Zeile 269, etwas seltsam

behaupten, daß die Apostel nur das bezeugten, was Gott
dem Abraham verheißen habe. Ebenso unerfindlich ist es, weshalb

sie Lk. 2, 34, das Wort Simeons über Jesus heranziehen,
da es sich dort nicht um ein Zeugnis im oben genannten Sinn,
sondern um eine Prophezeiung handelt.

Betrachten wir die Eidfrage als Ganzes, ist zu sagen, daß die
Täufer die Unbedingtheit von Jesu Eidverbot richtig verstanden
haben, auch wenn sie dieses falsch begründen, und daß nichts
anderes als dieses Wort Jesu sie veranlaßt hat, jeden Eid zu
verweigern. Es ist eine Verleumdung, wenn Zwingli ihnen
vorwirft, sie verweigerten den Eid : «quo et magistratum ipsum et

eum nervum, quo consistit, pergitis dissolvere116.» Viel mehr ist
gerade hier Zwingiis schwache Stelle ; er meint, der Staat könne
ohne Eid nicht bestehen — als ob nicht die Gottesfurcht das

Entscheidende wäre und nicht der Eid—; folglich darf Jesus

kein Eidverbot gegeben haben, m. a. W. er liest das aus dem

Text heraus, was dazu dient, die bestehenden Verhältnisse zu
sanktionieren. Dabei ist er insofern mit seiner Interpretation im

Recht, als die unbedingte Wahrhaftigkeit — um mit den Täufern
zu reden — auch in die Vollkommenheit Christi gehört, während
der Staat mit der menschlichen Lügenhaftigkeit rechnen muß
und infolgedessen auf den Eid angewiesen ist. Zwingli selbst
bezeugt in seiner Schrift: «Von göttlicher und menschlicher
Gerechtigkeit» : «Denn hielt ein jeder dasselb, das er sinen
nächsten als lieb hätte als sich selbs, so dorfft man keiner
eyden146.» Aber das Doppelgebot der Liebe gehört eben in den
Bereich göttlicher Gerechtigkeit, während der Staat nur die
menschliche Gerechtigkeit voraussetzen kann. Die Täufer aber
werten, wie wir schon im vorigen Kapitel gesehen haben, nur die

göttliche Gerechtigkeit als Gerechtigkeit und können darum
auch die staatliche Eidesforderung nicht anerkennen.

Was aber dann, wenn, wie Zwingli mit Recht daraufhinweist,
der Eid einmal gefordert wird um der Liebe willen, um den Näch-

145 Elenchus C. R. Zw. op. VI 144.
148 C. R. Zw. op. II 482.

78



sten zu entlasten und vor einer ungerechten Verurteilung zu
schützen147 Hier liegt die eigentliche Schwäche des täuferischen
Standpunktes, wie wir schon am Anfang gezeigt haben, daß ein

neues Gesetz an die Stelle des Liebesgebotes tritt.

Schluß

Lassen wir die Artikel samt Sendschreiben noch einmal an
uns vorbeigehen, sehn wir, daß der zentrale Gedanke, der hinter
allem steht, eine möglichst vollkommene Nachfolge Christi ist.
Wenn die Täufer in diesem Bemühen manchmal gesetzlich, ja
werkgerecht erscheinen, wenn sie an den Werten von Staat
und Kultur vorbeisehen und wenn sie schließlich vor der
Geschichte Unrecht bekommen haben, indem sich nicht ihre Kirche
der frei sich Bekennenden und um Vollkommenheit Ringenden
durchgesetzt hat, sondern die viel lauere Volkskirche, die sich
durch das Schwert des Staates hat verteidigen lassen, bleibt
ihnen in der Kirchengeschichte dennoch ihre besondere Stellung
gesichert. Denn es ist notwendig, daß von Zeit zu Zeit Menschen
gegenüber der allgemeinen Lauheit und Kompromißbereitschaft
der Christenheit in radikalem Ernst und völliger Hingabe um die
Nachfolge Christi ringen und wie die Täufer der Reformationszeit

in der Not dieser Nachfolge «an ihrem Fleisch erstatten,
was noch mangelt an Trübsalen in Christo für seinen Leib,
welcher ist die Gemeinde».

' Cf. auch Calvin, S. 99.

79



Quellen- und Literaturverzeichnis

Karl Barth : Die kirchliche Lehre von der Taufe, Zollikon, 1943.

Joh. Wilh. Baum : Capito und Butzer, Elberfeld, 1860.

Aug. Baur : Zwingiis Theologie, Bd. II, 1885.

Martin Butzer : Getreue Warnung der Prediger des Evangelii zu
Strafiburg.

Joseph Beck : Die Geschichtsbücher der Wiedertäufer, Wien, 1883.

Ulrich Bergfried: Die Verantwortung als theol. Problem im Täufertum
des 16. Jh. Diss, und die Besprechung dieser Dissertation, die 1938

in Wuppertal erschienen ist, von W. Köhler in den Mennonitischen
Geschichtsblättern, 1940.

Fritz Blanke: Beobachtungen zum ältesten Täuferbekenntnis, Archiv
für Reformationsgeschichte, 1940.

H. Böhmer : Urkunden zur Geschichte des Bauernkrieges und der
Wiedertäufer. Lietzmanns Kleine Texte 50/51. Bonn, 1910.

G. Bossert : Michael Sattler, P. R. E. 1906.

Otto Brandt : Thomas Müntzer : Sein Leben und seine Schriften, Jena, 1933.

Joh. Calvin : Brieve instruction contre les Anabaptistes, 1544, C. R. Vol.
XXXV, S. 49 ff.

Ernst H. Cornell : Das Schweiz. Täufermennonitentum, Tübingen, 1925.

Oscar Cullmann : Die Tauflehre des Neuen Testamentes, Zürich, 1948.

Robert Friedmann: The Schieitheim Confession. The Mennonite Quar¬
terly Review, 1942.

Samuel Geiser: Die taufgesinnten Gemeinden, Karlsruhe, 1931.

Emil Händiges : Die Lehre der Mennoniten in Geschichte und Gegen¬
wart, Diss. Kaiserslautern, 1921.

Fritz Meyer: Der Kirchenbegriff der Schwärmer, Leipzig, 1939, und die
Besprechung dieses Aufsatzes von Chr. Neff in den Mennonitischen
Geschichtsblättern, 1940.

John Horsch: The Swiss brethren. The Mennonite Quarterly Review, 1930.

— The Struggle between the Swiss brethren in Zurich, ebenda, 1933.

— An inquiry into the truth of accusations of fanaticism and crime
against the early Swiss brethren, ebenda, 1934.

Balthasar Hubmaier : Von dem Christlichen Tauff der gloubigen, 1526.

Ludwig Keller : Michael Sattler, A. d. B., Bd. 30.

80



Job. Keßler : Sabbata, St. Gallen, 1902.

Walther Köhler : Brüderliche Vereinigung etzlicher Kinder Gottes,
sieben Artikel betreffend. Item ein Sendbrief Michael Sattlers an
eine Gemeine Gottes samt seinem Martyrium. Flugschriften aus
den ersten Jahren der Reformation, Bd. 2, Leipzig, 1908.

Roger Ley : Kirchenzucht bei Zwingli, Zürich, 1948.

Mennonitisches Lexikon.

Ernst Müller: Geschichte der bernischen Täufer, Frauenfeld, 1895.

L. von Muralt : Zum Problem : Reformation und Täutertum.
Zwingliana VI, 1934.

Werner Pletscher : Wo entstand das Bekenntnis von 1527. Mennonitische
Geschichtsblätter, 1940.

Carl Sachsse : Balthasar Hubmaier als Theologe, Berlin, 1914.

Steck und Tobler : Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reforma¬
tion, Bd. 1, 1923.

John C. Wenger: The Schieitheim Confession of Faith. The Mennonite
Quarterly Review, 1945.

Zürcher Täuferakten, zitiert als Z. T. A. ; das Manuskript wurde mir in
freundlicher Weise von Dr. W. Schmid zur Verfügung gestellt.

Zwingli : Von göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit, 1523, C. R. II,
S. 480 ff.

— Ratschlag betr. Ausschließung vom Abendmahl für Ehebrecher,
Hurer, Wucherer, 1525, C. R. IV, S. 31 ff.

— Zeugenaussagen im Täuferprozeß, 1525, C. R. IV, S. 160 ff.
— Von dem touff, vom widertouff unnd vom kindertouff, 1525, C. R. IV,

S. 206 ff.
— Von dem predigamt, 1525, C. R. IV, S. 382ff.

— In catabaptistarum strophas elenchus, 1527, C. R. VI, mit ausführ¬
lichem Kommentar von Fritz Blanke, C. R. IV, S. Iff.

— Briefwechsel, C. R. VII-IX.

Aus Mangel an Zeit war es nicht möglich, die ganze einschlägige Literatur
speziell über Zwingli durchzuarbeiten und zu zitieren ; ich habe mich
bei Zwingli fast ausschließlich auf die Quellen beschränkt. Auch die
Arbeiten Eglis über die Täufer habe ich nicht zitiert, hingegen bei den
einzelnen Nummern der Z. T. A. auf Eglis Akten verwiesen.

81


	Das Schleitheimer Täuferbekenntnis 1527

