
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 26 (1949)

Artikel: Die im ehemaligen Allerheiligenkloster zu Schaffhausen freiliegenden
Wandmalereien im Lichte einer wissenschaftlichen Untersuchung

Autor: Hecht, Josef / Hecht, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die im ehemaligen

Allerheiligenkloster zu Schaffhausen

freiliegenden Wandmalereien im Lichte einer
wissenschaftlichen Untersuchung

Von Josef Hecht und Konrad Hecht

Mit 12 Abbildungen und 20 Tafeln



Inhaltsverzeichnis

Vorbemerkungen 9

I. Die Malereien der Münsterkirche 11

1. Die Ausmalung des Sanktuariums 42
Ueberbliek 12
a) Das Rahmenwerk 14
b) Die figürlichen Darstellungen 23
c) Der Bildgedanke der Sanktuariumsdekoration 27

2. Die Ausmalung des südlichen Nebenchores • • 33

a) Die Pfeilerborte 33
b) Der Credo-Fries 34
c) Die Malereien oberhalb der Ostwandmedaillons 46
d) Die Malereien unterhalb der Ostwandmedaillons 47

3. Die Ausmalung der Apsis des südlichen Querschiffes 43
a) Das untere Bildfeld (Kreuzigung) 48
b) Das zweite Bildfeld (Pieta mit Nebenszenen) 49
c) Das obere Bildfeld (Deesis; 51

4. Die Madonna am südwestlichen Vierungspfeiler 51

5. Die dekorativen Malereireste am nordöstl. Vierungspfeiler 55

II. Die Malereien der Johanneskapelle 55

1. Die dekorativen Fragmente der Ostwand -56
2. Die Gewölbemalereien 57

a) Die Gratbänder 57
b) Die figürlichen Darstellungen der Kappen 53
c) Der Bildgedanke 60

III. Die Malereien der Erhardskapelle 61

1. Die dekorative Bemalung des Chorbogens • • 62

2. Die Dekoration des Gewölbes 62

3. Die Leibungsmalereien des östlichen Schildbogens 66

4. Das Lünettengemälde 67

IV. Die Malereien der Michaelskapelle 73

V. Die Chormalereien der Oswaldkapelle 76

VI. Die Kreuzigung im Ostflügel des Kreuzgangs 82

VII. Die Deckenfriese der Erhards- und der Michaels¬
kapelle 84

1. Der Deckenfries der Erhardskapelle 86

2. Der Deckenfries der Michaelskapelle 87

VIII. Die Malereien im Nordflügel des sog. Kreuzsaales 88

Zusammenfassung 94



Vorbemerkungen

Wer die im Laufe der letzten Jahrzehnte im Schaffhauser
Klosterkomplex aufgedeckten Wandmalereien nach längerer
Zeit zum erstenmal wieder zu Gesicht bekommt, wird mit
Schrecken feststellen, daß sie inzwischen sehr viel von ihrer
ehemaligen Leuchtkraft verloren haben, ja, daß bei manchen von
ihnen Partien, die nach der Freilegung und Instandsetzung noch
Zeichnung und Farbe hatten, fast spurlos erloschen sind. — Trotz
Vorsorge schwinden also, wie an so vielen anderen Orten, auch
hier die wenigen und letzten Zeugnisse der Schöpferkraft jener
glücklichen Generationen, die noch eine aus den Tiefen
religiösen Volkstums strömende und eben deshalb vom Volk
verstandene und geliebte Kunst zu eigen hatten, langsam und
unwiederbringlich dahin.

Aus dieser Erkenntnis heraus hat uns der Historische Verein
des Kantons Schaffhausen gebeten, die fraglichen Malereien
nach ihrer technischen und nach ihrer künstlerischen Seite zu
untersuchen. Die Ergebnisse dieser Arbeit legen wir hier im
Rahmen eines durch 35 Abbildungen erläuterten Berichtes vor.
Nächste Aufgabe der Forschung wird es dann sein, die
untersuchten Dekorationen in den Kreis der übrigen in Stadt und Land
überlieferten Wandmalereien einzuordnen, etwaige Beziehungen
zu den in den Handschriften des Klosters vorkommenden Miniaturen

aufzudecken und die von Hans Rott gewagten, kühnen
hypothetischen Zuschreibungen an die von ihm mit liebendem
Eifer ans Licht gezogenen Künstlerpersönlichkeiten nachzuprüfen.

Für die von der Schaffhauser Firma Koch hergestellten Lichtbilder

wurden die Sujets und die Ausschnitte an Ort und Stelle
sorgfältig ausgewählt. Nun sind die Aussagen des Schwarz-Weiß-
Bildes zwar objektiv, aber eng begrenzt. Bei der Wiedergabe
farbiger Konturen und Flächen ist es an die technisch beschränkten

Möglichkeiten der Umsetzung der verschiedenen Farben und

9



Nuancen in einige wenigdifferenzierte Grautöne gebunden, und
gerade die den in der mittelalterlichen Wandmalerei mit
Vorliebe verwendeten Farben entsprechenden Grautöne werden
erfahrungsgemäß immer viel zu wenig und oft genug nicht richtig
kontrastieren. Das bedeutet, daß die höchst erwünschten roten
Konturen stark zurückgehen oder gar völlig verschwinden, so
daß die Erkennbarkeit der Darstellung, zumal wenn es sich um
die Aufnahme verwaschener, ruinöser Originale handelt, sehr
leidet.

In diesen Fällen tritt neben dem Photo die Zeichnung in ihr
Recht. Nicht die nach alter Methode auf einer über das Original
gelegten Folie von dürftiger Transparenz hergestellte Kohlepause,

der man freilich ohne Bedenken auch heute noch eine
absolute Originaltreue zubilligt, die aber zumindest an schlecht
erhaltenen Stellen, also gerade dort, wo sie das Photo ergänzen
oder ersetzen soll, versagt und den Kopisten erfahrungsgemäß
zum Fabulieren verleitet, sondern die von uns bisher mit gutem
Erfolg verwendete sog. Netzpause, für die über die Dekoration
ein Koordinatensystem gelegt und das Original bei völlig freier
Sicht und beständiger Kontrolle Quadratzentimeter um
Quadratzentimeter mit dem Stift übertragen wird.

Und nun wenden wir uns den Malereien selbst zu1.

1 Die hier zum ersten Male wissenschaftlich bearbeiteten Malereien des

Allerheiligenklosters Schaffhausen sind bisher in der Literatur nur kurz registriert
worden : Baum, Julius. Mittelalterliche Denkmäler der Schweiz. Bern 1943,
S. 59. — Frauenfelder, Reinhard. Die kirchlichen Wandmalereien in
der Stadt Schaffhausen. Schaffh. Tagbl. 1933, Nr. 5 u. 8 (Sonderdruck). —-

H en k i n g, Karl. Das Kloster Allerheiligen. Neujahrsbl. d. Hist. Ver. Schaffh.
1889, 1890, 1891. — Hahn, Rudolf. Anz. f. Schweiz. Altertumsk. Zürich 1889,
Beil. S. 188. — Ders. Neue Zürcher Ztg. 1902/03, S. 292. — Rott, Hans.
Schaffhausens Künstler und Kunst im 15. und in der ersten Hälfte des 16. Jahrh.
(Sehr. d. Ver. f. Gesch. d. Bodensees, 1926, S. 72 ff.) — Wüscher-
Becchi, Enrico. Das Stift Allerheiligen. Basel 1917. — Ders. Wandmalereien
in Allerheiligen in Schaffhausen. (Neue Zürcher Ztg. 1925, Nr. 219.) — Ders.
Frühromanische Fresken im Kloster Allerheiligen, Schaffhausen. (Neue Zürcher
Ztg. 1928, Nr. 1181.)

In baugeschichtlichen Fragen berufen wir uns auf: Hecht, Josef. Der
romanische Kirchenbau des Bodenseegebiets. Basel 1928. (Zit. RKB.) —

10



I. Die Malereien der Münsterkirche

Wie allgemein angenommen wird, hat Abt Siegfried die
Innenräume seines 1104 geweihten Münsters mit zweifarbigen
Steinschichten verkleidet und damit für diesen imposanten Bau

von vornherein auf die herkömmliche Ausschmückung mit
figürlichen Malereien verzichtet2. Nun ist ja dieser später nur wenig
veränderte, in seiner Substanz erhaltene, schöne Innenraum 1524

dem katholischen Gottesdienst entzogen, fünf Jahre später
seiner alten liturgischen Ausstattung beraubt und wahrscheinlich

schon damals, dann aber wiederum in den Jahren 1594 und
1751 übertüncht und 1860/67 von dem Maler Johann Jakob
Wüscher mit der noch heute bestehenden nüchternen Dekoration
versehen worden3. Es wird sich also doch wohl erst im Verlauf
der geplanten Münsterrestauration mit Sicherheit ergeben, ob
die alte Annahme Recht behält oder ob der dekorative Absichten

verfolgende Steinwechsel wie üblich nur für die Pfeiler und
für die Keilsteine der Archivolten, allenfalls noch für die einst
mit einem steinernen Gurtgesimse abgeschlossene Arkadenzone
vorgesehen war. Jedenfalls muß die Tatsache überraschen, daß

an so vielen Stellen des Querhauses und des Sanktuariums unter
der alle Flächen gleichmäßig überziehenden Tüncheschicht
umfangreiche mittelalterliche Malereien zum Vorschein kamen4.

Frauenfelder, Reinhard. Daten zur Baugeschichte des Klosters
Allerheiligen in Schaffhausen. Schaffhausen 1946. — Ders. Die Münster-Renovation
von 1859—1865. (SA. aus : Schaffh. Nachr. v. 8.12. 1948.)

In ikonographischen Fragen verweisen wir auf: Bréhier, Louis. L'art
chrétieu. Paris 1928. (Zit. Bréhier.) — Künstle, Karl. Ikonographie der
christl. Kunst. Freiburg 1928 (zit. Künstle I). — Sauer, Josef, Symbolik
des Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters.

Freiburg 1902 (zit. Sauer).
2 Dehio, Georg. Gesch. d. dtsch. Kunst. Berlin 1919 I, S. 141.
3 Vgl. die Innenansichten d. Münsters in RKB, Taf. 194—197.
4 Nach einer Mitteilung von Dr. Reinhard Frauenfelder waren 1924 im Langhaus

folgende Malereien freigelegt und wieder überdeckt worden :

Nordpfeiler (Kanzel), Westseite: eine sitzende Madonna.
Südpfeiler, Westseite: ein großer Christophorus.

11



Nach ihren stilistischen Merkmalen gehen allerdings keine von
ihnen in die Zeiten des Abtes Siegfried zurück, vielmehr sind sie

erst in den folgenden Jahrhunderten entstanden. Aber in ihrer
Gesamtheit bezeugen sie, daß am Vorabend der Reformation
zum mindesten der Ostbau des Münsters in allen Teilen
ausgemalt gewesen war.

1. Die Ausmalung des Sanktuariums

Ueberblick

Im Jahre 1924 legte der damalige Münsterpfarrer Gottfried
Keller (f 1948) aus eigener Initiative und mit eigener Hand an
der Ostwand des Münster-Sanktuariums einen mit einer Borte
abschließenden Malereistreifen frei. Oberhalb der Borte liegt
nun der alte Putz noch weitere 10 bis 20 cm offen, ohne daß
hier Farbreste sichtbar wären. Das will natürlich nicht sagen,
daß nicht auch unter den übertünchten oberen Wandteilen noch
figürliche Darstellungen schlummern könnten5. Unterhalb der

Säule zunächst dem Kanzelpfeiler: ein Engel, über ihm die Gesetzestafeln
folgende Säule: ein Medaillon.
Daß die Säulen bemalt waien, ergibt sich auch aus Berichten über die 1594/98

durchgeführte Renovation. Damals wurden Lettner und Chorgestühl entfernt,
die Langhaussäulen blau angestrichen und zwar die Kapitelle mit Leimfarbe,
die Schäfte dagegen, «damit die alten Farben nicht durchscheinen», mit Oel-

farbe; die Holzdecke wurde gleichfalls blau gestrichen und mit goldenen
Sternen belegt (die Holzdecke, die Glasfenster und das Westportal mit dem

Jüngsten Gericht wurden erst bei d. Rest. v. 1751—53 zerstört).
5 Nach Wüscher-Becchi (Stift Allerh., S. 95, und NZZ 1925, Nr. 219) befand sich

an der Altarwand, dort, wo 1859 das große Mittelfenster ausgebrochen worden
ist, eine Darstellung der Himmelfahrt Christi. Wüscher beruft sich dabei auf
die verlorenen Skizzenbücher seines Großvaters, des Malers Johann Jakob
Beck, der die 1860 bei der Münsterrenovation zu Tage getretenen Malereien
der Ostwand gewissenhaft und treu kopiert habe. Auf diese Skizzen gestützt
behauptet sodann Wüscher, es seien im unteren Teil der Chorwände unter
rundbogigen Arkaden Heilige, in der Mitte die thronende, von zwei betenden

12



Malereireste ist die Tünche gleichfalls um weitere 20 cm abgelöst

; hier aber ist der alte Malgrund völlig zerstört. — Die
Südwand des Sanktuariums hat Pfarrer Keller in Höhe der Ostwand-
Borte nur abgetastet. Hier und an der Nordwand sind künftig
Malereireste von ähnlichen Ausmaßen wie an der Ostwand zu
erwarten.

Auf eine Instandsetzung der bisherigen Funde ist verzichtet
worden, und so haften auf den durch die gewaltsamen Eingriffe
des 16. Jahrhunderts nicht völlig zerstörten, aber doch stark
verdorbenen Ueberresten der einstigen Sanktuariumsdekoration
noch zahlreiche kleine und kleinste Partikel der ersten Tünchedecken.

Auf dem Quaderwerk liegt ein 8—10 mm dicker und auf diesem

ein halb so dicker zweiter Kalkmörtelputz, der heute stark
absandet. Den eigentlichen Malgrund bildet eine dünne Tüncheschicht.

— Verwendet sind die traditionellen Erdfarben: gelber
und rotgebrannter Ocker, blaue und grüne Erde, sodann
Knochenschwarz, Kalkweiß und Pudergold.

Im ersten Arbeitsgang wurden ohne jede Ritzung das
gliedernde Liniengerüst — man beachte etwa die Achse der einen
Arkade — und dann die Vorzeichnung der Ornamente und der
Figuren mit dem freien Pinsel und einem ins Violette stechenden

Rotocker auf die noch feuchte Unterlage gesetzt, wobei für
die Kreisbogen des Rahmenwerkes, wie die noch sichtbaren
Einsatzpunkte verraten, der Schnurzirkel zur Verwendung kam.
Außerdem wurden vor dem Abbinden die für gewisse Stellen
der Zeichnung vorgesehenen Putzschnitte ausgeführt. Wir werden

auf diese in unseren Gegenden bis jetzt nicht beobachtete
Technik bei der Besprechung der Figuren näher eingehen.

Von der mit dem zweiten Arbeitsgang einsetzenden al secco
bzw. Kalk-Kaseinmalerei sind nur Reste der breit aufgetrage-

Engeln umgebene Gottesmutter dargestellt gewesen. Vergleicht man diese

phantasievolle Interpretation der Malereireste mit dem heute kontrollierbaren

Befund, so wird man auch Wüschers Angaben über eine Himmelfahrtsdarstellung

mit Vorsicht aufnehmen. Immerhin darf ihnen entnommen werden,
daß in den oberen, durch zwei jetzt vermauerte Fenster aufgelockerten Teilen
der Ostwand ein Motiv des Rex gloriae zu sehen war.

13



nen unvermischten Lokaltöne erhalten oder doch, soweit die
Pigmente in die Putzporen gedrungen sind, zu erschließen. Die
folgenden, die Schatten und die Lichter tragenden Schichten,
sind ganz verloren. Dagegen haftet auf den Putzschnitten der
Kronen und der Gewandborten und gewisser anderer Partien,
die wie jene kurz vor dem Trocknen des aufgetragenen
Rotockers mit Goldstaub bepudert worden sind, noch heute ein
leiser Schimmer. Schließlich zeigt es sich, daß, manchmal mit
Korrekturen, die Konturen der Umriß- und der Binnenzeichnung
schwarz nachgezogen, auf der Vergoldung außerdem die Muster
durch schwarze Deckung des Grundes ausgespart worden sind.

a) Das Rahmenwerk

Von einer komplizierten Borte gekrönt bildet es an der
Ostwand ein von einem flachen Dreiecksgiebel gedecktes Mittelfeld
{mit Borte 3,15 m breit ; ohne diese 2,45 m) und zwei Seitenfelder
von je 2,44 m Breite, die sich in derselben Höhe an der Süd- und
zweifellos auch an der Nordwand des Sanktuariums fortsetzen.
(Abb. 1—4, 14, 15). Das Mittelfeld mit dem eingezogenen
Kleeblattbogen ist für eine Szene vorgesehen. Die Seitenfelder sind für
die Aufnahme von Standfiguren in Spitzbogenarkaden unterteilt.
Je drei dieser Arkaden flankieren an der Ostwand das Mittelfeld,
je neun folgen an der Nord- und an der Südwand, und eben diese
bindet die eine jeweils in die Bauecke verlegte Säule der dritten
Arkade ins Ganze, — In den Seitenfeldern liegt die obere
Abschlußborte 3,87 bis 3,91 m über dem Fußboden. Der Maßstab
der Figuren läßt auf eine Felderhöhe von etwa 2,40 m schließen.
Die untere Abschlußborte muß also im Mittelfeld entsprechend
dessen Ueberhöhung um etwa 50 cm höher geführt worden sein
als in den seitlichen Feldern, wo sie vom heutigen Niveau etwa
1,50 m Abstand hatte. Platz genug für die übliche
Sockeldraperie.

Die obere Abschlußborte hat sich 35 cm breit auf
der Ost- und auf der Südwand erhalten (Abb. 14/15). Ihr Ornament

ist oben und unten zunächst von einem weißen, dann von

14



15



16





einem anstoßenden roten Streifen begleitet, der oben von einem
schwarzen Band bekrönt wird. Nach unten schließt ein weißes,
von den obersten Teilen der Arkaden überschnittenes Band an,
von dessen Inschrift an zwei verschiedenen Stellen noch ein

Abb. 5. Münster. Sanktuarium. — Details der Dekoration der Ostwand,
a) Bügelkrone der männlichen Figur ; b) Kone der weiblichen Figur ;

c) Krone der Synagoge ; d) Aermelborte der Maria.

schwarz gezeichnetes S festzustellen ist (Abb. 1). — Das auf den
schwarzen Ornamentgrund gesetzte Pflanzenmuster zeigt keine
fortlaufende Ranke, sondern ein in sich geschlossenes, in seinen
Elementen symmetrisch angelegtes Akanthusmotiv in zwei
Varianten (Abb. 2). An der Ostwand steht in der Achse des Motivs
eine Palmette, aus der sich beiderseits, die rotbraune Innenfolie
begrenzend, ein kräftiger Stengel steif nach oben biegt, dessen

schweres, als Halbpalmette geformtes Endblatt der Achse
zustrebt. An der Süd- und wohl auch an der Nordwand — hier noch
übertüncht — entwickelt sich in der Symmetrieachse des Motivs

18



Münster, Sanktuarium. — Rekonstruktionsversuch
der Ostwanddekoration.



aus einer blauen bzw. roten Innenfolie nach unten und nach
oben eine Halbpalmette ; ein Dreiblatt trennt die Motive. Der
rhythmische Farbwechsel der beiden Varianten und ihrer Motive
ist der Abb. 2 zu entnehmen.

Die Arkaden der Ostwand — die drei nördlich und
die drei südlich von dem Mittelfeld angeordneten sind gleich
fragmentarisch — haben eine Achsenweite von 88 cm. Die
Säulenschäfte tragen über einem gekehlten, kräftig ausladenden,
wulstförmigen Halsring ein in einer Kehle straff eingezogenes
Kapitell mit einer blockartigen Deckplatte, auf der wie bei
spätromanischen Fenstern ein «profilierter», hier also ein breiter,
mit einer schmalen Borte eingefaßter Spitzbogen ruht, unter dem
sich ein ebenso «profilierter» Kleeblattbogen öffnet. Alle diese
umfassenden und einbeschriebenen Bogenelemente sind mit
dem Schnurzirkel ausgetragene Kreissegmente. — In den
Arkadenzwickeln erscheint ein schon in der Frühzeit der Wand- und
Buchmalerei und der Reliefplastik vertrautes und in die Romanik
und selbst noch in die Gotik übernommenes Füllmotiv : Turmartige

Architekturen mit Kuppel-, Kegel- oder Zeltdach (Abb. 6).

Die dekorative Behandlung der Arkadenelemente wechselt
rhythmisch von Arkade zu Arkade. Die Säulenschäfte sind heute
farblos. Der Halsring — er hat eine horizontale Putzriefe — der
Kapitellkörper, die durch einen farblosen Stab abgesetzte Deckplatte

und der Kleeblattbogen hatten offensichtlich eine auf
Rotocker gelegte Vergoldung, auf die beim letzten Arbeitsgang die
Konturen mit Schwarz gesetzt worden waren. Die Muster der
Kapitellkörper — es sind akanthusartige, entweder um ein
Mittelblatt stehende, nach innen überfallende oder nach außen
gekehrte und volutenartig eingerollte Halbpalmetten — und die

gleichfalls wechselnden Ornamente der Deckplatten entstanden
durch das schwarze Abdecken des Goldgrundes, — Die
Spitzbogen sind in der Fläche rotbraun bzw. blau, in der Randborte
weiß. Die zwischen ihnen und dem Dreipaßbogen liegenden
Zwickel haben immer ein helles Grün. Die Oeffnungsfläche der
Arkaden zeigt entsprechend der farbigen Behandlung des
Spitzbogens für die Figuren einen roten bzw. blauen Grund mit blauer
bzw. roter Randborte.

20





Von dem das Mittelfeld überspannenden Kleeblattbogen

sind nur die von den Kapitellen der ersten Seitenarkaden

Abb. 8. Münster, Südl. Nebenchor. — Randborte der Wandvorlage.

aufsteigenden Anfänger erhalten. Ihre Fläche war rotbraun, die
Randborte weiß. Die Zwickel waren blau gedeckt. Der blaue
Hintergrund der Szene war von einem breiten grünen Streifen
umzogen.

22



b) Die figürlichen Darstellungen

Die Bildreste des Mittelfeldes. Sie finden sich

nur auf den seitlichen Randzonen. Zwischen diesen ist auf einer
Breite von etwa 1,90 m nicht nur der Malgrund, sondern auch

Abb. 9.

Johanneskapelle. — a) Eckstück
der ersten Dekoration ; b) Aus¬

schnitt.

Abb. 10.

Erhardskapelle. — a) Randborte
des Chorbogens ; b) Zwischenborte
der Apsis v. Reichenau-Niederzell.

die darunter liegende Putzschicht so völlig zerstört, daß man es
bei der Aufdeckung vorzog, größere Partien der hier lose sitzenden

Tünchedecken zu belassen.
Von der einen der hier dargestellten Figuren haben sich in

der linken Randzone einige Gewandkonturen und drei schmale,

23



parallele, auf Rotocker vergoldete, schwarz konturierte und am
Ende mit einem schwarzen Punktmuster verzierte Bänder
erhalten. Zweifellos Reste eines Banners, der sog. Oriflamme, wie
sie uns seit dem frühen Mittelalter in Darstellungen des Descensus,

der Himmelfahrt und bald auch der Auferstehung und der

pETir^i F3
J Ü-ÄJ f.l-J.j Lidj Dil

ffa ETI zJCsT
!.!: D±j

rs5
SE

Abb. 11. Michaelskapelle. — Deckenfries im Schiff mit Schema.

Kreuzabnahme als Vexillum regis in den Händen Christi, in
gewissen Golgathaszenen aber auch das Attribut der Ecclesia
begegnet.

Von einer zweiten Figur sind in der rechten Randzone einige
Konturen des linken Oberärmels und des an der eingezogenen
Hüfte niederfallenden Obergewandes geblieben. Charakteristisch

für diese Figur ist die fallende Krone, die ikonographisch
ja nur der personifizierten Synagoge eigen ist. Beide Figuren
waren einander zugewandt, und jene erste — ihre Krone hat sich
mit dem Putz abgelöst — ist damit als die personifizierte
Ecclesia erwiesen. — Die Krone der Synagoge ist in Glockenform

aus dem Putz geschnitten. Die einzelnen Ornamente sind
auf Rotocker-Vergoldung schwarz konturiert bzw. wie bei den
Arkadenkapitellen durch schwarze Abdeckung des Grundes in
Form gebracht (Abb. 5 b).

24



Ecclesia und Synagoge waren in den beiden Seitenfiguren
schon bisher vermutet worden. Welche Darstellung füllte einst
die breite Mitte

Der von uns am rechten Ansatz des Spitzgiebels festgestellte
Rest einer horizontalen grün getönten Rechteckfläche gibt auf

~^r? 11 q-p L5~al UffD LSZil r? 11 TP ira Lg |-d L5~g_!3 r? 11

I- FI6UREN6RUPPE M

Abb. 12. Erhardskapeile. — Deckenfries im Schiff mit Schema.

QjjLr, Ë^JZSI cüfj rEszi3

diese Frage Antwort (Abb. 4, 15). Kein Zweifel : Dieser Streifen
ist das Fragment eines in die Bildachse gestellten Kreuzes, an
das die übergroße Figur des Heilands geheftet war.

Die Reste der sich an das Mittelfeld
anschließenden Arkadenfiguren (Abb. 3, 4, 14, 15). —
Auf der Ostwand ist die erste Figur des nördlichen Seitenfeldes,

eine nimbierte Frau, nur bis in Hüfthöhe erhalten. In
frontaler Haltung stehend hat sie den Kopf im Dreiviertelprofil
gegen ihre linke Schulter geneigt. Das Gesicht ist verloren. Nach
der Lage der restlichen Finger der rechten Hand — nur Grundglied

und Mittelgelenk derselben sind in der Vorzeichnung noch
sichtbar — und nach der Stellung der Unterarme war vor der
Brust die rechte über die angepreßte linke Hand gefaltet. Der
Nimbus, aus dessen Putz als radiale Strahlen flache Riefen
geschnitten sind, ist auf Rotocker vergoldet und schwarz umrandet.
Der Mantel fällt in vorgezeichneten Falten vom Kopf über den

25



Nacken, deckt Schultern und Oberarme und staut sich unterhalb
der Ellbogen in einer Muldenfalte. Sehr deutlich ist freilich nur
der weiche Zug der linken Außenkontur. Nach der verworfenen
Vorzeichnung sollte er von rechts her über den Leib gezogen
werden, fiel aber in der Ausführung beiderseits am Körper
nieder. Von seinem Ultramarinblau sind da und dort noch Spuren
zu finden. — Das heute farblose Obergewand trägt Zierstücke.
Die rotbraune, schwarz gezeichnete Halsborte zeigt ein eingefaßtes

geometrisches Ornament aus über Eck gestellten, durch
Punkte getrennten Rhomben. Reich sind auch die Manschetten
der halblangen weiten Aermel behandelt. Durch Abdecken des

Goldgrundes erhielten sie ein Blattmuster. — Vom weißen
Untergewand sind nur die vorstehenden, eng anliegenden Aermel
zu sehen. In ihre Manschetten sind vor der Rotocker-Vergoldung
zwei horizontale Putzriefen geschnitten; die Konturen sind
schwarz und der Goldgrund ist zwischen den Riefen für ein
Kreismuster schwarz abgedeckt (Abb. 5d).

Die zweite Arkadenfigur des nördlichen Seitenfeldes zeigt
in rotbrauner Vorzeichnung die Reste eines in voller Front
dastehenden Königs. Den nimbenlosen Kopf umrahmt reich
gelocktes Haar. — Die dekorative Behandlung der mit Zierkugeln
besetzten repräsentativen Bügelkrone — Putzmodellierung,
Konturierung und Abdeckung des Goldgrundes für die Muster
ergibt sich aus Abb. 5 c und 16. — In Höhe des Volutenkapitells
erscheint heute völlig isoliert ein zweiter Putzschnitt mit einer
Quer- und drei parallelen Längsriefen. Auf der rotbraunen
Unterlage sind nur Spuren der Vergoldung, aber keine Konturen
geblieben. Man wird wohl an das Fragment eines heute nicht
mehr erkennbaren Attributs zu denken haben, das der König
in seiner linken Hand trug. — Die in der Gegend des noch spärliche

Reste von Blau aufweisenden Oberkörpers sichtbare
Faltenzeichnung dürfte sich auf einen Mantel beziehen, der schräg
über Oberarm und Brust geworfen war.

Auch die dritte Arkadenfigur des nördlichen Seitenfeldes
hat nur zusammenhanglose Fragmente bewahrt : Krone, rechte
Schläfenlocke und Besatzstücke. Immerhin lassen Form und
Lagebeziehung dieser Reste erkennen, daß hier in frontaler Hal-

26



tung eine königliche Frau stand, die den Blick im Dreiviertelprofil

gegen das Mittelfeld gerichtet hatte und deren Mantel, die
beiden Schultern deckend, so über der Brust geöffnet war, daß

ein Ausschnitt des mit doppelter Halsborte verzierten
Obergewandes sichtbar blieb. — Abb. 5 a zeigt die in den Putz modellierte,

vergoldete und schwarz konturierte Blattkrone. — Bei
der oberen Halsborte ist der Ornamentgrund in einer flachen
Mulde ausgeschnitten; auf die Vergoldung sind dann in Schwarz
die Konturen der Randstreifen und die Spitzovale und Kreise
des Gemmenmusters gesetzt. — Die Begleitborte ist nur
aufgemalt.

Die erste Arkadenfigur des südlichen Seitenfeldes ist
bis auf die rotbraune Vorzeichnung des Kopfes zerstört. Es ist
der Kopf eines jungen, anscheinend frontal stehenden Mannes,
im Dreiviertelprofil so tief gegen die rechte Schulter geneigt,
daß durch die Kinnpartie der Hals verdeckt wird. — Das lockere,
einst hellbraune Haar bildet ein Stirnbüschel und fließt in
weichen Wellen an den Schläfen hin über den Nacken und wie
ersichtlich auch über die linke Schulter. Das Gesicht ist bis auf
Reste der roten Lippen verloren. Der Nimbus ist genau wie bei
der gegenüberstehenden Frau behandelt, doch sind die schwarzen

Ausführungskonturen gänzlich verschwunden. — Am Ansatz
der linken Schulter liegen noch Reste eines heute farblosen
Gewandes.

c) Der Bildgedanke der Sanktuariums¬
dekoration

Im Mittelfeld konnten wir einen von den beiden Assistenzfiguren

der Ecclesia und der Synagoge umgebenen Crucifixus
nachweisen. — Der Grundtypus dieser Darstellung war bereits
von der patristischen Literatur vorbereitet worden. In der karo-
lingischen und in der ottonischen Kunstepoche ist er voll ausgebildet,

liegt allerdings nur noch in einigen Elfenbeintafeln vor.
Als Beispiel diene eine den Arbeiten der Metzer Schule
verwandte Tafel (Abb. 17).

27



Obwohl Maria und Johannes und manchmal auch der Lanzen-
und der Schwammträger, also die traditionellen historischen
Figuren anwesend sind, wird in diesen Kreuzigungsbildern nicht
die Tragik des Gottesmordes schlechthin geschildert, sondern
die nach den Ratschlüssen der Vorsehung dem Golgathaereignis
zukommende Heilsbedeutung. Christus, der Sieger über Tod und
Hölle, er lebt und wendet seine Augen liebend der zu seiner
Rechten stehenden, zu ihm aufblickenden Frauengestalt der
Ecclesia zu, die, zunächst noch ohne Embleme, das ihr aus der
Seitenwunde zuströmende, das Leben vermittelnde Blut in
einem Kelch auffängt, während die auf die linke Seite
verwiesene, ein Banner oder eine Palmrute tragende Frauengestalt
der Synagoge sich abwendet. Von oben aber hält der Vater für
den am Kreuze Thronenden, auf den Engel huldigend
niederschweben, die Krone der ewigen Königsherrschaft bereit, während

zu Füßen des Kreuzes der Limbus sich geöffnet hat und die
harrenden Gerechten der Vorzeit, aus ihren Gräbern auferstanden,

dem Ersehnten frohlockend die Hände entgegenstrecken.
Dieser figurenreiche synkretistische Darstellungstypus ist

früh modifiziert worden. Einige Motive, wie dasjenige der aus
einer Wolke kommenden, die Krone offerierenden Vaterhand,
das der zwei römischen Soldaten und das der im Limbus Harrenden

werden unterdrückt, andere neu aufgenommen. Den königlichen

Mantel umgeworfen, nun selbst die Krone auf dem Haupt
und in der einen Hand die am Stangenkreuz flatternde Siegesfahne,

das Sceptrum regale, in der anderen aber wieder den
Kelch des Lebens, so tritt die Ecclesia in majestätischer Haltung
ihrer entlassenen Vorgängerin, der bisweilen einen Stierkopf
tragenden Synagoge, entgegen, die mit verhüllten Augen kraftlos

zusammensinkt, wobei ihr die Krone vom Haupte fällt und
das zerbrochene Banner entgleitet. Hier also ist der allegorische
Sinngehalt der Szene noch klarer zum Ausdruck gebracht als bei
dem älteren Typus: Veranschaulicht wird einerseits die
Auflösung des Alten Bundes, die Verwerfimg der Herrschermacht
der Synagoge, ihres Gesetzes und ihrer Opfer, andererseits der
Abschluß des Neuen Bundes, die Uebergabe der Herrschermacht

28



im Reiche der Gnade an die Kirche, für die Christus Hoher-
priester und Opferlamm zugleich ist6.

Albertus Magnus kennzeichnet diesen im 12. und 13.

Jahrhundert herrschenden Kreuzigungstypus so : «A dextris Crucifixi
depingitur puella hilari vultu et pulchra facie et coronata,
designans Ecclesiam, quae sanguinem Christi reverenter in calice
suscipit ; et a sinistris Synagoga, oculis panno ligatis, tristi facie,
inclinans caput, et corona decidente, quae ipsum sanguinem fudit
et adhuc contemnit. ,»7. Deutlich ausgeprägt zeigt diesen jüngeren

Typus die gravierte Silberplatte eines aus dem gleichen
12. Jahrhundert stammenden Tragaltars aus Oettingen, jetzt im
Dommuseum zu Augsburg8 (Abb. 18), ferner ein Glasgemälde der
Kathedrale von Bourges, sodann das Tympanonrelief vom
Südportal der Kirche von Saint-Gilles (Abb. 19) und jenes der Kirche
von Wimpfen im Tal (Abb. 20).

In beiden Reliefs sind in die Kreuzigungsdarstellung auch
wieder jene traditionellen Gestalten eingeflochten, die wir auf

6 Künstle I, S. 81 ff. — Sauer, S. 246 ff. — Bréhier, S. 3, 261, 299.
7 Alberti Magni Opera omnia, ed. Petrus Iammy, 1651, Bd. XII, S. 397. De

sacram. alt. cap. 31. — Diese durch die Tradition gefestigte bevorzugte Stellung

der Ecclesia neben und mit Maria zur Rechten des Herrn im Gegensatz zu
dem stets zur Linken angeordneten Figurenpaar der Synagoge und des

Evangelisten Johannes geht auf den frühmittelalterlichen Symbolismus zurück, wie

er sich schon in den Schriften des Papstes Gregor d. Großep findet. Nicht
Petrus, sondern Maria sei mit dem Liebesjünger unter dem Kreuze gestanden,
und so habe sich damals die Kirche in ihr glaubensstarkes, weder von Furcht
noch von Zweifel erschüttertes Herz geflüchtet. Am Ostermorgen, da Petrus
und Johannes zum Grabe eilten (Joh. 20, 3 ff.) sei wohl der hurtigere Johannes
als erster angekommen; er habe aber vor dem Monumentum gewartet und dem
ein wenig später eingetroffenen Petrus den Vortritt gelassen. So habe also die
Synagoge, die bis dahin die Erste gewesen, zurückweichen müssen vor Petrus,
d. h. vor der Kirche. — Zum Problem rechts u. links vgl. R. Frauenfelder,
Rechts und links in der Symbolik der mittelalterlichen Kunst. (Schweiz. Rundschau,

35. Jg. 1936.
3 Das auf diesem und anderen Tragaltärchen des 12. Jahrh. (Braun a. a. 0.,

S. 472, 480, 484) sichtbare Einweben symbolischer Gedanken in das historische
Kreuzigungsbild, das für die durch Predigt und Hymnus verbreitete und
popularisierte mystisch-spiritualistische Richtung der abendländischen Theologie des
12. Jahrh. so charakteristisch ist, wird auf der bekannten Darstellung des Hortus
deliciarum durch zahlreiche Inschriften erläutert. Hier trägt auch die Synagoga

29



dem Mittelfeld unserer Sanktuariumsdekoration vermissen:
Maria und Johannes. Aber sehen wir genauer zu, so werden wir
die Vermißten in den zwei in Trauer versunkenen Nimbierten,
die in den beiden ersten Seitenarkaden stehend, einander und
zugleich dem gekreuzigten Heiland zugeordnet sind, ohne
Schwierigkeit erkennen. Hier in Schaffhausen sind also Maria
und Johannes aus der üblichen Bildgruppe des Motivs herausgelöst.

Wohl kein vereinzelter Fall und deswegen nicht ohne
besondere Absicht. In der Tat: Aehnliches ist schon auf der
Bodenplatte des oben erwähnten schreinartigen Augsburger
Tragaltars zu beobachten. Dort ist am Rande des großen Medaillons

zu lesen : In precibus fixus stans presul et hostia XPC, vir-
tutes donat, animas beat, sacra manat0.

Hier auf dieser Silberplatte versucht also die figürliche
Darstellung des Medaillons durch Beschränkung der Assistenzfiguren

auf die Personifikationen der Ecclesia und der Synagoge
die in der Randlegende angedeutete symbolisch-mystische
Interpretation des Golgatha-Dramas zu akzentuieren. Und dies
offensichtlich unter dem Eindruck der Tatsache, daß hier auf diesem
Altar das einmalige Opfer des Neuen Bundes durch Vermittlung
der Kirche täglich in wunderbarer Weise erneuert wird von
demselben Christus als dem ewigen Hohenpriester und dem
immerwährenden Opferlamm (presul et hostia).

Wenn nun also auf der Ostwand unseres Münster-Sanktuariums

dieselbe allegorische Gruppe durch die Anordnung auf
einem stark überhöhten Mittelfeld aus dem nach beiden Seiten

excecata — sie hat den Kopfschleier über die Stirn herabgezogen, ist also

geblendet — auf ihren Armen den Sündenbock. Die Idee des Ganzen bringt
die über dem Kreuze angebrachte Inschrift zum Ausdruck.

Pro mundi vita suspenditur hostia viva,
Quam mors dum mordet, in se sua tela retorquet,
Quod caro, quod sanguis deliquit, arbor et anguis,
Carne fluens sanguis cruce suspensi lavat anguis i(d est) Christi.

(Für der Welt Heil wird hingehängt das lebendige Opfer. Indem der Tod es

verwundet, wendet er seine Pfeile gegen sich selbst. Was verschuldeten Fleisch
und Blut, der Baum und die Schlange, sühnt das aus dem Fleische fließende
Blut der am Kreuz erhöhten Schlange, (welche) Christi (Vorbild ist).

8 Braun, Jos. Der christliche Altar. Münch. 1924, I, S. 451.

30



hin anschließenden Figurenzyklus ausgeschieden ist, so drängt
sich die Ueberzeugung auf, daß hier dieselben geistigen
Beziehungen zwischen dem Kreuzigungsbild und dem Altar — hier
natürlich mit dem über Stufen erhöhten und wie das Münster
selbst dem Salvator geweihten Hauptaltar — bestanden haben.
Anders gesagt : Die allegorische Kreuzigungsdarstellung der
Ostwand war als Retabel des Hauptaltars gedacht (Abb. 6). Dieses
Retabel setzt sich nun nach beiden Seiten hin in aufgereihten
Arkadenfiguren fort, von denen je drei in den Seitenfeldern der
Ostwand, je neun an der Nord- und an der Südwand stehen. —
Bisher hat man in diesem Zyklus eine Darstellung der Vorfahren
Christi vermutet. Ein Thema, das in Verbindung mit dem
thronenden Erlöser oder auch mit der Madonna in der kirchlichen

Plastik und Malerei des 12. und 13. Jahrhunderts ja sehr
beliebt war. Nun haben wir aber für das Mittelfeld der Ostwand
ein Kreuzigungsbild festgestellt. Wir haben ferner in den ersten
Figuren der beiden Reihen Maria und Johannes und in der auf
den König folgenden Figur eine gekrönte Frau erkannt. Das
Thema der Genealogie kommt also wohl nicht mehr in Frage. So

wäre denn am ehesten an die Darstellung gewisser als heilig
verehrter Persönlichkeiten zu denken, die mit Maria und Johannes,
den historischen Zeugen des Erlösungswerkes, als Vertreter
omnium sanctorum — der Weihetitel des Münsters bedient sich
dieser zusammenfassenden Bezeichnung — huldigend den
gekreuzigten Salvator umstanden. Von diesen 22 Heiligenfiguren
sind heute allerdings nur drei nachzuweisen und von diesen trägt
nur eine — sie steht auf der Südwand noch unter der Tünche —
den Nimbus. Das nicht nimbierte gekrönte Paar der Ostwand
aber könnte ohne Schwierigkeit auf Heinrich II. und seine
Gemahlin Kunigunde bezogen werden, die ja schon vor ihrer erst
1240 erfolgten Kanonisation am Oberrhein mit ihrem Gemahl
verehrt und dargestellt worden war10.

So ist hier also der dem ikonographischen Motiv des Mittelfeldes

innewohnende Grundgedanke von dem geheimnisvollen
10 Die früheste Darstellung des Kaiserpaares, zu Füßen des Salvators kniend,

zeigt die bekannte Goldene Altartafel im Musée Cluny zu Paris, eine Stiftung
Heinrichs II. für das Münster zu Basel.

31



Fortleben des auf Golgatha vollzogenen Erlösungswerkes in der
bis zum Ende der Zeiten im Kampf mit der verblendeten, effektiv
schon besiegten und verworfenen «Welt» stehenden, vom Glänze
ihrer Heiligen umstrahlten Kirche durch die beiden Zyklen
heiliger Männer und Frauen und — wenn man sich eine lokale
Ueberlieferung wenigstens in ihrem Kern zu eigen macht11 —
durch die einst die oberen Teile der Ostwand einnehmende
Darstellung des aufgefahrenen, zur Rechten des Vaters sitzenden
und mit Macht und Herrlichkeit als Richter wiederkommenden
Rex gloriae ergänzt und durch das evidente Bezogensein auf den
liturgischen Altar vertieft worden.

Das neue Sanktuarium ist im Zuge der für die zweite Hälfte
des 12. Jahrhunderts bezeugten, das Münster und die Abtei
erfassenden Umbauarbeiten entstanden12. Seine Ausmalung wird
nicht lange verzögert worden sein. Wohl ist es bei dem schlechten

fragmentarischen Zustand des Erhaltenen, vor allem des

Figürlichen, schwierig, sich von der überwältigenden Größe und
Schönheit dieser Dekoration eine zutreffende Vorstellung zu
machen. Doch fehlt es nicht an stilistischen Anhaltspunkten, die
ihre genauere Datierung ermöglichen : Die Ornamentik der
Abschlußbordüre, der architektonische Rahmen und die formale
Durchbildung der Arkadenelemente, die konzentrische Grün-
Blau-Streifung der Hintergründe, der statutarische Charakter
und die noch ganz romanisch empfundene Idealität der
Einzelfiguren, die Pracht ihrer Gewänder, die Formgebung ihrer
Kronen und nicht zuletzt die Verwendung von Putzmodellierung
und Gold13 — all dies spricht für die ersten Jahrzehnte des

13. Jahrhunderts.

11 Vgl. Anm. 5.
12 RKB, S. 316 ff.
13 Die im späten 12. Jahrhundert über die Alpen gedrungene byzantinische Welle

macht sich in der Monumentalmalerei durch eine Vorliebe für dekorative
Pracht bemerkbar. Gewisse Teile der Figuren, so die Nimben, die Kronen, die

Embleme, aber auch die Borten, Säume, Schließen der Gewänder werden mit
Goldfolien belegt. Oder aber sie werden, um die dekorative Wirkung durch das

Spiel der Lichter und Schatten noch zu steigern, reliefartig aus dem Putz oder
aus eingesetztem Stuck herausgearbeitet und dann, wie wir sahen, mit Goldstaub

und Deckfarben behandelt. Wir begegnen dieser Technik in den Deko-

82



2. Die Ausmalung des südlichen Nebenchors

Hier im südlichen Nebenchor" sind aufgedeckt (1924) und
erhalten: am östlichen Wandpfeiler ein Bortenfragment, an der
Ostwand, etwa in ihrer halben Höhe, ein imposanter Medaillonfries,

sodann ober- und unterhalb dieses Frieses Reste von
figürlichen Darstellungen.

a) Die Pfeilerborte (Abb. 8)

Sie ist an der Südfläche des östlichen Mauerstockes
so weit zurückgesetzt, daß sie beim Aufsteigen die seitliche
Abschlußkante des Pfeilerprofils tangiert, den Pfeiler also
gewissermaßen absetzt, und ohne Unterbruch die Archivolte
erreicht. Zweifellos setzte sie sich einst an den Bogenstellungen
des Nebenchores fort.

Das Fragment zeigt ein von Bändern eingefaßtes Dreipaßmuster.

Von den zwei gegen die Bauecke hin liegenden Bändern
ist das äußere mit kleinen Scheiben besetzt, die sich wie die
Kugeln an einer Schnur aufreihen und aus denen sich in
regelmäßigen Abständen stilisierte, elegant geschwungene Blätter
entwickeln. Das Ornament sitzt auf einer dünnen Tüncheschicht.
Bei den durch Stege miteinander verbundenen Dreipässen wurde
mit Hilfe von Schablonen der Malgrund schwarz gedeckt, so daß
das Muster selbst im Weiß der Tünche klar hervortritt. Die Bänder,

Scheiben und Blätter sind gleichfalls schwarz, jedoch mit
freier Hand aufgetragen, Sie geben der geometrischen Borte den
Reiz bewegten Lebens. Das Ornament dürfte um 1300 entstanden

sein.

rationen von St. Patroklus und St. Maria zur Höhe in Soest, noch häufiger in
den Malereien des Doms zu Gurk (Ende des 12. Jahrhunderts bis 1220) und
anderer Kirchen Kärntens (Frodl W. Die romanischen Wandmalereien in
Kärnten. Klagenfurt 1942. Abb. 63, 64; Taf. VIII, IX, XI, XIII).

" Vgl. RKB, Taf. 196.

33



b) Der Credo-Fries (Abb. 7, 21—23)

Mit seinen schönen Medaillons setzt er an der nordöstlichen

Bauecke des Nebenchors, 2,90 m über dem für den Altar
um zwei Stufen erhöhten Niveau an, zieht an der Ostwand hin
und greift in der südöstlichen Bauecke auf die Südwand über,
wo sich heute seine Reste verlieren.

Der einschichtige, etwa 15 mm dicke Feinputz bildet eine
wellige, mit der Kelle geglättete Oberfläche. Ein dünner Tüncheüberzug

dient als Malgrund. Nach dem Abbinden der rotbraunen
Vorzeichnung sind in der üblichen Kalk-Kasein-Technik
zunächst die Lokalfarben, dann in denselben, aber dunkleren
Farben die Schatten und hernach in mit Weiß ausgemischten
Tönen die Lichter aufgetragen. Das Inkarnat ist gelbbraun.
Abschließend wurden die Konturen schwarz nachgezogen. Auf
einigen Nimben finden sich noch Reste von Pudergold. — Die
Kreissegmente der Medaillons und die Kosmosscheibe der ersten
Szene sind mit dem Schnurzirkel geschlagen ; die Einstiche sind
sichtbar.

Bei dem Friesstück der Ostwand sind zwar da und dort die
oberen Malschichten abgeblättert, doch ist der Erhaltungszustand

noch relativ gut. Dagegen ist das Stück der Südwand
durch die aufsteigende Bodenfeuchtigkeit stark fragmentarisch
und verdorben. Das in den Hintergründen wohl mit Mennig
versetzte Ultramarinblau hat sich durch Oxydation schiefergrau
bis schwarz ausgefärbt.

Die obere Abschlußborte. Weiße, 51/* cm starke
Bänder fassen das 15 cm hohe, bis auf einige grüne Blattreste
verlorene Ornament ein. Der Grund ist schwarz (oxydiert)
gedeckt.

Die untere Abschlußborte ist nur an der
Ostwand erhalten. Der 21 cm hohe, weiße, unten mit einem
kräftigen schwarzen Strich abgesetzte Streifen ist als Schriftband
gedacht und weist noch Reste einer dreizeiligen gotischen
Minuskel auf.

Das Ornament. Spitzovale Medaillons, deren oberes
Ende das untere Einfaßband der oberen Abschlußborte über-

34



schneidet — die Medaillons haben eine Höhe von 1,61 m, an

der Ostwand eine Breite von 87,5 cm, an der Südwand von
91,6 cm — sind wie die Ringe einer Kette ineinander
verschlungen. Von denen der Ostwand sind alle fünf erhalten, von
den sieben der Südwand dagegen sind nur Bruchstücke geblieben.

— Der blaßrote, gegen die figürliche Darstellung hin durch
ein rotbraunes «Profil» abgesetzte Rahmen eines jeden Medaillons

trägt Reste einer schwarzen Minuskel. An den
Verkettungsstellen ist der überschnittene Rahmen mit plastischer
Wirkung leicht abschattiert. — Die oberen dunkelgrünen
Zwickel haben spärliche Reste von hellgrünem Rankenwerk. In
die unteren Zwickel sind auf dem heute schwarzen (oxyd. Blau)
Grund die Büsten von Aposteln gesetzt, die mit der einen Hand
das folgende Medaillon stützen.

Die figürlichen Darstellungen der Medaillons haben Hans
Rott und Reinhard Frauenfelder mit Recht auf den Credotext
bezogen. Diese Illustrierung des Credo im Sinne eines anschaulichen

und daher leicht verständlichen Kompendiums der christlichen

Lehre wurde erst im Hochmittelalter aufgenommen, und

zwar, den didaktischen Absichten entsprechend, zunächst von
der Buchkunst, bald aber auch von der Wandmalerei15. Dabei
aber ist nicht zu übersehen, daß die Idee, die zwölf Sentenzen
des apostolischen Symbolums auf Grund der Gleichheit der
Zahl den einzelnen Aposteln als den Verfassern zuzuschreiben,
in die Väterzeit zurückgeht. Bereits im 4. Jahrhundert begegnet
sie uns bei Ambrosius, dann wieder im 6. Jahrhundert in dem
irrtümlich dem hl. Augustinus zugeschriebenen Sermo contra
Judaeos, Paganos et Arianos16, im Missale gallicanum, in der
Missionspredigt, dem Scarapsus des hl. Pirmin17 etc. Durch die
Symboliker des 12. und 13. Jahrhunderts wird sie weitesten
Kreisen vertraut.

Im. genannten pseudo-augustinischen Sermo tritt jeder
Apostel sprechend auf und trägt den ihm in den Mund gelegten

15 Künstle I, S. 181 ff. — Sauer, S. 67.
16 Migne, PL XLII, 1117. — Sauer, S. 298.
17 Die Kultur d. Abtei Reichenau Münch. 1925, S. 23.

35



Artikel vor. Um zu zeigen, wie eng sich auch unser Schaffhauser
Credozyklus an die frühe literarische und an die spätere illustrative

Tradition anschließt, geben wir bei der folgenden
Besprechung der Medaillons den entsprechenden Hinweis auf das

Textwort des Sermo und auf die darauf bezogene Bilddarstellung

des um 1420 entstandenen Münchner Blockbuchs.

Das erste Medaillon

(Sermo : Petrus dixit «Credo in Deum patrem omnipotentem,
creatorem caeli et terrae». — M. Blockb. : Schöpfung.)

Zwickelfigur (Petrus) : Die Linke hält das Medaillon,
die Rechte den Schlüssel ; Haarkranz und Bart hellgrau mit
rotbrauner und weißer Zeichnung ; Nimbus dunkelgrün ;

Obergewand hellrot ; Schlüssel blau. — Szene (Schöpfung) : In
abstrakter Landschaft steht in der Bildachse völlig frontal die

majestätische Gestalt Gottvaters, umschwebt von vier Engeln
und mit diesen überschnitten von der Kosmosscheibe, die er mit
ausgestreckten Armen — die Hände sind verloren — zur Schau
hält. — Landschaft: Bodenzone grüne Töne ; Hintergrund
schiefergrau bis schwarz (oxyd. Blau). — Gottvater: Nimbus

verworfene Außenkontur, von der Scheibe nur rotbrauner
Kern mit Resten der schwarzen Kreuzbalken erhalten;
gescheiteltes Haar und Bart gelb mit dunkelbrauner Zeichnung
und weißen Lichtern ; Mantel in roten Tönen, Halsborte
rotbraun mit weißem Punktmuster ; barfuß. — Kosmosscheibe

: äußerer Ring (Zodiakus) hellgelb, die zehn Sterne
dunkelgelb, Mondsichel hellblau und weiß gespalten, Gesicht
farblos ; Sonne verloren. Innere Scheibe : unten das blaue
Meer, sichelförmig von dem dunkelgrünen, mit hellgrünen
Hügeln besetzten Land überschnitten; über dem zwischen zwei
Bergen liegenden Tal blaßroter Horizont, nach oben vertrieben
in die Blautöne des Himmels. Ummauerte Stadt mit Tor und
Türmen, auf den Bergen Reste eines Baumes18.

18 Aehnlich gestaltet ist die Kosmosscheibe in den durch den Holzschnitt
verbreiteten Erschaffungsszenen. So etwa in der 1470 entstandenen Augsburger
Bibel, Dehio II, Abb. 503.

36



Engel ohne Nimben, bis auf die Schultern fallendes gelbes
Lockenhaar. Flügel grün, Randfedern rotbraun, Tunika der
oberen Engel grün, der unteren rotbraun.

Reste der Legende in gotischer Minuskel : es œer(be

2)idjt n(nb)

Das zweite Medaillon

(Sermo: Andreas dixit: «Et in Jesum Christum, filium eius

unicum, dominum nostrum.» — M. Blockb. : Taufe Jesu.)

Zwickelfigur (Andreas). Hält in der Linken offenes
Buch, in der Rechten schräges Kreuz. — Nimbus rotbraun ;

Haar und Bart gelbbraun ; Aermeltunika grün ; Kreuz braun.
Szene (Taufe Christi). Christus steht nackt, die Rechte im

Sprechgestus erhoben, in einem Teich und wird von dem auf
dem linken Steilufer stehenden Johannes getauft, während ein
auf dem rechten Ufer assistierender Engel die Tunika des Täuflings

verwahrt ; die in der Regel damit verbundene Darstellung
Gottvaters und der Taube des hl. Geistes ist nicht festzustellen.

Bergland dunkelgrün mit hellgrünen Lichtern belebt; Teich
blau; Baum grün, auf der restlichen Kronenfläche stilisierte
Blätter. — Hintergrund über dem Horizont bis an den oberen
Zwickel rot, Zwickel hell, in Dunkelblau vertrieben.

Christus : Muskulöser Akt, Inkarnat gelbbraun mit
dunkelbraunen und rotbraunen Schatten ; Nimbus grün mit schwarzen

Kreuzbalken und rotem Randstreifen ; gescheiteltes, auf die
Schultern fließendes Haar und geteilter Kinnbart braun ; über
Beine und Unterleib in zarten blauen Tönen ein Wellenberg
lasiert.

Johannes berührt mit der Rechten den Scheitel Christi,
in der Linken hält er eine Flasche. Nimbus mit kappenartigem
Rest der grünen Scheibe und rotem Randstreifen ; Haar und
Bart struppig, gelbbraun, mit Rotbraun und Schwarz schattiert,
weiß gehöht ; das härene Obergewand gelb mit rotbrauner
Zeichnung; blauer Mantel mit Staufalten an den nackten
Füßen; Flasche blau.

37



Engel : Gelbbraunes Haar, grüne Tunika ; Flügel
gelbbraun mit grünen Randfedern; Leibrock Christi lachsfarben. —
Legende verdorben.

Das dritte Medaillon

(Sermo: Jakobus dixit: «Qui conceptus est de Spiritu
Sancto, natus ex Maria virgine.» — M. Blockb. : Verkündigung
und Geburt.)

Zwickelfigur (Jakobus maior) : Hält mit der Linken das

Medaillon, mit der Rechten die traditionelle Muschel; Nimbus
rotbraun ; Haar und Bart rot, Aermeltunika grün, der über die
linke Schulter geworfene Mantel lachsrot; Muschel gelb mit
grünen Schatten.

Unterteilung des Medaillons durch schwarze Querkontur.

1. S z e n e (Verkündigung). In ummauertem Garten empfängt
die neben dem Betpult kniende Jungfrau, freudig erschrocken,
die Hände vor der Brust gekreuzt, den sie mit den Worten des
Schriftbandes grüßenden Engel Gabriel.

Bodenzone dunkelgrün, nach vorn hellgrün vertrieben ; gelbe
Mauer mit rotbrauner Zeichnung. Hintergrund grauschwarz
(oxyd. Blau).

Maria : Nimbus gelb, Randstreifen rotbraun ; lange gelbe
Haarwellen mit rotbrauner und schwarzer Zeichnung ; Gewand
farblos ; der über den Hinterkopf gezogene Mantel dunkelblau
mit Ultramarinlichtern. — Pult außer der gelben Schräge in
Karmin und Rotbraun ; offenes Buch weiß mit Andeutung
schwarzer Schrift.

Gabriel: Haar gelb ; Gewand rot ; Flügel rotbraun ;

Schriftband weiß mit rotbrauner Liniatur, schwarze Schrift mit
roten Zierschnörkeln, — Maria und der Engel mächtige
Staufalten.

2. Szene (Geburt). In einer Talmulde steht der mit
Holzpfosten errichtete, mit einem Zwerchgiebel geschmückte, nach
allen Seiten offene Stall. Die Vorderseite überschneidet einen

38



großen Kasten, auf dem wie auf einem Altar der kleine Christ
liegt19 auf einem Bett davor sitzt aufrecht Maria, den Rücken

gegen zwei Kissen gelehnt, die Rechte sinnend auf die Decke
gelegt. An der Schmalseite ist auf einer Bank Joseph, den Arm
auf einen Stock stützend, eingeschlummert.

Bodenzone grün, Hintergrund schiefergrau (oxyd. Blau). —
Stall : rotbrauner Boden ; Schwelle, Pfosten und Dach gelb und
in Rot, der Giebel lasierend in Grün schattiert.

Maria: Bettpfosten gelb, Linnen farblos, Decke rot mit
schwarzer Faltenzeichnung, am oberen Ende mit farblosem
Ueberschlag, Kissen farblos mit blauen Streifen; Nimbus gelb;
langes, hellbraunes Wellenhaar; blaue Aermeltunika.

Wickelkind farblos, Nimbus mit Resten von Gold auf
gelber Unterlage, rotbrauner Randstreifen, die schwarzen
Keuzbalken sitzen auf der Vergoldung.

Joseph: Haar und Bart braun, rotbraunes Gewand mit
blauem Kragen, Schuhe schwarz. — Krippentiere grau bzw.
rotbraun.

Das vierte Medaillon

(Sermo : Johannes dixit : «Passus sub Pontio Pilato, cruci-
fixus, mortuus et sepultus est.» — M. Blockb. Kreuzigung und
Grablegung.)

Zwickelfigur (Johannes) hält in der Linken das Medaillon,

in der Rechten den Kelch mit der sich windenden Schlange,
— Nimbus verdorben; Haar gelb mit weißer Höhung, Aermeltunika

blau; der gelbe Kelch und die schwarze Schlange sind
auf das fertige Gewand gemalt.

Szene. Komplexe Darstellung der Passion unseres Herrn
nach Art der mittelalterlichen Andachtsbilder, der Verurteilung
(händewaschender Pilatus), der Geißelung (Säule), der Annage-

19 In der Glossa ordinaria des Walafrid Strabo wird der dieser älteren Fassung
des Motivs zugrunde liegende symbolische Gedanke prägnant interpretiert :

ponitur in praesepio, id est corpus Christi super altare. — Zum Krippenaltar
vgl. R. Frauenfelder, Die Geburt des Herrn, Leipz. 1939, S. 29.

39



lung (Hammer und Nagel), des Sterbens (Essigschwamm), des

Todes am Kreuze und der Grablegung.
Im Vordergrund, den Horizont überschneidend, die Grabkiste,

dahinter das Kreuz als Kompositionsachse, um die die
symbolischen Bildmotive frei auf den Hintergrund gesetzt
sind. — Bodenzone grün, Hintergrund rot.

Pilatus sitzt auf gelber Kastenbank, die Hände im
Waschungsakt erhoben ; ein vom Medaillonrahmen überschnit-
tener blauer Arm gießt Wasser aus blauer Kanne ; Bart braun,
schwarz gezeichnet; kegelförmige grüne Mütze mit drei
plastisch modellierten Ausbauchungen und weißem Zierbesatz
am Rande ; grünes Gewand mit kurzen, weiten, ornamentierten
Oberärmeln, am Ellbogen mit Hermelinbesatz; langer, eng
anliegender Vorderärmel grün.

Hammer grün, Nagel gelb. — Geißelsäule grün. — Gelber
Schwamm auf braunem Stab.

Kreuzigung: Das Kreuz ohne Kopfbalken, gelb mit
rotbrauner Maserung ; weißes Inschriftband auf Stab, Schrift
schwarz ; der tote Christus : muskulöser Akt mit Resten der
Vorzeichnung des Lendentuches. Das mit hellgrünen Dornen
gekrönte, von braunen Haarsträhnen umrahmte Haupt und der
schwere Oberkörper schräg nach links vorfallend, Inkarnat
graugelb, in braunen Tönen kräftig modelliert; an den Händen,
den steifen Armen, an der Seitenwunde, an den Knien und Füßen
träufelt rotes Blut nieder ; die große exzentrische Nimbuskontur
verworfen, die kleinere Scheibe gelb mit rotem Rand und
schwarzem Kreuzbalken.

Grablegung : Grabkiste blaßrot mit schwarzer Umriß-
und lachsroter Innenzeichnung ; Innenflächen rotbraun. — Der
Leichnam in ein weißes, schwarz konturiertes und grün
schattiertes Linnen gewickelt ; Haupt, Nimbus und Brust ähnlich
behandelt wie bei der Kreuzigung. — Der hintere Diener, über die
Ecke des Grabes vorgebeugt, hat braunes Haar mit grauen
Höhungen, Gewand grün. — Der vordere Diener: Haar braun,
Gewand grün mit lachsrotem Gürtel, Schuhe farblos. — Hinter
dem offenen Grabe knien mit klagenden Gebärden drei Frauen,
offenbar die drei Marien. In der Mitte die Gottesmutter, hinter

40



ihr zu ihrer Rechten Maria Magdalena, zu ihrer Linken Maria,
die Mutter des Jakobus. — Maria : die Arme vor der Brust
gekreuzt, Nimbus gelb mit Spuren von Gold, der blaue Mantel
über den Kopf gezogen, Gewand weiß, hellgrau schattiert. —
Magdalena : Nimbus wie bei Maria, Kopftuch und Halskrause
weiß, Gewand grün. — Maria Kleophae : Nimbus gleichfalls gelb
mit Gold, der rote Mantel über den Kopf gezogen, das Gewand
lachsfarben.

Das fünfte Medaillon

(Sermo : Thomas dixit : «Descendit ad inferos, tertia die
resurrexit a mortuis.» — M. Blockb. Auferstehung und
Höllenfahrt.)

Zwickelfigur (Thomas) hält in der Linken das Medaillon,

in der Rechten eine Keule. — Nimbus verdorben; Haar
gelbbraun, Aermeltunika lachsfarben; gelbe Keule kräftig in
Rotbraun schattiert.

Das Medaillon ist durch einen schwarzen Querstrich unterteilt,

und zwar ist in klarer Ausdeutung der Situation die textlich

und chronologisch erste Szene, der Descensus ad inferos,
nicht wie bei der Verkündigung und der Geburt in die obere,
sondern in die untere Medaillonhälfte verwiesen.

1. Szene (Descensus). Der ummauerte Limbus patrum, der
sich rechts an einen wilden Bergfelsen anlehnt, hat sich
geöffnet, die gesprengte Türe liegt unter dem Eingang. Mit der
Siegesfahne steht Christus am Tore und faßt mit der Linken den
ihm freudig entgegeneilenden Adam bei der Hand ; auch Eva
und zwei andere der Vorväter — alle sind nackt und über allen
züngeln die Flammen — stürmen dem Befreier entgegen. —
Bodenzone grün. — Architekturen lachsfarben, Torleibung
graubraun, die gestürzte Türe rotbraun; das Innere des Limbus
und der anstoßende Felsen schwarz (oxydiert), die züngelnden
Flammen rot und gelb. — Christus : die äußere Nimbuskontur
verworfen, die ausgeführte gelbe Scheibe hat grünen Kern mit
Resten des schwarzen Balkenkreuzes. Haar braun, Mantel rot;
gelber Fahnenschaft, Velum farblos mit rotem Kreuz. — In-

41



karnat der Erlösten rötlichgelb, mit Grün lasierend modelliert,
Konturen rotbraun.

2. Szene (Auferstehung) (Abb. 22). In der Linken die
Siegesfahne, steigt Christus aus der Grabkiste, aus der der
gestürzte Deckel schräg herausragt ; an den hinteren Ecken
kauern zwei erschrockene Wächter.

Bodenzone grün, darüber steigt ein schwarzer (oxyd. Blau)
Hintergrund auf. — Grabkiste lachsrot, Innenwände rotbraun.

Christus: Der besterhaltene Kopf des ganzen Zyklus.
Nimbus gelb mit grünem Kern, darauf die schwarzen Kreuzbalken.

Gelbbraune, auf die Schultern fallende Haarwellen. Das

rötlichgelbe Inkarnat hat lasierend grüne Schatten auf Stirn,
Wangen und Hals. Gesichtszeichnung rotbraun, Pupillen
schwarz, Mund geöffnet. Mantel rot mit schwarzen Faltenstreifen,

auf der Brust und an den Ellbogen zeigt er die grüne Innenseite.

Fahne gelb mit rotem Kreuz. — Linker Wächter:
gelbes, rotbraun schattiertes Panzerhemd mit schwarz gezeichneten

Schuppen. — Rechter Wächter stark verdorben, Rüstung
lachsrot.

Das sechste Medaillon, das erste der Südwand (Abb. 23).

(Sermo : Jakobus minor dixit : «Ascendit in caelos, sedet ad

dexteram Dei patris omnipotentis.» — M. Blockb. : Himmelfahrt.)

Zwickelfigur (Jakobus minor) hält in der Linken das

Medaillon, in der Rechten ein Richtmaß — Die Figur ist
stark verdorben. Blaue Aermeltunika, Attribut hellblau.

Szene (Himmelfahrt). In der Mitte der Landschaft erhebt
sich in den Formen eines Baumstumpfes ein abgeplatteter Berg,
um den sich die elf Apostel und Maria in verschiedenen
Stellungen versammelt haben. — Die rechte Gruppe wird von der
kniend betenden Gottesmutter geführt ; aller Augen wenden
sich dem nach oben in einer von zwei Engeln getragenen
Gloriole entschwebenden Christus zu, dessen Fußstapfen auf dem

Bergplateau sichtbar geblieben sind. Die viri Galilaei fehlen.

42



Bodenzone grün, Hintergrund rot; auf dem hellgrauen
Plateau des grünen Berges die Fußspuren Christi schwarz gezeichnet.

Christus steht aufrecht in der Mandorla, die Rechte
segnend vor der Brust, der Gestus der Linken ist nicht mehr
erkennbar; drei Luftzonen der Mandorla, von außen nach
innen : grün, gelb, rot, umziehen die blaue Innenfolie ;

Kreuznimbus grün mit schwarzen Balken; Haar und Spitzbart
rotbraun ; Mantel rot, Gewand gelb.

Tragengel: gelbes Haar, Gewänder und Flügel in Grün
modelliert.

Rechte Gruppe der Zuschauer: Maria kniet, die Hände
erhoben ; Nimbus gelb, Kopftuch weiß, Mantel blau. Apostel mit
erhobener Linken: Nimbus gelb, Haar und Bart rotbraun,
Gewand lachsrot ; er überschneidet drei seiner Genossen. Bei dem
einen werden außer dem gelben Nimbus der Kopf mit dem blonden

Haar und Bart und Teile des grünen Gewandes sichtbar.
Mittelgruppe : Zwei Apostel knien mit aufgehobenen Händen;

der eine vor dem Berg: Nimbus gelb, Gewand lachsfarben;
der andere : Nimbus gelb, Gewand blau.

Linke Gruppe : Die sechs Apostel stehen in bewegter
Haltung, zeigen nach oben oder halten die Hand vor die vom Glanz
des Entschwebenden geblendeten Augen; Nimben gelb oder
grün. Gewänder blau, grün, lachsrot oder rotbraun.

Das siebte Medaillon, das zweite der Südwand (Abb. 23).

(Sermo : Philippus dixit : «Inde venturus est iudicare vivos et
mortuos.» — M. Blockb. : Weltgericht.)

Zwickelfigur (Philippus) hält in der Linken das Medaillon,

in der Rechten die Lanze. — Aermeltunika grün ; der lachsrote

Mantel ist über die linke Schulter geworfen.
Szene (Weltgericht). Erhalten ist nur der auf der Iris

thronende Richter, umgeben von Maria und Johannes dem
Täufer, den traditionellen, auf Wolkenkissen knienden
Fürbittern.

Hintergrund : In Resten unterhalb der Wolken rot, oberhalb
schiefergrau (oxyd. Blau).

43



Christus, den Königsmantel umgeworfen, die Brust
nackt, zeigt die fünf Wundmale, die Zeichen seines triumphalen
Sieges. Nimbus gelb mit Resten des schwarzen Balkenkreuzes
auf grünem Kern ; langwallendes dunkelblondes Haar, Mantel
rot mit grünem Futter und schwarzen Faltenstrichen; Iris mit
drei Lichtbogen, von unten nach oben rot, gelb, grün.

Maria, auf weißer Wolke kniend, Nimbus gelb mit rotem
Kern, Mantel blau.

Der Täufer: Nimbus gelb mit grünem Kern ; Haar und
Bart braun ; das gelbe Gewand rotbraun schattiert.

Das achte Medaillon, das dritte der Südwand.

(Sermo: Bartholomaeus dixit: «Credo in Spiritum Sanctum».
— M. Blockb. : Pfingsten.)

Zwickelfigur verloren.
Szene (Herabkunft des Heiligen Geistes). Nur in seitlichen

Bruchstücken erhalten. Man sieht die Reste eines Mauerokto-
gons ; oben unter dem Mittelbogen saß wohl Maria (zerstört),
den Seiten entlang standen oder saßen die Apostel mit
aufgehobenen Händen, den Blick auf die zu Häupten der Gottesmutter

schwebende Taube (verloren) gerichtet; einer von ihnen
kniet im Vordergrund.

Das neunte Medaillon, das vierte der Südwand.

(Sermo : Matthaeus dixit : «Sanctam ecclesiam catholicam,
sanctorum communionem.» — M. Blockb. : Die Kirche (Basilika),

davor der Papst mit Schlüssel.

Zwickelfigur zerstört.
Szene (Kirche und Gemeinschaft der Heiligen). Vor dem

schiefergrauen (oxyd. Blau) Hintergrund erkennt man noch in
der linken Bildhälfte die Reste zweier männlichen Figuren. Die
eine (am linken Bildrand) steht in Dreiviertelprofil nach rechts
gewendet unter einer sehr verdorbenen Pfostenarchitektur
Kurzes, braunes Haar; gelbes, rotbraun schattiertes Gewand;
Arme und Hände verloren.

44



Die zweite, der ersten zugewandte Figur sitzt, den Kopf
gegen die rechte Schulter geneigt, den rechten Arm vor der
Brust erhoben, unter einer ähnlichen Architektur Kurzes,
gelbes Lockenhaar; der rotbraune Mantel deckt beide Schultern

und Oberarme und liegt über dem grünen Gewand auf
dem Schoß.

Das zehnte Medaillon, das fünfte der Südwand.

(Sermo: Simon dixit: «Remissionem peccatorum». — M.
Blockb. : Die Beicht.)

Rahmen und Bild sind völlig zerstört.

Das elfte Medaillon, das sechste der Südwand.

(Sermo: Thaddaeus dixit: «Carnis resurrectionem». — M.
Blockb. : Die Auferstehung der Toten auf einem Gottesacker.)

Rahmen und Bild sind völlig zerstört.

Das zwölfte Medaillon, das siebte der Südwand.

(Sermo : Matthias dixit : «Vitam aeternam». — M. Blockb. :

Die Ewigkeit [Rex gloriae mit Maria und himmlischen Chören.])

Zwickelfigur zerstört.
Szene (das ewige Leben). Vor dem rötlichen Hintergrund

ist, quer über das Medaillon gespannt, eine große rechteckige,
in der oberen Hälfte farblose, in der unteren grün getönte Folie
erkennbar. In den dadurch abgeschnittenen Randfeldern
erscheinen auf dem rötlichen Grund die Halbfiguren der
Evangelistensymbole.

Der Engel (oben) schwebt mit ausgebreiteten Flügeln, in
Dreiviertelprofil nach links gerichtet, herab ; die Rechte liegt
auf der farblosen Folie, der linke Arm ist seitwärts
ausgestreckt. Nimbus verloren, langes Haar rotbraun, Gewand grün,
Flügel farblos.

Der Löwe (links) nach links blickend ; Nimbus farblos, Kopf
und Brust rotbraun, grün schattiert.

45



Stier (rechts) nach links blickend ; Nimbus farblos ; Kopf
und Brust rotbraun.

Adler (unten) zerstört.
Innerhalb der rechteckigen Folie sind zwei Figuren einander

zugewandt, wohl Christus und Maria.
Christus (links) : Nimbus gelb ; gescheiteltes, über Nak-

ken und Schultern fallendes Haar sowie Bart braun ; Gewand
rötlich ; Arme und Hände nicht erkennbar.

Maria (rechts) : Nimbus gelb ; rotbraunes Haar fließt in
Wellen über die Schultern; Hände betend erhoben; der blaue
Mantel vor der Brust geschlossen ; Aermeltunika lachsrot.

Zwischen beiden Figuren Reste eines blauen Gewandes.
Nach dem stilistischen Befund ist der Medaillonfries um die

Mitte des 15. Jahrhunderts zu setzen.

c) Die Malereien oberhalb der Ostwand¬
medaillons

Zu erkennen sind auf grüner Bodenfläche die Reste dreier
lebensgroßer Standfiguren, die wohl nicht mehr identifiziert
werden können. — Bei der an der linken Bauecke angeordneten
Figur sind Kopf, Brust und Arme zerstört. Der weite, rote, grün
gefütterte Mantel ist schwarz gezeichnet ; er umhüllt in langen
schweren Faltenzügen den Körper und bildet in der
Schoßgegend Faltendreiecke, am Boden scharf gebrochene
Staufalten, unter denen die nackten Füße hervorkommen. — Wie
diese, so hat sich offensichtlich auch die dicht vor der rechten
Bauecke stehende Figur im Dreiviertelprofil nach rechts
gewendet. Auch ihr Kopf ist zerstört. Die Hände halten vor der
Brust (gegen die Bauecke hin) ein großes geschlossenes Buch.
Der weite grüne Mantel fällt in scharfen, schwarz konturierten
Knitterfalten am Körper nieder. — Dicht im Rücken dieser
zweiten Figur ragt der Rest des dicken Stabes der zerstörten
Mittelfigur auf, die sich demnach gleichfalls nach rechts
gewendet hatte.

46



Der Zyklus dürfte sich auf der Südwand fortgesetzt haben.
Stilistisch ist er in die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts zu
datieren.

d) Die Malereien unterhalb der Ostwand¬
medaillons

In dieser Zone wurde bei der Freilegung (1924) eine für
Wasserausgüsse eingerichtete Doppelarkade ausgeräumt. Die
Profile der Eckpfeiler und der Mittelsäule waren vor der
geplanten Bemalung der Zone abgeschlagen und die Nischen
vermauert worden.

Die heutigen Reste der Malereien setzen bereits auf der
Innenfläche des an der linken Bauecke vorkragenden Wandpfeilers

ein, wo die oben erwähnte schwarze Borte nicht mehr sichtbar

ist.
Auf der Pfeilervorlage sind zwei eine Mauer krönende

perspektivisch gezeichnete, von einem grünen Blätterbüschel überragte

Zinnen sichtbar. Die Vorderseite dieser Zinnen ist in
hellem, die Schattenseite in dunklem Grau angelegt, die Obersicht

ist rot. — Dahinter steht ein schlanker Engel, der beide
Hände auf die Zinnen gestützt hat. Nimbus verloren; gelbes,
rotbraun gezeichnetes Lockenhaar fällt auf die Schultern ; blaßrote

Aermeltunika mit grüner Brustschärpe ; die grünen Flügel
mit hellvioletten Randfedern.

Auf der Ostwand erscheint nach einer großen Fehlstelle eine
weitere Zinne. Von dem hinter ihr stehenden zweiten Engel sind

nur Reste eines grünen Flügels geblieben. Dieser überschneidet
eine aufsteigende blaßgelbe Blüte.

Oberhalb der ersten der wieder geöffneten Arkadennischen
werden die Reste zarter, mit grünen und rötlichen Blättern
besetzter Stengelranken sichtbar — sie erinnern in den Formen
an das Rankenwerk des Kreuzsaales, — nach denen der hinter
den hier verlorenen Zinnen stehende dritte Engel schaut.
Lockenhaar gelb, die sich überschneidenden Flügel rötlich mit
grünen Randfedern.

47



Die Szene hat vermutlich das himmlische Jerusalem
dargestellt. Den stilistischen Merkmalen nach ist sie in den ersten
Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts entstanden.

3. Die Ausmalung der Apsis des südlichen Querschiifs

Die durch profilierte Wandpfeiler abgesetzte halbrunde
Apsis20 ist 2,34 m breit und 1,19 m tief. Ihre Malereien setzen
heute 1,87 m über dem Niveau an. Sie waren als Altarretabel
gedacht (Abb. 24).

Wohl ist die Putzhaut dieser Malereien im allgemeinen
intakt und auch die rotbraune al fresco-Vorzeichnung ist da und
dort erhalten, aber die al secco aufgetragenen Farbschichten
sind meist so sehr abgestäubt, daß große Partien ganz erloschen
sind, andere, bei denen die Pigmente in die Putzporen eindrangen,

nur noch leise schimmern. Die Ausführungskonturen waren
schwarz.

Drei selbständige Darstellungen sind übereinander
geordnet : Im unteren Bildfeld entfaltet sich eine Kreuzigungsszene,

das mittlere Bildfeld zeigt eine von Nebenszenen
flankierte Marienklage. Das obere Bildfeld endlich, das 65 cm
unterhalb der Kämpfer der seitlichen Wandpfeiler anfängt und
die ganze Kalotte beansprucht, bietet eine Deesis.

Alle Figuren hatten Lebensgröße.

a) Das untere Bildfeld (Kreuzigung)

Mehr als die ganze linke und mehr als das untere Drittel der
rechten Bildhälfte sind verschwunden. — Die Szene hat einen
sehr hohen Horizont. Der grüne Grund der Bodenzone reicht
bis in Höhe des horizontalen Kreuzbalkens und geht dann in ein

20 Vgl. RKB, Taf. 197».

48



helles Rot über, das bortenmäßig — es ist nur 10 cm hoch —
die Szene vom mittleren Bildfeld scheidet.

Von dem in der Bildachse aufgerichteten Kreuz erkennt man
nur noch den rechten flachen Balken (gelb), von Christus den

gelben Nimbus, das schulterlange dunkelbraune Haar des einst
schwer nach rechts vorgesunkenen Hauptes und den schrägen,
steifen linken Arm ; Inkarnat farblos. Im Winkel zwischen Arm
und Körper schwebt, mit dem Rücken gegen das Kreuz,
aufrecht ein Engel mit zurückgebogenen Flügeln, der nach oben
blickt und in einem mit beiden Händen hochgehobenen Kelch
das von der Handwunde niederfließende Blut auffängt. Das

blaßgelbe Gewand ist rot schattiert, die Flügel sind heute farblos.

Von einem zweiten auf die Fußwunden zufliegenden Engel
zeugen nur noch Reste der grünen, weiß gerandeten Flügel.
Rechts von diesem Engel steht Johannes, eine hohe, schlanke,
in den weiten Mantel gehüllte Gestalt, das Haupt zum Gekreuzigten

erhoben, die Linke in höchster Ergriffenheit vor der
Brust (Handfläche gegen den Beschauer), mit der Rechten die
linke Mantelhälfte raffend. Nimbus gelb ; das nackenlange
blonde Haar ist rotbraun schattiert; Mantel hellblaugrün.
Rechts von Johannes, etwa in Kopfhöhe desselben, hing der
eine der beiden Schächer. Das Kreuz ist verloren ; zu erkennen
sind noch Reste des breiten, rothaarigen Kopfes und der
gelbliche, rotbraun modellierte nackte Leib. Daneben steigen am
rechten Bildrand graue Felsen auf.

Die ganze gewiß machtvolle Komposition ist anhand des
bekannten gotischen Kreuzigungsschemas ohne Schwierigkeit zu
ergänzen.

b) Das zweite Bildfeld (Pieta mit
Nebenszenen)

Der Horizont liegt tief. Die grüne Bodenzone steigt nach
rechts und wahrscheinlich auch nach links vor dem rötlichen
Himmel an.

49



Die Hauptszene zeigt vor einem in die Bildachse gestellten
Baum mit breit ausladender grüner Schirmkrone eine gelbe
Grabkiste, auf der die Gottesmutter sitzt, niedergebeugt auf
den eben vom Kreuz abgenommenen und in ihren Schoß
gebetteten Leichnam des Sohnes, den sie mit der Rechten unter
dessen rechten senkrecht absteigenden Arm gefaßt hat, so daß
das nach links unten vorgesunkene Haupt sich gegen ihre rechte
Schulter, der Oberkörper sich steil gegen ihre Brust lehnt,
während die geknickten Beine vor ihrer linken Körperseite
kraftlos niederhängen; ihre Linke ruht liebend auf dem linken
Arm des Toten. Zwei flankierende Engel knien im Dreiviertelprofil

hinter der Grabkiste. Maria : das in der linken Hälfte des

Unterkörpers sichtbare Gewand ist violett, der anscheinend über
den Kopf und den Schoß gezogene faltenreiche Mantel blau ;

Nimbus verloren. Christus : Inkarnat gelblich mit grünen Schatten

; Nimbus gelb. Engel : heute farblos.
Die links von der Pietagruppe angeordnete Szene vermögen

wir nicht zu definieren. Erkennbar ist hart neben dem linken
Bildrand vor rotem Hintergrund eine Sitzfigur, die ihre rechte
Hand in einem lebhaften Gestus erhoben hat. Kopf nicht erhalten

; Gewand grün. Zwischen ihr und dem einen Grabengel steht,
ihr zugewendet, eine zweite offenbar kleinere, in Zeichnung und
Farbe aber ganz verschwommene Figur.

Rechts von der Pieta ist ein Martyrium dargestellt. Im
Vordergrund, nahe dem rechten Bildrand, kniet nach der Pieta-
Gruppe hin ein schlanker Jüngling, den nimbierten Kopf
gesenkt, die gefalteten Hände vor der Brust erhoben. Nimbus
heute farblos ; Lockenhaare braun ; weite Aermeltunika hellgrün

mit dunkelgrünen Faltenschatten. Vor ihm steht mit dem
Rücken gegen die Pieta der Henker. Der Kopf ist verloren;
sichtbar ist knielanger grüner Leibrock und die grüne Strumpfhose.

Der rechte Arm ist erhoben und schleudert einen großen
farblosen Stein. Rechts neben dem Martyrerjüngling beugt sich
ein zweiter bärtiger Mann nieder in grünem Gewand und umfaßt

mit beiden Händen einen am Boden liegenden Steinblock.
Nach all dem stellt der Vorgang den Tod des hl. Stephanus

dar und es ist zu vermuten, daß diese und die ihr gegenüber an-

50



geordnete Nebenszene Bezug nehmen auf bestimmte Münsterbzw.

Altarpatrone.

c) Das o b e r e B i 1 d f e 1 d (Deesis)

Obere Hälfte und rechte Partie verloren. Man sieht noch
auf grüner Bodenzone den Torso einer in der Bildachse frontal
sitzenden Figur, deren von den Knien fallender roter Mantel
sich am Boden in schweren gebrochenen Falten staut. Am
linken Bildrand ist sodann der Torso einer zweiten Figur zu
erkennen, die nach rechts hin im Dreiviertelprofil kniet. Der
verblaßte gelbe Mantel bildet wie bei Frauen üblich, am Boden eine
stark aufgelockerte Schleppe. Die am rechten Bildrand
angeordnete Gegenfigur ist vollständig verschwunden.

Welches Bildmotiv war nun im Kalottenfeld dargestellt?
Diese Frage ist nur noch von dem Aspekt eines einheitlichen
Bildprogrammes zu beantworten. War das untere Bildfeld der
Kreuzigung, das mittlere der Klage um den vom Kreuze
abgenommenen Toten gewidmet, so lag es doch wohl nahe, den
Bereich der Kalotte dem wiederauferstandenen glorifizierten
Gottkönig vorzubehalten, der nach dem alten Schema der Deesis,
von Maria und dem Täufer angebetet, als Weltenherrscher über
den Wolken thront.

Das in drei Zonen aufsteigende imposante Retabelgemälde
dürfte mit den über den Credo-Medaillons festgestellten
Standfiguren der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts zuzuweisen sein.

4. Die Madonna am südwestlichen Vierungspfeiler

Diese am besten erhaltene Malerei unseres Schaffhauser
Münsters schmückt, genauer gesagt, die Stirnfläche der
südlichen Vorlage des genannten Vierungspfeilers21 als ein Devo-

21 Vgl. RKB, Taf. 195.

51



tionsbild, das die vom Kreuzgang her durch die alte, jetzt
vermauerte Pforte eintretenden Mönche — ein ähnlicher Brauch
ist uns aus Reichenau überliefert22 — in frommer Verehrung
begrüßten (Abb. 25).

Das schon im 19. Jahrhundert bekannte Bild setzt in der
ganzen Pfeilerbreite (97 cm) 2 m über dem Niveau ein und
erreicht im Scheitel des oben abschließenden Rundbogens eine
Höhe von 1,52 m. Als Malgrund ist auf die graugrünen
Sandsteinquader eine taubengraue Tünche gelegt.

Das Bild ist relativ gut erhalten. Doch ist die auf die untere
Quaderschicht gemalte Partie fast vollständig verloren, und die

Fugen der darüberliegenden Quaderschichten schlagen in Höhe
der Knie, der Brust und des Scheitels der Madonna deutlich
durch, da sich gerade an diesen Stellen naturgemäß die
Farbschichten am stärksten abgelöst haben. Hans Rott spricht von
einer im 16. Jahrhundert erfolgten geschickten Uebermalung,
für die er rein hypothetisch den Schaffhauser Maler Wolfgang
Vogt beansprucht23. Nun sind ja einige Konturen, so die Umrisse
des Kindes und der Hände Marias wohl später noch einmal
schwarz nachgezogen worden. Auch hat die letzte Münster-
Restauration durch das Abtropfen ihrer erbsengelben und
rotbraunen Farbtöne einige Flecken hinterlassen; von einer
Uebermalung aber ist nichts festzustellen.

Das Bild bringt ein altes und oft abgewandeltes Thema. Vor
einem roten Hintergrund thront die Gottesmutter mit dem
nackten Jesusknäblein auf dem Schoß.

Der aus Holz gearbeitete Thron besteht aus einer Kastenbank

und einem nischenartigen Aufbau. Das Podium nahm die
untere stark zerstörte Zone ein. Die aus Fries und Füllung
bestehende Vorderfläche der Sitzbank zeigt oben über einem
Rundstab eine ausladende Kehle des abgeschrägten Sitzbretts,

22 Nach dem Carmen Witigowonis ließ der Abt in der von ihm erneuerten Klosterbasilika

an der Wand neben dem Eingang von der Klausur her das Bild der
von den Nebenpatronen umgebenen Gottesmutter, ihr Kind auf dem Schöße

haltend, anbringen, das die Mönche, so oft sie die Kirche betraten, kniend
verehrten. (RKB, S. 98.)

23 Rott a. a. 0., S. 84.

52



unten Schräge und Platte. Modellierung in olivgrünen Tönen,
Konturen schwarz. Der nischenartige Aufbau reicht etwa bis in
Nackenhöhe der Marienfigur. Die seitlichen Wangen erheben
sich auf einem profilierten, auf der Stirnseite mit einem
Füllmuster verzierten Sockel ; sie sind vorn und seitlich von hohen,
schmalen Rundbogenfenstern durchbrochen und schließen oben
mit einem profilierten Gesimse ab, das auch an der Rückwand
weiterläuft. Modellierung in grauen Tönen, Konturen schwarz ;

durch die Bogenfenster wird der rote Hintergrund sichtbar.
Ueber das rückwärtige Gesimse steigt die Rückwand nochmals
auf, auf beiden Wangen durch kräftige Vorlagen — das auf ihre
Stirnseite gesetzte Rundbogenfenster ist geblendet — verstärkt
und offenbar als Stützen eines Baldachins gedacht, der vorn
von den dünnen, auf den Wangen sitzenden Metallstäben
getragen wird. Da ihn der Bildrahmen überschneidet, bleibt er
unsichtbar. Modellierung in Grün, Zeichnung schwarz.

Vom Sitz fällt bis auf das Podium ein roter Teppich; das
Muster zeigt kleine schwarze Kreisscheiben, die abwechselnd
auf eine größere olivgrüne Scheibe gesetzt sind.

Maria sitzt aufrecht in voller Frontalität ; den Blick über den
Beschauer hinweg in die unendliche Ferne gerichtet umfängt sie
das aufrecht auf ihrem linken Oberschenkel sitzende Kind mit
dem linken Arm, sodaß sich ihre linke Hand an dessen linken
Unterschenkel fest anschmiegt, während die rechte Hand den
rechten Unterarm des Knäbleins kräftig umfaßt. Auf dem
rötlich-gelben Inkarnat ist wohl noch die rotbraune Umriß- und
Binnenzeichnung mit samt der graugrünen Iris und der schwarzen

Pupille der Augen erhalten, nicht aber die Modellierung.
Die vollen roten Lippen sind durch einen rotbraunen Strich
getrennt. Das blonde, in Dunkelbraun gezeichnete und schattierte

Haar umrahmt das weiche feine Gesichtsoval in langen,
bis auf die Brust fließenden Wellen. Vom schwarz konturierten
Nimbus sind nur Reste der mit einem geometrischen Muster
geschmückten Randzone geblieben. Der Mantel ist über den
Scheitel gezogen, fällt in weichen Längsfalten von den Schultern
nieder und deckt in großen spiralig bewegten Querfalten den
Schoß und die Beine. Sein verblaßtes Dunkelgrün ist in blau-

53



grünen Tönen modelliert, die aufgesetzten Lichter sind in Weiß
ausgemischt. Rotbraune Punktrosetten und weiße Säume
beleben das Faltengewoge. In kräftigem Kontrast dazu liegt das

lachsrote Obergewand in zarten parallelen Längsfalten auf der
flächigen Brust.

Auch das Kind sitzt, wie die Mutter, mit in die Ferne
schauendem Blick aufrecht und steil, völlig frontal. In seiner
rundlichen weichen Nacktheit hat es das rechte Bein angezogen,
das linke fest auf den Oberschenkel der Mutter gestemmt. Die
rechte Hand ruht auf dem Oberschenkel, der linke Unterarm
ist erhoben, die Hand hält feierlich den symbolhaften Apfel
empor. Inkarnat und Zeichnung wie bei Maria. Die Wangen sind
rot lasiert, ebenso die Lippen. Das volle Haar bildet kleine
gelbbraune, mit ausgemischtem Weiß gehöhte, schwarz
gezeichnete Schneckenlöckchen, die beide Ohren frei lassen. Der
rotbraune Nimbus geht in einen roten Randstreifen über. Die
Kreuzbalken sind schwarz gezeichnet. Der rote Apfel ist
rotbraun schattiert, der Butzen schwarz gezeichnet.

Die Probleme der Thronfigur sind in diesem Madonnenbilde
sehr geschickt gelöst und es kommt ihm auch in seinem heutigen
Zustand gewiß mehr als eine nur lokale Bedeutung zu. Wann ist
es entstanden?

Die feierliche Art, wie die festen und doch auch wieder
zierlichen Gestalten der jungfräulichen Mutter und des Gotteskindes

in dem aufgelockerten Rahmen des Tiefe gebenden
Nischenthrones geborgen sind, die holden, gestillten Gesichter,
der sinnende, noch ganz das Mystisch-Ewige und nicht das Auge
des Beschauers suchende Blick, der große, sanfte, ondulierende
Faltenwurf des Marienmantels, dieser ganze feine lyrische
Charakter des rein Zuständlichen, der die Darstellung des
Heiligen so überzeugend und ergreifend macht, das alles sind
untrügliche Kennzeichen des um 1400 auch am Oberrhein
herrschenden «weichen» Stils. Wir werden also die schöne Schaff-
hauser Pfeilermadonna in das erste Viertel des 15. Jahrhunderts
zu setzen haben.

54



5. Die dekorativen Malereireste am nordöstlichen

Vierungspfeiler

An der Stirnseite und in der Nordflanke der westlichen Vorlage

und anstoßend an der Westflanke der nördlichen Vorlage
des nordöstlichen Vierungspfeilers24 liegen 1,98 m über dem
Niveau schlecht erhaltene Reste einer 1,95 m hohen Teppichmalerei

frei. Gelbe und grüne Bänder fassen ein rotbraunes
Feld ein, auf dem noch einige streng stilisierte, symmetrische,
heute farblose Blattpalmetten zu erkennen sind.

II. Die Malereien der Johanneskapelle

In ihrem Kern ist die Johanneskapelle das einzige bauliche
Relikt des ersten, 1064 geweihten und kaum dreißig Jahre später
von Grund auf wieder abgetragenen Münsters, dessen Atrium
sie als ein kleines, saalartiges, mit einer aus der Ostwand
ausgesparten flachen rundbogigen Altarnische versehenes Heiligtum

im Süden flankierte25. Sie allein nahm Abt Siegfried (f 1096)
in die von ihm gänzlich erneuerte zweite Klosteranlage auf. Im
Verlaufe der um 1200 spielenden dritten großen Bauperiode des

Klosters erfuhr nun auch sie einige Aenderungen. So wurde sie
unter anderem nach Westen hin gestreckt; die Kapitelle des
damals eingesetzten Außenportals tragen die Namen der alten
Kapellenpatrone, den des Täufers und den des Evangelisten
Johannes. Die Altarnische wurde geschlossen und, um den Chorraum

deutlich auszuscheiden, in den Ostteil ein gratiges
Kreuzgewölbe eingezogen. In dieser Form erkor sie Abt Berthold II.
von Sissach (1396/1429), zu seiner Grabkapelle. Die nachrefor-
matorische Zeit begnügte sich, den Altar, und, bis auf den

24 Vgl. RKB, Taf. 196.
2j Vgl. RKB, S. 287 ff., 309ff. ; Taf. 185, 186. Dazu die Festschrift Museum zu

Allerheiligen Schaffhausen, Schaffh. 1928 (zit. Festschr.) Abb. S. 55.

55



Berthold-Sarkophag, auch die übrige Ausstattung zu entfernen
und Gewölbe und Wände zu tünchen.

Bei den Renovationsarbeiten des Jahres 1928 ergaben die
im Chorbereich aufgedeckten Dekorationsreste, daß die
Johanneskapelle im Laufe der Jahrhunderte dreimal ausgemalt worden
war. Da damals die Reste der dritten und jüngsten Dekoration,
ein die Gewölbefelder überziehendes, offenbar von Abt Berthold

II. veranlaßtes gotisches Rankenwerk, zugunsten der
darunter liegenden figürlichen Malerei ohne Beachtung abgelöst
wurden, stehen unserer Untersuchung nur die Reste der beiden
älteren Dekorationen zur Verfügung.

1. Die dekorativen Fragmente der Ostwand

Bei der Untersuchung der östlichen Gewölbekessel fanden
sich an der Ostwand, seitlich des von dem Gurtbogen über-
schnittenen Nischenscheitels zwei unberührte spiegelgleiche
Eckstücke eines ornamentalen Rahmens vor, die nach ihrer
Situation zweifellos der Bauzeit der Kapelle, also spätestens der
zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts angehören und so die
ältesten erhaltenen Malereien des Klosters und der Stadt
Schaffhausen repräsentieren (Abb. 9). Die beiden Funde wurden

so gut als möglich von der Wand abgenommen und die
Bruchstücke in eine Gipsplatte eingebettet. Diese hängt nun
über dem an der Chorsüdwand stehenden Berthold-Sarkophag.

Der vertikale und der horizontale Ast eines jeden
Eckstückes ist von einer 3 cm breiten rotbraunen Bordüre eingefaßt;

die äußere wird von einem ebenso breiten gelben Band
begleitet. Auf dem 11 cm breiten ockergelben Ornamentgrund
liegen, kräftig rotbraun gezeichnet, neben- bzw. untereinander
in zwei Reihen achtblättrige, in einigem Abstand von einem
konzentrischen Kreis umzogene Rosetten. Die beim Zusammenspiel
von je vier dieser Figuren — die Kreise sind mit dem Schnurzirkel

vorgeritzt — entstehenden Leerfelder werden mit einer

56



Kreuzrosette gefüllt. Von den so gerahmten figuralen Malereien
sind wohl Farbflecken und auch Konturreste der rotbraunen
Vorzeichnung und der schwarz nachgezogenen Ausführung
erhalten. Sie lassen aber keine gegenständliche Deutung mehr zu.

Noch bleibt zu erwähnen, daß bei der Renovation (1928) die
Altarnische wieder ausgeräumt wurde. Festzustellen waren
jedoch lediglich noch Partikel des alten Malputzes.

2. Die Gewölbemalereien

In die vier sphärischen Dreiecke der Kappen sind
Einzelfiguren gesetzt, die sich, wie wir noch zeigen werden, zu einer
einheitlichen Komposition zusammenschließen. Gleichwohl
liegen, der Struktur der Gewölbe entsprechend, über den Graten
mit diesen sich im Gewölbescheitel überschneidende Borten, die
die Gewölbefelder isolieren.

Die Dekoration des Nord-, des Ost- und des Südfeldes, also
der an das Mauerwerk stoßenden Kappen, hat durch die
aufsteigende Feuchtigkeit sehr gelitten, und zwar vor allem in den

unteren, der Mauer nahen Partien; am besten erhalten ist die
Malerei der freien westlichen Gewölbekappe. Von den eigentlichen

Malschichten sind hier wie dort stellenweise noch Reste
des Lokaltones geblieben, sodaß heute die rotbraune Vorzeichnung

und die Konturenfragmente der schwarzen Ausführung
dem Ganzen die Wirkung einer getönten Graphik geben, zumal
bei der 1928 erfolgten «Restauration» fast alle ursprünglichen
Konturen schwarz nachgezogen und «ergänzt» worden sind

(Abb. 26).

a) Die Gratbänder

Ueber jeden Grat ist ein weißes Band gelegt, das gegen die
figuralen Malereien der Längskappen mit einem roten, gegen
jene der Querkappen mit einem grauen, schwarz konturierten
zweiten Band abgesetzt ist.

57



b) Die figürlichen Darstellungen der Kappen

Der Grund ist gleichmäßig hellgraublau.

aa) Das östliche Gewölbefeld füllt eine einzige lebensgroße

achsiale Figur; Die des in strenger Frontalität thronenden
Rex gloriae. Nur bis etwa in Hüfthöhe erhalten, saß er wohl auf
dem in die Breite geschwungenen Bogen der Iris, die beiden
Unterarme mit den schlanken, vermutlich einst die Wundmale
weisenden Händen steil erhoben. Die längliche, in den Schläfen
eingezogene Form des nimbierten Kopfes, das gescheitelte,
nackenlange Haar, die morosen Gesichtszüge verraten den
bekannten mittelbyzantinischen Pantokrator-Typus. Das schwere
rote Gewand hat lange, enge Aermel ; der blaßrote Mantel deckt
beiderseits Schulter und Oberarm und ist in einer welligen,
heute allerdings auf einer erneuerten Putzinsel liegenden Querfalte

über den Schoß geworfen.

bb) In der Achse der westlichen Kappe (Abb. 27) wächst
ein stilisierter Blütenbaum auf, der im unteren Drittel nach den
seitlichen Zwickeln hin je einen in weichen Kurven geschwungenen,

an zarten Stengeln einige bewegte Blätter und eine Fülle
zierlicher Blumenglocken tragenden Ast entwickelt, — der
aufsteigende Zweig des linken Astes ist im Anschluß unrichtig
ergänzt — an der Spitze sich jedoch zu einer lockeren Krone
ausbreitet. Die in die seitlichen Zwickel gesetzten Standfiguren
füllen den sich zwischen den oberen und unteren Gezweigen
öffnenden Raum. Stamm, Aeste und Stengel sind farblos, noch
eines der Blätter ist blaßgrün ; die am Stengelgrunde rötlichen
Glocken verlaufen in ein helles Blau, Die nimbierte Gekrönte,
eine wahrhaft majestätische Frauengestalt, wendet sich im Drei-
viertel-Profil dem thronenden Salvator zu, zu dem sie huldigend
das schöne, vom Nimbuskreis umrahmte Haupt und die beiden
Hände erhebt. Die über das Haar gezogene Pänula läßt nur das

zart geformte Gesicht frei, wird von den Unterarmen leicht
emporgerafft und fällt kaselartig in den restlichen Längsfalten
am Körper nieder; im Tuchgehänge zwischen dem rechten
Unterarm und dem oval zugeschnittenen Bruststück bildet sich

58



ein symmetrisches Faltenornament. Diese Pänula ist blaugrün.
Ihre hellblaue Randborte trägt an den Längssäumen in schwarzer

Zeichnung ein Kreis-, am unteren Quersaum ein Rautenmuster.

Das bis an die Knöchel reichende, heute farblose
Obergewand hat lange, enge Aermel. Das Ziermuster der blauen
Manschetten zeigt auf schwarzer Folie ausgesparte Blattpalmetten.

Die Krone ist in der zeichnerischen Struktur eng
verwandt mit der Bügelkrone der einen Arkadenfigur der Münster-
Ostwand. Die Ungekrönte steht, hier deutlich erkennbar, mit
beiden Füßen auf der horizontalen Abschlußkontur eines in
Hell und in Dunkelrotbraun getönten Bodenstreifens. In streng
frontaler Körperhaltung, beide Hände im Orantengestus vor der
Brust erhoben, blickt auch sie im Dreiviertelprofil auf den im
östlichen Feld isolierten Salvator. Die wiederum über den Kopf
gezogene Pänula — sie gibt über dem linken Ohr einige
Haarsträhnen frei — ist relativ gut erhalten; auf ihrem graublauen
Lokalton sind noch Reste grüner Schatten und weißer Lichter
erkennbar. Die Armstellung ergibt vor dem Körper eine
symmetrisch-ornamentale Drapierung mit reich bewegten Wellensäumen

in den Flügeln und im Bruststück, die für eine retrospektive,

linear-abstrakte Kunst so charakteristisch ist. Die weiße
Saumborte nimmt das entsprechende Kreismuster der Gegenfigur

auf. Die Faltenzüge des farblosen Schulterkragens sind
verloren. Das olivgrüne Obergewand weist auf den Manschetten
der engen Aermel das schwarz gezeichnete Rautenmuster auf.
Die spitzen Schuhe sind grün.

cc) Die nördliche Kappe zeigt in Resten aus den
seitlichen Zwickeln aufsteigende Bäume, dazwischen zwei nim-
bierte Standfiguren, von denen die eine als der Täufer, die
andere als der Apostel Petrus gekennzeichnet ist. Die im rechten

Zwickel an den dünnen Zweigen eines schlanken Bäumchens
sitzenden, schwarz konturierten Dreiblätter haben auf dem
rotbraunen Kern parallele Schattenstriche. Die Blätter des im
linken Zwickel angeordneten Baumes sind verloren. Der frontal
stehende Johannes Baptista kehrt den nimbierten Kopf im Drei-

59



viertelprofil dem Salvator zu. Der rechte Unterarm liegt schräg
über die Brust ; der linke Arm, die beiden Hände und fast der
ganze Unterkörper sind verschwunden. Das in Spuren am
Hinterkopf, deutlicher in einem Wisch zwischen Nimbus und rechter
Schulter erhaltene Haar und der lange, strupppige Bart, der einst
das jetzt verdorbene Gesicht rahmte, sind gelbbraun, in
Rotbraun und Schwarz gezeichnet. Aehnlich behandelt ist das

mantelartig umgeworfene, zottige Fell, erkennbar noch auf der
rechten Schulter und dem Oberarm und an der linken Körperseite.

Vom Obergewand finden sich in der Gegend der Beine
noch rotbraune Reste.

dd) Die Malereien der südlichen Kappe, an der
entsprechend der Gegenseite zwei zwischen Zwickelbäumen
stehende Figuren angeordnet waren, sind bis auf kümmerliche
Reste verschwunden. Erkennbar sind lediglich noch zwei Nim-
ben, Konturenfragmente der nach Osten blickenden Köpfe, ein
rechter Unterarm, dessen Hand vor dem im Nacken
hochgezogenen Mantel im Gestus der Huldigung erhoben ist.

c) Der Bildgedanke

Wie in der im folgenden zu besprechenden Erhardskapelle,
so liegt auch hier in der den beiden Johannes geweihten Kapelle
der Gewölbemalerei, wenn auch nicht so klar ersichtlich, eine
zentrale Komposition zugrunde. Ihren geistigen und optischen.
Schwerpunkt aber hat sie nicht wie jene in einem
Scheitelmedaillon, sondern in dem in der mittleren Achse der östlichen,
den Altar überdeckenden Kappe in übergewaltiger Größe und
feierlicher Frontalität thronenden Salvator mundi. Auf ihn
schreiten huldigend die in den anstoßenden Querkappen
angeordneten Figurenpaare und dann in der sich auf dem westlichen
Bildfeld fortsetzenden paradiesischen Landschaft einerseits die
Ungekrönte, andererseits die Gekrönte zu. Diese beiden
Gestalten beschließen den Zug, und so ragt zwischen ihnen, rich-

60



tunggebend zugleich für den im Schiff stehenden Betrachter,
ein viel verästelter Blütenbaum empor.

Die zwei nimbierten Figuren der Nordkappe haben wir
identifiziert. Dem Salvator zunächst steht Petrus, ihm folgt der
eine der beiden Kapellenpatrone, Johannes der Täufer. Als
Gegenfiguren dürften in der Südkappe Paulus und der zweite
Kapellenpatron, der Evangelist Johannes, zu vermuten sein. Daß
die Gekrönte und die Ungekrönte des westlichen Gewölbefeldes

auf die personifizierte Ecclesia und Maria zu deuten sind,
bedarf keiner Begründung.

So nimmt also, wohl gegen Mitte des 13. Jahrhunderts, die
Johanneskapelle in ihr Chorgewölbe ein Thema auf, das die
frühchristlich-römische und die mittelalterliche Kunst als
sinnvollsten und würdigsten Schmuck des christlichen Altarraumes
in den Apsiden ihrer Basiliken immer wieder neu gestaltete :

Das Thema von der Huldigung der Kirche vor Christus, dem
Erlöser.

III. Die Malereien der Erhardskapelle

Die Erhardskapelle flankiert im Süden das Atrium des 1104

geweihten zweiten Münsters. In ihren schlichten, 4,94X11,20 m
messenden saalartigen Raum wurde im frühen 13. Jahrhundert
als Chor ein auf niederen profilierten Wandpfeilern ruhendes
quadratisches Kreuzgratgewölbe eingebaut26. Im Sommer 1924

kamen unter der Tünche ornamentale und figurale gotische und
unter diesen romanische Malereien zum Vorschein, im Schiff
Bruchstücke des Deckenfrieses, auf den Bogen und Kappen des

Gewölbes und auf der Altarrückwand Reste der ursprünglichen
Chordekoration. Der Erhaltungszustand dieser 1928 restaurierten

Malereien ist sehr verschieden.

26 Vgl. RKB, S. 307 ; Taf. 207. Dazu Festschr. Abb. S. 56.

61



1. Die dekorative Bemalung des Chorbogens

Der aus graugrünen Sandsteinen aufgesetzte Bogen ist ohne
Rücksicht auf die technisch sich ergebenden Stoßfugen in
gleichen Abständen mit rotbraunen «Quadern» bemalt, so im
Wechsel mit den grauen Natursteinflächen ein gleichmäßiges
buntes Quaderwerk vortäuschend" (Abb. 10a). Auf der Vorderseite

gegen das Schiff hin grenzt eine in einem Halbkreis
laufende Randborte diese fiktive Quaderung des leicht gedrückten
Bogens sichelförmig ab und überschneidet, in der Nebenabsicht,
die Höhenproportion des Bogens optisch zu verbessern, den
Deckenfries.

Auf dem Grund der von rotbraunen Streifen eingefaßten
Randborte teilt eine schwarze Wellenlinie nach außen hin
grüne, nach innen hin hellblaue Bogenfelder ab. In der Mittelachse

eines jeden Berg- und Talfeldes erscheint eine schwarz
gezeichnete rötlichgelbe Blattrosette. Sehr wahrscheinlich ist
dieses Ornament aus den mißverstandenen Resten einer
romanischen Akanthus-Wellenranke «restauriert» worden (Abb. 10b).

Auf einem der ungetönten grauen «Quader» der Leibungsfläche

blieben Reste der gotischen Ausmalung stehen : Ein roter
Stengel mit schwarz konturierten grünen Blättern, dazwischen
eine nicht nimbierte Frau mit erhobener rechter Hand,
gelbbraunem Lockenhaar, grünem Gewand, rotem Mantel.

2. Die Dekoration des Gewölbes

Auf welliger, aber glatter Putzfläche eine dünne
Kalktüncheschicht als Malgrund; Vorzeichnung rotbraun; die Secco-
Malerei schlecht erhalten — die einzelnen Farbschichten mehr
oder weniger abgestäubt, wenn nicht ganz verloren. Die 1928

durchgeführte Renovation hat die Fehlstellen in helleren Tönen

27 Wie sich aus Farbspuren der östlichen Wandvorlage ergibt, waren auch die
Pfeiler mit rotbraunen Quadern bemalt.

62



erkennbar eingestimmt, aber auch das Erhaltene weitgehend
übermalt und die schwarzen Ausführungskonturen nachgezogen
oder gar frei ergänzt (Abb. 28).

Manche Einzelheiten der Malerei sind nicht mehr klar zu
erkennen. Zweifellos handelt es sich um eine zentrale Komposition.

Die Peripherie ist durch eine Zinnenmauer markiert.
Diese Mauer läuft der Basis eines Kappenfeldes entlang,
überschneidet dort, wo der Schildbogen einmündet, die anstoßenden,
mit Rankenwerk gefüllten Kämpferzwickel und setzt sich in
den folgenden Kappen fort, bis sich der Ring schließt. Mauergrund

auf den Kappenbogen rotbraun, über den Zwickeln gelb ;

Umrisse und Quaderfugen schwarz.
Auf den Graten wächst hinter der Mauer in dem grünen

Hintergrund — er ist stellenweise irrtümlich blau ergänzt — ein
schwarz gezeichneter, in den unteren Partien gelber, in den
oberen rotbrauner Turm bis in die Höhe des Gewölbescheitels

empor. Auf der östlichen Kappe erscheint neben jedem Gratturm

ein runder Torbau, dessen Kegeldach mit einem Knauf
abschließt. Die gelbe Türe steht weit offen. Die Oeffnung selbst
ist rotbraun getönt.

Neben diesen Toren stehen dann auch die beiden am reichsten

ausgestalteten Grattürme.

Der Nordost-Turm : Quadratisches, über Eck gestelltes
Untergeschoß ; vorkragende Plattform, darauf hoher Mittelturm

mit Zeltdach (verdorben), die runden Flankentürmchen
im Untergeschoß mit Rundbogentüre, über Gesimsgurte im
Obergeschoß drei Fensterschlitze, Kuppeldach (irrtümlich
als Kugel ergänzt).

Der Südost-Turm: Quadratisch über Eck gestellter Unterbau

mit Rundbogenfenster ; vorspringende Plattform, darauf
hoher quadratischer, über Eck gestellter, mit niederem Zeltdach

gedeckter Mittelturm ; zwei runde Flankentürmchen
mit Kuppeldächern (diese Nebentürme auf den grünen
Hintergrund gezeichnet, zum Teil ergänzt). Einfacher gestaltet
sind die übrigen Grattürme.

63



Der Nordwest-Turm : Hoher Unterbau mit vorspringen¬
der Plattform, darauf schlanker Aufbau, Dach verdorben.

Der Südwest-Turm: Hoher, runder Unterbau mit abge¬
stutztem Kegeldach, darauf Aufbau mit zwei Rundbogenfenstern,

über Eck gestellter Plattform, darauf eine mit
Zeltdach abgedeckte Laterne.

Oberhalb der Ringmauer sitzen in jeder Kappe vor dem

grünen Hintergrund drei nimbierte männliche Figuren auf einer
Truhenbank. Diese in reiner Vordersicht gezeichnete Bank mit
dem kräftig vorspringenden profilierten Sitzbrett ist gelb ; das

vorspringende olivgrüne Podium zeigt aufgereihte Fensterschlitze,

ein für derartige Möbel schon in der Antike und dem
Frühmittelalter übliches Schmuckmotiv (am besten auf der
Ost- und auf der Nordkappe erhalten).

Die Figuren der Ostkappe : Mittelfigur sitzt frontal ; grauer
Bart, Tunika blau, um die Schulter geworfener Mantel
rotbraun. — Linke Nebenfigur: Kopf im Dreiviertelprofil nach
der Mitte gedreht, rechter Arm erhoben, Hand verloren ; die
Linke huldigend vor der Brust; Tunika hellrot, Mantel blau
(nur Reste). — Rechte Nebenfigur: Weißhaariger Kopf, nach
der Mitte gerichtet; Mantel rotbraun.

Die Figuren der Nordkappe : Mittelfigur : Sitzt frontal, der weiße
bärtige Kopf im Dreiviertelprofil nach rechts gedreht ; rechte
Hand vor der Brust, die linke hält in Kniehöhe ein
kelchartiges Gefäß (farblos) ; blaue Tunika mit langen, engen
Aermeln ; grüner Mantel. — Linke Nebenfigur : Gesicht
verloren; Tunika blau, Mantel blaßgelb. — Rechte Nebenfigur:
Kopf und Oberkörper im Dreiviertelprofil nach der Mitte
gedreht ; hält im Schoß Reste eines gemusterten Gefäßes ;

langes, weißes Haar fällt über die Schultern ; Tunika blau,
lange enge Aermel ; Mantel grün.

Die Figuren der Westkappe: Mittelfigur: Sitzt frontal. Hände
verloren. Tunika blau, der rotbraune Mantel deckt Schultern
und Oberarme und fällt in Schüsselfalten über Schoß und
Beine. — Linke Nebenfigur: Kopf und Oberkörper nach der

64



Mitte gerichtet ; Tunika farblos ; ein langer Zipfel des blauen
Mantels schwingt gegen den Turm aus. — Rechte Nebenfigur:

Wendet sich der Mitte zu, die Rechte erhoben, in der
Linken rotbraunes Gefäß, kuppelartiger Deckel mit Knauf ;

ähnlich wie bei der Gegenfigur flattert ein Zipfel des blauen
Mantels gegen den Turm. Zwischen der linken Nebenfigur
und dem Turm schwebt über der Mauer in kleinerem Maßstab

als Rest einer gotischen Ergänzimg ein Engel. Flügel
dunkelgrün, Federn schwarz gezeichnet, Tunikareste blau.

Die Figuren der Südkappe. Mittelfigur verdorben ; das heutige
blaue Gewand ist neu. — Linke Nebenfigur: Blaue Gewandreste.

— Rechte Nebenfigur: Körper und Kopf nach der
Mitte gedreht ; hält im Schoß farbloses Gefäß.

Der Gewölbescheitel ist Mittelpunkt einer von einem
rotbraunen und einem zweiten, heute farblosen Ring umzogenen
Kreisscheibe, auf deren hellblauem Grund undefinierbare
rotbraune Konturreste liegen. Auch von den Strahlen, die einst von
diesem Medaillon, an das die Spitzen der Grattürme nahe
heranreichten, ausgingen, sind nur Spuren geblieben.

Die Lokalgeschichte hat in dieser Gewölbedekoration eine

Darstellung des Pfingstwunders vermutet. Es ist aber zu
beachten, daß auf mittelalterlichen Pfingstbildern die zwölf
Apostel in der Regel um die Gottesmutter gruppiert sind. Hier
auf unserem Deckenbild aber fehlt sie. Dazu kommt die wichtige
Feststellung, daß nach dem heutigen Befund wenigstens fünf
der zwölf Sitzfiguren ein Gefäß tragen. In dieser Beobachtung
nun liegt der Schlüssel zur Ikonographie des Ganzen. Nicht als
die historischen Zeugen und Träger des Pfingstwunders sind

unsere Sitzfiguren aufgefaßt, sondern in der motivischen
Verknüpfung der ihre goldenen Weihrauchgefäße offerierenden
Aeltesten der Apokalypse (Offb. 5,8) mit den Aposteln des
Lammes (Offb. 21, 11), die da thronen im Neuen Jerusalem
(Offb. 21, 1), in der mit gewaltigen Zinnenmauern umgürteten
Heiligen Stadt (Offb. 21, 15), der Stadt des Friedens, die
herabgestiegen war aus dem Himmel von Gott (Offb. 21, 2 ; 9), deren
Tempel und Leuchte das Lamm ist (Offb. 21, 24) und deren Tore

65



allen offen stehen, die im Lebensbuch des Lammes eingeschrieben

sind (Offb. 21, 24 ; 27).
Für diese großartige visionäre Allegorie des Triumphes des

glorifizierten himmlischen Christus und seiner Kirche — wer
erinnert sich dabei nicht wieder an das Repräsentatonsbild des

Münsterchores bzw. an die Formulierung des Weihetitels der
Schaffhauser Klosterkirche — ist als Betrachtungsstandpunkt
der unter den östlichen Gurtbogen gestellte Altar gewählt.
Schaut von hier aus das Auge gegen das Schiff, so drängt sich
ihm zunächst das Bildfeld der östlichen Gewölbekappe auf. Hier
stehen denn auch an den Ecken der den Stadtbegriff
symbolisierenden Ringmauer die prächtigsten der Türme. Hier öffnen
sich weit die Tore der von den nach allen vier Winden Ausschau
haltenden Aposteln beschirmten Coelestis Jerusalem, über der,
wie wir das heute verdorbene Scheitelmedaillon, das den Mittelpunkt

der Zentralkomposition bestimmt, zu ergänzen haben
werden, auf der Himmelsscheibe das wie geschlachtete Lamm
(Offb. 5, 6) mit den traditionellen Attributen, Kelch und Siegesfahne,

den auch auf dem Zentralbild des Münsterchores erscheinenden

Zeichen, glanzvoll thront.

3. Die Leibungsmalereien des östlichen Schildbogens

Die von einem schmalen rotbraunen Band eingefaßte
Leibungsfläche zeigt zehn mit nimbierten Büsten geschmückte,
abwechselnd grün und hellblau getönte Kasetten. Rahmen und
Figuren sind in hellen und dunklen rotbraunen Tönen auf die
Vorzeichnung gesetzt. Das Ganze ist schlecht erhalten und zum
Teil stark überarbeitet. Wir beginnen die Beschreibung des

Zyklus über dem nördlichen Wandpfeiler.

Erstes Feld : Nur Spuren des blauen Hintergrundes sichtbar.

Zweites Feld: Grund grün; Figur mit erhobener rechter Hand,
Nimbus rotbraun, nach rechts blickendes Gesicht und Schultern

auf neuem Putz, Gewand rotbraun mit blaßroter Brustborte.

66



Drittes Feld: Grund blau, zum Teil ergänzt; von der Figur nur
linke erhobene Hand in Vorzeichnung,

Viertes Feld: Grund grün; Kopf in Dreiviertelprofil nach rechts
gedreht, die Rechte im Huldigungsgestus erhoben, die Linke
hält vor der Brust farblose Palme.

Fünftes und sechstes Feld: Verloren, Putz neu.

Siebtes Feld: Grund blau; Kopf (auf neuem Putz) und Oberkörper

im Dreiviertelprofil nach rechts gerichtet, beide Hände
im Huldigungsgestus erhoben ; langes Haar, langes Gewand
mit weiten Aermeln.

Achtes Feld: Grund grün; Figur verdorben, nach rechts ge¬

richtet, Rechte vor der Brust, Linke huldigend erhoben.

Neuntes Feld : Grund blau, Figur verdorben.

Zehntes Feld : Verdorben, Putz neu.

Dargestellt sind hier Heilige, Repräsentanten der Auserwählten,

die jubelnd der sie erwartenden Urbs coelestis zustreben, in
die sie den Ruhm und den Glanz der Völker hineintragen
(Offb. 21,26).

4. Das Lünettengemälde

Es hat eine Breite von 3,41 m und eine Achsenhöhe von
1,54 m (Abb. 29).

Anders als bei den Gewölbemalereien haben sich hier außer
der rotbraunen Vorzeichnung auch Reste der alten Seccoschicht
erhalten. An einigen Stellen war der Putz zerstört. So in der
Bodenzone von der Figur des Abraham bis zur ehernen Schlange,
beim Gekreuzigten von den Oberschenkeln abwärts bis an den
Fuß des Kreuzes und nach rechts hin auch die Mittelpartie des
Johannes umfassend. Die Instandsetzungsarbeiten (1928) haben
diese und mehrere kleinere Putzlücken geschlossen, lose Teile
befestigt, die Farbtöne ausgetupft und verstärkt, die Fehlstellen

67



eingestimmt und dann die schwarzen Ausführungskonturen
ergänzt. Die Bodenfeuchtigkeit hat aber von neuem der Malerei
stark zugesetzt. Da und dort liegt der Putz wieder hohl oder hat
sich gelöst, sodaß zum Beispiel im rechten Drittel ein Metalldübel

wieder frei liegt.
Die untere horizontale Abschlußborte ist neu. Bei der dem

Gurtbogen folgenden Randborte sind die ursprünglichen Reste
ergänzt und zur Einheit geschlossen; sie ist 16 cm breit. Auf
dem rotbraun eingefaßten grünen Ornamentgrund entwickelt sich
ein «perspektivisch» gezeichnetes Spiralband, das auf der
Außenseite dunkelrotbraun, auf der Innenseite gelb getönt ist.

Das Bildfeld umzieht ein 27 cm breiter hellgrüner Streifen,
der unten als Bodenzone aufgefaßt ist. Die Innenfläche ist
ultramarinblau. Als Beispiel dieser in der zweiten Hälfte des 12.
Jahrhunderts üblich werdenden peripheren Streifung des Bildgrundes

sei auf das Knechtstedener Apsidalbild verwiesen.
Dargestellt ist in einer Mittelgruppe der Kreuzestod Christi

auf Golgatha, in zwei seitlichen Gruppen die Opferung Isaaks
und die Aufrichtung der ehernen Schlange.

Die Mittelgruppe (Kreuzigung).

In der Bildachse steht, alles übrige Geschehen beherrschend,
in voller Frontalität, das fugenlose rotbraune Kreuz. Der Stamm
wächst aus den Steinen des kleinen Golgathahügels hervor, von
denen sich links Konturreste erhalten haben. Die ursprüngliche
Länge des Querbalkens ist an den Enden mit dem Grün des

Randstreifens gedeckt und gekürzt worden. — Der Herr hat das

auf dem farblosen Nimbus liegende Haupt im Dreiviertelprofil
gegen seine rechte Schulter geneigt. Das gescheitelte Haar fließt
über Nacken und Schultern. Die Gesichtszeichnung ist verdorben.

Die wie schützend ausgebreiteten mageren, eingebogenen
Arme und die langen, schlanken, horizontal hingebreiteten
Hände, deren Daumen nach oben abgespreizt ist, ergeben eine
weiche S-Linie, die auch wieder in der Haltung des Kopfes und
des zarten, in der rechten Hüfte ausgebogenen Oberkörpers und
der straff geschlossenen Beine anklingt. Das Inkarnat ist blaßgelb.

Der rotbraune Lendenschurz mit seinen ornamentalen

68



Falten ist in der Mitte geknotet. Dicht unterhalb der Arme sind
rotbraun vorgezeichnete Pentimente sichtbar, nach denen mit
Bezug auf die erste Fassung des Querbalkens der Oberkörper
Christi breiter, die Arme länger geplant waren.

Zur Rechten des Gekreuzigten steht die schlanke Gestalt
der Gottesmutter, aufrecht, im Dreiviertelprofil, den vom
farblosen Nimbus umzogenen Kopf leicht vorgeneigt, die zierlichen
Hände im Huldigungsgestus erhoben. Die rotbraune, über den

Kopf gezogene Pänula läßt eine Strähne des heute violetten
Haares frei — das Gesicht ist verloren — und fällt in langen
Parallelfalten von den Schultern und von den gehobenen Unterarmen

nieder, sodaß am Mittelstück und im linken Flügel das

blaßrote Futter hervorsticht. Die blaue Tunika hat eine breite,
heute farblose Mittelborte.

Zur linken des Gekreuzigten steht in spiegelgleicher Haltung
Johannes. Die geöffnete Linke ruht flach auf der Brust, die
verdorbene Rechte war wohl adorierend erhoben. Nimbus farblos ;

kurzes Haar rotbraun; der lange von den Schultern fallende
Mantel ist wie bei der Gegenfigur rotbraun, die Tunika blau.

Die linke Gruppe (Abrahams Opfer, Gen. 22, 1).

Auf dem vierkantigen Altarstein — er ist in den
Seitenflächen hell- und dunkelblaugrün, in der Draufsicht gelb — kniet
der Knabe Isaak. Der gebeugte Körper ist leicht nach vorn
gedreht, der mit kurzem rotbraunem Haar bedeckte Kopf zeigt
das Profil, die gestreckten Arme und Hände stemmen sich gegen
den Opferstein. Die Gesichtszeichnung ist verdorben. Der
knielange, engärmelige Rock ist gelb (zum Teil neu). Links wächst
vor dem Altar rotbraunes Gesträuch hervor.

Rechts vom Altar steht der greise Vater Abraham, den Körper

im Dreiviertelprofil dem Sohn zugekehrt. Die Linke faßt
einen Haarschopf des Knaben, die ausgreifende Rechte hebt das
Schwert zum tödlichen Schlage. Von einem Engel gerufen, wendet

er diesem den Kopf im Dreiviertelprofil zu. Nimbus farblos ;

kurzes Lockenhaar und Vollbart weiß. Die grüne Tunika hat
lange, weite Aermel. Der rotbraune Mantel deckt die rechte
Schulter und ist in einer schweren Hängefalte über den linken

69



Unterarm geworfen ; unterhalb des rechten Ellbogens tritt das

olivgrüne Futter hervor. Das Schwert zeigt die seit dem späten
12. Jahrhundert übliche Form: Breite farblose Klinge mit
stumpfer Spitze, gerade Parierstange, rundlicher eingezogener
Griff mit Knauf in Gelb.

Der in Höhe des linken Kreuzbalkens herabschwebende,
heute nimbenlose Engel berührt mit der Rechten das Haupt
Abrahams, während die halbgeöffnete Linke im Sprechgestus
auf den Widder hinweist. Reste des Haares und Flügel rotbraun.
Die gleichfalls rotbraune Tunika mit den langen, weiten Aermeln
zeigt auf der Brust das blaue Futter.

Vor dem Gebüsch des Altarsteines steht im linken
Bildwinkel das sich als Ersatz für Isaak darbietende Opfertier in der
Formgebung und Haltung nicht des biblischen Widders, sondern
der traditionellen Agnus-Dei-Figur. Nach links schreitend, hat
dieses rundliche, gelb getönte Lamm den Kopf im Profil
zurückgewendet, das rechte Vorderbein gehoben.

Die rechte Gruppe. (Aufrichtung der ehernen
Schlange, Num. 21, 4—10.)

Zur Abwehr giftiger Schlangen hat Moses auf Geheiß Gottes
die eherne Schlange aufgerichtet, zu der als Repräsentanten des

Volkes drei Personen gläubig aufblicken. Der wie Abraham nim-
bierte Moses steht mit dem Rücken gegen den Johannes der
Kreuzigung, den Kopf und den Körper im Dreiviertelprofil nach

vorn gedreht, und hält mit beiden Händen die Schlange umfaßt.
Die Figur hat mehrere Fehlstellen. Nimbus, langes, strähniges
Haar und Vollbart farblos ; Tunika mit langen, weiten Aermeln
blau, Mantel gelb. Die farblose Schlange hängt mittleibs in der
Astgabel eines gelbbraunen, rotbraun schattierten Stammes ;

der gegen das Volk gerichtete Kopf ist verdorben.
Von den drei im Bildzwickel angeordneten Personen steht

der Schlange zunächst im Dreiviertelprofil ein Mann mit vollem
rotbraunem Haar und langem Bart, gegürtetem, knielangem,
gelbem Rock, hellgelben Beinlingen, roten Schuhen und
rotbraunem, auf der Brust geschlossenem Mantel. Arme und Hände
sind nicht mehr erkennbar. Hinter ihm blickt über seine rechte

70



Schulter hinweg der Kopf der zweiten Person ; Haarschopf
rotbraun, blaßgelbes Gesicht. Im Rücken des ersten Mannes
entfaltet ein Baum in Resten eine kugelige gelbe Krone. Zwischen
dem Baum und der Bildecke steht die dritte Person. Von kleiner
Statur, hebt sie beide Hände bittend zur Schlange empor. Kurzes,

gelbbraunes Haar; lange Tunika mit langen, weiten
Aermeln.

Der Bildgedanke
Der schon der frühchristlichen und auch der frühmittelalterlichen

Kunst eigene Brauch, das Heilswerk Christi durch alt-
testamentliche Vorbilder symbolhaft anzudeuten, beruht auf
dem von der patristischen Literatur und dann wieder von der
Glossa ordinaria gepflegten Gedanken, daß Gott, um den Glauben

und die Hoffnung auf den schon im Paradiese verheißenen
Erlöser wachzuhalten, die Gerechten der ante legem und der sub

lege stehenden Vorzeit das kommende Mysterium crucis
verschleiert in gewissen vor- und nachmosaischen Ereignissen, also

per figuras, typologisch schauen ließ28.

Bis in die Romanik hinein bleiben diese alttestamentlichen
Vorbilder im Formalen wandelbare Einzeldarstellungen, und
selbst auf das typologische Gegenstück ist in der Regel
verzichtet. Erst das späte 12. Jahrhundert gibt ihnen eine feste
Norm und schließt sie, Typen und Antitypen, zu einem großen
sinnvollen Ganzen zusammen. Die beiden ersten typologischen
Zyklen dieser Art, die Emailtafeln des Flügelretabels von
Kloster Neuburg und die Miniaturen des Regensburger De laudi-
bus crucis sind in den achtziger Jahren des 12. Jahrhunderts
entstanden29.

Eine Frucht dieses neu aufgeblühten typologischen Geistes
ist nun also auch unser Wandbild. Hier ist nur der Opfertod

Künstle I, S. 33 ff., 59 ff., 82 ff. -— Sauer, passim.
29 Darüber Boeckler, Albert, Die Regensburger und Prüfeninger Buchmalerei

des 12. und 13. Jahrhunderts. Münch. 1924. Der genaue Titel des Codex (Clm
14159) lautet: Dyalogus de eo, quod Dominus ait: ego si exaltatus fuero. Et
quod agnus occisus sit ab origine mundi. Qui et convenienter de laudibus
crucis intitulatur.

71



Christi dargestellt, und diesem ist, wie üblich, aus der Zeit ante
legem das Abrahamsopfer, aus der Zeit sub lege die eherne
Schlange zur Seite gegeben. Wie die hier wirksamen typolo-
gischen Beziehungen im einzelnen gedacht sind, erfahren wir
am besten aus den dem oben genannten Regensburger Codex
beigefügten Erläuterungen.

Die Beischrift des Abrahamopfers in der Regensburger
Handschrift lautet in Uebersetzung : Isaak wird als Opfer angeboten,
der Widder aber wird geschlachtet. So stirbt Christus als
Mensch, siegt aber als Gott30. Im Gegensatz zu der frühen
Auffassung des Motivs ist hier offenbar der typologische Schwerpunkt

von der Bereitschaft des Abraham, den ihm verheißenen
Sohn Isaak zu opfern, und somit von der Bereitschaft Gottes,
seinen Eingeborenen für das Heil der Welt dahinzugehen, auf
das Widderopfer und somit auf das durch seinen Tod den Tod
besiegende Agnus occisus verlegt, weswegen ja auch auf unserem

Wandbild der biblische Widder durch ein Lamm ersetzt ist.
Für die Aufrichtung der ehernen Schlange gibt die gleiche

Quelle folgende Beischrift : Die eherne Schlange als Heilmittel
für die Verwundeten bedeutet Christus. — Dazu erläutert der
Text: Gegen die Schlangen wurde eine Schlange errichtet, weil
Christus, der am Kreuze hing, Kraft und Gift der alten Schlange,
des Erbfeindes, zunichte machte. Die todbringenden Schlangenbisse

aber sind die Sünden. Und wenn gerade eine Schlange
errichtet wird, so geschieht dies propter similitudinem carnis
peccati, weil Christus als Sterblicher unter den Sterblichen
erscheint31.

Damit wird nun auch das eine klar; Die Kreuzigung der
Ostwand und die oben besprochene, über die Gewölbe des Chores
gebreitete Darstellung der Himmelsstadt der Kirche bildet nicht
nur eine dekorative, sondern auch eine ikonographische Einheit,
und diese ist bezogen auf den konkreten Altar, präziser gesagt,

30 Boeckler a. a. O., S. 35. — Künstle I, S. 282. — Bréhier, S. 79, 114, 301.
31 Künstle I, S. 35, 288. — Bréhier, S. 301. Auch die in Anm. 8 mitgeteilte

Inschrift aus dem Hortus deliciarum bezeichnet den Salvator in Anspielung auf
den klassischen Typus der ehernen Schlange und zugleich im Gegensatz zur
Paradiesesschlange als anguis cruce suspensi.

72



auf das an diesem bei der Messe wirklich und wahrhaftig
vollzogene Erinnerungsopfer des Gotteslammes.

Wann ist nach dem stilistischen Befund das Kreuzigungsbild
entstanden, wann also ist der Chor der Erhardskapelle ausgemalt

worden?
Die der Lünettenform angepaßte grünblaue, konzentrische

Streifung des Bildgrundes, die symmetrische Anordnung bewegter

Nebenszenen um eine feierlich-repräsentative Mittelgruppe,
die noch flächige, silhouettenhafte Gestaltung der schlanken

Figuren mit den weichen fließenden Umrissen und den
spärlichen Innenlinien, die zarte Durchbildung des Gekreuzigten, die
Oekonomie des Details, die auf die alten einfachen Akkorde
gestimmten Farben — das alles sind Merkmale, die im wesentlichen

bereits bei den Chormalereien des Münsters festzustellen

waren und die Kennzeichen sind für den um 1200 herrschenden

Stil.

IV. Die Malereien der Michaelskapelle

Im späten 12. Jahrhundert der Erhardskapelle aufgestockt
und wie diese mit einem gratigen Chorgewölbe versehen, wurde
sie nochmals gegen Ende des 13. Jahrhunderts tungestaltet. Den
Zugang verlegte man damals auf die Südseite, die Westwand
erhielt drei Rundbogenfenster32.

Das heutige Chorgewölbe ist neu. Die 1928 im Schiff
aufgedeckten, sich in präparierten Ausschnitten darbietenden Malereien

stammen aus drei verschiedenen Zeitepochen. Die Restauration

hat sie ausgeflickt, verstärkt und zum Teil ergänzt.
Von der ersten, wohl nach der baulichen Vollendung der

Kapelle, also gegen Ende des 12. oder zu Anfang des 13. Jahr-

32 Vgl. RKB, S. 308; Taf. 207. — Festschr. Abb. S. 57.

73



hunderts entstandenen Ausmalung haben sich auf der Südwand
einige Reste erhalten: Bruchstücke des Deckenmäanders (vgl.
S. 87) und, auf der Wandfläche zwischen den Fenstern, an den
Deckenfries anschließend drei Reihen gemalter Quader. Diese
sind schwarz konturiert und abwechselnd ockergelb und
hellgrün getönt ; die Fugenbänder sind weiß.

Auch was sich von der Dekoration der Umbauperiode
(13./14. Jahrhundert) erhalten hat, hat rein dekorativen Charakter.

So sitzt an der Südwand, 61 cm von der Mauerkante des

Triumphbogens entfernt und 1,34 m über dem Niveau, eine
60 X 68 cm messende, 27 cm tiefe rechteckige Nische mit
geschrägten Seitenwänden. Die äußere Kante ist von einer
kräftigen, schwarzen, mit Kreisscheiben besetzten Kontur begleitet,
ein Muster, das wir in der selben freien Fassung bereits an einer
Arkade des Münsterchores festgestellt haben (vgl. S. 22 Abb. 8).
Die Nische selbst ist weiß geputzt. Seitenwände und Sturz zeigen

auf dem schwarz abgesetzten Ornamentgrund ein in
Rotbraun und Dunkelgrün frei aufgetragenes Rankenwerk. Auf der
Nordwand, nahe der westlichen Bauecke, kehrt dieses Rankenmuster

auf einer als Rechteck von 1,23 X 0,89 m ausgesparten
Fläche wieder. Zu vermerken sind sodann die Leibungsornamente

der Westfenster, von denen allerdings nur die des mittleren

und des nördlichen Fensters in größeren Partien erhalten
waren. Auf dem von einem gelbbraunen, schwarz konturierten
Band eingefaßten rotbraunen Ornamentgrund entfaltet sich eine
kräftige Weinranke. Die glatten, an der Spitze gekerbten,
schwarz gezeichneten Blätter haben auf weißer Folie einen
grünen, an Rippen erinnernden Kern. Von diesen in den Leibungen

aufsteigenden Ranken kreuzen sich im Scheitel je zwei
Spitzenblätter und zwei farblose Trauben.

Von der um die Mitte des 15. Jahrhunderts anzusetzenden
dritten Ausmalung des Schiffes ist auf der Nordwand wiederum
nur ein rechteckiger Ausschnitt von 98 X 117 cm von der
modernen Tünche sichtbar gelassen. Diese Reste einer
figürlichen Darstellung waren in schlechtem Zustand. Bei der Restauration

(1928) wurde auf den Bildecken der Putz ganz erneuert.
Im oberen Drittel des Feldes traten noch einige Farbflecken her-

74



vor; die Konturen waren bis auf Spuren erloschen. Die unteren,
besser erhaltenen Partien wurden ausgetupft und verstärkt
(Abb. 30).

Bis etwa in Schulterhöhe einer in der rechten Bildhälfte
dargestellten Frau ist der Hintergrund grün, anschließend blau
getönt. In der Nähe der linken unteren Bildecke ist das vom
unteren Bildrand abgeschnittene Fragment eines schwarz kon-
turierten Stabes zu erkennen, von dem aus nach rechts ein
weißes Band flattert. Auf diesem lesen wir in schwarzer
Minuskel : oater tmjer. — Eine zweite gelbrote Stange ragt vor
dem rechten Bildrand auf. Von der Figur, die sie mit der rechten
Hand von rückwärts umfaßt, zeigt der Ausschnitt nur ein Stück
des rotbraunen Aermels. Diese zweite Stange ist von einem
spiralig aufsteigenden weißen Schriftband umzogen, auf dem zu
lesen ist: bttt ttctnx.

Links von diesem Stab ist der Torso einer frontal stehenden
Frau erkennbar, Kopf, rechte Schulter und rechter Oberarm
fehlen, die heutige untere Bildkante liegt etwa in Kniehöhe. Die
Frau trägt ein dunkelgraubraunes Kleid und streckt seitlich die
gewinkelten Arme aus. Ihre rechte Hand umgreift den Fuß eines
gelben, braun schattierten Kelchglases und hält dieses hoch. Von
der linken geöffneten Hand sind nur die Endglieder der Finger
erhalten. Vor dieser Frau, von den Konturen ihres Unterleibes
gleichsam gerahmt, taucht die in kleinerem Maßstab gezeichnete
Halbfigur des Papstes über dem jetzigen unteren Bildrand auf.
Er schaut im Dreiviertelprofil nach rechts. Die linke und die ein
gelbes Stabkreuz schulternde rechte Hand sind nicht mehr sichtbar.

Die rotbraun gezeichnete, gelbe Tiara hat blaugraue Inful-
bänder. Der rote, grauverbrämte Mantel ist vor der Brust
geschlossen. Ueber dem ersten Schriftband, nahe dem jetzigen
linken Bildrand, ist im blauen Streifengrund, zum Teil nur in
schwacher roter Vorzeichnung, eine Halbfigur zu erkennen, die
den bärtigen Kopf und den Oberkörper im Dreiviertelprofil nach
rechts wendet. Der linke Unterarm ist vor der Brust erhoben,
die Hand verloren. Ein rotbrauner Mantel deckt Schultern und
Oberarme und gibt auf der Brust ein Stück des grünen Gewandes
frei. Den Scheitel des Nimbus tangiert ein im flachen Bogen

75



über der Figur liegender, rotbraun konturierter, farbloser Streifen

(Schriftband?).
Wie ist nun dieser dürftige Rest, dieser vom blinden Zufall

bestimmte Ausschnitt eines Gemäldes von einst bedeutenden
Ausmaßen zu interpretieren? Daß versucht war, den Text des

Vaterunsers zu veranschaulichen, verraten uns nur die beiden

noch lesbaren Schriftbänder. Dieses Thema begegnet uns in
der mittelalterlichen Kunst nicht oft. Wohl das früheste nachweisbare

Beispiel finden wir in einem um 1420 entstandenen
niederländischen Blockbuch, dem Exercitium super pater noster33. Wie
der Gedanke einer Illustrierung des Symbolums ist auch jener
einer sinnfälligen Veranschaulichimg des Vaterunser-Textes um
die Mitte des 15. Jahrhunderts von der Buch- in die
Wandmalerei übernommen worden. Doch scheint hier, wie das
Paternoster-Bild der Martinskirche zu Billigheim (Pfalz) zeigt34, die
Beziehung auf die einzelnen Bitten bald wieder verlassen worden

sein.
Nach Ausweis des Schriftbandes ist der in unserer Michaelskapelle

verbliebene Bildrest ein Ausschnitt aus der Darstellung
der ersten Bitte. Dies ist alles, was zu seiner ikonographischen
Bedeutung gesagt werden kann.

V. Die Chormalereien der Oswaldkapelle

Das Chörlein der ehemaligen Oswaldkapelle mit seinem
primitiven Kreuzgewölbe und der durch den Einbau eines Fensters
veränderten Altarnische ist heute bis auf Reste der ehemaligen
Dekoration getüncht. Frei liegt, abgesehen von dem Medaillon
des Gewölbescheitels — die figürliche Darstellung der blauen,
von einem rotbraunen Band umzogenen Scheibe ist verloren —

33 Glaser, Gurt, Gotische Holzschnitte. Berlin o. J., S. 36. Die beigegebene
Abbildung ist eine Illustration zu der Bitte : Et ne nos inducas in tentationem.

34 Künstle I, S. 199.

76



lediglich das Gemälde der südlichen Wandlünette, eine höchst
eigenartige Sterbeszene (Abb. 31). Auf Veranlassung von Rudolf
Rahn war dieses Bild 1880 in kleinerem Maßstab kopiert und
1891 von Karl Henking beschrieben worden.

Das Gemälde setzt 1,02 m über dem heutigen Chorniveau mit
einer Breite von 3,85 m ein, folgt seitlich dem auf 3,15 m
ansteigenden Ansatz der Gewölbekappe und erreicht eine Achsenhöhe

von 2,13 m.
Schon von Henking ist der schlechte Zustand des Bildes

beklagt worden. Zu seiner Erhaltung ist seitdem nichts geschehen.
Das rechte Drittel ist zerstört, der Putz erneuert. Da und dort
liegt der alte Putz hohl. Die oberen Malschichten sind
verschwunden, sogar die Lokaltöne in großen Partien bis auf die
rotbraune Vorzeichnung abgestäubt, sodaß der Beschauer den
Eindruck einer monumentalen leicht getönten Graphik gewinnt.

Den unteren Abschluß bildet eine 22 cm starke violette,
schwarz konturierte Borte.

Der Blick fällt in ein Sterbezimmer. Das Himmelbett des
Kranken ist mit dem Kopfende so an die linke, vorstellungsmäßig
in die Tiefe gehende Seitenwand gestoßen, daß zwischen dem
Bett und der Rückwand des Zimmers noch ein schmaler Gang
bleibt. Doch werden die Raumverhältnisse nach dem Verlust
der Licht- und Schattentöne optisch nicht mehr genügend
geklärt, da die Stube seitlich durch die Gewölbe, oben in Höhe
des Betthimmels durch eine den oberen Zwickel abtrennende
Horizontale abgeschnitten wird, die richtungweisende Zimmerecke

also nicht zur Wirkung kommt.
Im Vordergrund der Stube steht ein langer, schmaler Tisch

und auf diesem links ein zweiarmiger rotbrauner Zierleuchter
mit brennenden farblosen Kerzen. Rechts und links von dem
Leuchter liegt ein geschlossenes Buch. Auf einer kaum noch
erkennbaren Truhenbank sitzt am linken Tischende mit dem
Rücken gegen die linke Stubenwand ein Mönch. Er präsentiert
sich im Dreiviertelprofil und liest, leicht vorgeneigt, in einem
farblosen Buch. Unter der über den Kopf gezogenen Kapuze
zeigt sich ein feines runzeliges Greisengesicht mit kurzem
Backenbart, schmalrückiger Nase, dünnen Lippen und breitem

77



Kinn. Die gelbbraune Kukulle hat lange, enge Aermel ; unterhalb

der Knie läßt sie die lange weiße Tunika frei, unter der die
schwarzen, auf die violette Abschlußborte gesetzten Schuhe
hervorkommen. Vor der Langseite des Tisches spreizt sich ein häßlich

zusammengeflicktes Monstrum mit rundlichem Katzenkopf,
Hörnern, mit Vogelkrallen besetzten menschlichen Extremitäten

und einem geschlängelten Schwanz. Diesen Versucher, den
Diabolus, hat das Gebet des Mönches entmachtet. Abwehrend
streckt er gegen diesen den linken Arm vor und weicht, ihn im
Auge behaltend, mit angezogenen Beinen langsam zurück.

Dicht hinter dieser Gruppe steht das Bett des Kranken quer
in die Stube hinein. Von dem nur an der linken Schmalseite
unterstützten, durch quergespannte Stoffbahnen überdeckten
Himmel hängt an den drei freien Seiten eine gezaddelte,
rotbraune Bordüre herab. Unterhalb des Himmels wird an der
Rückwand der Stube eine rechteckige, rotbraun konturierte,
blau getönte, verdorbene Fläche sichtbar, vermutlich ein Fenster.

Der Kranke liegt auf dem über das Gestell gebreiteten
weißen Linnen und auf zwei aufgetürmten, ehemals grünen
Kopfkissen. Die faltig über den Körper geworfene farblose Decke ist
auf der nackten Brust zurückgeschlagen, sodaß hier das dunkelrote

Futter zu sehen ist. Der Kranke selbst ist abgemagert.
Wirres Haar bedeckt den Kopf. Das Dreiviertelprofil des spitzen
Gesichts hat nur wenige Konturen bewahrt. Der linke Unterarm
liegt quer über dem Leib, die Hand hängt schlaff am Bett
herunter. Die Rechte umfaßt den Fuß eines schlichten Stabkreuzes,
das ihm der an seiner linken Seite stehende Beichtiger mit der
Linken vorhält. Dieser sich besorgt vorbeugende Kleriker mit
dem rundlichen, tonsurierten Kopf und dem derben Gesicht trägt
einen schwarzen Talar (unterhalb seines Kopfes bemerken wir
die verlassene Vorzeichnung des einst in anderer Haltung
geplanten linken Armes des Kranken). Links von dieser Figur
wendet sich im Dreiviertelprofil der mit erhobenen Händen das
Ciborium (Speisekelch) tragende Priester dem Kranken zu. Das
über den schwarzen Talar geworfene weiße Chorhemd ist am
Halse weit ausgeschnitten, an den Armen geschlitzt. Am
Fußende des Bettes steht, kompositionell diese mit der folgenden

78



Gruppe verbindend, ein Engel (Abb. 32). Er wendet sich, die
Hände adorierend vor der Brust gefaltet, den Kopf von Locken
umspielt, der heiligen Handlung zu. Sein gelbes Gewand hat eine
weiße Halsborte, am Oberarm, am Ellbogen und am Handgelenk
einen hellen Puffer. Von der linken Schulter aus kreuzt eine
rotbraune Schärpe die Brust. Die grünen Flügel haben nur noch
spärliche Reste der schwarzen Federzeichnung.

Rechts von dieser zweiten Gruppe zeigt die rotbraune Rückwand

der Stube eine große, unregelmäßig verlaufende hellgelbe
Fläche, in der von einem Kranz weißer Wolkenballen die von
zwei nimbierten männlichen Figuren begleitete Gottesmutter
erscheint. In fast frontaler Haltung neigt Maria den von blonden
Haarwellen umflossenen Kopf im Dreiviertelprofil dem an ihr
Herz gebetteten nackten Kinde zu, das sie, mit der Rechten
unter dessen rechter Achsel, mit der Linken an dessen Beinen

sorgsam umfaßt. Das rundliche Lockenhaupt des Knäbleins
schaut frontal, der linke Arm ist spielend gegen das Haupt der
Mutter erhoben. Maria hat über das farblose Gewand mit dem

eckigen Halsausschnitt einen grünen Mantel gelegt, der vom
Rücken her die beiden Schultern und den rechten Oberarm
deckt. Der rechts von Maria stehende Begleiter, ein junger Mann
mit kurzem, dunkelbraunem Lockenhaar, langärmeligem,
farblosem Gewand und rötlichem Mantel streckt den rechten Arm
vor und deutet mit dem Zeigefinger auf Maria. Die ihm von dem
oben genannten Kopisten gegebenen Flügel sind heute nicht
mehr nachzuweisen. Links von Maria steht ein älterer Mann. Er
trägt einen langen, dunklen Vollbart, einen breitkrempigen Hut,
rotbraunes Gewand. Auf der Brust ist ein schräges Balkenkreuz
sichtbar ; Hände und Unterkörper sind verloren.

Was ist nun der Sinngehalt dieser merkwürdigen Szene —
Offenbar trägt sie weder den Charakter des Genrehaften, noch
den des Historischen, wohl aber den des Beispielhaft-Belehrenden

im Sinne eines eindringlichen Memento mori.
Ist sie also in ihrem Gehalt zeitlos, so ihrem Entstehen nach

doch auch wiederum zeitgebunden. Ein Dokument jener Epoche,
da Krieg, Hunger und Pest das religiöse Leben des Abendlandes
in jener heilsamen Erschütterung erhielt, die den von einem

79



radikalen Jenseitsglauben und von einem unbändigen Wirklich-
keitsbewußtsein von Christus und seiner Kirche durchdrungenen
Menschen lehrte, den dunklen Problemen des Todes schon von
Jugend auf immer und überall tapfer und zuversichtlich ins Auge
zu sehen. Jene Zeit empfand es daher als ganz natürlich, daß das

Memorare novissima, das ständige Sichvergegenwärtigen der
letzten Dinge des Menschen, das Thema so mancher Predigt
war. Daß sich die Seelsorge bemühte, in eigens geschaffenen
Praeparationes ad mortem die so sichtlich vom Tod umfangenen
Gläubigen mit den besonderen Nöten der im Sterben liegenden
Seele und mit den Mitteln, diesen letzten und größten Nöten
wirksam zu begegnen, vertraut zu machen. Dabei lag es nahe,
diese Betrachtungen, diese Anweisungen zu einem seligen
Hinscheiden in Gottes Frieden durch die Beigabe von Bildern noch
anschaulicher und fruchtbarer zu gestalten35.

Die ersten uns überlieferten Handschriften dieser Art stammen

aus der 1. Hälfte des 15. Jahrhunderts. Für Schaffhausen
weist Reinhard Frauenfelder zwei bereits in deutscher Sprache
verfaßte Traktate nach36. Der eine, heute im Besitz der
Einsiedler Stiftsbibliothek, ist 1451 von einem Schaffhauser Theologen

Hartmann Keller geschrieben und zeigt auf dem
vorletzten Blatt einen im Bett liegenden Sterbenden, dem der
Priester ein offenes Buch vorhält. Den zweiten Traktat, datiert
1457, verwahrt die Schaffhauser Stadtbibliothek.

Um die Mitte des 15. Jahrhunderts dürfte dann das Speculum
artis bene moriendi eines unbekannten Theologen entstanden
sein, das kein Geringerer als der Meister ES mit seinen Kupferstichen

versah und das, einmal in die Blockbücher übernommen,
im ganzen Abendland immer wieder neu gefaßt und neu
illustriert, das christliche Gewissen wach erhielt.

Gemeinsam ist allen diesen Sterbebüchern, daß sie dem
Betrachter in Wort und Bild die ihn in seiner Todesstunde
bedrohenden fünf großen Versuchungen des bösen Feindes, ihn

35 Künstle I. S. 206. Dazu Reallexikon zur dtsch. Kunstgesch. Stuttgart 1937.

Sp. 1121 ff. — Bréhier, S. 357, Fig. 214.
38 Frauenfelder, Wandmalereien. S. 13.

80



TAFEL 1

Abb. 13. Colmar, Stadtbibliothek. — Miniatur aus einem Dominikanerbrevier.



TAFEL 2

Abb. 14. Münster, Sanktuarium. — Reste vom Mittelfeld
und vom linken Flügel der Ostwanddekoration.

Abb. 15. Münster, Sanktuarium. — Reste vom Mittelfeld
und vom rechten Flügel der Ostwanddekoration.



TAFEL 3



TAFEL 4

Abb. 17. Florenz, Bargello. — Elfenbeintafel 9-/10. Jh.



TAFEL 5

Abb. 18. Augsburg, Dommuseum. — Unterseite eines Tragaltars
aus (Dettingen, 12. Jh.

Abb. 19. Saint-Gilles. — Tympanon vom südl. Westportal.
Spätes 12. Jh.



TAFEL 6

Abb. 20. Wimpfen, St. Peter. — Tympanon vom Südportal, um 1270.



TAFEL 7



TAFEL 8

Abb. 23. Münster, südl. Nebenchor. — Credo-Fries. Reste der Medaillons
der Südwand.



TAFEL 9



TAFEL 10

Abb. 25. Münster, südwestl. Vierungspfeiler. — Thronende Madonna mit Kind.



TAFEL 11



TAFEL 12



TAFEL 13



TAFEL 14



TAFEL 15

Abb. 30. Michaelskapelle, Nordwand. — Reste einer Darstellung des Vaterunsers.



TAFEL 16



TAFEL 17

Abb. 32. Oswaldkapelle. — Detail der Ars moriendi.



TAFEL 18



TAFEL 19

Abb. 34. Kreuzsaal, Nordflügel. — Dekoration der Ostwand.



TAFEL 20

Abb. 35. Kreuzsaal, Nordflügel. — Dekoration der Westwand.



der ewigen Gemeinschaft mit Christus und seiner Kirche zu
entreißen, und ebenso die ihn allein aus dieser Gefahr rettenden
fünf Gegenmittel eindringlich vor Augen führen, um ihn dann
in einem besonderen Schlußbild mit dem als Verheißung
gedachten Anblick seines von ihm zeitlebens als Gnadengeschenk
des barmherzigen Gottes erflehten trostreichen Sterbens zu
beglücken.

Unser Wandbild von St. Oswald ist nun nichts anderes, als
eine freie und wahrhaft monumentale Nachschöpfung des
Schlußbildes einer Ars moriendi. In diesem Licht betrachtet,
erklärt sich sein Verzicht auf alle äußeren Affekte, seine
Sparsamkeit in der Beigabe der Details und nicht zuletzt die bei der
modernen Bewußtseinslage manchem vielleicht dunkel erscheinende

Bedeutimg der Einzelheiten : das Beten der Commendatio
animae durch den vor der brennenden Sterbekerze sitzenden
Mönch und das Zurückweichen des besiegten Diabolus, das

Reichen des Sterbekreuzes durch den Beichtiger und das
Bereitsein des sich im Sakrament als Wegzehrung anbietenden
Herrn und Erlösers, die tröstliche Gegenwart des als
Seelengeleiter bestimmten Schutzengels und schließlich das Sichöffnen
der strahlenden Paradiesespforte, unter welcher die von den
Schutzpatronen begleitete Gottesmutter der heimkehrenden
Seele ihren Sohn liebend entgegenhält. Et Jesum, benedictum
fructum ventris tui, nobis post hoc exsilium ostende

Was mag den Anlaß gegeben haben, für die Chordekoration
einer Klosterkapelle das doch nur der privaten Erbauungsliteratur

zustehende Thema einer Ars moriendi auszuwählen?
Wir kennen die einst an den übrigen Wänden und an den
Gewölben des Oswald-Chores dargestellten Stoffe nicht. Wir
wissen auch nicht, ob die kleine, abseits vom großen Clausturm
gelegene Kapelle, die bereits im Jahre 1300 urkundlich belegt
ist, etwa dem Gottesdienst der Kranken vorbehalten war.
Immerhin fehlen nicht alle Hinweise. Im oberen Zwickel unseres
Bildes ist eine weiße, schwarz konturierte Tafel erhalten. Auf
ihrer schwarzen Zeilenlinierung vermögen wir mit Vorbehalt
noch in schwarzer spätgotischer Minuskel — die Initialen sind
rot — folgendes zu lesen:

81



Sea • ruoroene frater
• on ab morie • is...
3n tu'I... m ie

Dunkel wie der Name des Stifters bleibt vorerst auch der
des Künstlers. Das im beginnenden 16. Jahrhundert entstandene
Werk aber hat wohl den Glanz, nicht aber die Sprache
verloren. Auch in seinem heutigen ruinösen Zustand gibt es noch

zu erkennen, wie harmonisch sich in ihm die souveräne Ruhe
und Simplizität einer Komposition, die sich mit der Aussage des
absolut Notwendigen begnügt — und nun erinnere man sich an
die beseelten Gelehrtenhände des lesenden Mönchs oder an die
feine Gestalt des am Bette knienden Engels (Abb. 32) — mit der
Lebendigkeit und Frische eines zarten, flüssigen und doch
erstaunlich energischen und sicheren zeichnerischen Stils verbinden.

Ueberdurchschnittliche Qualitäten, eines einheimischen
Meisters, der nicht nur in der Wandmalerei, sondern auch in der
Graphik, und hier vor allem, reich beschäftigt gewesen sein muß.

VI. Die Kreuzigung im Ostflügel des Kreuzganges

Genauer gesagt: Das den Gekreuzigten zwischen Maria und
Johannes darstellende Bild befindet sich oberhalb der
Rundbogenpforte, die einst vom östlichen Trakt des Kreuzganges aus
in den erst unter dem letzten Abt, Michael Eggenstorfer, um 1522

abgetragenen alten Kapitelsaal führte37, seitdem aber den direkten

Zugang zur Annakapelle vermittelt (Abb. 33).
Bei diesen mit der Erneuerung der einst der Jungfrau Maria

geweihten Kapelle verbundenen Arbeiten war im Kreuzgang
der 1 cm dicke, einschichtige Wandputz in einer Stärke von etwa

37 RKB, S. 313, 315. — Festschr. Abb. S. 48.

82



3 mm auch über die Keilsteine des Intrados gezogen und hier mit
der Oberwand für ein rechteckiges Bildfeld von 1,37 X 1,19 m,
eben das, von dem die Rede ist, verwendet worden.

Dieses am Vorabend der Reformation entstandene
Kreuzigungsbild hat unter den Witterungseinflüssen im Laufe der Zeit
sehr gelitten. Der auf der Archivolte liegende dünne Malputz ist
abgesprengt, sodaß nun die äußere Bogenkante die drei Figuren
ungefähr in Kniehöhe abschneidet. Dadurch ist auf dem Schlußstein

das in Rotocker ausgeführte Triumphalkreuz zum
Vorschein gekommen, das einst den Eintritt in den Kapitelsaal
beschirmte. Abgestoßen ist sodann der Putz auf allen drei Gesichtern,

bei Christus auch auf dem Unterleib. Im Zuge der 1903

erfolgten Restauration des Kreuzgangs sind die Fehlstellen des

Bildes neu verputzt und eingestimmt und die Konturen und der
das Bild einfassende Strich rotbraun nachgezogen worden. Seitdem

hat sich der Zustand der Malerei wieder sehr verschlechtert.

Die Pigmente schuppen ab, die auf die Archivoltenquader
gesetzte Partie hat sich von neuem abgelöst und da und dort
liegt der Putz hohl und droht zu Boden zu stürzen.

Im Bilde dominiert ein kräftiges Rotbraun. Die helle
lachsfarbene Randborte die schwarze Kontur ist neu — vermittelt
geschickt zwischen dem warmen Bildton und dem kalten Weiß
der Wand; sie grenzt die Darstellung ab, gibt ihr aber nicht den
Charakter eines Tafelbildes, sondern bindet sie in die große
neutrale Fläche der Wand ein.

Aus der grünen Bodenzone steigt eine rotbraune, schwarz
schattierte, heute verdorbene Hintergrundslandschaft auf, deren
Berge sich bis in Schulterhöhe der beiden Assistenzfiguren
erheben. Das wie das alte schlichte Signum im Archivoltenscheitel
aufragende Kreuz, dessen Rundhölzer sich überschneiden, zeigt
auf dem grünen Lokalton eine schwarze Maserung. Die
traditionelle Inschrifttafel ist bis auf Reste verloren. Christus hängt
mit Kopf und Oberkörper an den steifen Armen noch schwerer
gegen Maria vor als auf dem oben beschriebenen Credo-Medaillon.

Inkarnat hellgrau ; Kreuz auf gelbem Nimbus, Konturen und
Schattenstriche des Corpus und des heute farblosen
Lendenschurzes schwarz. Maria wendet sich in Dreiviertelprofil dem

83



Beschauer zu, den Kopf leicht gesenkt, die unter dem Mantel
verborgenen Hände vor der Brust betend erhoben. Nimbus gelb,
schwarz konturiert. Der über den Kopf gezogene, von den
Armen gehobene Mantel blau mit rotbrauner, neuer
Faltenzeichnung. Johannes steht in spiegelgleicher Haltung und hat
wie Maria die Hände betend erhoben. Nimbus gelb, schwarz
umrissen. Langärmeliges Gewand farblos, weiter faltiger Mantel
grün.

VII. Die Deckenfriese der Erhards- und der
Michaelskapelle

Diese in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts entstandenen
Friese zählen zu der Gattung jener geometrischen Ornamente,
die in den frühmittelalterlichen Wanddekorationen des Abendlandes

immer und immer wiederkehren und sich uns in den im
Bodenseegebiet erhaltenen Sakralbauten geradezu als ein
Leitmotiv vorgotischer Wandmalerei aufdrängen38. Das Kernmotiv
dieser Ornamente ist eine Mäanderfigur, deren von Haus aus
lineare Formelemente so gefaßt sind, daß das Ornament uns
heute, obwohl mit ihm der in der Literatur ihm so willig suppo-
nierte Begriff der Linearperspektive nie verbunden war, als ein
in Schrägsicht gezeichnetes, rhythmisch gebrochenes, konkretes
Band erscheint.

Jeder mittelalterliche pseudoperspektivische mäandrische
Wandfries ist in ein mit dem Rotocker-Pinsel vorgezeichnetes,
in der Regel quadratisches Liniennetz eingetragen. Die Maßeinheit

des Netzes entspricht der Maßeinheit der Mäanderfigur des
Ornaments. Beispielsweise setzt sich die einfachste Figur von
der Form | p1 zusammen aus einem senkrechten aufsteigen-

38 Hecht, Konrad, Der sog. perspektivische Mäander, Vorkommen, Herkunft und
Wesen eines tektonischen Ornaments der Romanik. Maschinenschriftl. Diss,
der Techn. Hochschule Stuttgart, 1946.

84



den und einem horizontalen Stab von zwei Einheiten, einem
senkrechten absteigenden, einem horizontalen einspringenden
und einem weiteren senkrechten absteigenden Stab von je einer
Einheit und schließlich von einem horizontalen Stab von zwei
Einheiten, der den Anschluß der Figur mit der nächstfolgenden
bewirkt und so die rhythmisch gebrochene Linie in
gleichmäßigem Fluß erhält, bis sie mit den Bandstreifen ihr Ende
findet. Dem so entwickelten Ornament käme also die Formel
2-2-1-1-1-2 oder, wenn wir die Stabfolge 1-1-1 mit Z bezeichnen,

2-2-Z-2 zu.
Die karolingischen und die ottonischen Dekorationen kennen

nur derartige einfache Figuren und bilden, wie schon in der
Antike, das von Bändern eingefaßte Ornament aus einem
einzigen fortlaufenden Mäanderzug, häufiger jedoch und mit
gesteigerter Dynamik aus zwei gleichförmigen, in verschiedenen
Phasen einsetzenden Zügen, wobei sich diese an gewissen
Stellen in den Formen einer Swastika überschneiden. Diese
klassischen Ornamentbildungen der Frühzeit werden im
12. Jahrhundert mehr und mehr verlassen. Bevorzugt wird nun
ein rechteckiges Hilfsnetz, und in dieses werden häufig auch
zwei Züge eingetragen, deren Figuren sich überhaupt nicht mehr
überschneiden. Im 13. Jahrhundert wird das Ornament
aufgelockert. Der figurenbildende Zug, der doch bis zum Ende des

Ornamentbandes durchlaufen sollte, ist in regelmäßigen Abständen

unterbrochen und formt auf den Teilstücken komplizierte,
auf eine senkrechte und manchmal auch noch auf eine horizontale

Symmetrieachse ausgerichtete, in sich geschlossene, von
einander aber völlig isolierte Figurengruppen. Und eben zu
diesen ihrer Struktur nach typischen Spätformen gehören nun
auch die Deckenfriese der Erhards- und der Michaelskapelle.

Allen Mäanderornamenten der in mittelalterlichen Dekorationen

verwendeten Deckenfriese ist es nun eigen, daß den
einzelnen Stäben in der Netzdiagonale nach links bzw. nach unten
eine «Fläche» angesetzt wird. Diese Flächen, die dem Ornament
in modernen Augen den bereits erwähnten Anschein eines
perspektivisch gezeichneten Streifens geben, haben die Breite
einer Netzeinheit ; sie überschneiden sich und sind in einem

85



rhythmischen Farbwechsel getönt. Sie verkleiden dekorativ das

magere Stabskelett des Ornaments, geben ihm Pracht und
dynamische Kraft,

1. Der Deckenfries der Erhardskapelle

Außer den Resten in den Bauecken zwischen Schiff und
Chor, die zu beiden Seiten des Chorbogens stark restauriert und
mißverstanden ergänzt worden sind, haben sich an der Nordwand

des Schiffes ein Fragment von 3,25 m, an der Südwand
von 1,10 m, eines von 70 cm und eines von 60 cm Länge
erhalten39.

Das rechteckige Hilfsnetz hat als Maßeinheit in der Höhe
4,3 cm, in der Breite 5 cm. Für die oben und unten das Ornament
begleitenden Doppelbänder werden je zwei, für das Ornament
selbst acht Höheneinheiten beansprucht. Das ergibt für den
Fries eine Höhe von 12 X 4,3 51,6 cm.

Strukturell zeigt das Ornament eine Reihe gleichartiger
isolierter, in sich geschlossener Figurengruppen, die aus einem
einzigen Zug — in Abb. 12 gibt A den Einsatzpunkt, der Pfeil
die Laufrichtimg an — die in abwechselndem Rück- und
Vorwärtsschreiten gebildet werden und 27 X 1 Breiteneinheiten
erfordern, also eine Länge von 28 X 5 1,40 m haben. Die
Figurengruppe ergibt wie jede andere der Reihe die auf den ersten
Blick sehr komplizierte, bei näherem Zusehen raffiniert
ausgeklügelte Formel, die, wie die lineare Figur, als geschlossene
Folge zu lesen ist.

/2-Z-3-Z-2-2-5-3-2-Z-3-Z-lO-2-Z-2-5-2-Z-Z-10-2-2-Z-2-3-5-Z-3-Z-3-Z-2\
5 5

\2-Z-3-Z-2-2-5-3-2-Z-3-Z-10-2-Z-2-5-2-Z-2-10-2-2-Z-2-3-5-Z-3-Z-3-Z-2/
< Flügel >< Mittelstück >< Flügel >

< —Innenteil— > < Endteil > < Endteil > < —Innenteil— >

Das Mittelstück der Gruppe und die Innen- und Endteile der
Flügel sind zu einer vertikalen Mittelachse symmetrisch ge-

39 Vgl. Festschr. Abb. S. 56.

86



zeichnet, während die inneren Abschnitte der Flügel dadurch
variieren, daß die Elemente 2-2 bzw. 3-Z umgestellt sind, aber,
wie die ganze Figur, die Symmetrie zu einer horizontalen Mittelachse

wahren. Es kommt also nirgends zu Ueberschneidungen.
An der Südwand sind die Flügel der Gruppenfigur vertauscht.

Die farbige Behandlung der an die linearen Stäbe gesetzten
«Flächen» ist bei dem schlechten Erhaltungszustand des Frieses
nicht mehr in allen Einzelheiten zu erkennen. Die eine Figurengruppe

tönt in der rechten Gruppenhälfte die senkrechten
Flächen gelb, die waagrechten blau, in der linken Hälfte die
senkrechten Flächen rotbraun, die waagrechten gelb. Vereinzelt

erscheint in Abweichung von der Regel auch Blau und
Grün. Bei der vorausgehenden und ebenso bei der folgenden
Figurengruppe ist nur noch die Farbgebung der rechten
Gruppenhälfte festzustellen. Hier tragen die senkrechten Flächen
Gelb oder Rotbraun, die waagrechten Grün oder Blau. Alle
Stäbe sind schwarz nachgezogen; die nicht von den farbigen
Elementen des Musters beanspruchten dreieckigen Zwickel des
Hilfsnetzes sind schwarz gedeckt, sodaß das Ornament auf
einem schwarzen Grund zu stehen scheint. Von den oberen
Begleitborten ist die an das Ornament anschließende innere grün,
die äußere hat bei der Restauration ein gelbliches Grau-grün
erhalten ; von den unteren Begleitborten ist die innere rotbraun,
die äußere ockergelb.

2. Der Deckenfries der Michaelskapelle

Von ihm finden sich an der Südwand drei Bruchstücke von
94 cm, 1,46 m und 1,45 m, an der Westwand ein weiteres von
1,02 m Länge40.

Das rechteckige Hilfsnetz hat die Maßeinheiten 4,4 cm und
5,7 cm. Das Ornament beansprucht 9, das einfachere obere 1

und das untere Doppelband 2 Höheneinheiten ; der Fries ist
also 12 X 4,4 53 cm hoch.

40 Festschr. Abb. S. 57.

87



Die Struktur des Ornaments ist weit einfacher als bei dem
eben besprochenen Fries der Erhardskapelle. Zwei
gleichförmige Züge sind in fortlaufender Rechtsbewegung. In Abb. 11

setzt der erste Zug bei A ein und bildet seine komplizierte, auf
ein mittleres Achsenkreuz symmetrisch ausgerichtete Figur
nach der Formel :

3-2-Z-2-6-3-2-Z-2-5-2-Z-2-3-6-2-Z-2-3

Ein horizontaler Stab von 15 Einheiten grenzt ein Leerfeld
ab und vermittelt zugleich den Anschluß an die folgende Figur.
Der zweite Zug beginnt bei dem Punkt A', entwickelt seine Figur
im Leerfeld der ersten und sucht gleichfalls mit einem Stab von
15 Einheiten die nächste Figur zu erreichen. Auch bei diesem
Ornament überschneiden sich die Züge nicht ; vielmehr füllen
die Figuren des einen Zuges die Leerfelder des anderen.

In beiden Zügen sind im allgemeinen die waagrechten
«Flächen» blau, die senkrechten rotbraun getönt. Zur Vermeidung

von Härten trägt jedoch die linke der senkrechten Sechser-
Flächen zweier benachbarter Figuren Blau ; die Flächen der
Verbindungsstäbe wechseln in Blau und Grün. Die linearen Stäbe
sind wiederum schwarz nachgezogen, und auch die Zwickeldreiecke

des Grundes sind schwarz gedeckt. Die obere Begleitborte
ist an der Südwand grün, an der Westwand blau. Von den beiden
unteren Bordüren ist die innere rotbraun, die äußere weiß.

VIII. Die Malereien im Nordflügel des sog.
Kreuzsaales

Der unorganische, kreuzförmige Raum, der dem Saal den
Namen gegeben hat, geht auf den um 1500 von Abt Michael
Eggenstorfer unternommenen Umbau der alten Abtei zurück.
Uns interessiert allein der Nordarm, der, damals ein selbständiges,

von Süden her zugängliches Gemach, zu Anfang des

88



16. Jahrhunderts ausgemalt worden war. Nur die Dekorationen
der Ost- und der Westwand haben sich erhalten". Sie sind in
reiner Secco-Technik auf den weißen Putz der Wand gesetzt
und befinden sich im Vergleich zu den geretteten kirchlichen
Malereien der Abtei in einem überraschend guten Zustand. Wie
üblich steht die Vorzeichnung in Rotbraun; die Ausführungskonturen

sind schwarz.

Die Dekoration der Ostwand (Abb. 34).

Von der nordöstlichen Bauecke an bis zum heutigen Maueransatz

des Ostflügels läuft 3,51 m über dem Niveau ein 11 cm
starker Eichenbalken, der vor seinem Abschluß eine
1,60 X 2,33 m messende Nische abdeckt.

Den profilierten Balken beleben vier übereinandergesetzte
Längsstreifen in Rotbraun, Dunkelblau, Gelb (heute farblos) und
Grün. Innerhalb der Nische ist auf seine Untersicht eine Bohle
genagelt. Die Untersicht dieser Bohle zeigt auf dem dunkelblauen,

rotbraun eingefaßten Feld in der Mitte eine leuchtende,
auf eine aufgeklebte dunkelblaue Pergamentscheibe mit Gold
ausgelegte Sonne mit geflammten Strahlen.

Das zwischen Bauecke und Nische gespannte Hauptfeld
imitiert eine direkt von vorn gesehene Fensterbank. Der
rotbraune Rahmen des «Fensters» umspannt eine weiße Fläche von
1,70 X 2,70 m. Die Draufsicht der Bank ist blaßrötlich, die auf
dem Banksockel liegende Leiste violettbraun.

Auf dieser Bank steht nun, aus der Mitte etwas nach rechts
gerückt, ein gelbbrauner, mit dunkleren Reifen verstärkter
Blumenkübel, und aus diesem entwickelt sich vor dem «Fenster»,

auf dessen weiß getünchte Fläche gelegt, ein üppiges
Rankenwerk. Zwischen jungen Trieben kommen zwei kräftige
rotbraune Eichenstämmchen hervor, rollen sich spiralig ein,
verästeln und verzweigen sich beim Aufsteigen zu immer neuen
Spiralen, an denen die gebuchteten, krausen, in grünen Tönen
modellierten Blätter und, an den zarten Spitzen der Zweige, die
in zierlichen graugrünen Näpfchen steckenden, gelblichen

41 Festschr. Abb. S. 76.

89



Eicheln hängen und, wie vom Abendwind bewegt, zu zittern
scheinen.

Im oberen Geranke fesselt die figurale Gruppe einer Frau
und eines Einhorns unsere Aufmerksamkeit. Die Frau, die breit
auf dem dünnen eingerollten Bogen einer sie umfassenden
Ranke sitzt, hat den rechten Fuß auf den nächst unteren Spiralzweig

gesetzt, der vorgestreckte linke scheint im Laubwerk zu
spielen. Ihre rechte Hand greift impulsiv nach dem Herzen, die
linke umfaßt das Horn des seltsamen Tieres, dem sie sich im
Dreiviertelprofil zugekehrt hat. Eine grüne Blätterkrone
schmückt ihr gescheiteltes Haar, das in üppigen gelben Wellen
über Nacken, Schultern und Rücken fließt. Die Zeichnung und
Modellierung des zarten Gesichtsovals und des schlanken Halses
ist verloren. Sie trägt das Zeitkostüm der vornehmen Dame :

Ein reiches, in Rotbraun modelliertes Kleid, dessen weiß
bordierter Halsausschnitt fast bis zum grünen Mieder reicht und
hier das farblose, dunkel eingefaßte Hemd hervortreten läßt,
ein Kleid, dessen Aermel, wie bei dem Engel der Oswaldkapelle
mit drei weißen, schwarz ornamentierten Puffen und gelben
Manschetten verziert sind und dessen Rock in wenigen schweren

Falten vom breiten Schoß fällt und mit seinen Stoffmassen
die Füße verhüllt. Das Einhorn, halb Pferd, halb Hirsch, springt
von den rechts aufsteigenden Ranken her mit fliegender Mähne
und rot leuchtender Zunge auf die Frau zu. Der Kopf mit dem

starren, spitzen Horn und der Rücken sind in dunkelbraunen,
Hals und Füße in gelblichen Tönen modelliert. Links von der
Frau stolziert auf der seitlichen Ranke ein bunter Vogel ; das

lustige Federbarett, Stirn, Schnabel und Brust sind rot, Rücken
und Flügel sind hellgrau. Ihm gegenüber steht sorglos unter den
Hinterbeinen des Einhorns auf einer Eichel ein zweiter Vogel.
Er ist kleiner, hat blaßrote Stirn und Brust, schwarze Flügel und
einen schwärzlichen Schwanz. Ein drittes ähnliches Vöglein
schreitet zwitschernd auf dem die Frau überdachenden Rankenbogen

heran. Der vierte, größte und ganz in helles Gelb
getauchte taubenähnliche Vogel endlich steht in majestätischer
Haltung, den Kopf hochgereckt, die Flügel gespreizt, in einem

Blätternest, das auf dem die Frau und das Einhorn umfassenden

90



Rankenbogen angeordnet ist, also mitten über der Gruppe, der

er offenbar zugeordnet ist.
Werfen wir noch einen Blick auf das Rankenwerk des

«Fensters» der Nischenleibung. Es ist feingliedriger als das

besprochene. Neben Eicheln kommen auch große, spitze, rotbraun
gezeichnete Fruchtkapseln vor. Vögel fehlen.

Kehren wir zum Hauptfeld zurück. Sieht man in seiner
Malerei, was sie in der Tat auch ist, eine sozusagen extemporierte

Komposition, so wird man nicht in die Versuchung kommen,

dem Bezogensein der unteren Rankenspiralen auf eine
mittlere Achse eine besondere Bedeutung beizulegen, etwa im
Sinne einer sich ankündigenden Renaissance. Atmet doch diese

wenn auch gewisse renaissancehafte Züge aufweisende Komposition

noch ganz den Geist der auf belebende Asymmetrie
ausgehenden Spätgotik. Die kräftigen und so biegsamen, warm
leuchtenden, von den zarten Formen und gedämpften Farben
der Blätter, Früchte und Vögel durchwirkten flutenden Ranken
schlagen im freien Spiel gegen das feste Gefüge des Rahmens,
umfassen und umgaukeln in reizvollen Verschlingungen die drei
Figuren des Bildmotivs, die schöne Frau, das wundersame
Einhorn und den großen, taubenähnlichen Vogel, und fügen sie in
das strömende Leben der Dekoration ein, wie das die
Buchillustration der Zeit — als Beispiel mögen die Randleisten
Dürers zu dem von Kaiser Max bestellten Gebetbuch dienen —
liebte.

Dabei ist nun nicht zu übersehen, daß das Bildmotiv unserer
Wanddekoration nicht etwa im Boden des Genre, sondern in
jenem der Sage wurzelt, in der dem Abendland bereits im
5. Jahrhundert durch den Physiologus bekanntgewordenen Sage

von dem starken Einhorn, das nur, wenn es den Kopf auf den
Schoß einer Jungfrau legen könne, seine Natur vergäße und sich
willig gefangen gebe42. Die Symboliker des 11. und 12. Jahrhunderts

deuteten den Stoff auf die Menschwerdung des Gottessohnes

im Schöße der reinen Magd Maria. Der in die deutsche

42 Künstle I, S. 87, 123, 337. — Sauer, S. 285, 332. — Bréhier, S. 221, 304, 380.

91



Volkssprache übertragene Physiologus, aber auch Predigt43 und
Hymnendichtung nahm diese Deutung auf und vermittelten das

Motiv der bildenden Kunst, die es mit der Darstellung der
verwandten Allegorie des Hortus conclusus verschmolz.

Die im 15. Jahrhundert übliche Interpretation des Motivs
möge uns eine Miniatur des Dominikanerbreviers aus Colmar
veranschaulichen (Abb. 13). Maria sitzt hier im Rankenwerk des

Hortus. Sie nimmt das heraneilende Einhorn, das von den als
Hunde dargestellten Tugenden, der Misericordia und Justitia,
der Veritas und der Pax begleitet und von dem ins Hifthorn
stoßenden Jäger Gabriel angekündigt wird, bereitwillig auf44.

Auf unserem Wandbild ist der Engel Gabriel nicht dargestellt.

Ob er einst auf der weggeräumten Südwand in ein
ähnliches Rankenwerk verwoben war, wissen wir nicht. Maria
trägt wie zuweilen auf Darstellungen des Hortus conclusus —
wir erinnern an den großen Hortus-Stich des Meisters ES —
einen Blätterkranz. Aber es fehlt hier der traditionelle Nimbus.
So hat das theologisch-symbolische Motiv zwar nicht seinen
Bedeutungsinhalt verloren, aber es ist, der leichten Haltung einer
für einen wohl klösterlichen, aber nicht kirchlichen Raum
bestimmten Dekoration entsprechend, aus der Sprache der
religiösen Erbauung in jene der geistlichen Lyrik übertragen.

43 So z. B. im Speculum ecclesiae, einer im 12. Jahrh. im Kloster Benediktbeuren
enstandenen Predigtsammlung.

44 Wie populär im 15. Jahrh. die Einhorn-Allegorie geworden war, zeigen folgende
Beispiele. Auf einer im Anfang des 15. Jahrhunderts gemalten Tafel des Bonner
Provinzialmuseums ist die mit ihrem Kinde auf der Mondsichel stehende
Gottesmutter umgeben von vier symbolischen Tieren : von dem in den Schoß

einer Jungfrau geflüchteten Einhorn, von einem Phönix, einem Pelikan und
von einem Löwen. Die Inschrift besagt : Hanc per figuram noscas castam pari-
turam. — Gegen Mitte des 15. Jahrh. gibt Stephan Lochner auf zweien seiner
berühmtesten Altartafeln, auf der Madonna im Rosenhag des Kölner Museums
und auf dem Mittelbild des Dreikönigaltars im Dom der Himmelskönigin eine
kostbare Brust-Agraffe, auf der eine sitzende Jungfrau das sich ihr
anvertrauende Einhorn liehkost. — Dieselbe Szene zeigt im Konstanzer Münster eine
Wange des gegen 1470 vollendeten Ghorgestühls in Anlehnung an einen bekannten

Stich des Meisters E. S.

92



Die Dekoration der Westwand (Abb. 35).
Der zwischen der Bauecke und dem vorspringenden

südlichen Wandpfeiler eingespannte Balken ist ähnlich profiliert
und dekoriert wie jener der Ostwand. Die an den Pfeiler
stoßende Nische ist jedoch niedriger; im Stichbogen überwölbt,
öffnet sich ihre einseitig abgetreppte Rückwand in ein Licht
spendendes Fenster.

Auch diese Dekoration imitiert an entsprechender Stelle
ein «Fenster», das so breit ist, wie jenes der Ostwand, in der
Höhe aber nur 1,70 m mißt. Die Bank ist bis an die Stichbogen-
nische vorgezogen, wohl mit Rücksicht auf den zwischen Nische
und Fensterrahmen gestellten Blumenkübel. Der aus diesem
Kübel emporsprießende Rankentypus ist jedoch keine Eichenranke.

Hier hängen an dünnen Stengeln, die sich fortlaufend
gabeln und spiralig einbiegen, bis sie an eine reelle oder gemalte
Kante stoßen, abstrakt stilisierte lange, schmale, in der Fläche
oder im Profil gesehene Blätter, die sich kräuseln und einrollen
und mit den Rankenstengeln überschneiden. Und an den zarten
Zweigen leuchten Blüten, reich in den Formen und Farben,
glocken-, stern- und rosettenähnliche Gebilde, Blüten mit einem
Sporn, mit Flügeln, mit kolbigen Staubfäden, Blüten und kleine
und große an Hagebutten erinnernde Früchte. Ueber dem
Stichbogen der Nische aber stehen, schreiten, flattern und fliegen
bunte Vögel aller Art, Vögel in allen Posen ; und in entzückendem

Spiel huscht gar ein jagender Hund und ein flüchtiger Hase
durch das Geranke.

Keines dieser Tiere, auch wenn es mit einem anderen gruppiert

ist, verkörpert einen eigenen, konkreten, durch die Tradition

gefestigten religiös-symbolischen Gedanken. Keines will
sich über die Sphäre des Genrehaften erheben, keines will etwas
«bedeuten». Das Figürliche geht restlos im Dekorativen auf.
Einen «Inhalt» erhält das Ganze erst im Zusammenhang mit dem
Gegenüber. Die Westwand ist Fortsetzung, Ergänzung der
Idyllik, in die das Einhorn-Motiv der Ostwand versponnen ist.

So bilden also die beiden erhaltenen Dekorationen eine
wenn auch durch den Verlust der Nord- und der Südwand in der
Wirkung beeinträchtigte ideelle und dekorative Einheit von

93



hohem Reiz. Sie sind für uns das anspruchslose und eben darum
so liebenswerte Werk der schöpferischen Phantasie eines um
1500 wirkenden anonymen Schaffhauser Meisters, Zeugnis
einer sich auf altem Holz zu neuer Blüte entfaltenden Kunst,
Ausklang des Mittelalters.

Zusammenfassung

War es unsere Aufgabe, die gegenwärtig im Schaffhauser
Klosterbezirk aufgedeckten Malereien einer je nach ihrer
Bedeutung mehr oder minder eingehenden Untersuchung zu
unterziehen, so können abschließend wir uns mit dem Versuch
begnügen, diese restlichen Dekorationen zusammen mit den freilich

noch viel grausamer dezimierten Bildwerken tabellarisch
in die in großen Zügen für das Kloster wohl noch feststellbaren
Bauperioden einzuordnen, die ja immer auch Erneuerungen des

Wandschmuckes im Gefolge gehabt haben müssen.
Wenn wir diese Tabelle aufmerksam betrachten, dann wird

uns vor allem jene dunkle, das ganze 12. Jahrhundert
umfassende Lücke in die Augen fallen, die durch keinen an sich
auch noch so unbedeutenden, das Bestehen monumentaler
Malereien bezeugenden Beleg aufgehellt wird. Damit stehen
wir aber unversehens wieder vor dem schon eingangs gestreiften

Ausmalungproblem des von Abt Siegfried (1080—96) begonnenen

und 1104 vollendeten und geweihten zweiten Münsters.
Hier ist zu diesem Problem folgendes zu sagen :

Graf Burkhart von Nellenburg hatte 1078 die nicht alle
Erwartungen erfüllende Stiftung seines Vaters unter die Fittiche
des sich aus einer veralteten Anlage wie ein Phönix aus der
Asche erhebenden Reformklosters Hirsau gestellt45, und es ist
nicht zu bezweifeln, daß sich der zunächst unter der Oberhand
des großen Abtes Wilhelm selbst stehende, mit Hirsauer

45 RKB. S. 293 ff.

94



Mönchen und Brüdern besetzte und dann von dem oben genannten

Siegfried, einem Lieblingsschüler Wilhelms, geleitete Konvent

für den Neubau des gewaltigen Münsters die damals im
Entstehen begriffene Peterskirche des Mutterklosters in allem
zum Vorbild nahm. Die Frage wäre damit also diese: Legten
schon bei ihren ersten klösterlichen Neugründungen die Hirsauer
Reformmönche besonderen Wert auch auf die dekorative
Ausstattung ihrer so imposanten sakralen Architekturschöpfungen

Für Hirsau selbst ist zwar diese Frage nicht mehr zu
beantworten, wohl aber für das in derselben Zeit wie Schaffhausen

von Wilhelm von Hirsau betreute und von seinen Mönchen
geleitete und erbaute Reformkloster Zwiefalten. Hier ist nach den
Augenzeugenberichten der Chronisten40 im Anschluß an die
1109 vollzogene Weihe der Klosterkirche — ihr Titulus erinnert
lebhaft an den der fünf Jahre früher vollendeten und geweihten
Schaffhauser Basilika47 — nicht nur diese selbst, sondern auch

46 König, Erich und Müller, Karl Otto. Die Zwiefalter Chroniken Ortliebs und
Bertholds. Stuttgart 1941.

47 Natürlich ist in Patroziniums-Fragen zu beachten, daß in rein historischen
Nachrichten die meist sehr komplizierte Weiheformel einer Klosterkirche aus

praktischen Gründen nicht immer in der vollständigen authentischen Fassung
erscheint. Vielmehr werden in der Regel als pars pro toto nur die charakteristischen

Haupt-Patrone aufgeführt. So ist urkundlich in Schaffhausen
das I. Münster 1064 geweiht in honore sancti Salvatoris, id est in nomine

sancte et individue Trinitatis et sanctissime crucis / et in honore sancte et

perpetue atque intemerate virginis Marie, genitricis eiusdem domini nostri
Yhesu Christi / et sancti Michahelis archangeli omniumque supernorum civium
et illorum sanctorum, quorum reliquie hic continentur et quorum nomina in

sequentibus notata inveniuntur, et omnium insuper sanctorum (RKB, S. 279). —
Für das II. Münster ist die dreiteilige Formel nur stark verkürzt zu belegen.
Wir erfahren lediglich, daß es 1104 geweiht worden ist in honore sancti Salvatoris

/ et sancte dive genitricis Marie / atque omnium sanctorum (RKB, S. 297).
Das Zwiefalter große Münster ist nach S. 96 der Chroniken 1109

geweiht in nomine sanctae et individuae Trinitatis et in honore sanctae et
victoriosissimae crucis, praecipue autem in honore sanctae ac perpetuae
virginis Dei genitricis Mariae. Den fehlenden dritten Teil der authentischen
Formel erfahren wir S. 80 der Chroniken. Darnach war das große Münster
geweiht in honore sanctae Dei genitricis Mariae / et omnium sanctorum. Die
vollständige Fassung wird nun auch in die Weiheformel des kleinen Münsters
übernommen. Nach S. 106 der Chroniken war es 1141 geweiht worden in

95



die Abtskapelle und die Krankenkapelle mit Wand- und sogar
mit Glasmalereien versehen worden, und zwar durch den
vermutlich aus Hirsau gekommenenen Mönch Bertholdus48. Es liegt
somit durchaus nahe, anzunehmen, daß auch der Schaffhauser
Reformkonvent auf eine farbenprächtige Ausschmückung des

neuen Münsters und der daneben errichteten Kapellen bedacht
gewesen war, die großartige Dekoration des um 1200 erweiterten

Sanktuariums also nicht etwa den Anfang der Schaffhauser
Monumentalmalerei bedeuten kann.

nomine sanctae et individuae Trinitatis et in honore sanctae et victoriosissimae
crucis / sanctissimaeque Dei genitricis Mariae perpetuae virginis / et omnium
sanctorum. —

Die auffallende Konkordanz zwischen der Weiheformel des Schaffhauser
und derjenigen des Zwiefaltener Münsters erklärt sich zur Genüge aus der

parallelen Entwicklungsgeschichte der beiden Hirsauer Reformklöster.
48 lieber die Ausmalung der Kirchen und Kapellen des Klosters Zwiefalten

berichten die Chronisten an verschiedenen Stellen. S. 78: Am Tage der Weihe

(1109) templum (das große Münster) praeter picturas et alia huiuscemodi

ornamenta, licet cum magna paupertate, fuerit consummatum. — S. 170: dedi-

catum (also bald nach der Weihe des Münsters) Bertoldus pictor noster honeste

depinxit, depictum fenestris pulcherrimis illuminavit et decoravit. — Ebenda :

Capellam sancti Michaelis abbas Udalricus sibi construxit, Bertoldus depinxit.
Diese Capeila abbatis war nach Seite 102 der Chroniken 1120 geweiht worden.
— Ebenda : Zugunsten der 1121 geweihten Capella infirmorum wird ein Kelch
und eine Hube Land gestiftet, und zwar ad illuminationem (Ausmalung) eius-
dem ecclesiae. — Dazu kommt ein Vermerk des Zwiefaltener Nekrologiums :

Bertoldus m. n. c. magister pictor. Iste totum monasterium picturis et aliis
ornamentis et fenestris ornavit (MG Necr. I, 243).

Nun haben die eindringlichen Untersuchungen von Albert Boeckler über
die stilistischen Zusammenhänge der berühmten romanischen Glasfenster des

Augsburger Domes mit der Zwiefaltener Buchmalerei es höchst wahrscheinlich
gemacht, daß diese Fenster zwischen 1120 und 1140, also in der Zeit des eben

genannten Zwiefalter Malermönches Berthold in Zwiefalten selbst oder wohl
eher in den gewiß viel bedeutenderen Werkstätten des Mutterklosters Hirsau
entstanden sind (Ztschr. d. dtsch. Ver. f. Kstwissensch. Berlin 1943. Bd. 3/4,
S. 173 ff,.). Aber auch wenn das letztere wirklich der Fall wäre, so bliebe
immer noch die Tatsache bestehen, daß die Zwiefalter Wand- und Glasmalereien

am Orte selbst unter Leitung eines klostereigenen Künstlers ausgeführt
worden sind. Zudem muß dort auch ein Atelier für Goldschmiedarbeiten und

Bronzeguß wirksam gewesen sein (Chroniken, S. 266). Und eben diese
Tatsachen werfen nun auch ein Licht auf das Schaffhauser saeculum obscurum.

96



Wie gesagt, es haftet an der von uns zusammengestellten
Tabelle der Charakter des Bruchstückhaften und Problematischen.

Gleichwohl kommt ihr mehr als eine nur registrierende
Bedeutung zu. Veranschaulicht sie doch die bisher kaum beachtete

und gewiß überraschende Tatsache, daß das Schaffhauser
Allerheiligenkloster von seinen in das 11. Jahrhundert
zurückreichenden Anfängen an bis an die im beginnenden 16.
Jahrhundert so jäh über es hereinbrechende Katastrophe eine
erstaunliche künstlerische Tätigkeit auch auf dem Gebiet der
Monumentalmalerei entfaltet hat, die weit intensiver und wohl
auch für den oberrheinischen Kulturkreis Fruchtbarer war, als

wir heute angesichts der zwar noch immer von der Phantasie
und dem Können lebendig schaffender, für die Tradition und für
die Entwicklung gleich aufgeschlossener Talente zeugenden, am
einstigen Bestand gemessen aber doch dürftigen Dekorationsreste

zu ahnen vermögen.

97



Tabellarische Zusammenfassung

Zeit Nachweisbare Bauvorgänge Nachweisbare Bildwerke Heut8 freiliegende Wandmalereien

1064 Weihe d. I. Münsters mit
d. Atriumskap. d. hl. Johannes

Johanneskap : Bordürenreste

1104 Weihe d. II. Münsters Glasfenster? zerst. 1753

2.H. 12. J.
-Anf.13. J.

Neues Münstersanktuarium
Münsterturm

Westportal mit Jüngst.
Gericht (zerst. 1753),
Grabreliefs d. Stifter
(jetzt Erhardskap.)

Malereien d. Münstersanktuariums

Umbau d. Erhardskap. Erhardskap: Deckenfries und
Chormalereien

Errichtung der Michaelskap. Michaelskap: Deckenfries und

gemalte Quader

Umbau d. Johanneskap. Johanneskap : Gewölbemalerei
(2. Ausmalg.)

Umbau d. Abtei Reliefierte Fensterlünetten
(cap. abbatis
Pfeilerreliefs d. Loggia
Elefantenreliefs am
Münsterturm

um 1300 Veränderungen in d. Erhards-
u. Michaelskap.

Michaelskap: Nische, Rankenwerk,

Fensterieibungen.

Münster: Pfeilerborte im
südl. Nebenchor

1412 Abt Berthold II. richtet die

Johanneskap. zu seiner Grabkap.

ein (Grabmal)

Johanneskap: 3. Ausmalung
(1928 wieder abgelöst)

um 1420 Gotisierung d. Fenster im
Ostbau d. Münsters

Münster: Pfeilermadonna

Mitte 15. J. (1447) „Großer Herrgott"
am Chorbogen d. Münsters
(zerst. 1529)

Münster: Credo-Fries im
südl. Nebenchor

Michaelskap: Vaterunser

2.H. 15. J. (1484) Errichtung der „Neuen
Abtei": der „Pfaffengang"

1486 Große Glocke

(Schillerglocke)
Münster: Malereien oberhalb
d. Credo-Frieses,
Ausmalung d. südl. Quer-
hausapsis,
(Malereien im Langhaus,
1928 wieder übertüncht)

1496-1524 Errichtg. d. gotischen Konvent-
saaies (1496) u. Umbau d. südl.
Kreuzgangflügels; Niederlegung

des alten Kapitelsaals,
Gotisierung d. Marien- (Anna-)
kap., Erweiterung d. Krankenhauses

bei d. Oswaldkap.

Holzbildwerk d. Marientodes

(heute in der Kirche
zu Riedheim).
Abtsstab
Wappenscheiben Michael
Eggenstorfers

Münster: Malereien unterhalb
d. Credo-Frieses

Oswaldkap; Malereien im Chor

Kreuzgang, Ostflügel:
Kreuzigung
Abtei: Ausmalg. e. Gemaches

(im späteren sog. Kreuzsaal)


	Die im ehemaligen Allerheiligenkloster zu Schaffhausen freiliegenden Wandmalereien im Lichte einer wissenschaftlichen Untersuchung
	...
	...
	Vorbemerkungen
	Die Malereien der Münsterkirche
	Die Malereien der Johanneskapelle
	Die Malereien der Erhardskapelle
	Die Malereien der Michaelskapelle
	Die Chormalereien der Oswaldkapelle
	Die Kreuzigung im Ostflügel des Kreuzganges
	Die Deckenfriese der Erhards- und der Michaelskapelle
	Die Malereien im Nordflügel des sog. Kreuzsaales


