
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 16 (1939)

Artikel: Der erste Schaffhauser Katechismus von Johann Konrad Ulmer und der
Kampf um denselben (1567-1569) : ein Situationsbild aus der
nachreformatorischen Schaffhauserkirche

Autor: Scherrer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der erste Schaffhauser Katechismus von
Johann Konrad Ulmer und der Kampf

um denselben (1567—1569).1)

Ein Situationsbild aus der nachreformatorischen
Sdiaffhauserkirche.

Von Eduard Scherrer.

Joh. Conrad Ulmer darf mit Fug und Recht als der
zweiteReformator der Schaffhauser Kirche in Anspruch
genommen werden. Aus Sebastian Hofmeisters Munde zuerst
die Predigt des lautern Evangeliums hörend und im Katechismus

Leo Juds, Zwingiis Freund und Mitarbeiter, unterrichtet,
aber auch begeisterter Schüler Luthers und Melanchtons in
Wittenberg, dann durch eine 22jährige erfolgreiche, reformatorische

Tätigkeit in der fränkischen Grafschaft Rieneck wohl
bewährt, in bestem Mannesalter zum Vorsteher der Heimatkirche

berufen, war er von Anfang seiner Wirksamkeit in
Schaffhausen im Jahre 1566 darauf bedacht, unter den Einwohnern

der Stadt, unter Geistlichen und Laien, unter alt und jung,
wahrhaft evangelisches Leben aufs neue zu pflanzen und zu
pflegen. Wohl hatte die Reformation durch Sebastian
Hofmeisters Wirken in der alten Rheinstadt Fuß gefaßt, aber unter
seinen Nachfolgern, den Triumvirn Linggi, Vogt und Gräbel,
war eine gewisse Stagnation eingetreten. «Man ruhte aus auf
den Lorbeeren der Reformation und begnügte sich mit dem

Bewußtsein, die «rechte Lehre» und damit auch den «rechten
Glauben» zu haben.

*) Nach einem Vortrag für die «Beiträge» stark gekürzt.



— 180 —

Ulmer erkannte nun bald nach seinem Amtsantritt in
Schaffhausen, woran es fehle, und trotz Widerstand und
Mißtrauen seiner Amtsbrüder machte er sich ans Werk, dem
erstarrten Leben der Schaffhauser Kirche neuen Geist
einzuhauchen. Dreimal in der Woche predigte er lebendig und
packend und erklärte während seiner Amtstätigkeit in Schaffhausen

das ganze neue Testament. Sein Predigtamt am
St. Johann begann er mit der Auslegung des Galaterbriefes.
Nach Beendigung des neuen Testamentes fing Ulmer noch im
Alter mit der Auslegung der 5 Bücher Mosis an, und zur Freude
seiner Zuhörer gelang es ihm, das erste derselben noch glücklich

zu vollenden. Er hat als unermüdlicher Prediger seiner
Vaterstadt das Beste gegeben. Seine Kollegen konnten bei
dem energischen Vorgehen des Antistes nicht in ihrer Bequemlichkeit

verharren»2).
Neben seiner intensiven Predigttätigkeit war es Ulmer im

weitern sehr daran gelegen, den kirchlichen
Jugendunterricht, der damals im Argen lag, nach Kräften zu heben
und zu fördern. Zu dem Zweck verfaßte er einen eigenen
Katechismus für die Schaffhauser Kirche. Er fand aber zuerst wenig
Verständnis dafür bei seinen Schaffhauser Amtsbrüdern, ja
versteckten und selbst offenen Widerstand. Dieser Katechismus-
Angelegenheit wegen schien ein unheilvoller Riß nicht nur in
der Geistlichkeit, sondern auch in der Kirche selbst entstehen
zu wollen, und es wäre ein solcher wohl nicht zu vermeiden
gewesen, wenn nicht im letzten Augenblick Antistes Heinrich
Bullinger in Zürich mit wahrhaft apostolischer Weisheit eingegriffen
und die entzweiten Brüder zu versöhnen gewußt hätte. Es kam
schließlich ein Kompromiß zwischen dem mancherorts im Kanton

Schaffhausen bisher verwendeten kleinen Leo Jud'schen
und dem Ulmer sehen Katechismus zu stände, ein Buch, das bis

zum Jahre 1642, bis zur Einführung des Heidelberger Katechismus,

in der Schaffhauser Kirche in Geltung blieb.

Ueber diese Vorgänge sind wir nun genau unterrichtet,
einerseits durch den Briefwechsel Ulmers mit seinen Schaff-

2) J. Wipf, Reformationsgeschichte.



— 181 —

hauser Amtsbrüdern und andererseits durch den Ulmers mit
Antistes Heinrich Bullinger. Diese beiden Briefwechsel bilden
die Hauptquellen der nun folgenden Darstellung. Der Ausgangspunkt

des sogenannten Schaf f hauser Katechismushandels
ist die Synode vom 7. November 1566. Es war die

erste Synode, der Ulmer als reguläres Mitglied beiwohnte, und
schon hier machte er auf die Notwendigkeit eines bessern
Religions- resp. Katechismusunterrichtes aufmerksam. Wir
hören darüber folgendes:

«A nno 156 6, den 7. Novembris, als man zu Schaffhausen

den Synodum hielte, ward in demselben M. Hans Kon-
radt Ulmer aufgenommen und leistete den gewöhnlichen aide.
Und da man nachmals, wie gebräulich, die Umfrag thate, was
ein jeder in seiner anvertrauten Gemeinde zu ändern und zu
verbessern wüßte, und die Ordnung an ihn käme, brachte er für
klagenderweise: wie daß der in den Kirchen und Schulen
damals gebräuchliche Katechismus in etlichen Stuken unvollkommen

und nicht wohl für die Jugend were: auch daß die Jugend,
in Sachen ihre Seligkeit betreffend, schlechtlich unterwiesen
würde, mit angeheffter vermahnung, man soll doch darauf
bedacht sein, wie diesem allem zu remedieren. Wiewohl er aber
sehr stark drauf trange, mochte er doch dismal besonderer
gewisser Ursachen halber nichts erhalten.»

Diese Notiz, die wir über den Verlauf der Synode vom
7. November 1566 überliefert bekommen haben, zeigt uns, wie
Ulmer bei seinen Bemühungen um Einführung eines bessern
Katechismus und damit eines besseren Religionsunterrichtes von
Anfang an mit starken Widerständen zu rechnen hatte. Nichts
destoweniger verfolgte er energisch sein Ziel.

In der folgenden Synode, Mai 1567, brachte er die ihm so

wichtige Angelegenheit von neuem zur Sprache und konnte
denn auch so viel erreichen, daß dieselbe die regelmäßige
Abhaltung der Kinderlehre und des
Katechismusunterrichtes in allen Gemeinden des Kantons
beschloß, daß der Rat durch ein von allen Kanzeln zu
verlesendes Mandat diese beiden kirchlichen Einrichtungen ernst-



— 182 —

lieh zur Nachachtung empfahl. Eine bittere Pille für die Herren
Geistlichen zu Stadt und Land. Vom Rate erhielt Ulmer auch
den Auftrag, mit einem besseren Katechismusunterricht

selbst den Anfang zu machen. Am 11. Mai
1567 begann er damit. Im Verlauf desselben gelangte er zur
Einsicht, daß die stets wiederholte Einprägung der christlichen
Hauptlehren in Schriftworten nicht genüge, sondern daß der
Zweck, den er sich gesetzt, eine kurze und bündige Zusammenfassung

der in den Schriftworten enthaltenen Lehren erheische.
So entschloß er sich, auf Grund der in seinen Katechisationen
gemachten Erfahrungen einen eigenen Katechismus
auszuarbeiten.

Diesen seinen Entwurf legte Ulmer der Herbstsynode
1 5 6 8 vor, und nach Klarlegung der Gründe, die ihn zur
Abfassimg desselben bewogen, ermahnte er die Synodalen, diesen
Entwurf anzunehmen oder sich über einen noch passenderen zu
besinnen. Sein einziges Anliegen sei, den Predigern ein Mittel
an die Hand zu geben, ihrem wichtigen Amte besser genügen zu
können, und eine gesunde evangelische Erkenntnis zu pflanzen.
Damit es aber dabei nicht sein Bewenden habe, wandte sich
Ulmer am 17. Dezember 1568 in einem Zirkular
und unter Beilage des von ihm lateinisch und deutsch verfaßten
Katechismus an seine Amtsbrüder in der Stadt und
an fünf Klettgauer Pfarrer, an die von Beringen, Neunkirch,
Hallau, Schieitheim und Wildlingen. An der Spitze des Entwurfs
steht eine Vorrede, worin Ulmer nochmals an die Notwendigkeit

und den Segen der kirchlichen Unterweisung erinnert,
die von gewissen Kollegen recht nachlässig geübt werde. Damit
diese Unterweisung fruchtbar gestaltet werden könne, sei ein
Katechismus höchst dienlich, ein Katechismus, der auf Grund
der prophetischen und apostolischen Lehre die fünf
Hauptpunkte: 1. wahre Selbsterkenntnis und Reue; 2. die wahre
Erkenntnis Gottes und den Glauben; 3. die wahre Anrufung
Gottes; 4. den wahren Trost in Trübsal; 5. die sichere Norm und
Regel für das christliche Leben zum Gegenstand habe. Kein
Christ könne ein richtiges Glaubensbekenntnis ablegen, ohne

genaue Kenntnis der Katechismuslehre. Auch könne niemand



— 183 —

die Predigt der Pfarrer richtig beurteilen, falsche Lehre meiden,
der gesunden Lehre aber folgen ohne diese Norm. Er, Ulmer,
habe sich bemüht, einen einfachen und klaren
Katechismus zu verfassen, geschöpft aus dem lautern Quell der
Schrift und zum besten der Kinder Gottes, der durch Geistliche
und Lehrer zu bestimmten Zeiten den Alten und Jungen dargeboten

werden könne. Mit der Bitte an die Stadt- und Landgeistlichen,

den Entwurf zu prüfen und ihr Urteil darüber ihm so

bald als möglich zuzustellen, schließt die Vorrede. Dieser ist ein

Urteil Bullingers über den ihm zugesandten Entwurf
beigegeben. Es ist günstig und lautet: «Dein Katechismus gefällt
mir wohl, denn in kurzen Worten und Lehren umfaßt er die
Hauptlehren unseres christlichen Glaubens und steht im
Einklang mit unserem gemeinsamen Bekenntnis».

Da die Zirkulare unbeantwortet blieben, berief Ulmer auf
Ende Januar 1569 die Stadtgeistlichen zu sich
in sein Haus, und diese entschieden sich nun einmütig für
Annahme seines Katechismus. Am 8. Februar erfolgte dann
auch die Mitteilung dieses Entscheides an die Landgeistlichen,

und diese antworteten am 14. Februar in einem
längeren Schreiben, dem man deutlich anspürt, wie wenig sie
sich mit der Einführung eines neuen Katechismus befreunden
können. Sie halten Ulmer entgegen, daß zum ersten nach ihrer
Meinung der von den Zürcher Kirchendienern gebrauchte

ganz kurze und klare Kinderbericht, der auch
in der Schaffhauser Kirche und Schule solange schon gelehrt
worden sei, ganz gut beibehalten werden könnte, daß zum
andern das Volk an den ewigen Neuerungen in
Religions- und Glaubenssachen Anstoß nehme,
und daß durch Beseitigung des alten Katechismus das

Ansehen der frommen Verfasser desselben in der Zürcher Kirche
geschmälert werde, und daß zum Dritten nicht sie, die Pfarrer
die Schuld tragen, wenn der bisherige Katechismusunterrichi
nicht die gewünschten Früchte gebracht habe, sondern die

Eltern, die ihre Kinder so nachlässig in die Kirche und
Schule schickten.



— 184 —

Den neuen Katechismus wollten sie nicht gerade
verwerfen, obwohl ihnen der alte besser gefalle, aber dennoch
erlaubten sie sich, folgende Wünsche vorzubringen: 1. eine
klarere und verständlichere Bezeichnung
und Erläuterung der G e g e n w ä r t i g k e i t
Christi im heiligen Abendmahl, die da sei nicht
leiblich, sondern geistlich und doch recht wirksam. Sie begründen

diesen Wunsch damit, daß der Herr Dekan bei etlichen
immer noch in Verdacht stehe, er denke in diesem Stück
lutherisch; 2. die Kürze des Kinderberichtes habe da und
dort Dunkelheit im Ausdruck zur Folge, darum möge der
Verfasser die nötigen Erklärungen dazu geben; 3. einige vom
Schweizer Idiom abweichende Redensarten seien
zu ändern und das zur Vermeidung von Unwillen und der
Jugend zum besseren Verständnis.

Dies Antwortschreiben der Klettgauer Pfarrer schmerzte
Ulmer tief. Er beklagte sich in einem Brief an Pfarrer Th. Frey
in Beringen, das Schreiben der Klettgauer enthalte Schmähungen

und Verleumdungen, die sein Amt, seinen Namen und
seinen Ruf antasteten. Frey suchte den erzürnten Dekan zu
beruhigen und versicherte ihn, von einer Privatleidenschaft
gegen ihn, wie er meine, sei keine Rede, und keiner seiner
Amtsbrüder trage auch nur den leisesten Zweifel hinsichtlich
der Amtstreue und persönlichen Integrität des Dekans in
seinem Herzen.

Inzwischen hatte auch Bullinger von der Sache Wind
bekommen. Er schreibt Ulmer am 2 5. März 156 9, wenn er
gewußt hätte, wie die Sachen stünden, so würde er von der
Einführung eines neuen Katechismus abgeraten haben. Um
Streitigkeiten und Spaltungen zu vermeiden, wäre es auch jetzt
noch besser, beim alten zu bleiben. Darauf antwortete Ulmer
am 7. April 1569 dem besorgten Freunde in einem
interessanten Briefe, in dem er einen geschichtlichen
Rückblick wirft auf den Katechismusunterricht in
Schaffhausen seit der Reformation und sodann die Gründe darlegt,
die ihn bewogen, einen neuen Katechismus zu verfassen und
für dessen Einführung zu arbeiten.



— 185 —

«Bald nach der Einführung der Reformation, so läßt sich
Ulmer nach einigen Dankesworten an Bullinger für dessen
väterliche Fürsorge der Schaffhauser Kirche gegenüber
vernehmen», hat man in Schaffhausen dem Volk zum großen Gefallen

auf Sonntag nachmittag eine öffentliche Katechisation
angesetzt. Dieser Katechese habe ich selbst als Knabe mit meiner
Mutter und Großmutter in großer Lernbegierde beigewohnt.
Wäre sie beibehalten worden, so würde es jetzt in der Schaffhauser

Kirche besser stehen. Aber diese Art von Katechese
fand ein baldiges Ende, erstand jedoch unter Linggis und
Zimpert Vogts Tätigkeit aufs neue. Jeweils am Sonntag legte
Linggi eine Stelle des Katechismus3) aus und hernach wurde
das, was im großen Katechismus4) Leo Juds darüber steht, bei
den Schülern abgefragt. Ich selbst war unter den ersten, die
abgefragt wurden. Aber auch diese Uebung dauerte nicht lange,
sondern wurde wieder umgestaltet und schrumpfte endlich
wieder zusammen auf die Fragen, denen Leo Jud den Titel
gegeben hat «das sind Fragen für gar junge Kinder» und zwar so
sehr, daß diese Fragen nur an Festtagen wie z. B. an Weihnachten,

an Ostern und Pfingsten und den drei nachfolgenden
Sonntagen, an welchen bei uns auch das heilige Abendmahl gefeiert
wird, von einigen Schülern ganz mechanisch und ohne sichtliche

Frucht wiederholt werden. Das ist jene «herrliche»
Wiederholung und Uebung des Katechismus in der Stadt und einigen

Landgemeinden, wovon man soviel Aufhebens macht. Alle
einsichtigen Leute hielten einen solchen Katechismusunterricht,

weil niemand daraus Nutzen zog, für gar keinen oder für
eine bloße Schaustellung. In manchen Landgemeinden genoß
das Volk und genießt zum Teil jetzt noch überhaupt keinen
offiziellen Religionsunterricht. Viele Jahre lang fehlte auch in
der Stadt die Katechismuspredigt, d. h. eine Predigt,
in der die Hauptstücke des Katechismus zu bestimmten Zeiten
und Stunden erklärt werden, damit die Unwissenden sich

wenigstens eine Vorstellung von den Elementen christlichen

3) Gemeint ist der kürzere Katechismus Leo Juds von 1541.

4) Aus dem Jahre 1534.



— 186 —

Glaubens und Lebens machen könnten. Zudem herrschte bis zu
meinem Amtsantritt auch keine feste sonntägliche
Gottesdienstordnung.

Als ich daher in meine Vaterstadt zurückgekehrt war und
erkannte, daß unter solchen Umständen die Ausübung des
Lehr- und Predigtamtes fruchtlos sein müsse, dachte ich Tag
und Nacht darüber nach, wie dieser traurigen Unordnung
abgeholfen werden könnte. Ich ermahnte deshalb schon in der
ersten Synode6), der ich beiwohnte, meine Amtsbrüder, daß in
allen Gemeinden Katechismuspredigten gehalten werden möchten,

aber meine Anregimg wurde, wie wenn es in dieser Sache
unter uns herrlich stünde, ins Lächerliche gezogen und auf
andere Zeiten verschoben. Obschon zurückgewiesen, habe ich
nichtsdestoweniger in der nächsten Synode6) umso ernstlicher
darauf gedrungen und mit Hülfe der Ratsdeputation es dahin
gebracht, daß die Einführung der Katechismuspredigt beschlossen

wurde. Auf Anordnung des Rates ist die Sache dann auch
in den Kirchen publiziert und mir der Auftrag erteilt worden,
in unserer Stadtkirche mit der Katechismuspredigt den Anfang
zu machen. So habe ich jeden Sonntag nach dem Mittagessen
die Kapitel des Katechismus, wie sie in dem meinigen nun
angeordnet sind, zu Anfang immer ganz einfach verlesen, hernach
jedes einzelne der Reihe nach in ganz familiärer Weise erklärt,
und das unter großem Zulauf des Volkes. Wie das nun aber
meine Amtsbrüder aufgenommen haben, ist aus folgendem
ersichtlich: Als 14 Wochen verstrichen waren, mißfiel es dem
Rate, daß ich ganz allein die Katechese halten sollte. Er befahl
deshalb, daß der Pfarrer, dem jene Sonntagnachmittagspredigt
übungsgemäß zufällt (sie fällt abwechslungsweise jeden dritten
Sonntag an einen von den drei Hauptpfarrern), auch die Katechese

zu halten habe. Da diesem Befehl nachzuleben war,
weigerte sich ein Stellvertreter des Hauptpfarrers vor dem
Dekan Gräbel in frechem Tone, das sechste Kapitel des
Katechismus vom Amt der Schlüssel vorzulesen, und wenn er nicht

6) Nov. 1566.

6) Mai 1567.



— 187 —

vom Bürgermeister dazu gezwungen worden wäre, er hätte es

in der Tat zum Aergernis des Volkes weggelassen. Ein anderer
aber, ein Hauptpfarrer, Blasius Oechslin, hatte die Stirne, ebenfalls

das Kapitel über das Schlüsselamt zu überschlagen, und
als ich ihm die Gründe für Beifügung dieses Kapitels
auseinandersetzte, nämlich die offensichtliche Verachtung des
geistlichen Amtes bei unserm Volke, woraus dann überhaupt die
Geringschätzung der Religion folge, antwortete er kaltlächelnd,
die Sache selbst gefalle ihm wohl, aber die Benennung «Amt
der Schlüssel» oder «Schlüssel des Himmelreichs», scheine ihm
unpassend und verwunderlich zu sein, womit der gute Mann
allerdings ein trauriges Zeugnis seiner Schriftkenntnis und
seiner theologischen Bildung an den Tag legte. Daraus kannst
Du deutlich sehen, wohin der Neid führt.

Nach diesem geschichtlichen Exkurs geht Ulmer auf den

von ihm ausgearbeiteten und an die Stadt- und Landgeistlichen
zur Prüfung übersandten Katechismusentwurf über und auf die
Antwort, die er am 14. Februar 1569 von den letztern erhalten
hatte, und worin ihr Wunsch zum Ausdruck kam, es möchte
ihnen gestattet sein, wenigstens bis zur nächsten Synode den
bisherigen Katechismus weiter zu gebrauchen.

Ulmer versichert zum Schlüsse dieses seines Briefes, daß

er niemanden zu seinem Katechismus zwingen wolle. Allerdings
habe er immer darauf gedrungen, daß die wesentlichen Stücke
der christlichen Lehre nicht so arg vernachlässigt würden, wie
es bisher geschah, und darauf dringe er auch jetzt mit Macht.
Was er die Unwissenden schlicht und methodisch zu lehren
trachte, damit es möglich sei, in der Predigt mit der Hauptsache

sich beschäftigen und mit umsomehr Frucht für die
Zuhörer gestalten zu können, — das werde doch kein Vernünftiger

tadeln. Immerhin suche er mit seinen Amtsbrüdern, was
alle Guten bezeugen müßten, aus allen Kräften Frieden zu
halten.

Wenn nun Ulmer geglaubt hatte, die Klettgauer Pfarrer
würden es mit ihrem Schreiben vom 14. Februar 1569 bewenden

lassen, so hatte er sich gründlich getäuscht. Im Gegenteil,



— 188 —

sie wurden wegen der Katechismusangelegenheit bei Antistes
Bullinger vorstellig und schickten sogar eine Abordnung zu ihm.
Das geht aus einem Brief Ulmers an die Stadtgeistlichen hervor,

und dies Vorgehen der Klettgauer Amtsbrüder hatte zur
Folge, daß Ulmer ihnen nun eine geharnischte Epistel als
Antwort auf ihren Brief zukommen ließ. Diesen 20 Folio-Seiten
zählenden Brief vom 2 8. April 1 5 6 9, in dem er alle
Geschosse des Witzes, der Gelehrsamkeit und der Geistesüberlegenheit

spielen ließ, in allen Einzelheiten darzulegen, würde
zu weit führen. Wir beschränken uns auf den wesentlichen
Inhalt: Nach einem geschichtlichen Rückblick ähnlich demjenigen
in seinem Brief an Bullinger vom 7. April, geht Ulmer Punkt
für Punkt auf die Einwände der Klettgauer Pfarrer ein und
sucht sie zu entkräften oder richtig zu stellen. «M e i n

Katechismus sei neu, sagt ihr. Dem ist materiell nicht
so, denn die Hauptstücke desselben sind weder neu, noch sind
sie von mir neu gestaltet worden. Sie enthalten nichts, was
nicht in jeder gesunden, schriftgemäßen Predigt auch
vorgetragen wird. Wenn neu genannt werden will, was in neuer Form
erscheint, so kann man ebensogut auch meine Homilien neu
heißen, die ich bei gleichbleibendem Stoff nach neuen Methoden,

soweit es die Notwendigkeit und Nützlichkeit erfordert,
halte. Für neue Krankheiten sind auch neue Mittel anzuwenden.

Im weitern, so fährt Ulmer fort, habt Ihr nicht Lobes
genug für den von euch gebrauchten Katechismus (Leo Juds kurze
Anweisung mit dem Titel: «Das sind Fragen für gar junge
Kinder»), der nach eurer Meinung der kürzeste, klarste
und einfachste, der einzig zu Stadt und Land
gebrauchte Katechismus sei. Dem widersprechen die
Tatsachen. Wenn die Jugend so, wie es sich geziemte, in
demselben unterrichtet worden wäre, so könnte man sich wahrlich
nichts besseres wünschen. Dem ist leider nicht so, sonst hätten
nicht zwei Synoden mit aller Energie darauf dringen müssen,
daß wenigstens die Hauptstücke christlicher Lehre der Jugend
fleißig eingepflanzt würden, sonst wäre kein Dekret der
Geistlichkeit und kein Edikt des Rates in gleicher Sache neuerdings
wieder nötig gewesen. Und Leo Jud? Hätte er jene «Fragen



— 189 —

für gar kleine Kinder» für allein maßgebend gehalten, weshalb

würde er es für nötig erachtet haben, dieselben noch
durch einen vollständigeren, den er selbst den kurzen, ja sogar
durch einen dritten, den er den großen Katechismus nannte,
zu ergänzen?

Und nun das Aergernis, das der neue Katechismus
geben soll. Im Hinblick darauf, was ihr darüber vorbringt, muß
ich schließen, daß es mehr in eurer Einbildung als in der
Wirklichkeit besteht. Wo ist ein vernünftiger Mensch, der durch
eine gesunde und umfassende Lehre, wie sie in meinem
Katechismus gelehrt und eingeprägt wird, beunruhigt werden kann?
Kein Frommer wird durch meinen Katechismus beunruhigt
werden, da ja, wie ihr selbst zugeben müßt, durch ihn keine
Veränderung religiöser Art stattfindet, oder sachlich etwas
Neues eingeführt wird. Wenn ihr aber sagt, es sei auch im
Klettgau bereits ein Murren über den neuen Katechismus zu
bemerken, über dessen Form und Inhalt ja in der Oeffentlich-
keit noch gar nichts bekannt ist, entstanden, so fürchte ich,
daß diejenigen die Schuld daran tragen, deren Pflicht es viel
mehr wäre, solches Murren und Klagen mit vernünftigen Gründen

zu besänftigen, statt es inter Pocula noch zu ermuntern.

Und weiter, gesetzt den Fall, es könnte durch eine nützliche

und notwendige Neuerung eine Beunruhigung im Volk
entstehen, nun wohl, so entsteht eine solche nicht so sehr durch
eine gesunde und vernünftige Behandlung religiöser Dinge, als

vielmehr durch die mehr als absonderliche
Neuerungssucht in Dingen, die zu ändern durchaus keine
Notwendigkeit vorliegt. In diesem Zusammenhang kommt nun
Ulmer rückschauend darauf zu sprechen, wie in seiner Vaterstadt

zu der Zeit, da er in der Fremde weilte, manches ohne
Not abgeschafft worden sei. An Stelle der goldenen und silbernen

Abendmahlskelche seien hölzerne Gefäße getreten,
worüber die Widersacher im katholischen Lager zu spotten pflegten,

sie seien so beschaffen, daß sie ebensogut für Hunde als
für Menschen gebraucht werden könnten. Das reiche silberne
Geräte zu St. Johann sei vermünzt, das Abendmahl selbst nicht



— 190 —

nur von den Pfarrern, sondern von rohen Bauern ausgeteilt,
mehrere Festtage, die im Zürcherlande noch gefeiert wurden,
seien abgeschafft worden. Die dreimalige Besprengung mit
Wasser in der heiligen Taufe sei in Wegfall gekommen. So sei
noch mancher löbliche Brauch zum unnötigen Aergernis der
katholischen Nachbarschaft abgeschafft und dadurch bewirkt
worden, daß viele evangelisch gesinnte Katholiken dem
Evangelium den Rücken kehrten und andere, die schon evangelisch
geworden waren, durch solche vandalische und zugleich zynische
Veränderungssucht wieder in den Schoß der katholischen Kirche
zurückgefallen seien. Wenig hätte gefehlt, so wäre auch der
Gebrauch der Glocken beseitigt worden. Und nun, so frägt
Ulmer, sollten wir allein die Kirche in Verwirrung bringen,
wir, die wir jetzt im Begriff sind, eine bessere Katechisation
einzuführen als die ist, welche bisher so mechanisch geübt
wurde, eine Katechisation, die nach unserem Vorschlag dem
Volke häufiger und fleißiger dargeboten werden soll? Ich halte
dafür, daß das Notwendige und Nützliche, was mit dem
Aufgang evangelischen Lichtes unter uns eingeführt und in passendere

Form gebracht wurde, nicht zu tadeln, sondern vielmehr
hoch zu loben ist. Und wenn aus Furcht vor Neuerung und
Aergernis nichts Gutes eingerichtet werden dürfte, was für
eine Gestalt hätten dann Kirche und Staat? Da nun eine
fleißige Katechismusübung drängt und zwar so, wie sie unsern
einsichtigen Mitchristen am fruchtbarsten zu sein scheint, wer
wollte sie dann unter dem Vorwand der Neuerungssucht und
des Aergernisgebens zurückweisen? Wahrlich, jedes Aergernis
würde verschwinden und ein der Gemeinde willkommenes
Werk entstehen, wenn den ehrlich gemeinten Ratschlägen
unter uns eine gute Stätte bereitet würde.

Was im weiteren die Autorität unserer V orgän-
g e r und die der Zürcher Kirche betrifft, so wird ihr durch
unsere Einrichtung nichts entzogen. Niemand von ihnen will,
daß wir in unsern Gemeinden auf ihre Ordnung sklavisch
verpflichtet wurden. In Sachen notwendiger kirchlicher Heils-
mittel ist keine menschliche Autorität maßgebend, sondern
vielmehr die Ehre Gottes und das Wohl der Kirche, deren



— 191 —

Diener wir sind. Unsere Vorfahren haben, ein jeder an seinem

Ort, zu tun versucht und getan, was sie vor dem höchsten
Richter verantworten zu können glaubten; wenn wir nun das

nämliche zu tun gewillt sind, so werden wir die Autorität
unserer Vorgänger am besten wahren, und zwar so, wie sie
selbst es wünschen.

Endlich Euer Urteil über den Katechismus selbst. Da

bringt ihr einen dreifachen Wunsch vor: Erstens bezüglich der
Sprache das heimische Idiom. Gewiß, ich hätte den
besten und allgemeinsten unserer Dialekte verwenden können,
aber ich wollte niemanden, weder zu Stadt noch Land, an
einen Lokaldialekt binden, ich bemühte mich jedoch, solche
Worte zu gebrauchen, von denen ich weiß, daß sie in ganz
Deutschland bekannt und anerkannt sind.

Zum zweiten: Die Kürze erzeuge Unklarheit!
Diese eure Unklarheit hat ihren Grund in eurer geistlichen
Blindheit. Wenn mein Katechismus wegen seiner Kürze unklar
ist, dann wird euer, wie ihr schreibt, so überaus kurze Katechismus

aus dem gleichen Grunde auch überaus unklar sein. Aber
die Leidenschaft gestattet euch vielleicht nicht, das in meinem
Katechismus anzuerkennen, was euch in jenem alsbald klar
gewesen ist. Es ist nun aber Pflicht der Geistlichen, wie ihr
selbst einräumt, diese Kürze durch das Licht gründlicher Erklärung

aufzuhellen.

Zum dritten wünscht ihr eine deutlichere Begriffsbestimmung

der nicht leiblichen, aber dennoch göttlichen und
wirksamen Gegenwart Christi im Abendmahl.

Hier scheint mir nicht nur tief eingewurzelter Argwohn,
sondern mehr noch, ein tief eingewurzelter Neid und Mißgunst
an den Tag zu treten, angesammelt teils aus Unwissenheit, teils
aus Lüge und Verleumdungssucht. Ich halte dafür, daß ihr bei
solchem Begehren zweideutiger Rede euch bedient und nicht
aussprecht, was ihr wirklich wollt. Wenn ihr vermutet, daß

irgend ein Irrtum in meinem Innern sich berge, warum habt ihr
denn während der drei Jahre, da ich als Freund und Bruder
unter euch weile, nicht mit einem einzigen Worte mich, den



— 192 —

Bruder, freundlich zur Rede gestellt? Warum habt ihr in den
vielen Synoden, da ich als Dekan unter euch amtete, dem
Bruder nicht nahe gelegt, den Irrtum abzulegen. Vor vier
Jahren habe ich meinen Glauben öffentlich vor euch bekannt,
einen Glauben, den auch Bullinger gebilligt hat, und der euch
Katonen und Aristarchen nicht unbekannt bleiben konnte. Ich
habe ihn seither auch in vielen Predigten aufs klarste dargetan.
Wenn euch darin etwas nicht gefiel, und ihr in euern
Privatzusammenkünften euch darüber aufhieltet, warum habt ihr es

nicht auch, wie es braven Helvetiern geziemt, in Synoden und
öffentlichen Versammlungen kund gegeben?

Mit Bullinger gebt ihr zu, daß mein Katechismus dem
Worte Gottes entnommen ist und unserer gemeinsamen
Konfession nicht widerstreite, also auch nicht die Lehre vom heiligen

Abendmahl? Warum genügt euch das nicht? Warum sucht
ihr bei einem Bruder und Kollegen mehr, als daß er alles lehre
in Uebereinstimmung mit dem Worte Gottes und dem uns allen
gemeinsamen Bekenntnis? Warum stehe ich denn bei euch
immer noch im Geruch des Luthertums? Wer beweist mir, daß
ich ein Lutheraner bin und es noch sei? Woraus schließt ihr, daß
ich in Bezug auf das heilige Abendmahl nicht richtig denke und
lehre? Woraus stammt im tiefsten Grund dieser euer
Argwohn ?»

In einer längeren geschichtlichen Darlegung sucht nun
Ulmer nachzuweisen, daß derselbe zurückgehe auf jene Tage,
da er von Lohr aus im Jahre 1544 und dann wieder i m
Jahre 1550 seine Vaterstadt besuchte und schon damals
bei einem Großteil der Schaffhäuser Geistlichkeit auf größtes
Mißtrauen gestoßen sei. Man habe ihn peinlichen Verhören
über seine Rechtgläubigkeit unterworfen, aber trotzdem man
ihn keiner Abweichung vom reformierten Bekenntnis habe
überführen können, und trotzdem er bei aller Anerkennung
seiner Lehrer Luther und Melanchthon und der Wittenberger
Kirche sich entschieden dagegen verwahrte, daß er ein verkappter

Lutheraner sei, habe doch das Mißtrauen nicht weichen
wollen. Ganz besonders seine Abendmahlslehre sei die
Zielscheibe der Angriffe und Verdächtigungen gewesen. Seine



— 193 —

Erklärung, daß er weniger Gewicht lege auf die methaphysische
Frage nach der Gegenwart Christi, als auf die praktischen
Momente des Abendmahls hätte wenig geholfen. Auch sein
Vorschlag, von der in Calvins Institution niedergelegten Fassung
der Sakramente aus den Weg zur Verständigung mit den
Schaffhauser Amtsbrüdern zu suchen, habe nicht zum Ziel
geführt. Ein Brief, den er von Lohr aus nach Schaffhausen gesandt
habe, sei unbeantwortet geblieben, obschon er mehrmals um
Antwort gebeten habe, ja noch mehr, von der Zeit an sei sein
Name und Ruf und alles, was er getan habe, auf die ungerechteste

Weise angegriffen worden, «sodaß auch einsichtige Bürger,

die wissen, wie ich bin, und was ich denke, die würdelose
Behandlung der Sache mit mir beklagen». Ja, selbst die
Erklärung, die er in neuerer Zeit (1564) Herr Dr. jur. Martin Peyer
gegeben habe: «Was ich bisher gelehrt, ist das, daß uns durch
die Zeichen des Brotes und des Weines der Leib Christi, für
uns gegeben und das Blut Christi, für uns vergossen, angeboten,
geschenkt und übergeben werden, so daß, wenn wir diese
himmlischen Gaben mit dem Glauben empfangen und dem
Herrn Christo durch den Glauben einverleibt worden sind, wir
zu einer wahren Danksagung, zur Unschuld im Leben und zur
brüderlichen Liebe entzündet werden», und die er bei seiner
Berufung nach Schaffhausen an Ostern 1565 vor
weltlichen und geistlichen Würdenträgern wiederholt habe, hätte

zwar bei ersteren, nicht aber bei letzteren Glauben gefunden. Es

sei nicht von der Hand zu weisen, daß gewisse Leute, die kaum
an der Schwelle einer der berühmten Hochschulen gestanden,
oder, wie man gemeinhin sagt, wie die Hunde kaum in die
Küche geschmeckt haben, fürchteten, vor einem gelehrteren
und begabteren zurücktreten zu müssen. «Das ist die
eigentliche Quelle eures eingefleischten
Argwohns und eurer Mißgunst», ruft Ulmer
entrüstet und betrübt zugleich aus. Trotz alledem habe der Herr
den Wunsch der Vaterstadt, ehrbarer Eltern und Freunde
erfüllt und ihn endlich gegen alles Erwarten, obgleich einige
seiner Gegner mit Händen und Füßen dagegen sich sträubten,
in die Vaterstadt zurückgeführt. Aber weit gefehlt, daß die



— 194 —

Klarlegung seiner aus Gotteswort geschöpften Ueberzeugung
und seine inzwischen gehaltenen Predigten seine Widersacher
von ihrem Argwohn hätten abbringen können, seien sie auch
heute noch gleichgesinnt wie damals. Damit schließt Ulmer
seine geschichtlichen Nachweise.

Und nun legt er, gleichsam als ob er den Schwerhörigen
gegenüber immer noch deutlicher sich ausdrücken müßte, mit
der Versicherung: «ichwill weder für einen
päpstlichen, noch für einen scholastischen, weder
für einen lutherischen noch für einen
zwinglischen Lehrer, sondern für einen
Diener Christi gehalten werde n,» und in
entschiedener Ablehnung der katholischen und lutherischen, der
Transsubstantiations- und der Ubiquitätslehre, seine
Auffassung vom Abendmahl nochmals klar und unmißverständlich
in diesen Worten dar: «Im Abendmahl als dem Sakrament des

Herrn Christus bekenne ich ein dreifaches: die Worte, die
Zeichen und die Sache, welche die Zeichen bedeuten. Demgemäß

erkläre ich, daß mit Wort und Zeichen, wenn sie richtig
gebraucht werden, den würdigen Abendmahlsgästen nicht nur
kräftig gezeigt, sondern geistlich, aber dennoch wahrhaftig
dargeboten und gegeben werden der wahre Leib des Herrn Christus
für uns gekreuzigt, und das wahre Blut, für uns vergossen
und demgemäß der Herr Christus selbst, wahrer Gott
und wahrer Mensch, wie er vom Vater für uns zum
Opferlamm gemacht und unser Erlöser und Heiland
geworden ist, mit allem seinem Verdienst und seinen allgenug-
samen Wohltaten, die er für uns erworben hat, und daß, wer
immer den also dargebotenen schon jetzt als den seinen in sein
Herz aufnimmt, mit dieser wahrhaft geistlich und lebendig
machenden Speise und Trank zum ewigen Leben genährt und
getränkt wird. Sodann erkläre ich, daß Christus, der solcher
Gestalt schon jetzt in den Herzen der Gläubigen wohnt, sie
selbst als wahre Glieder seines Leibes sich einfüge, sodaß sie

jetzt schon eins sind mit ihm. Endlich erkläre ich, daß Christus,
das Haupt der Gläubigen, in seinen Gliedern bleibe und die
Glieder in ihm, und daß er mit seiner göttlichen und stets



— 195 —

gegenwärtigen Kraft in ihnen wohne, lebe und wirke, und daß

er seinen Gläubigen ohne alles Verdienst die gewisse Hoffnung
leiblicher Auferstehung und ewigen Lebens gebe».

Und nun, gegen den Schluß seines Schreibens kommt Ulmer
wieder zurück auf den Hauptzweck desselben, den er immer im
Auge hat, auf den bessern Religionsunterricht.
Auf diesem Ceterum censeo müsse er unter allen Umständen
beharren. Mit dem aufrichtigen Bedauern, daß sich keine
Uebereinstimmung darin erzielen lasse, den von ihm verfaßten
Katechismus in allen Gemeinden des Kantons einzuführen,
erklärt er, er werde wiederum die katechetische Arbeit auf
sich nehmen und der männlichen Jugend denselben nach
bestem Wissen und Gewissen auslegen. Solches zu tun, dazu
treibe ihn das Wort des Apostels Paulus, anzuhalten zur Zeit
und zur Unzeit.

In einem letzten Appell an die Amtsbrüder versichert er
sie, er wolle kein ungerechtes Regiment unter ihnen ausüben
und bittet sie um Verzeihung, wenn er in seinem Briefe etwas
geschrieben und getan haben sollte, was seines Amtes unwürdig

wäre.

Trotz des versöhnlichen Ausklanges dieses Briefes, der
freilich stellenweise zu einer heftigen Anklageschrift wird,
schien der Katechismushandel zwischen dem Dekan und seinen
Amtsbrüdern zu einer unheilvollen Kluft sich erweitern zu
wollen. Da kam zur rechten Zeit, wenn auch etwas spät, die
Hilfe von Zürich, von Antistes Bullinger, der schon
einmal seinem drängerischen Freunde in Schaffhausen in der
Frage einer häufigeren Abendmahlsfeier guten Rat erteilt hatte.
In einem Schreiben, durchdrungen vom Geist der Weisheit

und der Liebe, mahnt das erfahrene Haupt der Zürcher
Kirche zur Eintracht und zum Frieden. Dieses Schreiben, das
am 3 0. April 156 9, also nur wenige Tage nach Ulmers
geharnischter Epistel an die Klettgauer Pfarrer in seine Hände
kam, enthält zunächst die dringende Bitte, die Mißhelligkeiten,

die größer seien, als er geglaubt, zur Ehre Gottes
und aus christlicher Liebe abzulegen! Was den Leo Jud'schen



— 196 —

Katechismus betreffe, so sei er auch in der Zürcher Kirche
überall im Gebrauch, aber immerhin so, daß kein Pfarrer an
den Buchstaben dieses Lehrbuchs gebunden sei, geschweige
denn, daß andere Kirchen damit beschwert und in sklavische
Abhängigkeit zu ihm gebracht werden sollten. Um der drohenden

Gefahr kirchlicher Spaltung zu begegnen, sei es am
wirksamsten, die Katechismussache vor die nächste
Maisynode zu bringen, damit jeder Amtsbruder seine Meinung
offen darlegen könnte. Es sei immer gefährlich, in staatlichen
und noch mehr in kirchlichen Dingen etwas ohne Not zu ändern.
Sollte es aber der Einführung eines neuen Lehrbuches
bedürfen, so werde es nicht ohne gemeinsame Zustimmung der
Brüder verfaßt und dem bisher verwendeten möglichst angepaßt,

daß niemand daran Anstoß nehme. Meinungsverschiedenheiten

sollen nicht auf die Kanzel gezogen, sondern unter der
Hand schiedlich friedlich beigelegt werden. Durch die Uneinigkeit

ihrer Lehrer erwachsen der Kirche je und je große Uebel,
und es ist stets nach dem zu trachten, was die Gemeinde erbaut
und die Eintracht unterhält.

Sollte es zur Beruhigung und Befestigung der Gemüter
dienlich sein, so schließt Bullinger seinen Brief, gestatte er ihm,
Ulmer, denselben auch den andern Brüdern mitzuteilen.

Ulmers Brief an die Klettgauer Pfarrer und vor allem die
einen wahrhaft apostolischen Geist der Weisheit und Milde
atmende Zuschrift Bullingers hat offenbar die Situation geklärt
und die streitenden Brüder auf einer mittlem Linie zusammengeführt.

Beweis hiefür ist die Maisynode 156 9, worüber
uns berichtet wird:

«Das Schreiben Bullingers wurde in dem nächsten Synodo,
dem 6. tag Meyens in beywesen Herrn Burgermeisters Peyer
und Junkherrn Statthalters Christoffeln von Waldkirch öffentlich

verlesen. Und nachdem die sach in berahtschlagung
gezogen, auch aller Zwiespalt und Widerwillen, so sich wegen des
Catechismi zwischen dem Herrn Decano M. Hans Conradten
und den Fratribus aus dem Klettgäue erhoben, verglichen und
aufgehebbt, ward von dem ganzen Synodo einhel-



— 197 —

liglich beschlossen erkennt, daß der alte
damals gebräuchliche Catechismus, auß
dem neugestellten des Herrn Decani solte,
wo von nöten, gebessert und vermehrt werden.

Und wurden beynebens aus den Fratribus zu Statt und
Land ihrer fünft benennet, die gedachtes verrichten sollten.
Diese fünff komen hernach, den 17. Meyens, züsamen und
stelten denjenigen Catechismus, der noch heütiges tages in
Kirchen und Schulen geübet und getriben wirdt.»

Schon am 2. J u n i konnte Ulmer den nach Weisung der
Synode von ihm und den fünf andern Pfarrern revidierten
Katechismus an Antistes Bullinger zur Prüfung übersenden, und
am 10. Juni geben Bullinger und G w a 11 e r folgende
Antwort: «Dein Katechismus hat unsere Billigung, weil er kurz
und klar die Hauptstücke der christlichen Lehre und Religion
enthält und nichts anderes in sich faßt, als was aus den Büchern
der h. Schrift genommen ist. Wir hoffen also, daß deine und
deiner Brüder Arbeit der Kirche von Nutzen sein werde, und
daß euerm Eifer das Interesse der Eltern und Schulvorsteher
deren entspreche. Im weitern danken wir dem Vater durch
Jesus Christus, der durch die Kraft des h. Geistes die Sache so
bereitet hat, daß ihr nun wahrhaft eines Sinnes seid. Wie den
Aposteln die Gabe des h. Geistes damals gegeben wurde, als
sie einmütig beisammen waren, so gießt Gott seinen Segen
freigebig aus über die Brüder, die in einhelligem Eifer und mit
vereinten Kräften die gemeinsame Sache der Kirche und des

öffentlichen Wohls betreiben. Und da wir sehen, daß du mit
deinen Kollegen solches tust, so können wir nicht bloß euch,
sondern auch uns selbst dazu gratulieren. Euch aber bieten wir
alle unsere Dienste an und bitten euch, sie fleißig zu benützen,
wenn ihr hofft, sie könnten euch in irgend einer Sache zum Vorteil

sein.»

Den angebotenen Dienst nahm Ulmer gerne an. Unter
Bullinger und Gwalters Aufsicht besorgte Froschauer in Zürich
den Druck des Katechismus. Ihm wurden eine Anzahl Gebete
und Kernlieder der evangelischen Kirche, Lieder von Dr. M.



— 198 —

Luther, Paulus Speratus, Nikolaus Hermann und Joh, Conrad
Ulmer selbst, beigefügt. Der Katechismus wurde später mehrmals

wieder aufgelegt, so 1579, 1596 und 1607.

So war nun der leidige Katechismushandel doch noch zu
einem guten Ende gekommen. Es war freilich ein Kompromiß
zwischen Ulmer und seinen Amtsbrüdern, zwischen dem von
ihnen bisher gebrauchten Leo Jud'schen und dem von Ulmer
verfaßten Katechismus, aber um des lieben Friedenswillen gab
Ulmer, wenn auch nicht leichten Herzens, nach. So entstand
1569 «Der Katechismus oder Kinderbericht
für die Kirche und Schule der Stadt und
Landschaft», der in der Schaffhauser Kirche mehr als
70 Jahre, d. h. bis zur Einführung des Heidelberger Katechismus
anno 1642, obligatorisches Lehrbuch blieb.


	Der erste Schaffhauser Katechismus von Johann Konrad Ulmer und der Kampf um denselben (1567-1569) : ein Situationsbild aus der nachreformatorischen Schaffhauserkirche

