Zeitschrift: Schaffhauser Beitrage zur vaterlandischen Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen
Band: 16 (1939)

Artikel: Schaffhauser Hochzeitsbrauche in alterer und neuerer Zeit
Autor: Steinegger, Albert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-841095

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-841095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schafthauser Hochzeitsbrauche in ilterer
und neuerer Zeit".

Von Albert Steinegger.

Die heutige Zeit der Sachlichkeit 148t leider die alten
Briauche bei Verlobung und Hochzeit mehr und mehr verschwin-
den; man beschrinkt sich auf das Notwendigste und vergift,
in welch traditionsgebundener Weise in fritheren Zeiten dieses
wichtige Ereignis gefeiert wurde. So gehdren denn die meisten
Briauche, die in diesem Aufsatz geschildert werden, zum gro8ten
Teil der Vergangenheit an.

Die Ehe zahlt zu den alleridltesten Institutionen, und so weit
die Nachrichten reichen, finden wir in ihr einen Akt, der ein
rechtliches Verhéaltnis begriindet. Die &ltesten historisch be-
glaubigten Formen der germanischen EheschlieBung sind der
Frauenraub und der Frauenkauf, Es gibt Gelehrte, wie z. B.
Andreas Heusler, die die Raubehe als das Primire annehmen
und daraus den Kauf entstehen lassen in dem Sinne, dal} sie
den Preis als einen Rest des Siihnegeldes fiir die der Sippe
geraubte Braut ansehen. Aus Sagen kennen wir Helden, die
durch eine kithne Tat sich das Eheweib holten. Immerhin darf
gesagt werden, daB der Frauenraub unméglich wurde, sobald
einigermafBen geordnete Rechtsverhiltnisse herrschten. Den-

1) Der folgenden Arbeit liegt in erster Linie eine Umfrage der
Kommission fiir Heimatforschung der kantonalen Lehrerkonferenz zu
Grunde. Besondern Dank schulde ich Herrn Dr. Alfred Keller, Bern, der
mir ein dufBlerst reichhaltiges Manuskript iiber die Hochzeitsbrduche in
Riidlingen zur Verfiigung stellte, ebenso meinem Kollegen Ewald Rahm,
Beringen, der die Aufstellung und den Versand des Fragebogens be-
sorgte.



— 108 —

noch kam, wenn ruhige Minne nicht zum Ziele fiihrte, Gewalt-
anwendung hin und wieder vor, und die alten Volksgesetze
anerkennen eine Raubehe ausdriicklich, wenn sie im Einver-
stindnis beider Teile erfolgte. Volle Geniige wurde aber der
Rechtsordnung erst geleistet durch einen regelrechten Erwerb
der Frau auf Grund einer Abmachung mit deren Sippe. War
nach oft lingeren Verhandlungen eine solche zustande gekom-
men, so galt die Ehe als geschlossen, d.h. es war dies erst die
desponsatio, die Verlobung. Bis zur Hochzeit, die die Uebergabe
an den Mann bedeutete, muBte noch vieles in Ordnung gebracht
werden, Wer eine verlobte Tochter einem andern gab, oder wer
eine Braut raubte, brach dem Kiufer die Ehe.

Beschriankungen der Heiratsmoglichkeiten finden wir bei
den Leibeigenen, denn der Teil, der dem andern in sein Haus
folgte — meist war es die Frau — ging eben mit seiner ganzen
Nachkommenschaft der Herrschaft verloren. Das alte Hofrecht
verbot daher nicht nur alle Ehen nach auswérts, sondern der
Grundherr besall sogar die Gewalt, seine Leibeigenen im Inter-
esse der Mehrung des Bestandes zur Heirat zu zwingen. Wohl
iibte er im spiateren Mittelalter keinen Zwang mehr aus, aber
er wahrte sich das Recht, die Erlaubnis zu einer vorgesehenen
Heirat zu geben, wofiir eine Abgabe entrichtet werden mufite’).
Um Verluste bei Ungenossenehen méglichst zu vermeiden,
tauschten die Herrschaften ihre Leibeigenen gegenseitig aus,
oder sie trafen zum mindesten genaue Abmachungen. So verein-
barte im Jahre 1332 Hug von Radegg, dessen Leibeigene zu
Lohningen einen Eigenmann des Spitals, wohnhaft zu Utten-
hofen, geheiratet hatte, «das du gemain solent sin min vnd des
spitals; beschech och, das dia selb frowe Anna an lib. erben
sturbi, so sol ich alder min erben ainen tail nemen von ir» nach
des Landes Gewohnheit. Fiir den Fall, daB Kinder vorhanden
sind, «so sol ich alder min erben nemen den val»?).

?) Eugen Huber, System und Geschichte des Schweizerischen
Privatrechtes. IV 314 ff. Basel 1893. Andreas Heusler, Institutionen des
deutschen Privatrechtes II 277 ff. Leipzig 1885.

%) Urkundenregister fiir den Kanton Schaffhausen (U.R.) 539.



— 109 —

Ehebeschrankungen kamen auch nach der Reformation vor,
so z. B. wenn die Braut aus einem andern Ort stammte und sich
nicht iiber das vorgeschriebene Heiratsgut ausweisen konnte.
Die Dorfofinungen geben uns hieriiber manchen Aufschluf}. So
heiBt es in einer solchen von Neuhausen aus dem Jahre 1466:
Weibspersonen, welche auflerhalb der Eidgenossenschaft ge-
boren, aber von Herren, Landleuten oder Untertanen in die
Ehe genommen werden, miissen neben der Urkunde ihrer ehe-
lichen Geburt und dem Nachweis, daBl sie keinen nachjagenden
Herrn haben, noch 300 Gulden zeigen; stammen sie aus der Eid-
genossenschaft, geniigen 200%), In der Ehegerichtsordnung vom
Jahre 1785 lesen wir: Wenn einer eine aulerhalb der Eidgenos-
senschaft biirtige Frau heiraten will, soll sie neben der gewohn-
ten Brautfahrt ihrem Mann 600 Gulden, eine Eidgenossin aber
wenigstens 400 Gulden bringen; in beiden Fillen hat der Mann
dem Spitalamt 100 Gulden zu bezahlen; will aber ein Biirger
ein Landeskind heiraten, so mag er es tun, wenn selbige nur
200 Gulden Vermégen hat; in diesem Fall muBB er dem Spital
50 Gulden entrichten. Fiir die Untertanen lauten die Bestim-
mungen etwas anders: Kein hiesiger Untertan soll mit einer
Weibsperson aulBlert seinem Flecken erboren, weder prokla-
miert noch kopuliert werden, es habe dann die betreffende
Gemeinde die Braut wirklich als Biirgerin aufgenommen und
das gewohnte Bechergeld empfangen (wohl der Ersatz fiir einen
friiheren Becher). Ist die Fremde eine Ausldnderin, soll sie
ihrem Mann 200 Gulden bar Geld bringen, welche in die Ge-
meindelad gelegt und zum besten des Weibergutes verwendet
werden. Ist sie eine Einheimische, so mul} sie ein Attestat vor-
weisen, dafl sie wenigstens 200 Gulden Vermdgen besitzt oder
solches von ihren Eltern zu erwarten hat’). Alle diese Bestim-
mungen bezweckten in erster Linie einen Schutz vor allzu-
groBen Armenlasten. Armut und schlechter Lebenswandel
gaben dem Gemeinderat noch im letzten Jahrhundert das Recht,
Einsprachen gegen den EheabschluB3 zu erheben. Ein Hindernis

) Albert Steinegger, Geschichte der Gemeinde Neuhausen, 24.
5) Hist.-ant. Verein, Acta Scaphusiana Tom 10 Nr. 45.



- 110 —

bildete auch die Konfession. Die oben erwihnte Ordnung be-
stimmt: Eine Ehe mit romisch-katholischen Weibspersonen ist
in unserm Land bei Verlust des Biirger- und Landrechts ver-
boten. Eine Ausnahmestellung nahm auch der Henker und seine
Familie ein, denn er stand gewissermallen aullerhalb der Gesell-
schaft, und seine Kinder durften sich nur mit ihresgleichen
verheiraten, Als im Jahre 1657 des Scharfrichters dlteste Toch-
ter mit dem Sohne eines ehrlichen Handwerkers ein Verhiltnis
unterhielt, zog dies ihrem Vater einen scharfen Verweis zu. Bei
Verlust seiner Stelle wurde ihm verboten, seine Tochter an
hiesige ehrliche Handwerker zu verheiraten. Auch dem Lieb-
haber untersagte der Rat bei Verlust des Biirgerrechtes, sich
so «vnanstindig» zu verehelichen®). Kaum 10 Jahre spiter
unterhielt ein Thaynger mit der Tochter des ehemaligen Scharf-
richters Volmar ein Liebesverhiltnis, auch ihm wurde bei
Strafe der Landesverweisung befohlen, sich von ihr zu trennen.

Urspriinglich hatte die Braut zum ganzen Handel nichts zu
sagen; der Vater entschied allein. Diese absolute Gewalt, aus
der alten Munt herrithrend, milderte sich im Laufe der Zeit; an
manchen Orten war der Vater noch im letzten Jahrhundert der
Brautwerber, und Jeremias Gotthelf erzihlt dariiber manch
kostliche Episode. Reste der alten viterlichen Gewalt finden
wir hin und wieder noch in Verlobungsanzeigen, wenn es heifit:
Herr und Frau X haben die Ehre, die Verlobung ihrer Tochter
anzuzeigen.

Um vor der Verlobung die Gefiithle der begehrten Person
kennen zu lernen, gab es verschiedene Orakel. So heifit es in
einer Sammlung von Aberglauben aus Schaffhausen: Um zu
erfahren, ob man von einer Person geliebt werde, legt man
einen frischen Apfelkern ins brennende Licht; zerspringt er
knallend oder gar das Licht ausléschend, so ist man geliebt.
Oder: Lost sich einem Madchen das Schiirzen- oder Strumpf-
band, so denkt der Geliebte an sie. Um den Anfangsbuchstaben
von dem Namen des zukiinftigen Gatten zu erfahren, werfe das
Midchen eine unversehrte Apfelschale hinter sich, und der

8 Protokolle des Gr. und KI. Rates (R. P.) 117, Seite 11



— 111 -

gewiinschte Buchstabe wird sich auf dem Boden aus der Schale
gestalten. Um zu wissen, in wieviel Jahren man einen Mann
bekomme, fiille das Madchen ein Glas zur Hilfte mit Wasser,
hiange einen Trauring an eines ihrer Haare und halte ihn iiber
das Wasser im Glas. Nach und nach kommt der Ring in Perpen-
dikelbewegung; so oft er dann an das Glas anschligt, so viele
Jahre dauert es noch bis zur Vermahlung; schliagt er gar nicht
an, so bleibt sie unverheiratet; fiallt er ins Wasser, so erfahrt sie
einen Treubruch. Ein anderes Mittel lautet folgendermafBlen:
In der Sylvesternacht um 12 Uhr bilden die Anwesenden einen
Kreis, in den ein Hahn gestellt wird. Die Person, auf welche er
zugeht, wird im neuen Jahr Braut oder Brautigam®).

War das neue Paar einig, so herrschte frither und viel-
fach heute noch der Brauch, das Verhiltnis lidngere Zeit
geheim zu halten; ein Grund mag wohl die Befiirchtung vor
falschen Einfliisterungen sein. Der Geliebte besuchte nun das
Midchen nachts in seinem Gaden, daher der Ausdruck Gaden-
steigen oder Kiltgang. In einzelnen Alpentilern ist dies heute
noch Sitte. Aus verschiedenen Beschwerden der Geistlich-
keit zu schlieBen, war dies frither auch in unserm Gebiet all-
gemein Brauch. So klagt der Pfarrer von Lohn im Jahre 1664:
«So gehet das ehr vnd Gottes vergessene gadensteigen nach
iederzeit der gestalten in den schwang, daf} ich in einer iahres-
frist kein auch dem schein nach ehrliches hochzeit nicht zu-
sammen gegeben», und er bittet die Obrigkeit, strenge Strafen
anzuwenden. Sehr drastisch schildert auch eine Eingabe aus
dem Jahre 1687 die entsprechenden Zustinde auf dem Lande.
«Eine nach sodomitischen schwebel stinkende, so vnziichtige
vnd biibische bulerey junger leuthen, das vast nit zu glauben
were, das es in drtern, wo man auch vom evangelio vnd der
ehrbarkeit etwas horet, es hette so weit kommen koénnen,
wan man es nit leider aus tdglicher erfahrung hette. Da dan
etwa knecht vnd megd in eine kammer gelegt werden, vnd
die, so nahen anlaBl zu siindigen nit haben, denselbigen suchen
durch nichtliches gadensteigen.» Nachher riihmen sie noch,

) Der Unoth. Schaffh. 1868, Seite 179.



e JRR ==

sie hitten in allen Ehren bei einander gelegen. Es gebe sogar
solche, die in einer Nacht zwei, drei oder mehr in ihren Gaden
steigen lassen und die, so redlich sein wollen, treiben es so-
lange miteinander, bis es ihnen erleidet, oder es eine an-
genehme Gelegenheit gibt, alsdann «schenken sie es einan-
der» (seind ihre eigne wort) oder sie fahren fort, bis die
Frucht sich nicht mehr will abtreiben lassen®).

Das Zusammenfiihren durch eine Kupplerin ist schon alt
und hatte frither nicht den iiblen Beigeschmack; Jeremias
Gotthelf erzdhlt ja eine Reihe Beispiele, wie bald eine
Hausiererin, bald ein Kachelhefter oder Schwefelhdlzler als
Verbindungsperson amtete. Die Kuppler erhielten meist von
beiden Seiten ein Paar Stiefel oder Schuhe als Lohn. Daher
treffen wir heute noch die Redensart: Er hit sich welle e Paar
Stiefel verdiene ... Damit hingt wohl ein Passus der Schaff-
hauser Ehegerichtsordnung aus dem Jahre 1530 zusammen.
Es heiflt namlich dort: So aber eine Tochter den Knaben mit
Griilen, Botschaften, Briefen oder eigenem Bescheid und der-
gleichen Dingen gereizt, dann soll er ihr fiir ihre Ehre nicht
mehr ‘als ein Paar Schuhe zu geben schuldig sein. In einer
Hochzeitsrechnung aus dem Jahre 1746 heilt es am Schluf3:
Der Helena als Kupplerin 6 Dukaten. Die Stelle ist zwar nach-
traglich wieder gestrichen worden, warum ist nicht ersicht-
lich), Verbote treffen wir jedoch frith schon. Im Jahre 1561
lag ein Konrad Lang, Sdger, im Gefdngnis, weil er den jungen
Wildissen und Fabians Tochter «zesamen kuplet»; auf ge-
wohnliche Urfehde hin wurde er dann wieder frei gelassen™).
In dem schon erwahnten Protest wegen der Heirat des Hen-
kers Tochter mit einem Biirger heillt es gewissermallen als
Entschuldigung, sie seien ja doch zusammengekuppelt worden.

8) Synodalmemorialia A. A. 72. 3.
%) Zwingliana 1925 Nr. 2, Seite 294,

19) Hist.-ant. Verein, Aussteuer-Rodel und Hochzeitsgaben aus dem
17.—19. Jahrh.

1) R. P. 20, 10. Miirz 1561.



— 113 —

Heute wirbt der junge Mann selber, miindlich oder
schriftlich, letzteres, wenn er seiner Sache nicht ganz sicher
ist. Oft gebrauchte man auch gewisse Formeln. So ist in einem
handgeschriebenen Biichlein eines Beringers aus dem Jahre
1779 folgende Anrede erwidhnt: Um eine eheliche Tochter zu
erwerben, so sprich, wie es darunder erfolgt: Ehrbare und
bescheidene, insbesondere getrauten, guten lieben Friinden.
Es wiirdt euch nicht wundernehmen, warum daf} ich zu euch
komme. Zwar es geschieht nicht on Ursach. Ich hitte Sinn
und Willen, eue Téchter zu heuraten, wenn ihr sie mir gidben
und anvertrauen wollt. So sie mich will, so will und hotfe ich,
ihr getreu zu sein und zu bleiben bis in den Tod, so sie mit
mir und ich mit ihr und Gott mit uns ist®).

Ein Beispiel der Werbung durch einen Freund bietet uns
der Jerusalempilger Stockar. Er erzahlt: «Uff Aller-Halgen
Dag (1526) warb mir Urban Jiintalar um min Frowen, dem
verdruwett jch wol, und er dett das Best mit mir, und hielt
sych redlichen mit mir, und do es iiberin was, und er dye
Sach zu End bracht mit Gotz Hilff und es Als iiberin was, und
mir min Frow iiberantwortt ward, do dett jch Urban Jiintalar
ain Erung ain und schanckt jm 3 Ellen Damast schwartz
blumtt, ckost 4 Kronen, um sin Miig und Arbatt, dye er gehian
hatt und redlich jn der Sach gehandlett hatt»").

Die Brauche bei der Verlobung bestanden wurspriinglich
in der endgiiltigen Festsetzung der vermdgensrechtlichen
Fragen, die meist in einem schriftlichen Ehevertrag nieder-
gelegt wurden; darauf folgte die Uebergabe der Braut an den
Brautigam. Auch dariiber gibt uns Hans Stockar eine ganz
anschauliche Schilderung. «Uff Donstag ain Sant Andreyas
Abend 29. Dag Aler-Halgen Monatt hatt jch ain Dag mitt dem
Burgemmiastar Byagar uff dem Ratthus, und was darby Urban
Jiintalar und min Fetter Thoman Spiegelberg, und gerett jch

12) Mitgeteilt von E. Rahm, Beringen.

%) Heimfahrt von Jerusalem Hans Stockar’s von Schaffhausen
Pilgers zum heiligen Grabe im Jahre des Heils 1519 und Tagebuch von
1520—1529. Schaffh. 1839, Seite 159/60.,



- 114 —

aim Burgemmiastar Byagar, das er mir sin Dochtar Elsbett
zu der halgen Ee geb. Des er guttwillyg was und sych mit sim
Viernemen schickarlich finden lies; desglichen sin Husfrow und
dye Dochter 6ch ain gutten Willen und Gunst zu mir hatten,
und jch zu jnen. Und jch fieng den Hiertt mit Gotz Hilff ain und
der mir gliicklichen zu Handen gieng, Gott hab Lob! mit liitzal
Red um ainanderen. Und lutt als unser byad Reden des
Burgemmiastar, er wett mir sin Dochter gen, Elsbett, und
8 hundertt Guldin und, nach sim Tod und syr Husfrowen, sol sy
och erben, und sin selb vorbehaltten den 4 Summen dye
3 Hiisser mit dem Fordal, nach Lutt des Hieratt-Bryeff, und sol
jch der Dochtar zu Morgengab gen 2 hundertt Guldin und
4 hundertt G. zu Niderlegung und er och 4 hundertt G. der
Dochtar, ob mir un Lib-Erben abgiengen, das Gott vor syg!
und das iiberyg Gutt ain dye rechten Erben sol vallen, was
von Klader und Klanott, wye dann ain ettlichs hatt nach Lutt
des Hieratt")».

Solche Eheverabredungen waren noch im 16. und 17. Jahr-
hundert allgemein Sitte, und die ganze Familie beriet dariiber.
Als sich im Jahre 1709 der Schaffhauser Junker Johann
Stockar, gewesener Hauptmann in Spanien, mit der wohledlen,
viel ehren-, sitt- und tugendreichen Jungfrau Ursula von Wald-
kirch verlobte, wurden dem 20 Folioseiten umfassenden Ver-
trag die Siegel von 11 Verwandten aufgedriickt®).

Die Verlobung bildete bereits ein Rechtsverhiltnis und
mullte daher vor 2 ehrsamen, unverworfenen Minnern ge-
schehen, denn sie bedeutete das Beziehen der Ehe, d.h. die
Begriindung eines festgebundenen familienrechtlichen Verhalt-
nisses. Die beiden Mainner sollten aber keineswegs der
Kuppelei verdichtig sein. Die elterliche Gewalt spielte noch
eine wesentlich groBere Rolle als heute. So bestimmt die Ehe-
gerichtsordnung von 1529: «Zum driten soll kain kind, namlich
mans person sins alters vor 18 jaren, und wibs person vor

14) Hans Stockar, 158.
15) Hanns Bichtold, Die Gebrduche bei Verlobung und Hochzeit.
Basel 1914, Seite 80.



Sl

16 jaren sich one gunst, wissen und willen siner vater und
muter und ob es die nit het, siner groBvater, groBmuter und
vogt der ee begebenn»,

Zum vierden, ob iemas zl sollichen vermechlungen hinder
vater, muter und v6gte hete geholffenn, geraten oder ainchen
underschlouff geben, die sollen unnser erichter ie nach gstalt
der sach wie sy bedunckt straffen.» Immerhin sollten die Eltern
ihre S6hne und Téchter «zu elicher bewilligung weder néten
noch zwingen», Ziehen sie die Erlaubnis zu lange hinaus, darf
sich das Kind, ohne dal} es eine Strafe zu gewértigen hat, ver-
mihlen. Die Bindung durch die Verlobung kommt in der fol-
genden Bestimmung deutlich zum Ausdruck: Sobald ein Ehe-
versprechen auf gebiihrende Weise und Form geschehen ist,
so ist den beiden nicht vergonnt, solches aufzuheben, wenn
schon beide freiwillig sich entschlagen wollten, sondern das
Ehegericht hat den Entscheid zu fillen, und damit sie in Zu-
kunft vorsichtiger seien, zahlt der reuende Teil 24 Gulden®™).

Dafl man sich von einer Absage oft nicht allzuviel daraus
machte, zeigt die nachfolgende Stelle im Ratsprotokoll vom
Jahre 1593: Heinrich Héscheller, Biirger und Goldschmied
sagt, das «kurzvergangner tagen er samt Ulrich Hagenloch
und Hans Ulrich Sayier schnyders tochter alhier in Cunrat
Mossers seligen Wittib hu3 ain abent trunckh gethon haben,
sie haben erstlich enandern die Ehe also zugesagt, wans ir
Vatter unnd Muetter lieb seye, solle es ain Ehe sein und
belyben. Weyl aber ire Elttern darwider und sie seiner nit
begeren wélle, frage er iro auch nichts nach*)»,

Die Bedeutung der Verlobung kommt auch darin zum Aus-
druck, daB in fritheren Zeiten beim Verlobungsmahl ein Mit-
glied des Rates oder sogar ein Geistlicher die Verlobten zu-
sammengab. Den besten Zeugen haben wir wieder in Stockar.
«Uff den Dag Mitdag gieng jch und min Friindschaff jns Bur-

gemmiastars Hus, und do gab mian uns zusamen, und was Urban

16) Zwingliana 1925. Nr. 2, 293/94,
17) Anzeiger fiir Schweizerische Altertumskunde 1936, Seite 152.



— 116 —

Jiintalar uns Pfaff»>**). Bei diesem Anlasse gab man sich
den Handschlag, wohl als Abschwichung des fritheren Eides.
Der Vater legte jeweils die Hand des Méadchens in die des
Briautigams; daher kommt auch der Ausdruck, «um die Hand
eines Madchens bitten». Heute wird die Verlobung meist im
Hause der Braut mit einem Essen gefeiert; da und dort nennt
man diesen Anlal auch «Brutstubete».

Das Eheversprechen wird auch heute noch durch irgend
ein Geschenk besiegelt, das der Brautigam der Braut als Pfand
gibt. Dieses Ehepfand kann wohl als Rest des alten Braut-
kaufs angesehen werden; der Sinn des Pfandes ist allerdings
verschwunden. Ein frither beliebtes Pfand war das Taschen-
tuch, das bis zu Anfang dieses Jahrhunderts bei Hochzeiten
noch hin und wieder ausgeteilt wurde; es tritt in die Reihe der
Symbole der Adoption durch Einkleidung. Wir treffen aber
auch Messer, Schere und Nadel als Ehepfinder; daraus leitet
sich der Aberglaube ab, dal man geliebten Personen keinen
schneidenden oder stechenden Gegenstand schenken darf,
denn er zerschneidet die Liebe. Verbreitet ist auch der
Brauch, daBl man irgend ein Geldstiick als Ehepfand iiberreicht,
vielleicht als eine Art Handgeld. So gab der Knabe dem Mad-
chen «einen franzosischen dicken pfennig» oder einen «Neun-
batzler», auch eine Haarschnur samt einem «dicken pfennig».
«Ueber das schlidgt es jme dann dar jnn die hand").»

Eine spezielle Form ist der Ring. Der Brauch des Ring-
wechselns ist sehr alt. Dies zeigt die Hochzeitsordnung vom
Jahre 1466, nach der weder Braut noch Brautigam noch jemand
anders aus der Verwandtschaft «gulden ring oder andre
klainet» schenken durften. Stockar schreibt «...und vermelatt
jch Elsbett min Frow mit 2 Ringen». Wenn der Ring immer
noch die einfachen Formen mit den Initialen tragt, so ist dies
darauf zuriickzufithren, daBl die Kirche jede Verzierung mit
Steinen bekampfte, weil diese als Amulette galten. Mit dem

18) Hans Stockar 159.
%) Schaffhauser Beitrdge zur vaterldndischen Geschichte, 14. Heft
134/135.



— T —

Ring sind eine Menge aberglaubischer Vorstellungen verbun-
den. Geht er verloren oder zerbricht er, so bedeutet dies die
Trennung der Ehe oder sonst grofles Ungliick in derselben®).
Die Brautgeschenke bestanden, schreibt Pletscher von Schleit-
heim, in Ringen, silbernen Kettchen, Uhren und hieBen Ehe-
pfinder, oft schenkte der Briutigam der Braut eine Uhr und
sie ihm eine Kette™).

Sind die Verlobungsférmlichkeiten vorbei, nennt man die
Versprochenen Hochziter und Hochziteri, Brut und Briitigam.
Sie erhalten nun Gratulationen in Form von Blumen und
Blumenstécken. Nach und nach lernen die Gliicklichen die
gegenseitige Verwandtschaft kennen, zundchst Gotte und
Gotti. Die Zeit zwischen der Verlobung und Hochzeit heiljt
man in Stein auch Briitlauf, weil der Brautigam in dieser Zeit
seine regelmifligen Besuche bei der Braut macht. Die Dauer
derselben ist verschieden, aber im allgemeinen hat man es
nicht gern, wenn sie zu lange wihrt. Eher zieht man vor, die
Verlobung noch etwas hinauszuschieben, wenn noch keine
Aussicht auf die Griindung eines Hausstandes vorhanden ist.

Ueber den Geschlechtsverkehr der Verlobten herrschten
im allgemeinen verschiedene Auffassungen; die Kirche stellte
je und je rigorose Bestimmungen auf. Besonders streng war
man, wenn der elterliche Konsens noch nicht gegeben war...
«und ob der tochter vater und muter sy, die tochter, dem
knaben nit welten lassen und die ee zwiischen inen nit zu-
gsagt war, denn soll der knab die tochter usstiiren nach der
erichter erkantnus»*). Die Ehegerichtsordnung von 1785 be-
stimmt folgendes: Wenn zwei Personen einander ohne elter-
lichen Konsens die Ehe versprechen, und es erfolgt eine
Schwingerung, soll solches innert den ersten drei Monaten
der Schwangerschaft einem jeweiligen Présidenten angezeigt
und mit iiberzeugenden Griinden nachgewiesen werden, dal}

?%) Genaueres bei Hanns Bichtold Verlobung und Hochzeit.

21) Schriften des Vereins fiir Geschichte des Bodensees und seiner
Umgebung, 37. Heft, Seite 99,

2?) Zwingliana a. a. O., Seite 294.



— 18 —

das Versprechen vor dem Beischlaf geschehen ist, widrigen-
falls ihre Begangenschatt als Hurerei angesehen wird, Im ersten
Fall muBl das Eheversprechen wegen mangelndem Konsens
wieder aufgehoben werden; dazu wird jedes mit der gewohn-
ten GeldbuBle und der Strafe des friihzeitigen Beischlafs nebst
dreitigiger Gefangenschaft bestraft®). Zwischen Verlobung und
Hochzeit fand und findet heute noch ein reger Austausch von
Geschenken statt; im allgemeinen hat man den Eindruck, dafl
in fritheren Zeiten ein gréBerer Aufwand getrieben wurde
als heute.

Die Hochzeit bedeutete eigentlich die Uebergabe der
Frau an den Mann, was stets mit gewissen Feierlichkeiten
verbunden war. In der Auffassung der Ehe dnderte die Kirche
manches; die kirchliche Trauung ging in den &ltesten Zeiten
neben der biirgerlichen einher. Schon die Kapitularien Karls
des GroBlen schreiben eine kirchliche Einsegnung vor; eine
gesetzliche Notwendigkeit bestand aber damit nicht. Wihrend,
wie frither ausgefilhrt wurde, die Braut im 4&ltesten Recht
nichts zu sagen hatte, trat im spiten Mittelalter darin eine
Wandlung ein, daB sie ihre Einwilligung geben mufBite. Damit
konnte aber die Fiktion eines Kaufes nicht mehr aufrecht er-
halten werden, und daher trat an dessen Stelle das Gel6bnis.
Die Trauung wurde zu einer im Auftrage der Braut vollzogenen
und vom Briutigam mit wiederholtem, feierlichem Gel6bnis
entgegengenommenen Uebergabe der Frau. Diese Uebergabe
oder das Ansprechen des Zusammengehens vollzog ein naher
Verwandter der Frau, der von ihr als Trauungsvormund be-
zeichnet wurde; dieser nahm die weltliche Handlung vor der
Kirchentiire vor. Oft kam es vor, dafl die Braut einen Priester
als Trauungsvormund bezeichnete; auch er vollzog die welt-
liche Handlung vor der Kirche. Dann trat das Paar an den
Altar, wo der gleiche Priester den kirchlichen Segen gab.
Diese beiden Handlungen wurden bald in eine vereint, und das
kanonische Recht verbot die Laientrauung. Auch die refor-
mierten Orte gestalteten die Trauung zu einem kirchlichen

23) Hist.-ant. Verein, Acta Scaphusiana Tom 10, Nr. 45,



— $119 —

Akt™). Im Volk hielt man sie aber mehr als eine Bestitigung
der EheschlieBung, denn noch lange betrachtete man das Bei-
lager als den wirklichen Beginn der Ehe, Dies beweist die
schon mehrfach erwidhnte Hochzeitsordnung aus dem Jahre
1466. Dort heilt es, man soll nicht mehr Mahlzeiten haben,
«dann am aubent, so man inn zu laitt ain maul vad mornndres,
so man von kirchen gant ouch ain maul». Dies zeigt auch die
Hochzeit des mehrfach erwihnten Hans Stockar, der erst am
Schlusse von erstauniich langen Feierlichkeiten die kirchliche
Trauung vornehmen liel. Erst allméahlich drang die Kirche mit
ihren Forderungen durch, daBl die kirchliche Trauung den
Beginn der Ehe bedeute. Die moderne Gesetzgebung des
letzten Jahrhunderts brachte hierin eine wesentliche Aende-
rung. Das Verl6obnis verlor seine bindende Kraft, und die
kirchliche Trauung wurde durch die Ziviltrauung ersetzt; im
Kanton fand die letztere im Jahre 1863 Eingang.

‘Nihert sich nun der Termin der Hochzeit, so ist an die
Verkiindigung zu denken. Bis ins 18. Jahrhundert ging ihr das
Brautexamen voraus. Der Zweck desselben war, festzustellen,
ob der Heirat keine kirchlichen und weltlichen Hindernisse im
Wege stiinden. Schon in der alten Kirche hatte sich der Geist-
liche zu {iberzeugen, daBl das Brautpaar die notigen religiésen
Kenntnisse besal und auch die neue Kirche hatte keinen
Grund, davon abzugehen. Die Schaffhauser Ehegerichtsordnung
vom Jahre 1637 bestimmt dariiber: Wer die Ehe eingehen
will, soll sich zuerst beim Priddikanten einstellen, der sie des
Glaubens und ihrer Religion fragt und wer nicht antwortet,
kann nicht verkiindet werden, bis sie in den Heilslehren besser
informiert sind”®). Die Resultate waren allerdings nicht gerade
glinzend. So klagte der Pfarrer von Lohn im Jahre 1664, es
sei kaum eine Weibsperson zu finden, «so ein ewig schand»,
welche dieser Orten aufgezogen sei, die ein Trost aus Gottes
Wort lesen konne®). Noch 1785 heiflt es: Beide Verlobte sollen

%) Andr. Heusler und Eugen Huber a. a. O.
?5) Hist.-ant. Verein 33, 591/98.
%) Synodalmemorialia A. A. 72, 3.



- G20

bei ihrem Pfarrer um die Proklamation und priesterliche Ein-
segnung geziemend anhalten; er wird ihnen die Wichtigkeit
des Ehestandes vorhalten und sie iiber ihre Religions- und
Glaubenskenntnisse priifen. Den Gang zum Pfarrer nannte
man «go bette go» oder «go dem Here bete». Bei diesem Anlall
hatte der Pfarrer die etwas heikle Frage zu stellen, ob die
Braut noch Jungfrau sei und mit dem Schappel an den Altar
trete. Ein unberechtigtes Tragen war bei strenger Strafe ver-
boten.

War nun endlich alles in Ordnung, so folgte die Verkiin-
digung. Dariiber bestimmt die Ehegerichtsordnung von 1529:
«Zum zechenden, die, so sich in die e begeben, sollen das den
pfarrernn oder predicanten anzaigen, der selb denn solchs am
firtag in der kilchen, so das volch bi enandern ist, an offner
cantzel verkunden, und nach der verkundung soll in acht tagen
den nechsten solch ee mit offenlichem kilchgang, wie sich
gebiirt, bestdt werden, oder wo das nit bescheh, so wiirden
die kind von inen geboren nit fur elich erkent noch angnomen»*’).
In der Ordnung vom Jahre 1785 werden die rechtsgiiltigen Ein-
winde des Ehegerichtes deutlich vorbehalten. Die Verkiin-
digung von der Kanzel nennt man heute noch «vo der Chanzle
ab worfe», und es ist immer noch Sitte, daB die Brautleute
einem solchen Gottesdienst nicht beiwohnen. In Schleitheim
machten am Nachmittag des Verkiindigungssonntages der
Briautigam und sein Geselle, die Braut und ihre Gespielinnen
bei Gotte und Go6tti, bei Verwandten und Bekannten einen
Besuch, bei dem sie zur Hochzeit einluden, und {iberreichten
zugleich den Kram, ein Hochzeitsgeschenk in der Form von
Kleidungsstoff. Am Abend fand dann die Brutvertrinkete in
einem Wirtshaus statt. In Beringen lud der Briutigam noch
um die Jahrhundertwende die ledigen Verwandten von beiden
Seiten in eine Wirtschaft ein und regalierte sie mit Wein und
Salat. Die Brutvertrinkete gestaltete sich meist zu einem
recht frohlichen Abend, an dem das Paar bei Scherz und
Gesang das Scheiden aus dem ledigen Stande feierte. In

?7) Zwingliana a. a. O. 295.



— 121 —

Thayngen lud die Braut am Sonntag vor der Hochzeit ihre
Freundinnen ein und bewirtete sie mit Kaffee, Chiiechli und
Gugelupf. In Bargen hieB man die Brutvertrinkete am Sonntag
vor der Hochzeit Abletzi. Geladen waren die ledigen Knaben
und Meitli, und zwar feierte man nicht in der Hochzeitswirt-
schaft, sondern beim Schreiner. Auch in den meisten andern
Reiathgemeinden bewirtete die Braut ihre Freundinnen am
Sonntag vor der Hochzeit mit Wein, Weilbrot und Chiiechli.
Schliefllich kamen noch die Knaben auf Besuch, und man
feierte beim Scherz und Spiel. In Opfertshofen brachten die
Midchen bei der Abletzi vielfach kleinere Geschenke, wie
Haushaltungsartikel. Heute wird die frithere Vorfeier nach der
Hochzeit gehalten, indem die junge Frau die Méidchen aus
ihrem Heimatort zu sich einladet, um das neue Heim zu be-
sichtigen.

Damit die Hochzeitsfeier in aller Ordnung vor sich gehen
konnte, hatte der Briutigam die Jungmannschaft des Ortes
auszulésen, besonders wenn die Braut in ein anderes Dorf kam.
Eine eigentliche Knabenschaft im engen Sinn des Wortes exi-
stiert heute nur noch in Beringen; in Lohningen soll sie um die
Jahrhundertwende eingegangen sein. An Stelle der Knaben-
schaften treten heute Gesang- oder Musikvereine. Schon
wahrend der Verlobungszeit hatte der auswirtige Brautigam
frilher da und dort noch heute manches zu gewirtigen, wenn
er sich mit den Burschen des Ortes nicht gut stellte. Wullte
man ihn bei seiner Geliebten, so brach die Jungmannschaift hin
und wieder in das Haus ein, rif ihn mit Gewalt heraus und
tauchte ihn in den nachsten Brunnen. Aus verschiedenen Nach-
richten ist zu entnehmen, daB in den meisten Ortschaften
solche Knabenschaften bestanden, Um sie giinstig zu stimmen,
spendete ihnen der Bréautigam einige Zeit vor der Hochzeit
den Heisel oder auch Abletzi genannt. Versiumte er dies, war
er sicher, dall man ihm an seinem Hochzeitstage Giisel streute
oder einen Besen an den Weg steckte. Es sind jetzt etwa
15 Jahre, seit dies in meiner Heimatgemeinde passierte. Wah-
rend der Nacht gefror der Giisel in den StraBlenkot, sodal} die



— 122 —

Schande um so groBer war. In Riidlingen richtete sich der
Heisel zundchst nach der Anwartschaft oder Aussteuer des
Midchens; eine reiche Tochter galt entsprechend mehr; ebenso
hatte ein wohlhabender Brautigam mehr zu entrichten als ein
armer. Auch gegen Einheimische wurde das Heiselrecht gel-
tend gemacht, allerdings in geringerem Malle.

Eine Heisel war aber auch in fritheren Jahrhunderten zu
entrichten, wenn der konfirmierte Knabe in die Knabenschait
aufgenommen wurde, damit ihn die alteren, wie die Geist-
lichen klagen, das ius lernen, d. h. alle Bubenstiicke treiben
und sonderlich die Giden kennen lernen und die Betten der
unziichtigen Weibsbilder zu kaufen geben. Wer aus Armut
oder anderen Griinden nichts geben wollte, war seines Lebens
kaum mehr sicher®).

Vor der Hochzeit fand frither ein reger Geschenkaustausch
statt, und zwar scheint damit in fritheren Jahrhunderten ein
ziemlicher Aufwand getrieben worden zu sein. Ein wuralter
Brauch ist das Schuhschenken. In der bereits erwdhnten Hoch-
zeitsordnung aus dem Jahre 1466 lesen wir: Da bisher etliche
Briutigam Rock- und Brautschuhe, desgleichen die Braut auch
Brautschuhe den Leuten gegeben, woriiber sie grofe Unkosten
gehabt haben, soll weder Brautigam noch Weib weder «héss»
noch Brautschuhe geben denn allein den Diensten im Haus.
Auch Stockar klagt iiber die dadurch entstehenden groflen
Ausgaben «und ckost mich ain 3 hundertt G mit alen Un-
ckosten, mit Brutthosen und Wams und Schuchen»*). Nach
der Hochzeit wurde er iiberlaufen von Leuten, die Schuhe
bettelten. Noch heute schenkt der Briutigam der Braut das
Kleid und die Schuhe, die sie am Hochzeitstage tragt.

Diesem Schenken kommt eine tiefere Bedeutung zu, denn
dadurch wird die geschlechtsiremde Braut in die Sippe des
Brautigams aufgenommen, wihrend er seinerseits durch das
Hochzeitshemd, das ihm die Braut schenkt, in deren Sippe

%) Synodalmemorialia A. A. 72, 3.
?%) Hans Stockar, Seite 159.



- 13 -

adoptiert werden soll. Mit dem Hochzeitshemd hatte es, wie
die bekannte Dichterin Bertha Hallauer erzahlt, noch eine
besondere Bewandtnis. Man spann das nétige Garn mit Vor-
liebe in der Andreasnacht, denn wenn recht viel davon in ein
Stiick Leinwand eingewoben wurde, so waren dieser wunder-
tatige Krafte zu eigen. Da es nun Brauch war, daBl damals eine
Braut in unserer Gegend dem Briautigam das Hochzeitshemd
selbst spann und anfertigte, so taten sich oft mehrere Freun-
dinnen derselben zusammen und spannen sich mit ihr bis zur
Morgenfriihe fast die Finger wund, um méglichst viel von dem
kostbaren Garn zu erspinnen, Gelang es, aus diesem allein
ein Stiick Leinwand weben zu lassen, das zur Herstellung des
Hochzeitshemdes geniigte, so war dem Tréager desselben
groBer Reichtum, hohes Ansehen und ein langes Leben sicher.
Die braven Helferinnen wurden natiirlich reichlich mit Kaffee
und Chiiechli bewirtet und waren auch der Einladung zur
Hochzeit gewi3*’).

Bevor wir zur Schilderung der Hochzeit {ibergehen, miissen
wir noch der Brautfuhre gedenken, die aufgeschlagen wurde,
wenn die Braut auswirts kam. Sie brachte frither und bringt
heute noch je nach Vermdgen Stube und Schlafzimmer, bis-
weilen noch ein Gastzimmer. Dem Briautigam fillt in neuerer
Zeit meist die Beschaffung der Kiichenausstattung zu; hin und
wieder bringt er auch noch ein Zimmer. Wahrend heute die
Moébelfabriken meist alles diskret ins Haus bringen, kam noch
vor einigen Jahrzehnten 8—14 Tage vor der Hochzeit der
Schreiner und schlug die Aussteuer auf dem Wagen auf.
Dr. Keller gibt {iber die Verhiltnisse in Riidlingen folgende
anschauliche Schilderung: «Das Brautfuder wurde und wird
stets auf einem Briickenwagen gefithrt. Zuvorderst auf dem
Wagen kommt das Sofa oder, wenn es nicht vorhanden ist, ein
zweitliriger Kasten, auf dem frither die Kupfergelte befestigt
wurde. Der aufrecht gestellte schwere Kasten mufl sehr gut
«abepunde» werden, damit er beim Abwaértsfahren nicht um-
fallt. Hinter dem Kasten folgen: Die Kommode, die Tische und

30) Schweizer Volkskunde 1931, Seite 27.



- 124 —

hinten der Linge nach gestellt die Betten und auf ihnen Wiege,
Schemel, Stiihle, jetzt auch statt des Spinnrads, das friiher
immer zur Aussteuer gehorte, die Nahmaschine. An Stelle der
Wiege erscheint jetzt meist ein Kinderbettstattchen,

Auf dem Kanapee sal} das Brautpaar. Der Brautigam hatte
sich mit Feuersteinen und Kleingeld auszuriisten, damit die
Jugend, die da und dort «spannte», befriedigt werden konnte.
In Buch durfte die Braut nicht mitfahren. Ein Brautwagen mit
Ochsen oder Kithen bespannt war unmoglich. Die Pferde tru-
gen meist ein Geschell und waren oft mit Bindern geschmiickt.
Je nach Bedarf fuhr man zwei- oder sogar vierspannig. Kam
der Wagen endlich am Wohnort des Brautigams an, so spannte
die Jugend von neuem, und der Bridutigam spendete ebenfalls
eine kleine Heisel.

Und nun das Laden zur Hochzeit. Auch hier treffen wir in
unserm kleinen Kanton manche Unterschiede. In einer Reihe
von Gemeinden gab es einen besondern Hochzeitslader, meist
ein junger, hiibscher Bursche, der die ganze engere Verwandt-
schaft besuchte. Zur Kennzeichnung war er mit einem beson-
dern Strdullchen geschmiickt. In jedem Haus bewirtete man
ihn mit einem Glase Wein, sodaf3 er bis am Abend meist ziem-
lich geladen hatte. In Riidlingen machte er den ersten Gang zu
den vorgesehenen Gisten 4 Wochen vor der Hochzeit. Ganz
frither trug er einen schwarzen «Brotisrock», eine helle Weste,
schwarze Kniehosen, weille Striimpfe, Schnallenschuhe, Vater-
moérder mit Binde und Zylinder. Heute macht er seinen Besuch
im einfachen schwarzen Kleide. Zu seiner Ausriistung gehort
in Riidlingen aber auch eine Pistole, ein Gewehr und ein
Sébel. Vor dem Eintritt ins Haus meldet er seine Ankunft durch
einen Schul}. Vierzehn Tage nach dem ersten Umgang macht
er sich von neuem auf den Rundgang, wieder entsprechend
geschmiickt und bewaffnet und erkundigt sich nun, wer be-
stimmt an der Feier teilnehme. Sonderbar ist der Brauch,
schreibt Eduard Im-Thurn 1840, die Giste stets durch den
Schneider des Briautigams zur Hochzeit laden zu lassen™).

81) Eduard Im-Thurn, Der Kt. Schaffhausen. St. Gallen und Bern 1840.



e O -

Da und dort hat der Hochzeitslader eine genau auswen-
dig gelernte langere Ansprache herzusagen. Eine solche kennen
wir aus Beringen. Sie stammt aus dem Jahre 1773 und lautet
folgendermaflen: Ehrbare und bescheidene, insbesonders ge-
traute, gute, liebe Friind und Vetterleut. Ich bitt, ihr wollet
uns anhoéren, warum wir zu euch kommen. Zwar es geschicht
nicht ohne Ursach. Es steht da der ehrende Bruder Hoch-
zeiter mit Namen Hans Conrad Schwyn von Beringen, des
ehrbaren und bescheidenen mit Namen Hans Jakob Schwyn,
sein ehelich geborener Sohn. Der hat sich etwas kurz und
abgelaufener Zeit und Tagen ehelich verlobt und versprochen,
mit der ehr- und tugendsamen Jungfer Hochzeiterin mit Namen
Barbara Schlatterin von Beringen, des ehrbaren und beschei-
denen, mit Namen Melchior Schlatter seligen, seine ehlich
geborene Tochter. Die sind nun Willens und Vorhabens, so
auf nachstkiinftigen Sonntag vor Gottes allerheiligstem An-
gesicht in der christlichen Kirche zu Beringen durch den ehr-
wiirdigen Herr Pfarrer sich einsegnen, copulieren und besta-
tigen zu lassen. Deflhalben so steht da der vorermelte ehrend
Bruder Hochzeiter, wie auch im Namen der Jungfer Hoch-
zeiterin, und zugleich beiderseits ihre liebe Eltern, meine
wenige Person. Mir ist in Befehl gegeben, dafl ich Vettergotti
und Bisigotten, samt der ganzen Haushaltung ganz friindlich
bitten und einladen solle, daB} ihr ihnen auf obemelten Tag
zu ihren hochzeitlichen Ehren erscheinen sollt, nimlich erst-
lich an die Morgensuppen, dieselbige wiirt sein in des Melcher
Schlatter seligem Haus. Daselbst sollt ihr dieselbige ihnen
helfen nieBen und empfangen, und nach NieBung derselben
ihnen den christlichen Kirchengang helfen glenzen und zieren,
Gott den Allmachtigen anrufen und bitten, daBl er den neu an-
gehenden Eheleuten wolle einen guten, gliickhaften Anfang,
wie auch ein gewiinschtes Mittel und ein seliges Ende be-
scheeren. Und darnach wollet ihr anhéren Gottes Wort und
nach Verrichtung christlichen Gebetes und Lobgesang und
Einsegnung der heiligen Ehe wiederum von dem Hause Gottes
sie helien begleiten in des Melcher Schlatter seligen Haus.



— 126 —

Allda, wo das hochzeitliche Ehrenmahl wiirt gehalten werden,
daselbsten sollt ihr dasselbige mit anderen geladenen hoch-
zeitlichen Ehrengisten helfen nielen und empfangen, was uns
der liebe Gott durch seinen mildreichen Segen an Speise und
Trank hat gegeben und bescheert. Dasselbige soll durch Kéch
und Keller nach bestem Vermégen zugeriistet und aufgestellt
werden, wie es euern Ehren geziemt und gebiihrt.

Wir bitten deswegen ganz freundlich, ihr wollet uns unsere
Bitte gewahren und mit aller Bereitwilligkeit zur hochzeit-
lichen Ehr erscheinen, Sie erbieten sich an, wo sie solche
Ehre, Liebe und Freundschaft an euch und den Eurigen konnen
verschulden und verdienen, es wire ihnen Ehrensache, oder
in andern Wegs, so wollen sie dasselbige mit geneigtem Herzen
gern und willig tun. Ich bitt derohalben, ihr wollet meine
Worte besser verstehen weder ich es kann vorbringen.

In umstidndlicher Weise dankten die also Geehrten®).

In Lohningen reiste der Brautigam mit seinem Ehrengesell
und lud die Verwandtschaft ein; hatte er jeweils seinen Spruch
vorgebracht, so forderte er den Brautfithrer auf, ihn zu er-
ginzen. In Bargen luden ebenfalls Brautigam und Brautfiihrer,
und zwar geschah dies mit den Worten: «Mir hettid gern en
Hochsedgast». Die Antwort lautete jeweils: «Wenn Eu ernsch
isch, chunt 6ppert gern». Bei Leuten, die man aus irgend
einem Grunde unbedingt an der Hochzeit haben wollte, blieb
man und bettelte, bis endlich jemand zusagte. Wihrend des
Ladens feuerten die jungen Burschen an der Lauberstaag
Boler, sogenannte «Chatzeképf», ab. In den meisten Ort-
schaften ging der Hochzeitlader 8 Tage vor dem Feste; in
Thayngen schmiickte eine Orangenbliite seinen schwarzen

Rock.

Wie friither, so feiert man heute immer noch die Hochzeit
gern im Frithjahr. Ehedem galt auch LichtmeB als beliebter

) Der Sprecher trug beiseinem Vortrag einen Degen. Mitgeteilt

von E. Rahm, Beringen.



- J8F —

Tag. In Bargen war der Winter und Spéatherbst bevorzugt. Auf
alle Fille mufite sie in eine Zeit fallen, in der man auf dem
Felde nicht viel zu arbeiten hatte. Der bevorzugteste Tag ist
immer noch der Donnerstag. Ausgeschlossen ist der Freitag,
wihrend Dienstag und Samstag allmédhlich Eingang finden. Die
Katholiken nehmen gerne vom Donnerstag Umgang, weil der
Freitag ein Fasttag ist und damit alle Nachfeiern ausgeschlos-
sen sind. Regen am Hochzeitstage gilt in einigen Gemeinden
als ein ungiinstiges Vorzeichen fiir die Ehe.

Die Hochzeitsanldsse waren in fritheren Jahrhunderten
wahre Dorffeste, an denen oft mehr als 100 Personen teil-
nahmen, was aber den Gnidigen Herren immer mififiel. In
triiben Zeiten wurden alle groBen Feiern auf der Landschaft
untersagt und in der Stadt stark eingeschriankt. Die Zahl der
erlaubten Giste war verschieden. Eine Weisung aus dem
Jahre 1597 bestimmt, daBl die Wirte und Gastgeber ohne Er-
laubnis der Obrigkeit nicht mehr annehmen durften als man
an vier Tischen speisen konnte™). Sechs Jahre spiter erlaubte
man bereits 10 Tische™); die Zahl sank aber bald wieder auf
drei, um 1605 erneut wieder auf 10 zu steigen®). Zu jeder
groBern Hochzeitsfeier mullite die Erlaubnis der Gnidigen
Herren eingeholt werden. Als Jakob Murbach, Messerschmied,
74 Personen und Niklaus Weber sogar 76 Personen geladen
hatte, wurden Wirt und Hochzeiter vor Rat zitiert, weil sie
die erlaubte Hochstzahl von 70 iiberschritten hatten®™). Auch
der Preis der Gedecke stand unter Kontrolle, Als im Jahre
1592 ein Hochzeiter mit dem Wirt zur Krone den Preis fiir das
Gedeck auf 17 Batzen verabredet hatte, lie} ihnen der Rat bei
hoher Ahndung mitteilen, dal der Preis einen Gulden nicht
iibersteigen diirfe®).

3) R. P. 57, 19. Sept.
3) R. P. 63, Seite 61.
35) R. P. 64, Seite 331.
) R. P. 78, Seite 119.
37) Festschrift der Stadt Schaffhausen zur Bundesfeier von 1901.
Schaffhausen 1901 IT 113.



- 128 —

Auch die Vornehmen machten hochstméglichen Staat.
Schon Stockar berichtet, dafl seine Hochzeit drei Tage dauerte;
«und hatt zu Gast min Friind und mir Frowen Friind und minen
Nachburen, und hatt uff ainmal ob 30 Mienschen, me 40 und
50 und 60 und gabett Niemand niitt, und hieltt jeder ckostiryg,
und hatt ain grosen Kosten, und werett dye Riistung und dye
Hochzitt 3 Wuchen, und ckost mich ain 3 hundertt G. mit alen
Unckosten»®™). Eine echt adelige Hochzeit feierte Bernhardin
Peyer, 1595—1636, am 14. Februar 1620. Der Vater schickte an
66 Hiuser (Familien) Ladebriefe; verschiedene bedauerten,
wegen der betriiblichen Zeiten nicht erscheinen zu kénnen.
12 Jungfrauen erdffneten den Zug; ihnen folgte die Braut, ge-
fiihrt vom Brautfiihrer, dann kam die Mutter des Brautigams
mit einer nichsten Anverwandten. Die Braut war Waise, sonst
wére ihre Mutter gefolgt. Den beiden schlossen sich 24 Frauen
und Jungfrauen an. Dann kamen die Méanner, zuerst der Brauti-
gam mit dem Schwager der Braut, dann der Vater mit der Ver-
wandtschaft. Der ganze Zug zahlte nicht weniger als 78 Per-
sonen, Die Feier dauerte eine ganze Woche und zwar machten
auch Leute mit, die nicht am Hochzeitszug teilgenommen hatten.
Bei jedem Essen war eine andere Tischordnung. Am Montag
als dem ersten Tag der Feier wurden an 7 Tischen und langer
Tafel 86 Personen gespeist. Dienstags allen 78 Personen an
6 Tischen, Mittwochs 91 an 7 Tischen, Donnerstags dagegen
nur 38, nachts waren es jeweils etwas weniger, Die Gesamtzahl
der teilnehmenden Personen betrug 367. «So haben wir an der
Hochzeit gelept bis uff Sonntag Znacht in meinem Haus.»

Die Bewirtung fand im Hause der Braut statt; das Arrange-
ment und die Bezahlung hatte wohl der Vater des Briautigams
auf sich genommen, wenigstens schrieb er alles mit eigner Hand
auf. Die Eingeladenen spendeten reiche Geschenke in Gold,
Silber, Geschirr, aber auch in natura fiir die Hochzeit. Neben
der Aussteuer des Sohnes, dem Schmuck der Braut und der
Bezahlung des Festes gabeten die Eltern auch noch den ein-
geladenen Gisten, so kostbare Kleiderstoffe. Ebenso teilten sie

38) Hans Stockar 159.



— 129 —

Lebensmittel und Wein an die Armen aus, aber auch die
Dienstboten erhielten Geschenke. (Nach R. Frauenfelder,
Geschichte der Familie Peyer mit den Wecken.) Als Junker
Hieronymus Peyer sich mit Maria Salome von Hallwil ver-
mihlte, sandte er seinen Schwager am 4. Marz 1670 nach Basel,
um die Braut in Empfang zu nehmen. Bei diesem Anlasse hielt
dieser die folgende Ansprache: Hochedelgebohrne viel ehr- vnd
thugendtreiche, sonders hochgeehrte vnd sehr werte Fr schwo-
ster hochzeiterin.

Die kiinheit, sie also anzusprechen, gibt mir an die hand
die herzliche vermégung des wolledlen, gestrengen vnd mann-
vesten Jr hauptmann Hieronymus Peyers, meines so geehrten
als sehr werten vnd wollvertrauten herrn schwagers.

Dann nach dem derselbige schon in die siben jahr in dem
beschwerlichen witwenstandt zugebracht vnd vor etwas zeit
benachrichtiget worden, das sie der liebe gott durch tédt-
liches hinnehmen ihres herzgeliebten ehgemahels seel. in eben
disen standt gesezt, haben ihme zugleich dero beywohnende
verrithmte tugenden vnd vollstindige adeliche qualiteten nicht
verhalten bleiben konnen. Weil er nun ohne das des eintzeln
lebens vberdriissig, seinen standt zu verenderen gesucht, hat
er diese herfiirwachsende, erwiinschte gelegenheit nicht ver-
scheinen, vnd durch gute freund vnd freundinen ihr kiinftiges
vorhaben erkundigen lassen wollen, ob sie ndmlich nicht, wann
es der allerhdchsten versehen seyn wiirde, sich mit einer be-
liebigen partey widerumb ehlich einzulassen gesonnen weren.
Da dann die andtwort so ausgefallen, das vorgedachter mein
liebwerther Hr schwager ihre personlich aufzuwarten vnd sein
angelegenheit miindtlich zu endtecken ihme der weg nicht zu
weit, vnd das wetter nicht zu kalt seyn lassen, welches dann
auch so wollgelungen, das sie sich beyderseits hertzliche affec-
tion vnd ehliche liebe gegen einanderen vernemmen lassen,
vnd wann gleich wie gottes sonderbahre schickung also auch
beyderseits hoch vnd wolladelicher nichst befreundten mit
einrahten vnd consens es zugeben wurde, solche nichstgele-
gener zeit durch christliche einsegnung zu vollziehen sich endt-



— 130 —

schlossen, welch alles dan so baldt drauf erfolget vnd also
dieses versprechen durch allerseits giinstig vnd erfreuliches ein-
stimmen bestdtiget worden. Wann sie nun bey letzter
besuchung alls eigendtlicher vnd vmbstindtlicher miteinande-
ren abgeredt vnd der sibende dis monats, wirt seyn kiinftigen
montag zur copulation in der pfarkirche zu Willchingen vnser
gn herren gebiet auBersehen vnd beliebet worden, als hat
mehrgedachter mein liebwerther Hr schwager bey seiner
zuriickkunft mir solches schwigerlich notificirt vnd darbey
aufgelegt neben meinem vielgeehrten Herrn hieher zu kehren
vnd sie nichst hertzlicher salutation freundlich zu ersuchen,
ob sie sich zu bevorstehender vermahlung morndriges tags in
gottes nammen auf den weg begeben, vind meinem geringfiigen
geleit vnd moglichster aufwartung vertrauen wolle. Gleich wie
ich nie an der bekandten freundtwilligkeit gar kein zweifel
trage, also werde diese zuversichtliche willfahr mit dienstge-
flissener schwigerlicher ergebenheit, den tag meines lebens
zu erkennen mir duflerst lassen angelegen seyn vnd benebendt
den stifter dieses h. standts von hertzen bitten, das er ihr vor-
habende verlobnus von oben herab segnen vnd solche zu ihrer
zeitlichen vnd ewigen begliickung auch beyderseits hoch vnd
wolladelicher heuser héchster zufriedenheit wolle gedeyen vnd
ausschlagen lassen.»

In feierlicher Weise iibergab der Brautfithrer dem Brauti-
gam die Braut wieder mit einer wohlgesetzten Rede. «Sonder
vielgeehrter Hr schw. hochzeiter. Darmit will diesen mir ver-
trauten schatz zu seinen lieben handen gestellt, vnd bester
maallen recommendirt haben, mit groBer dancksagung,
daBl er mir die ehr ihrer hieher begleitung gonnen wollen. Bitte
benebendt die Fr. schw. hochzeiterin gantz freundtlich, wann
ich ihrer nicht nach versehen vnd meiner schuldigkeit aufge-
wartet oder in andern weg gebiihrlich betragen hette, sie wolle
mirs giinstig zu gut halten vnd solches nach bekanter genero-
sitet mehr meiner vngeschicklichkeit als etwan anderer
intention zumessen, vnd sich versichern, dal ich bey allen
andern zutragenheiten solches nach miiglichkeit zu verbessern



— 131 —

mich euBerst bemiihen werde. Gestalten ich dann auch nie-
mahlen ihrer so willigen erklarung vnd guter confidenz ohn-
eingedenck, sondern in lieb und leid schon zugesagter maallen
mit schwigerlicher trew verpflichtet verbleiben werde, den
lieben gott nochmahlen von hertzen bittende, das wie er den
anfang well begliicket, also auch dann mittel vad end ihres
ehstandts mit seiner vétterlichen giite kréne vnd so woll ihr
selbsteigenen als aller guten freunden heilsam wiinsch mit sein
gnaden erfiillen wolle®).

GroB war der Aufwand, als David Peyer im Jahre 1575
seine Braut von St. Gallen empfing. In der Oswald-Huber-
Chronik lesen wir dariiber: «Den 17. Julij ist Junkern David
Peyers hochzeiterin, Jungfraw Sabina Zollikoferin von St. Gal-
len alhero gebracht und stattlich empfangen worden. Es seind
derselben in die 420 burger, thails mit rohren, theils mit
spieen wolgeriist entgegen gezogen; denen hat man abends
im Baumgarten ein nachtmahl gegeben, an welchem der brauti-
gam 5 saum wein, das iibrige ein Ersamer Raht bezahlt»"). Die
Ermahnung des Rates an die Teilnehmer, Ehrbarkeit und Zucht
zu iiben, war angesichts des Weinquantums wohl nicht unan-
gebracht.

Im Jahre 1594 holte Dr. Bartholomdus Peyer ebenfalls
eine St. Gallerin zur Frau. Ihr zog man bis auf die Fels ent-
gegen mit Reiterei, zwei Fdhnlein FuBlvolk und einer groBen
Schar junger Knaben in weilen Hemden und mit hélzernen
Watfen. Auch J. J. Riieger erzahlt von disen Empfingen. «So
ist ouch das ein lustige tiebung: wann etwan ein frémbde hoch-
ziterin, so etwas stattlichs ist, zii ro gon Schaffhusen gliiert
wiirt, empfacht man si nit nun mit den reisigen, sonder die
lustige burgerschaft ziicht suber und wolbekleidt mit iren
houptliiten ordentlich mit biichsen und spieBen semlicher brut
entgegen und empfahend si mit dem umbzug").»

39

) Hist.-ant. Verein, Casualreden von 1659—1745. H. 232.
) Beitrdge zur vaterlindischen Geschichte 8, Seite 139.
4) J. J. Riieger, Chronik der Stadt und Landschaft Schaffhausen.
Schaffhausen 1884, Seite 492.



— 132 —

Hochzeitspaare der Stadt erhielten zu ihrem Ehrentag aus
dem Kloster ein Weingeschenk von 4 Vierteln 3 Képfen®). So
heit es z. B. im Ratsprotokoll vom Jahre 1567: Der Pfleger
soll «nochmallenn vif die hochzitt den win» schenken). Im
Jahre 1647 wurde er dem Paar Hurter Waldkirch verweigert,
weil es sich gegen die Ehegerichtsordnung vergangen hatte.
Johann Konrad Fehrlin erhielt im Jahre 1835 zum letztenmal
einen Eimer Ehrenwein.

Beim feierlichen Empfang der Braut iiberreichte der Brau-
tigam der ankommenden Braut aufs neue Geschenke. So erhielt
eine Jungfrau Reinhard, als sie nach Schaffhausen kam, von
ihrem zukiinftigen Gemahl, der sie beim Kreuze empfing:

Zwey guldene Vorsteck Ringli . . . . . 3 1b 24 sh
Ein silbernes Futeral mit allerley instrumente . 21 «
Zwey paar seidene striimpf . . . PRy BN Wy ¢ g

«

Ein Mouche triicklj von nacre in silber gefaBt 3

Ein Ringli mit Steinen 3 « 10 «
Ein anderes Ringli ARt L. g B e
Zwey palatine (eine Art Halstuch] ... 4«20 «
Ein paar Schuh Ringen mit Steinen gefalit 5 « 20 «
Ein Stuck Blauen seidenen Damast . <

Ein Stuck Schwartz seidenen Damast . . . 76 «
Eine silberne und vergulte Tabatiere . . . 15 «
Ein Stuck persiene (fein gemusterter Kattun] . 45 «
4 paar seidne striimpf . . . . 16 «
Ein Kleinod samt ohrenbehinck von einer gattung
Steinen in gold gefaBt . . . 38 « 10 «
Ein Kleinod samt ohrenbehinck von perlen Mutter 22 "¢ 32«
An Baarem Gelt 100 Dukaten . . . . . 425 «
samt einem Seckel darzu T LR e i T
763 1b 6*)

) Beitrdge zur vaterldandischen Geschichte IV 138.

) R.P. 26, Seite 151.

%) Hist.-ant. Verein, Aussteuer — Rodel und Hochzeitsgaben,
17.—19. Jahrh. Siehe auch Hanns Bichtold 181.



-— B33 —

Oft begannen die Feiern schon am Abend vorher, beson-
ders in der Zeit, da die kirchliche Trauung noch nicht die
Rolle spielte wie nach der Reformation. Am Tage der Feier
begann man mit einer Morgensuppe, und schon hier gingen die
Wogen manchmal hoch her, sodaB hin und wieder ein Gast
«wynliiecht» zur Kirche schritt. So klagten denn die Geist-
lichen wohl mit Recht «ab den groBen morgensuppen vor dem
kirchgang, das mancher bey derselben sich vollsauft, vnd wan
er in die kirche kombt, so schlaft er bey der predig. Solche
morgensuppen ist manchem gutten armen gsellen schwir, doch
vmb des gemeinen brauchs willen darf er sie nit vnderlassen»").

Etwa seit dem Weltkrieg ist eine starke Wandlung ein-
getreten, Die Verhiltnisse zwangen seither oft die jungen Ehe-
leute, ihre Hochzeitsfeier moglichst einfach zu gestalten. So
beziehen sich denn die folgenden Ausfiihrungen, die in der
Gegenwart geschildert sind, zur Hauptsache auf das Ende des
letzten und den Anfang dieses Jahrhunderts. Besser gestellte
Familien leisten sich hin und wieder «a grof3 hochset», bei dem
oft gegen 100 Personen feiern. Ueber den Ort der Feier be-
stehen keine festen Regeln. In fritheren Jahrhunderten klagten
die Geistlichen hin und wieder, weil viele Biirgerhochzeiten
auBerhalb der Stadtmauern abgehalten wurden, «da einer mit
seiner vermihleten dahin lauft, der andere dorthin vnd laBt sich
zusammengeben, werden nit examinirt in catechismo, nit in
vnsrer christlichen relligion, werden auch nit in vnser kirchen»
verkiindet, ob jemand eine Ansprache habe, ja, sie gehen nicht
nur in die Dérfer der Landschaft, sondern ins Ziircher, Berner
und DieBenhofer Gebiet. Die Satzungen der reformierten
Kirche lauten aber, daB8 kein Pfarrer dem andern seine Pfarr-
kinder einsegnen soll*).

Der Beginn der Feier gestaltete sich in den einzelnen Ort-
schaften etwa folgendermaBen: In Lohningen holen Brautigam

%) Synodalmemorialia 1636.
%) Ebenda.



— 134 —

und Ehrengsell die Braut im elterlichen Hause ab, wo schon
die Brautfiihrerin bereit ist. In Barzheim nimmt der Ehrengsell
die geschmiickte Braut mit der Frage in Empfang: «Einen
GruBl bringe ich vom Briautigam, darf ich die Braut ihm zu-
fiihren» oder «Der Briautigam hat mich gesandt, dich, seine
liebe Braut zu holen». Im Klettgau herrscht im allgemeinen
der Brauch, dafl Brdutigam und Brautfiihrer die Braut in
Empfang nehmen; dabei wird bereits ein kleiner ImbiB ser-
viert. In Thayngen holt der Ehrengsell die zukiinftige Frau in
ihrem elterlichen Hause und bringt sie aufs Gemeindehaus, wo
der Briautigam und seine Familie bereits warten. Bei der
Empfangnahme im elterlichen Hause hilt er eine besondere
Ansprache; eine solche aus dem Jahre 1897 hat folgenden
Wortlaut:

Es wird das Weib Vater und Mutter verlassen und ihrem
Manne anhangen, steht geschrieben. So verldssest auch Du
Dein viterliches Haus, Deine Eltern und Geschwister, um
Dein Leben dem Manne Deiner Wahl und Liebe zu weihen.
Dein Abschied soll Dir aber Deine Freude nicht triiben, denn
ein schones Leben liegt vor Dir, wo Du ausiiben kannst, was
Du im Vaterhaus gelernt hast. Die Liebe Deiner Eltern wird
Dich begleiten, Du wirst aber auch im zukiinftigen Wirkungs-
kreis ihrer nicht vergessen, sondern eingedenk sein, daf} sie
Dich in gesunden und kranken Tagen gehegt und gepflegt
haben, was Du ihnen stets zu vergelten suchen wirst. So tritt
denn mit freudigem Herzen diesen Gang an. Mégest Du gliick-
lich werden.

Bei der Uebergabe der Braut an ihren Gemahl hilt der
Brautfiihrer seine zweite wohlgesetzte Rede: Wem ein tugend-
sames Weib beschert ist, der soll es auch zu schiatzen wissen,
denn es ist viel kostlicher als eine Perle. Wir wiinschen, Du
habest diese Perle gefunden und werdest sie halten als Dein
kostlichstes Gut. Sie sei die Ehre Deines Hauses, und wenn
Du sie ehrst, so ehrst Du Dich selbst! Halte sie lieb und wert
Dein ganzes Leben lang, wie heute an Deinem Ehrentage!



— 135 —

Geht Hand in Hand durchs Leben hin,
Seid gliicklich und zufrieden!

Ein langes Leben, frohen Sinn

Sei Euch von Gott beschieden!

An Eurem Schicksal nehm ich teil

Drum wiinsche ich Euch Gliick und Heil!
Aus tiefstem Herzensgrunde

Zum heilgen Ehebunde!*)

In Buch holt der Brautfiihrer die Braut im Brautstaat ab
und fiihrt sie ins Haus des Brautigams. Dabei spricht er zu ihr
folgenden Vers: Ins fremde Land ziehst du hinaus / vom Vater-
haus, den Weg Deiner/ selbstgewihlten Pflicht / Deinem Her-
zenszuge folgend/ Gottes Segen, er geleite Dich/Nimm mit
vom lieben Elternhaus/ den frohen Sinn und Einfachheit/so
bist Du in der fernen Welt / fiir manches Ungemach gefeit. / In
Deinem Gliicke mdgst Du stets bedenken/daBl von Bestand
nichts auf der Welt/ Und in den schénsten Freudenbecher / gar
leicht ein Tropfen Wermuth fallt / Wenn Heimwehschmerz Dein
Herz durchzittert / und tranenvoll Dein Aug umflort / dann wein
und eile hin zu Deinem Liebsten / Sein Herz ist dann Dein bester
Ort!/ Behiit Dich Gott!*)

Auch in Opfertshofen iibergibt der Brautfiihrer die Braut;
wohnt diese auswirts, so holt man gleich die gesamte Ver-
wandtschaft, die zur Hochzeit kommt, mit einem Break. Wo
sich im Ort ein groBerer Saal findet, wird hier gefeiert, in
kleinern Gemeinden auch im Hause des Briautigams oder der
Braut, je nach den Platzverhiltnissen. In der Stadt boten ehe-
mals die Zunftstuben die beste Gelegenheit. Eine Weisung aus
dem Jahre 1567 besagt: Wer fiirderhin Hochzeit haben will,
soll sie in den Hausern oder Trinkstuben und nicht in den
Wirtshdusern haben.

Man ladet gewdhnlich bis geschwisterte Kinder, Vettern
und Basen nebst Gotte und Gotti; auch die nachsten Nachbaren

47) Mitgeteilt von G. Kummer.
%) Mitgeteilt von H. Briitsch.



— 136 —

diirfen nicht vergessen werden. AnlaBlich der Einladung durch
das Brautpaar erhidlt der Go6tti in Beringen ein gestreiftes
Tuch, in das ein Zweifrinkler eingewickelt ist. In einigen
Gemeinden kommt es auch vor, dall ungeladene Géaste zur
Feier erscheinen, etwa, wenn ein Bursche zu einem Maidchen,
das daran teilnimmt, ein Verhiltnis hat. In diesem Fall spendet
er aber ein entsprechendes Hochzeitsgeschenk. Aus Herblingen
erfahren wir folgendes: Wer ein Geschenk von mindestens
10 Franken bringt, kann sich selbst einladen. Vor etwas mehr
als 50 Jahren wohnte eine Frau Briickner auf dem Schlo8,
kurzweg nur SchloBfrau betitelt. Sie erschien an jeder Hoch-
zeit und brachte jeweils ein groBes Geschenk mit, weshalb sie
auch immer geladen wurde. Oft kehrte sie dann mit einem
Rauschlein auf das Schlof zuriick. In fritheren Jahrhunderten
kam dies noch mehr vor. In der schon zitierten Ordnung vom
Jahre 1676 heifit es: ... «vnnd sollen ain gabet hochzitt halten
vnnd kain vrthen machen». Es kam eben vor, daB teilnehmen
konnte wer wollte; nachher zog man dann von jedem Gast die
Uerte ein. So hatte Beat Wilhelm Schalchs Tochtermann von
einer Mannsperson 20 und von einer Weibsperson 10 Batzen
verlangt. Zum UeberfluB setzte es dann auf dem Heimwege
noch eine Schligerei ab*). In Bargen bezahlte jeder noch vor
wenigen Jahrzehnten vor dem Kaffee seine Uerte; sie betrug
fiir alles Essen und einen halben Liter Wein 3 Franken. Wer
mehr trank, durfte es selber bezahlen.

Die Morgensuppen richteten sich im allgemeinen nach der
kirchlichen Feier. In Barzheim ging noch gegen Ende des
letzten Jahrhunderts vor der Besammlung der Giste eine
Frau mit einer Waschzaine in die Hauser der geladenen Giste
und verabreichte ein Paket Rindfleisch mit den Worten: «Ich
habe einen freundlichen GruB vom Brautpaar zu bestellen,
und hier bringe ich die Morgensuppe». Wahrend ein Glied der
Familie an der Feier teilnahm, ergétzten sich die andern bei
Rindfleisch und Rindfleischsuppe. Als frither in Hallau die

) R.P. 82, Seite 450.



— 137 —

kirchliche Feier schon um 9 Uhr stattfand, traf man sich bereits
um 8 Uhr zur Morgensuppe. Da sie heute jeweils erst am Nach-
mittag gefeiert wird, sammelt man sich entsprechend spiter.
Die Riidlinger treffen sich im Hause des Brautigams zur
Morgensuppe, die in der Regel aus Kalbs- oder Schweins-
voressen besteht. Um 11 Uhr genieen die Bargemer Hoch-
zeitsgidste die obligate Ribilisuppe. Bei dieser Gelegenheit ver-
teilt der Hochzeiter die StriuBlchen und iiberreicht jedem noch
ein rotes Nastuch, wofiir aber ein Zwanziger zu entrichten ist.
Morgensuppen vor dem Kirchgang sind so ziemlich allgemein,
nur heilt man sie nicht iiberall so; allerdings haben sie sich
im Laufe der Jahre zu einem opulenten Mahl ausgestaltet.

Nach dem Essen riistet sich der Zug zur Kirche. Jeder
Gast wird mit einem StrduBchen kiinstlicher Blumen ge-
schmiickt, und zwar scheint dieser Brauch ziemlich alt zu sein.
In einem Aussteuerrodel aus dem 17. oder spitestens aus dem
18. Jahrhundert findet sich ein Posten fiir HochzeitsstrauBle
samt Maschen und ein zweiter fiir silberne Spitz zu solchen
Dekorationen. Der Brautfilhrer, der der Organisator des
ganzen Festes ist, ordnet nun den Zug. In einigen Gemeinden,
wie Géchlingen und Riidlingen, fiilhrt er die Braut zur Kirche,
und der Briautigam mufBl sich mit der Brautjungfer begniigen.
In Buch iiberbringt die Brautfithrerin eine Stunde vor der
Trauung dem Geistlichen und dem Organisten ein Strauflchen
Orangenbliiten und ein weiles Taschentuch, MeBmer und Zivil-
standsbeamter erhalten das gleiche Striuflchen und ein rotes
Nastuch. Der Gang zur Kirche glich seit jeher einem Festzug.
Schon aus dem Jahre 1614 lesen wir folgende Beschreibung:
Vor 70 Jahren etwa hat man die hochzeitlichen Prozessionen
mit Pfeifen und Trommeln zur Kirche geleitet, «<Harnach so die
burgerschaft zuogenommen an der zal, an der kleidung vnd an
zeittlichem gutt, hatt man das trommen vnd pfeiffen den
pauren glassen vnd anstatt dessen zingken blasen und tromme-
ten gebrucht, wie es noch bschicht»*’). DaBl aber der Brauch,

%) Synodalmemorialia 1614,



— 138 —

mit Musik zur Kirche zu ziehen, noch ilter ist, zeigt die Ord-
nung von 1466, wo bereits gestattet wird, mit «drey oder vier
varend oder spilman» zur Kirche zu gehen. Voran schreiten
gewohnlich die Kinder, in Bargen Hundejédger genannt, da und
dort Vorbriitli, dann die Halbgewachsenen und Ledigen, hier-
auf je nachdem Braut und Brautfiihrer oder die Ehegespielin-
nen, hinter ihnen das Brautpaar, dann die Paten, Eltern und
iibrigen Giste, je paarweise. Oft bilden die Eltern den Schluf}.
Seit zwei Jahrzehnten sieht man wenig mehr solche Festziige.

In Riidlingen bildeten im 19. Jahrhundert bei einem grofien
Hochzig die «Schiitzer» die Spitze des Zuges. Sie trugen weille
Hosen, eine dunkelblaue Uniform mit auf der Brust gekreuztem
weillen Lederzeug, dazu einen hohen schwarzen Tschako und
ein Gewehr mit aufgepflanztem Bajonett. In der letzten Zeit
trugen sie nur noch rote Blusen iiber schwarzen Hosen, dazu
rote Miitzen, dhnlich der heutigen Zeigeruniform; auch fehlt
das Gewehr. Nach den Schiitzern kam die Musik, 6—10 Mann
stark, dunkel gekleidet mit dunklem Hut. Endlich folgte das
eigentliche Hochsig. Bei einem «kleinen Hochsig» fiel in erster
Linie die Musik weg, wihrend die Schiitzer nicht zu fehlen
brauchten. Fehlte beides, so handelte es sich um arme Leute,
oder es stimmte sonst etwas nicht. Die Schiitzer begleiteten
den Zug jeweils nur bis vor die Kirche und bezogen dann ihre
Stellung, lieBen aber einen Posten zum Beobachten und Signa-
lisieren vor der Kirche zuriick.

Ziemlich umstidndlich ist die Feier in Bargen. Nach der
Morgensuppe begibt sich die Hochzeitsgesellschaft in die
Schule zur Ziviltrauung. Nachher spaziert man gemiitlich nach
Merishausen zur kirchlichen Trauung; ist diese vorbei, stirkt
man sich zuerst in einem Wirtshaus. Gegen 4 Uhr nédhert sich
der Zug wieder der Ortschaft, wo der Handorgelmann bereit
steht, der nun bis zur Krone Marschmusik spielt. Laft sich ein
Paar von Guntmadingen in Léhningen trauen, so lautet man
in der ersten Gemeinde, bis der Zug beim Bahndamm ankommt,
dann setzt das Lohninger Geldute ein, In Beringen hat der
Zug eine etwas andere Form. Voraus trippeln die Kinder, dann



= iy —

kommen die Freundinnen der Braut und alle Frauenzimmer;
ihnen folgen Hochzeits- und Gespielenpaar. Den Schluf3 bilden
die Méinner, Ist der Mann Mitglied des Musikvereins oder
Minnerchors, so verschonern diese die Feier mit ihren Vor-
trigen. Dafiir erhalten sie meist nachher einen Trunk. In
einigen Gemeinden des Klettgaus wartet die Tanzmusik je-
weils, bis die Feier in der Kirche zu Ende ist, um dann den Zug
zum Festlokal zu begleiten.

Eine sehr alte Sitte ist das SchieBen wihrend des Kirch-
gangs, das schon 1614 geriigt wird. Alle Verbote niitzten aber
nicht viel. Heute ist es infolge verschiedener Unfille in allen
Gemeinden verboten. Die Riidlinger zogen deshalb einfach
einige Zeit auf das Ziircher Gebiet hiniiber und schossen mit
ihren Chatzechopf oder Béllern von der GaiBlewaid. Zum
Stopfen beniitzte man Werg, Lumpen, Zeitungen; das feine
Pulver auf dem Ziindloch wurde mit einer gliihenden Eisen-
stange entziindet. Um diese aber glilhend machen zu konnen,
ziindeten die Schiitzer ein Feuer an, oder sie hatten von zu
Hause ein Gluethafen voll Gluet mitgenommen. Fiir gew6hn-
lich schossen die Riidlinger mit 4 Béllern, die zwei bis drei
Meter von einander aufgestellt wurden. Als das Schieflen in
der Ortschaft selber noch erlaubt war, wurde zunichst in der
Nédhe der Kirche geschossen und spiter, wenn das Fest im
Hochzeitshause im Gange war, in der Niahe desselben. Wahrend
ihrer Tatigkeit sprachen die Schiitzer dem Weine reichlich zu
und erhielten auch oft Besuch von jiingern und dltern Méannern,
die gerne mittranken. Dabei ging es sehr gemiitlich zu und her.
Wahrend und nach dem Schieflen zogen die Schiitzen gelegent-
lich als Frauen oder sonst verkleidet durch das Dorf und
trieben allerhand Schabernak.

Ein Brautzug war immer ein Ereignis fiir ein Dorf, und nie-
mand lieB es sich nehmen, ihn gebiithrend zu bestaunen. Schon
1634 klagen die Geistlichen «der groBere theil des volcks steht
draulen vor der kirchen vnd wil die hochzeit-leut besehen.
Wan die hochzeit spaat kombt, so lassend sie verleuten, lassen
singen vnd den pradicanten auf die cantzel gohn vnd das gebett



— R

anfahen; alsdan komen sie erst mit haufen in die kirchen mit
gethés vnd sind dem gebett hinderlich»™). So blieb es, bis die
groBen Hochzeiten in Abgang kamen. In verschiedenen Ge-
meinden wurde auch der Moment der Trauung mit Béller-
schiissen gefeiert.

Ein besonderes Augenmerk galt der Kleidung. Bis zu An-
fang dieses Jahrhunderts trug die Braut iiberall ein schwarzes
Kleid mit einem Myrthenkranz oder einem Krinzchen aus
Orangenbliiten. Friiher besall sie zwei Hochzeitskleider, ein
schwarzes fiir den ersten Tag und ein farbiges fiir den zweiten.
An Stelle des Krianzchens trug die Braut in einigen Gemeinden
den Schappel, und zwar sah der von Riidlingen anders aus als
der Klettgauer oder Schwarzwélder. Wahrend der letztere aus
kiinstlichem Flitterzeug bestand, flochten ihn die Riidlinger
Dorfmadchen kronenférmig aus weil umwickelten Weiden-
zweigen und schmiickten ihn mit langen weilen Seidenbéndern
und kiinstlichen weiBen Blumen. In Hallau wurde der Schappel
bis in die 80er Jahre getragen. Seit jeher war er das Zeichen
der Jungfriaulichkeit und wehe der Braut, die ihn zu Unrecht
trug, Die Ordnung vom Jahre 1637 macht dariiber ganz inter-
essante Ausfiihrungen. «Und weil sich dann bey dieser leidigen
vnd ohnverschampten welt zum mehrmahlen zutragt und be-
gibt, das etliche ohnverschampte téchtern, wann sie hochzeit
halten, im schédppelin vnd criantzlin zu kirchen gehen, die doch
eintweders schwanger leibs seind, oder aber sonsten der
schipplin vnd créantzlin (so ein zeichen der reinen jungfraw-
schaft sein sollen) nit mehr wiirdig, darab sich dann meniglich,
jung vnd alt, drgert. Derowegen vnd damit solcher ohnver-
schampter betrug kiinftig desto mehr vermitten, auch so wol an
denjenigen, so ihren fidhler an ihrem hochzeitlichen kirchgang
mit der stauchen bekennend», so werden folgende Strafen fest-
gesetzt: Wer das Krinzlein unverdient tragt, zahlt 10 Gulden,
wer sich aber ehrlich zur Stauche bekennt, nur 5; dazu sollen
beide gefinglich eingezogen werden. In Beringen durfte man

1) Synodalmemorialia 1634,



tspaar

i

Hallauer Hochze

igen)

(Museum zu Allerheil



— 141 —

einer Braut, die das Krinzlein unverdienterweise trug, das-
selbe mit einer Gabel vom Kopfe reiflen.

Der Brautigam trdgt immer noch einen schwarzen Geh-
frack mit Zylinder, frither war er etwa wie der oben geschil-
derte Brautfiithrer ausgestattet. Die Verheirateten tragen meist
schwarz, wihrend die Ledigen in allen Farben prangen. Die
Braut trigt in ihrer Hand ein weiles Bouquet, ihre Gespielin
dagegen ein rosarotes. Die Ledigen sind mit roten Rdschen
geschmiickt, die Verheirateten dagegen mit weiflen. In Opferts-
hofen trugen die Madchen bisweilen ein Kranzchen etwas
schief auf dem Kopf. Das Straulichen legt man wéhrend des
Kirchgangs auf ein Taschentuch, das der Brautfilhrer den
Géasten am Abend vorher geschenkt hat. Auch in Guntmadingen
erhielt frither jede Frau ein Taschentuch, das sie auf dem
Gesangbuch trug.

Ueber die Sitzordnung in der Kirche kann keine feste
Regel aufgestellt werden. Alle Giste treten beim Hauptportal
ein, wiahrend die sonstigen Zuhorer zu einer Seitentiire hinein-
schliipfen, In Léhningen sitzen die Manner rechts, die Frauen
links, Brautpaar und Brautzeugen in der vordersten Bank. Meist
ist der Taufstein geschmiickt. Das Brautpaar tritt dann iibers
Kreuz an den Altar. In Buch sind die Bianke fiir Braut und
Brautigam mit einem kleinen Blechtifelchen auf der Riicklehne
gezeichnet. In Beringen traten frither die Minner durch eine
andere Tiire ein wie die Frauen und M4dchen. Der Brautigam
begleitete die Braut bis in ihre Bank und setzte sich dann auch
zu den Minnern. In der Bank der Braut salen auch die beiden
Miitter und die Freundinnen. Heute treten alle durch die gleiche
Tiire ein.

Der Verlauf der Feier nach der kirchlichen Trauung ist
nun sehr verschieden. Heute fahrt das Brautpaar meist mit den
Zeugen, Eltern und Geschwistern mit Droschke oder Auto aus.
Am Abend trifft sich dann die weitere Verwandtschaft. Beim
Ausfahren, selten schon beim Kirchgang, wird hin und wieder
mit einem Seil oder einem Balken gespannt. Das Brautpaar
16st sich dann mit Kleingeld, das es den Spannenden zuwirft.



— 142 —

In Thayngen nennt man dieses ausgeworfene Geld Griischel.
Als Ueberbleibsel kennen wir heute das Feuersteinwerfen.
Wenn in Buch Maurer- oder Zimmerleute gerade am Wege
arbeiteten, spannten sie ein Seil mit einer Literflasche in der
Mitte und nahmen es wieder weg, sobald ein jeder Teilnehmer
ein Geldstiick eingeworfen hatte.

Nach der kirchlichen Trauung beginnt die eigentliche
gemiitliche Feier; jetzt hat der Brautfithrer in Aktion zu treten.
Er sorgt fiir die Unterhaltung und bemiiht sich auch immer fiir
die nétige Tranksame. In Beggingen werden, wenn er das Nach-
filllen vergifit, die leeren Weinflaschen mit Nastiichern an die
Decke oder an Nagel gehidngt. Meistens ist die Sitzordnung
heute noch so, dal das Brautpaar mit Blick gegen die Tiire den
Mittelpunkt bildet. Dann folgen Paten, Eltern und die
andern Giste, paarweise geordnet wie beim Kirchgang. In
Thayngen gab es ehedem keine Servietten, hingegen schenkte
die Braut jedem Gast ein weilles Taschentuch, das nun als
solche Verwendung fand. Fiir die Hauptmahlzeit nach der
Kirche wird uns aus dem Jahre 1860 aus Thayngen folgender
Speisezettel mitgeteilt:

Suppe mit Diinkli

Griines Rindfleisch und griines Schweinefleisch
Pasteten und Kriglimagli

Griine Ochsenzunge und Nidelpasteten
Gebeiztes Rindfleisch

Enten, Salat und Apfelschnitze

Kaffee, Torten, Kiichli und Tabakrollen.

Bei der Riickkehr aus der Kirche schaut in Riidlingen der
junge Ehemann darauf, daB seine Frau nicht als erste das Haus
betritt. Tut sie es, so kann der Mann bestimmt damit rechnen,
unter den Pantoffel zu kommen. Hat die Frau als zweite das
Haus betreten, so gibt es dennoch eine Gelegenheit, die nach-
teilige Vorbedeutung wieder wett zu machen, indem sie beim
Absitzen an den Tisch versucht, ihren Full auf den des Mannes
zu stellen, Der vorsichtige Mann sucht sich dagegen zu schiitzen,



— 143 —

indem er die gekreuzten FiiBe weit unter den Stuhl oder die
Bank stellt, was dann AnlaBl zu allerhand Scherzfragen gibt.
Die Frau wird gefragt: «Hasch en verwiitscht?» oder «Sind
d'Bai lang gnueg gsi?» oder «Bisch em Herr ufs FiieBlli trette?
Der Mann wird geuzt: «Bisch tupft?» oder «Hesch no moge
verku?»

In Opfertshofen folgt nach der Trauung sogleich der Kaffee
mit Kiiechli. Dann treten die Musikanten an, oft auch ein Spal3-
macher. Die ledigen Midchen tragen nun weille Schiirzen. Ist
das Wetter schon, so begibt man sich auf einen kleinen Spazier-
gang. In Bargen sitzen die Brautleute fiir sich am runden Tisch.
Besondere Speisen fiir die Braut kennen wir sozusagen keine.
In Beringen war bis vor 40 Jahren Sitte, der Braut das Sii-
schwinzli vorzulegen. Allgemein sieht man es gern, wenn sie
von allem ift, sonst gilt sie als gschndderfrissig. Eine Riidlin-
gerin erzihlt, sie habe am Morgen des Hochzeitstages in den
leeren Magen einen Loffel voll Honig mit einigen Tropfen Essig
genommen, um alles gut zu iiberstehen.

Ein schéner Brauch herrscht heute noch in Riidlingen. Nach
dem Kirchgang verteilt das Brautpaar das Hochzigbrot unter
die Kinder des Dorfes; dazu ziehen beide eine weile Schiirze
an. Es ist gedacht fiir die 4rmeren Kinder, aber man 1463t alle
teilnehmen. Es gibt Kinder, die sechs und mehr Stiicke
erhaschen konnen, Statt des WeiBbrotes sind schon Milchweg-
gen verteilt worden.

Fast iiberall herrscht die schone Sitte, dal man am Hoch-
zeitstag den Armen der Gemeinde etwas vom Hochzeitsmahl
bringt. Auch der Pfarrer erhilt zu irgend einem Zweck einen
Geldbetrag, meist 5—20 Franken. Hin und wieder nimmt er
auch selber am Nachmittage einige Stunden an der Feier teil.
Organist und Mesmer erhalten meist ebenfalls ein kleines
Geschenk, in Weingegenden einen Doppelliter, in Bargen und
Opfertshofen ein Nastuch.

Den SchlufB8 der mittiglichen Véllerei bildet der Kaffee mit
Kiiechli und zwar ist es seit jeher der Stolz der Brauteltern,
mit erstklassiger Qualitit aufzuwarten. Schon einige Tage vor-



— 144 —

her werden ganze Zainen von «gwaleti und gschliufti» ge-
backen. Nun setzt die Musik ein und allméihlich beginnen sich
die Paare im Tanze zu drehen. Der erste Tanz gehort dem
Hochzeitspaar. In fritheren Jahrhunderten bildete dies je und
je ein Stein des AnstoBes. Im Jahre 1588 wurde den Musikanten
das Aufspielen zum Tanze an Hochzeiten bei Strafe des Block-
hauses verboten. 20 Jahre spiter wurde geklagt, dafl die Spiel-
leute bei Hochzeiten zuviel forderten™). Interessant ist die
Stellung der Geistlichen, wie sie im Synodalmemorial von 1648
zum Ausdruck kommt. Obwohl das Tanzen von den alten
Kirchenlehrern verdammt worden und solches bei Strafe der
Exkommunikation verboten, so halten wir dasselbe fiir keine
Siinde. Man sollte es aber in diesen triibseligen Zeiten, da
unsere Glaubensverwandten schwere Verfolgungen erleiden,
abschaffen, Wenige Jahrzehnte spiter wurden 3 Spielleute
bestraft «vmb sie an jiingster hochzeit zum Jordan zum tantz
vigespilt». Sie wurden eine Nacht eingesperrt und um Geld
gebiiBlt, durften aber Regrel nehmen auf die, «so sie zum vispilen
verleitet»®).

Gegen 6 Uhr gehen die Manner heim und besorgen das
Vieh. Wihrend dieser Zeit beginnt die Gobete. In Schleitheim
gab frither ein Schul vom Bol das Zeichen dazu. Meist schickt
man Kinder, erhalten sie doch auch etwas vom Hochzeits-
tisch. In Schleitheim nimmt das Brautpaar die Gaben im elter-
lichen Hause in Empfang, sonst meist am Orte des Fests. Je
nach der Héhe der Gobete stufte sich ehemals die Zehrung der
Ueberbringer ab. In Beringen gab es bei einem Franken Wein
und Brot, bei zwei Franken Wein, Brot und Fleisch und fiir
drei Franken konnte man die ganze Nacht mitfeiern. Wahrend
man heute meist Geld schenkt, waren es frither EBwaren oder
Haushaltungsgegenstinde, «tiieri Stiickli,» Schinken oder einen
Teil davon, aber auch Kleiderstoffe, Zinn- und Kupfergeschirr.
In Bargen war es Brauch, einen Sester Weizen oder Korn zu

52) R.P. 48, 27. Sept. 1588.
R. P. 68, Seite 115.
5) R.P. 127, Seite 143.



~— 385 —

spenden. In Herblingen hat das Brautpaar eine Suppenschiissel
vor sich, die mit einem Suppenteller zugedeckt ist; darin ver-
schwinden die Geldgaben. Uns prigte man friiher das Spriich-
lein ein: «En friindliche Gruel vom Vatter und vo der Mueter
und sie schicked do au e Gobli»,

In Beringen schenken die beiden Gotti je ein Tischtuch,
die beiden Gotten je ein Leintuch. In diesen sind die dem Gotti
bei der Einladung geschenkten 2 Franken wieder eingewickelt
und zwar im gleichen Papier.

In Thayngen erhilt der Ueberbringer eines Frankens einen
Anschnitt Weillbrot und ein Glas Wein, der zweifrdnkige zwei
Anschnitte. Mit 4—5 Franken gilt man als regelrechten Hoch-
zeitsgast. Der Brautfiihrer notiert jeweils die Gaben in einem
besonderen Rodel. Die Goberer vergniigen sich dann noch ein
bis zwei Stunden mit Tanzen, bis der Brautfiihrer auf irgend
eine Weise den Saal raumt, etwa durch eine Polonaise. Jetzt
erscheinen die nach Hause gegangenen Giste wieder und noch
andere, die nur «shalb Hochzig» mitmachen. Zwischen 10 und
11 Uhr setzt man sich von neuem an den Tisch, und jetzt
kommen die Giste ans Goben. In Opfertshofen treten sie zwi-
schen 12 und 1 Uhr an den Tisch des Brautpaars und legen Geld
in einen Teller, der dann in die Suppenschiissel geleert wird.
Von Schleitheim schreibt Pletscher: «Spiat nach Mitternacht
setzte sich die Braut oben an den Tisch. Die Giaste traten nun
zu ihr und wiinschten ihr Gliick und Segen und iiberreichten
ihr ein Geldgeschenk gewissermaflen als Entgelt fiir die Bewir-
tung. Es ging eine scherzhafte Rede: Der Braut sei von allen
Talern schier der Jiippensack abgerissen worden».

Dieser Brauch des Gobens scheint alt zu sein. Die mehr-
fach erwidhnte Ordnung von 1466 bestimmt: Es soll dem Brauti-
gam und der Braut niemand gaben als ihr Vater und Mutter
und ihre beiden rechte Geschwisterte und geschwisterte Kind,
soviel sie geben wollen. Die andern eingeladenen Giste diirfen
nicht mehr als 18 Pfenning schenken. Es soll auch weder Frau
noch Mann etwas schenken, ausgenommen «mit ander vngeuar-
lichen vrten als man die nach aim imbif gewonlich in aine



=i GG =

trinckstuben pfligt zu tund» «... doch so sol wildprat hierinn
kain ban han». Es war auch untersagt «dhainen varenden man,
die man gidber nempt, zi begauben senden in kain weg».

Die Giste beschenken sich auch gegenseitig mit einer
Kleinigkeit oder man schickt einem Hochzeitsgast etwas in
d'Uerte, oft einen Jux. Die Adresse ist geschmiickt mit einem
kleinen Vers, wie etwa «Lebe gliicklich, lebe froh, wie die Gans
im Haberstroh».

Eine wichtige Aufgabe des Brautfithrers war bis ins
19. Jahrhundert die Abstattung des Dankes und Ermunterung
zu vergniigtem Feiern. Aus Beringen ist die folgende Ansprache
ibermittelt worden:

«Ehrbare und bescheidene, insonders getraute, gute, liebe
Freunde und Nachbarn, desgleichen auch ehr- und tugendsame
Frauen und Jungfrauen, wie denn eine jede ehrende Person,
mit ihrem ehrlichen Namen tituliert und genannt mag werden!

... dieweil es sich zugetragen, daf} sich diese zwei ehrbaren
und bescheidenen Personen, der ehrende Vetter Hochzeiter mit
Namen Hans Rohrbasser von Beringen, des ehrbaren und be-
scheidenen Vetter Melcher Rohrbasser seligen ehelichen Sohn,
mit der tugendsamen Jungfer Bési Hochzeiterin mit Namen
Vrena Hauser von Beringen, des ehrbaren und bescheidenen
Jakob Hauser ehelich geborene Tochter, ehelich miteinander
verlobt und versprochen haben und nun auf den heutigen Tag
sich in der christlichen Kirche allhie zu Beringen durch den
wiirdigen Herr Pfarrer haben einsegnen, copulieren und besteti-
gen lassen, ihr aber, ihr vor-hoch und ehrermelte, die ihr ihnen
auf ihr fleiBiges Bitten und Laden hin in einer so ziemlichen
Anzahl zu ihren hochzeitlichen Ehren erschienen seid, als nam-
lich: erstlich an die Morgensuppen, dieselbige ihnen habt nieflen
helfen und empfangen und nach NieBung derselbigen geholfen
habt, den christlichen Kirchgang zu glinzen und zu zieren...
und wiederum geholfen habt, sie von dem Hause Gottes zu
begleiten bis hieher in des Vetters Hochzeiters Haus, alda das
hochzeitliche Ehrenmahl ist gehalten worden und ihr dasselbige
in aller Zucht und Ehr habt helfen mithalten und empfangen,



— QBT -

darum haben mir die Hochzeitsleute in Befehl gegeben, daf3 ich
euch vor-hoch und ehrermelte simtlichen solle hohen und
fleiBigen Dank sagen... Weiters und ferner so staht da der
Kellerer samt der Kochin, die zeigen mir an, dall sie haben ein
Ehrenmahl zubereitet und aufgestellt. Sie bitten euch dero-
halben, ihr wollet an dieser aufgestellten Speis und Trank ein
giinstiges Vergniigen haben ... ferner ist mir in Befehl gegeben,
daB ich euch vor-hoch- und ehrermeldte simtliche solle friind-
lich bitten und laden, daBl ihr ihnen {(den Hochzeitsleuten) auf
den morndrigen Tag um elf Uhr, lingstens um 12 Uhr wiederum
zu ihren hochzeitlichen Ehren sollt erscheinen, ein jeder seinen
Ort und Platz wiederum besitzen und einnehmen soll, um die
Hochzeit nicht nur anzufangen, sondern dieselbige auch helfen
zu vollfithren, bis zum Ende... Weiters ist mir in Befehl ge-
geben, daBl ich euch simtlich soll erinnern, daf3 ihr nicht sollt
denken, dafl die Abdankung darum sei geschehen, daf} ihr als-
bald von einander scheiden und weichen sollt, sondern es sei
noch ein guter Trunk vorhanden. Denselben sollt ihr in aller
Freundlichkeit miteinander nieflen und brauchen, und so es
nicht geniigend an demselbigen wire, so sei der Weg zum Keller
nicht abgegraben, der Zapfen nicht so hart geschlagen, der
Hahnen nicht so hart verrieben, sondern wo dieser Ehrentrunk
herausgeloffen ist, wird wills Gott mehr herauslaufen. . .»

Die meisten Giste vergniigen sich nun bei Tanz und Spiel
bis zum Morgengrauen. Um drei Uhr wird gewdhnlich noch
etwas Kaffee und Aufschnitt serviert, In Opfertshofen machen
die Ledigen vor Morgengrauen einen Ausflug und kehren dann
bei Anbruch des Tages mit der Musik an der Spitze wieder ins
Dorf zuriick.

An den meisten Orten verschwindet das Brautpaar nach
12 Uhr unauffillig. In Beringen bleibt es bis am SchluB, und die
ganze Hochzeitsgesellschaft begleitet sie ins Haus. Das Braut-
paar marschiert zuhinterst. Bei diesem AnlaB werden die
Gobetegeschenke heimgetragen, im neuen Heim stirkt man sich
nochmals. In Opfertshofen macht der Brautfiihrer etwa beim



— 148 —

Morgengrauen mit Aufschnitt und Wein einen Gang durch das
Dort fiir die, welche beizeiten aufgestanden sind.

Wieder anders wird in Bargen SchluBl gemacht. Nach dem
Kaffee um 2 Uhr singt alles «Gute Nacht, gute Nacht, allen
Miiden seis gebracht». Dann zieht die ganze Gesellschaft, auch
mit der Musik voran, in die neue Wohnung. Hier reilen die
Weiber bald alle Kasten auf und mustern sorgfiltig die Aus-
steuer. In der Stube singt man noch einige Lieder und verab-
schiedet sich endlich.

Nachfeiern werden heute noch insofern gehalten, als die
Ledigen oft noch einen Katerbummel veranstalten. Friiher
spielten sie eine gréfere Rolle. In Riidlingen gebot der Brauti-
gam um Mitternacht des ersten Tages SchluBl und lud die Gaste
auf 11 Uhr des folgenden Tages wieder ein. Gelegentlich wur-
den sie vom Hochzeitlader wieder abgeholt. Es gab ein ein-
faches Mittagessen. Am Nachmittage wurde getanzt oder ge-
spielt, oder man machte mit der Musik einen Ausflug in ein
Nachbardorf; auch die Schiitzer erschienen wieder. Am zweiten
Tag wurde dann die Nacht durchgefeiert. In Barzheim ver-
sammelt sich am zweiten Tag noch ein engerer Kreis von Ver-
wandten zum «Nohochsig», meist im Hause der Braut; den
Schluf3 bildet das Mittagessen. Die Bargemer beenden den
zweiten Tag mit dem Hochzeitskaffee, so auch die Opferts-
hofer. Wie aus der Brautfithreransprache zu ersehen ist, feiern
auch die Beringer weiter. Am Sonntag trifft sich in Opferts-
hofen die ganze Gesellschaft noch einmal und geht dann gemein-
sam zur Kirche. Nachmittags speist man zu Mittag und endet
mit einem Kaffee. Auch in Beringen ist es dhnlich. Die Braut
geht an Seite der Gotte, der Brautigam mit dem Gotti. Der
frischgebackene Ehemann setzt sich in den Taufstuhl, und auch
die junge Frau hat einen besondern Platz. Nachher feiert man
noch bis in die Nacht hinein. Am Samstag vorher erhalten die
Paten vom neugebackenen Ehepaar je 1'» Pfund Rindfleisch,
womit die Einladung zum sonntiglichen Kirchgang verbunden
ist. In Schleitheim geleitet die Schwiegermutter am Sonntag
ihre Schwiegertochter in den Kirchenstuhl ihres neuen Namens



— 149 —

und bewirtet am Mittagessen das junge Paar samt den
Gespielinnen,

Witwer- oder Witwenhochzeiten wurden und werden heute
noch meist nur im kleinen Kreise gefeiert. Die Musik fehlt sozu-
sagen immer. Auch trigt die Witwe nie einen Schleier oder
Kranz.

Ein frohbewegtes, wenn auch nicht vollstindiges Bild ist
so an unserm Auge voriibergezogen, und wir bedauern, daf} so
viel dem Zeitgeist zum Opfer gefallen ist. Eine Aufgabe bleibt
uns aber, diese alten Brauche festzuhalten. Wieviel Boden-
stindigkeit und Erdgeruch atmeten doch diese alten Feste;
etwas davon sollte auch auf uns {ibergehen, um uns die Heimat
noch lieber zu machen, Fiir allfillig weitere Mitteilungen ist der
Verfasser dankbar.



	Schaffhauser Hochzeitsbräuche in älterer und neuerer Zeit

