
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 16 (1939)

Artikel: Schaffhauser Hochzeitsbräuche in älterer und neuerer Zeit

Autor: Steinegger, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schaffhauser Hochzeitsbräuche in älterer
und neuerer Zeit1'.

Von Albert Steinegge r.

Die heutige Zeit der Sachlichkeit läßt leider die alten
Bräuche bei Verlobung und Hochzeit mehr und mehr verschwinden;

man beschränkt sich auf das Notwendigste und vergißt,
in welch traditionsgebundener Weise in früheren Zeiten dieses

wichtige Ereignis gefeiert wurde. So gehören denn die meisten
Bräuche, die in diesem Aufsatz geschildert werden, zum größten
Teil der Vergangenheit an.

Die Ehe zählt zu den allerältesten Institutionen, und so weit
die Nachrichten reichen, finden wir in ihr einen Akt, der ein
rechtliches Verhältnis begründet. Die ältesten historisch
beglaubigten Formen der germanischen Eheschließung sind der
Frauenraub und der Frauenkauf. Es gibt Gelehrte, wie z. B.

Andreas Heusler, die die Raubehe als das Primäre annehmen
und daraus den Kauf entstehen lassen in dem Sinne, daß sie

den Preis als einen Rest des Sühnegeldes für die der Sippe
geraubte Braut ansehen. Aus Sagen kennen wir Helden, die
durch eine kühne Tat sich das Eheweib holten. Immerhin darf
gesagt werden, daß der Frauenraub unmöglich wurde, sobald

einigermaßen geordnete Rechtsverhältnisse herrschten. Den-

x) Der folgenden Arbeit liegt in erster Linie eine Umfrage der
Kommission für Heimatforschung der kantonalen Lehrerkonferenz zu
Grunde. Besondern Dank schulde ich Herrn Dr. Alfred Keller, Bern, der
mir ein äußerst reichhaltiges Manuskript über die Hochzeitsbräuche in
Rüdlingen zur Verfügung stellte, ebenso meinem Kollegen Ewald Rahm,
Beringen, der die Aufstellung und den Versand des Fragebogens
besorgte.



— 108 —

noch kam, wenn ruhige Minne nicht zum Ziele führte,
Gewaltanwendung hin und wieder vor, und die alten Volksgesetze
anerkennen eine Raubehe ausdrücklich, wenn sie im
Einverständnis beider Teile erfolgte. Volle Genüge wurde aber der
Rechtsordnung erst geleistet durch einen regelrechten Erwerb
der Frau auf Grund einer Abmachung mit deren Sippe. War
nach oft längeren Verhandlungen eine solche zustande gekommen,

so galt die Ehe als geschlossen, d. h. es war dies erst die

desponsatio, die Verlobung. Bis zur Hochzeit, die die Uebergabe
an den Mann bedeutete, mußte noch vieles in Ordnung gebracht
werden. Wer eine verlobte Tochter einem andern gab, oder wer
eine Braut raubte, brach dem Käufer die Ehe.

Beschränkungen der Heiratsmöglichkeiten finden wir bei
den Leibeigenen, denn der Teil, der dem andern in sein Haus

folgte — meist war es die Frau — ging eben mit seiner ganzen
Nachkommenschaft der Herrschaft verloren. Das alte Hofrecht
verbot daher nicht nur alle Ehen nach auswärts, sondern der
Grundherr besaß sogar die Gewalt, seine Leibeigenen im Interesse

der Mehrung des Bestandes zur Heirat zu zwingen. Wohl
übte er im späteren Mittelalter keinen Zwang mehr aus, aber
er wahrte sich das Recht, die Erlaubnis zu einer vorgesehenen
Heirat zu geben, wofür eine Abgabe entrichtet werden mußte2).
Um Verluste bei Ungenossenehen möglichst zu vermeiden,
tauschten die Herrschaften ihre Leibeigenen gegenseitig aus,
oder sie trafen zum mindesten genaue Abmachungen. So vereinbarte

im Jahre 1332 Hug von Radegg, dessen Leibeigene zu
Löhningen einen Eigenmann des Spitals, wohnhaft zu Utten-
hofen, geheiratet hatte, «das dù gemain soient sin min vnd des

spitals; beschech och, das dù selb frowe Anna ân lib erben
sturbi, so sol ich aider min erben ainen tail nemen von ir» nach
des Landes Gewohnheit. Für den Fall, daß Kinder vorhanden
sind, «so sol ich aider min erben nemen den val»3).

2) Eugen Huber, System und Geschichte des Schweizerischen
Privatrechtes. IV 314 ff. Basel 1893. Andreas Heusler, Institutionen des
deutschen Privatrechtes II 277 ff. Leipzig 1885.

3) Urkundenregister für den Kanton Schaffhausen (U. R.) 539.



— 109 —

Ehebeschränkungen kamen auch nach der Reformation vor,
so z. B. wenn die Braut aus einem andern Ort stammte und sich
nicht über das vorgeschriebene Heiratsgut ausweisen konnte.
Die Dorfoffnungen geben uns hierüber manchen Aufschluß. So
heißt es in einer solchen von Neuhausen aus dem Jahre 1466:

Weibspersonen, welche außerhalb der Eidgenossenschaft
geboren, aber von Herren, Landleuten oder Untertanen in die
Ehe genommen werden, müssen neben der Urkunde ihrer
ehelichen Geburt und dem Nachweis, daß sie keinen nachjagenden
Herrn haben, noch 300 Gulden zeigen; stammen sie aus der
Eidgenossenschaft, genügen 2004), In der Ehegerichtsordnung vom
Jahre 1785 lesen wir: Wenn einer eine außerhalb der Eidgenossenschaft

bürtige Frau heiraten will, soll sie neben der gewohnten

Brautfahrt ihrem Mann 600 Gulden, eine Eidgenossin aber
wenigstens 400 Gulden bringen; in beiden Fällen hat der Mann
dem Spitalamt 100 Gulden zu bezahlen; will aber ein Bürger
ein Landeskind heiraten, so mag er es tun, wenn selbige nur
200 Gulden Vermögen hat; in diesem Fall muß er dem Spital
50 Gulden entrichten. Für die Untertanen lauten die
Bestimmungen etwas anders: Kein hiesiger Untertan soll mit einer
Weibsperson äußert seinem Flecken erboren, weder proklamiert

noch kopuliert werden, es habe dann die betreffende
Gemeinde die Braut wirklich als Bürgerin aufgenommen und
das gewohnte Bechergeld empfangen (wohl der Ersatz für einen
früheren Becher). Ist die Fremde eine Ausländerin, soll sie
ihrem Mann 200 Gulden bar Geld bringen, welche in die
Gemeindelad gelegt und zum besten des Weibergutes verwendet
werden. Ist sie eine Einheimische, so muß sie ein Attestat
vorweisen, daß sie wenigstens 200 Gulden Vermögen besitzt oder
solches von ihren Eltern zu erwarten hat5). Alle diese
Bestimmungen bezweckten in erster Linie einen Schutz vor
allzugroßen Armenlasten. Armut und schlechter Lebenswandel
gaben dem Gemeinderat noch im letzten Jahrhundert das Recht,
Einsprachen gegen den Eheabschluß zu erheben. Ein Hindernis

4) Albert Steinegger, Geschichte der Gemeinde Neuhausen, 24.

5) Hist.-ant. Verein, Acta Scaphusiana Tom 10 Nr. 45.



— 110 —

bildete auch die Konfession. Die oben erwähnte Ordnung
bestimmt: Eine Ehe mit römisch-katholischen Weibspersonen ist
in unserm Land bei Verlust des Bürger- und Landrechts
verboten. Eine Ausnahmestellung nahm auch der Henker und seine
Familie ein, denn er stand gewissermaßen außerhalb der Gesellschaft,

und seine Kinder durften sich nur mit ihresgleichen
verheiraten. Als im Jahre 1657 des Scharfrichters älteste Tochter

mit dem Sohne eines ehrlichen Handwerkers ein Verhältnis
unterhielt, zog dies ihrem Vater einen scharfen Verweis zu. Bei
Verlust seiner Stelle wurde ihm verboten, seine Töchter an
hiesige ehrliche Handwerker zu verheiraten. Auch dem
Liebhaber untersagte der Rat bei Verlust des Bürgerrechtes, sich
so «vnanständig» zu verehelichen6). Kaum 10 Jahre später
unterhielt ein Thaynger mit der Tochter des ehemaligen
Scharfrichters Volmar ein Liebesverhältnis, auch ihm wurde bei
Strafe der Landesverweisung befohlen, sich von ihr zu trennen.

Ursprünglich hatte die Braut zum ganzen Handel nichts zu
sagen; der Vater entschied allein. Diese absolute Gewalt, aus
der alten Munt herrührend, milderte sich im Laufe der Zeit; an
manchen Orten war der Vater noch im letzten Jahrhundert der
Brautwerber, und Jeremias Gotthelf erzählt darüber manch
köstliche Episode. Reste der alten väterlichen Gewalt finden
wir hin und wieder noch in Verlobungsanzeigen, wenn es heißt:
Herr und Frau X haben die Ehre, die Verlobung ihrer Tochter
anzuzeigen.

Um vor der Verlobung die Gefühle der begehrten Person
kennen zu lernen, gab es verschiedene Orakel. So heißt es in
einer Sammlung von Aberglauben aus Schaffhausen: Um zu
erfahren, ob man von einer Person geliebt werde, legt man
einen frischen Apfelkern ins brennende Licht; zerspringt er
knallend oder gar das Licht auslöschend, so ist man geliebt.
Oder: Löst sich einem Mädchen das Schürzen- oder Strumpfband,

so denkt der Geliebte an sie. Um den Anfangsbuchstaben
von dem Namen des zukünftigen Gatten zu erfahren, werfe das

Mädchen eine unversehrte Apfelschale hinter sich, und der

e) Protokolle des Gr. und Kl. Rates (R. P.) 117, Seite 11



— Ill —

gewünschte Buchstabe wird sich auf dem Boden aus der Schale
gestalten. Um zu wissen, in wieviel Jahren man einen Mann
bekomme, fülle das Mädchen ein Glas zur Hälfte mit Wasser,
hänge einen Trauring an eines ihrer Haare und halte ihn über
das Wasser im Glas. Nach und nach kommt der Ring in
Perpendikelbewegung; so oft er dann an das Glas anschlägt, so viele
Jahre dauert es noch bis zur Vermählung; schlägt er gar nicht
an, so bleibt sie unverheiratet; fällt er ins Wasser, so erfährt sie

einen Treubruch, Ein anderes Mittel lautet folgendermaßen:
In der Sylvesternacht um 12 Uhr bilden die Anwesenden einen
Kreis, in den ein Hahn gestellt wird. Die Person, auf welche er
zugeht, wird im neuen Jahr Braut oder Bräutigam7).

War das neue Paar einig, so herrschte früher und vielfach

heute noch der Brauch, das Verhältnis längere Zeit
geheim zu halten; ein Grund mag wohl die Befürchtung vor
falschen Einflüsterungen sein. Der Geliebte besuchte nun das

Mädchen nachts in seinem Gaden, daher der Ausdruck Gadensteigen

oder Kiltgang. In einzelnen Alpentälern ist dies heute
noch Sitte. Aus verschiedenen Beschwerden der Geistlichkeit

zu schließen, war dies früher auch in unserm Gebiet
allgemein Brauch. So klagt der Pfarrer von Lohn im Jahre 1664:
«So gehet das ehr vnd Gottes vergessene gadensteigen nach
iederzeit der gestalten in den schwang, daß ich in einer iahres-
frist kein auch dem schein nach ehrliches hochzeit nicht
zusammen gegeben», und er bittet die Obrigkeit, strenge Strafen
anzuwenden. Sehr drastisch schildert auch eine Eingabe aus
dem Jahre 1687 die entsprechenden Zustände auf dem Lande.
«Eine nach sodomitischen schwebel stinkende, so vnzüchtige
vnd bübische bulerey junger leuthen, das vast nit zu glauben
were, das es in örtern, wo man auch vom evangelio vnd der
ehrbarkeit etwas höret, es hette so weit kommen können,
wan man es nit leider aus täglicher erfahrung hette. Da dan
etwa knecht vnd megd in eine kammer gelegt werden, vnd
die, so nahen anlaß zu sündigen nit haben, denselbigen suchen
durch nächtliches gadensteigen.» Nachher rühmen sie noch,

7) Der Unoth. Schaffh. 1868, Seite 179.



— 112 —

sie hätten in allen Ehren bei einander gelegen. Es gebe sogar
solche, die in einer Nacht zwei, drei oder mehr in ihren Gaden
steigen lassen und die, so redlich sein wollen, treiben es
solange miteinander, bis es ihnen erleidet, oder es eine
angenehme Gelegenheit gibt, alsdann «schenken sie es einander»

(seind ihre eigne wort) oder sie fahren fort, bis die
Frucht sich nicht mehr will abtreiben lassen8).

Das Zusammenführen durch eine Kupplerin ist schon alt
und hatte früher nicht den üblen Beigeschmack; Jeremias
Gotthelf erzählt ja eine Reihe Beispiele, wie bald eine
Hausiererin, bald ein Kachelhefter oder Schwefelhölzler als

Verbindungsperson amtete. Die Kuppler erhielten meist von
beiden Seiten ein Paar Stiefel oder Schuhe als Lohn. Daher
treffen wir heute noch die Redensart: Er hät sich welle e Paar
Stiefel verdiene Damit hängt wohl ein Passus der Schaff-
hauser Ehegerichtsordnung aus dem Jahre 1530 zusammen.
Es heißt nämlich dort: So aber eine Tochter den Knaben mit
Grüßen, Botschaften, Briefen oder eigenem Bescheid und
dergleichen Dingen gereizt, dann soll er ihr für ihre Ehre nicht
mehr als ein Paar Schuhe zu geben schuldig sein. In einer
Hochzeitsrechnung aus dem Jahre 1746 heißt es am Schluß:
Der Helena als Kupplerin 6 Dukaten. Die Stelle ist zwar
nachträglich wieder gestrichen worden, warum ist nicht ersichtlich10).

Verbote treffen wir jedoch früh schon. Im Jahre 1561

lag ein Konrad Lang, Säger, im Gefängnis, weil er den jungen
Wildissen und Fabians Tochter «zesamen kuplet»; auf
gewöhnliche Urfehde hin wurde er dann wieder frei gelassen11).
In dem schon erwähnten Protest wegen der Heirat des Henkers

Tochter mit einem Bürger heißt es gewissermaßen als

Entschuldigung, sie seien ja doch zusammengekuppelt worden.

8) Synodalmemorialia A. A. 72. 3.

9) Zwingliana 1925 Nr. 2, Seite 294.

10) Hist.-ant. Verein, Aussteuer-Rödel und Hochzeitsgaben aus dem
17.—19. Jahrh.

") R. P. 20, 10. März 1561.



— 113 —

Heute wirbt der junge Mann selber, mündlich oder
schriftlich, letzteres, wenn er seiner Sache nicht ganz sicher
ist. Oft gebrauchte man auch gewisse Formeln. So ist in einem
handgeschriebenen Büchlein eines Beringers aus dem Jahre
1779 folgende Anrede erwähnt: Um eine eheliche Töchter zu

erwerben, so sprich, wie es darunder erfolgt: Ehrbare und
bescheidene, insbesondere getrauten, guten lieben Fründen.
Es würdt euch nicht wundernehmen, warum daß ich zu euch
komme. Zwar es geschieht nicht on Ursach. Ich hätte Sinn
und Willen, eue Töchter zu heuraten, wenn ihr sie mir gäben
und anvertrauen wollt. So sie mich will, so will und hoffe ich,
ihr getreu zu sein und zu bleiben bis in den Tod, so sie mit
mir und ich mit ihr und Gott mit uns ist12).

Ein Beispiel der Werbung durch einen Freund bietet uns
der Jerusalempilger Stockar. Er erzählt: «Uff Aller-Halgen
Dag (1526) warb mir Urban Jüntalar um min Frowen, dem
verdruwett jch wol, und er dett das Best mit mir, und hielt
sych redlichen mit mir, und do es überin was, und er dye
Sach zu End bracht mit Götz Hilff und es Als überin was, und
mir min Frow überantwortt ward, do dett jch Urban Jüntalar
ain Erung ain und schanckt jm 3 Ellen Damast schwartz
blumtt, ckost 4 Kronen, um sin Müg und Arbatt, dye er gehian
hatt und redlich jn der Sach gehandlett hatt»13).

Die Bräuche bei der Verlobung bestanden ursprünglich
in der endgültigen Festsetzung der vermögensrechtlichen
Fragen, die meist in einem schriftlichen Ehevertrag niedergelegt

wurden; darauf folgte die Uebergabe der Braut an den
Bräutigam. Auch darüber gibt uns Hans Stockar eine ganz
anschauliche Schilderung. «Uff Donstag ain Sant Andreyas
Abend 29. Dag Aler-Halgen Monatt hatt jch ain Dag mitt dem
Burgemmiastar Byagar uff dem Ratthus, und was darby Urban
Jüntalar und min Fetter Thoman Spiegelberg, und gerett jch

1S) Mitgeteilt von E. Rahm, Beringen.
13) Heimfahrt von Jerusalem Hans Stockar's von Schaffhausen

Pilgers zum heiligen Grabe im Jahre des Heils 1519 und Tagebuch von
1520—1529. Schaffh. 1839, Seite 159/60.



— 114 —

aim Burgemmiastar Byagar, das er mir sin Dochtar Elsbett
zu der halgen Ee geb. Des er guttwillyg was und sych mit sim
Viernemen schickarlich finden lies; desglichen sin Husfrow und
dye Dochter öch ain gutten Willen und Gunst zu mir hatten,
und jch zu jnen. Und jch fieng den Hiertt mit Götz Hilff ain und
der mir glücklichen zu Händen gieng, Gott hab Lob! mit lützal
Red um ainanderen. Und lutt als unser byad Reden des

Burgemmiastar, er wett mir sin Dochter gen, Elsbett, und
8 hundertt Guldin und, nach sim Tod und syr Husfrowen, sol sy
öch erben, und sin selb vorbehaltten den 4 Summen dye
3 Hüsser mit dem Fordal, nach Lutt des Hieratt-Bryeff, und sol

jch der Dochtar zu Morgengab gen 2 hundertt Guldin und
4 hundertt G. zu Niderlegung und er och 4 hundertt G. der
Dochtar, ob mir un Lib-Erben abgiengen, das Gott vor syg!
und das überyg Gutt ain dye rechten Erben sol vallen, was
von Klader und Klanott, wye dann ain ettlichs hatt nach Lutt
des Hieratt14)».

Solche Eheverabredungen waren noch im 16. und 17.
Jahrhundert allgemein Sitte, und die ganze Familie beriet darüber.
Als sich im Jahre 1709 der Schaffhauser Junker Johann
Stockar, gewesener Hauptmann in Spanien, mit der wohledlen,
viel ehren-, sitt- und tugendreichen Jungfrau Ursula von Waldkirch

verlobte, wurden dem 20 Folioseiten umfassenden Vertrag

die Siegel von 11 Verwandten aufgedrückt15).

Die Verlobung bildete bereits ein Rechtsverhältnis und
mußte daher vor 2 ehrsamen, unverworfenen Männern
geschehen, denn sie bedeutete das Beziehen der Ehe, d. h. die
Begründung eines festgebundenen familienrechtlichen Verhältnisses.

Die beiden Männer sollten aber keineswegs der
Kuppelei verdächtig sein. Die elterliche Gewalt spielte noch
eine wesentlich größere Rolle als heute. So bestimmt die
Ehegerichtsordnung von 1529: «Zum driten soll kain kind, nämlich
mans person sins alters vor 18 jaren, und wibs person vor

") Hans Stockar, 158.

15) Hanns Bächtold, Die Gebräuche bei Verlobung und Hochzeit.
Basel 1914. Seite 80.



— 115 —

16 jaren sich one gunst, wissen und willen siner vater und
muter und ob es die nit het, siner großvater, großmuter und

vögt der ee begebenn».

Zum Vierden, ob iemas zu sollichen vermechlungen hinder
vater, muter und vögte hete geholffenn, geraten oder ainchen
underschlouff geben, die sollen unnser erichter ie nach gstalt
der sach wie sy bedunckt straffen.» Immerhin sollten die Eltern
ihre Söhne und Töchter «zu elicher bewilligung weder nöten
noch zwingen». Ziehen sie die Erlaubnis zu lange hinaus, darf
sich das Kind, ohne daß es eine Strafe zu gewärtigen hat,
vermählen. Die Bindung durch die Verlobung kommt in der
folgenden Bestimmung deutlich zum Ausdruck: Sobald ein
Eheversprechen auf gebührende Weise und Form geschehen ist,
so ist den beiden nicht vergönnt, solches aufzuheben, wenn
schon beide freiwillig sich entschlagen wollten, sondern das

Ehegericht hat den Entscheid zu fällen, und damit sie in
Zukunft vorsichtiger seien, zahlt der reuende Teil 24 Gulden16).

Daß man sich von einer Absage oft nicht allzuviel daraus
machte, zeigt die nachfolgende Stelle im Ratsprotokoll vom
Jahre 1593: Heinrich Höscheller, Bürger und Goldschmied
sagt, das «kurzvergangner tagen er samt Ulrich Hagenloch
und Hans Ulrich Sayier schnyders tochter alhier in Cunrat
Mossers seligen Wittib huß ain abent trunckh gethon haben,
sie haben erstlich enandern die Ehe also zugesagt, wans ir
Vatter unnd Muetter lieb seye, solle es ain Ehe sein und
belyben. Weyl aber ire Elttern darwider und sie seiner nit
begeren wolle, frage er iro auch nichts nach17)».

Die Bedeutung der Verlobung kommt auch darin zum
Ausdruck, daß in früheren Zeiten beim Verlobungsmahl ein
Mitglied des Rates oder sogar ein Geistlicher die Verlobten
zusammengab. Den besten Zeugen haben wir wieder in Stockar.
«Uff den Dag Mitdag gieng jch und min Fründschaff jns
Burgemmiastars Hus, und do gab mian uns zusamen, und was Urban

16) Zwingliana 1925. Nr. 2, 293/94,

") Anzeiger für Schweizerische Altertumskunde 1936, Seite 152.



— 116 —

Jüntalar uns Pfaff»18). Bei diesem Anlasse gab man sich
den Handschlag, wohl als Abschwächung des früheren Eides.
Der Vater legte jeweils die Hand des Mädchens in die des

Bräutigams; daher kommt auch der Ausdruck, «um die Hand
eines Mädchens bitten». Heute wird die Verlobung meist im
Hause der Braut mit einem Essen gefeiert; da und dort nennt
man diesen Anlaß auch «Brutstubete»,

Das Eheversprechen wird auch heute noch durch irgend
ein Geschenk besiegelt, das der Bräutigam der Braut als Pfand
gibt. Dieses Ehepfand kann wohl als Rest des alten Brautkaufs

angesehen werden; der Sinn des Pfandes ist allerdings
verschwunden. Ein früher beliebtes Pfand war das Taschentuch,

das bis zu Anfang dieses Jahrhunderts bei Hochzeiten
noch hin und wieder ausgeteilt wurde; es tritt in die Reihe der
Symbole der Adoption durch Einkleidung. Wir treffen aber
auch Messer, Schere und Nadel als Ehepfänder; daraus leitet
sich der Aberglaube ab, daß man geliebten Personen keinen
schneidenden oder stechenden Gegenstand schenken darf,
denn er zerschneidet die Liebe. Verbreitet ist auch der
Brauch, daß man irgend ein Geldstück als Ehepfand überreicht,
vielleicht als eine Art Handgeld. So gab der Knabe dem Mädchen

«einen französischen dicken pfennig» oder einen «Neun-
bätzler», auch eine Haarschnur samt einem «dicken pfennig».
«Ueber das schlägt es jme dann dar jnn die hand18).»

Eine spezielle Form ist der Ring. Der Brauch des Ring-
wechselns ist sehr alt. Dies zeigt die Hochzeitsordnung vom
Jahre 1466, nach der weder Braut noch Bräutigam noch jemand
anders aus der Verwandtschaft «gülden ring oder andre
klainet» schenken durften. Stockar schreibt «... und vermelatt
jch Eisbett min Frow mit 2 Ringen». Wenn der Ring immer
noch die einfachen Formen mit den Initialen trägt, so ist dies
darauf zurückzuführen, daß die Kirche jede Verzierung mit
Steinen bekämpfte, weil diese als Amulette galten. Mit dem

18) Hans Stockar 159.

19) Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte, 14. Heft
134/135.



— 117 —

Ring sind eine Menge abergläubischer Vorstellungen verbunden.

Geht er verloren oder zerbricht er, so bedeutet dies die
Trennung der Ehe oder sonst großes Unglück in derselben20).
Die Brautgeschenke bestanden, schreibt Pletscher von Schleit-
heim, in Ringen, silbernen Kettchen, Uhren und hießen
Ehepfänder, oft schenkte der Bräutigam der Braut eine Uhr und
sie ihm eine Kette21).

Sind die Verlobungsförmlichkeiten vorbei, nennt man die
Versprochenen Hochziter und Hochziteri, Brut und Briitigam.
Sie erhalten nun Gratulationen in Form von Blumen und
Blumenstöcken. Nach und nach lernen die Glücklichen die
gegenseitige Verwandtschaft kennen, zunächst Gotte und
Götti. Die Zeit zwischen der Verlobung und Hochzeit heißt
man in Stein auch Brütlauf, weil der Bräutigam in dieser Zeit
seine regelmäßigen Besuche bei der Braut macht. Die Dauer
derselben ist verschieden, aber im allgemeinen hat man es
nicht gern, wenn sie zu lange währt. Eher zieht man vor, die
Verlobung noch etwas hinauszuschieben, wenn noch keine
Aussicht auf die Gründung eines Hausstandes vorhanden ist.

Ueber den Geschlechtsverkehr der Verlobten herrschten
im allgemeinen verschiedene Auffassungen; die Kirche stellte
je und je rigorose Bestimmungen auf. Besonders streng war
man, wenn der elterliche Konsens noch nicht gegeben war
«und ob der tochter vater und muter sy, die tochter, dem
knaben nit weiten lassen und die ee zwüschen inen nit
zugsagt wär, denn soll der knab die tochter usstüren nach der
erichter erkantnus»22). Die Ehegerichtsordnung von 1785
bestimmt folgendes: Wenn zwei Personen einander ohne
elterlichen Konsens die Ehe versprechen, und es erfolgt eine

Schwängerung, soll solches innert den ersten drei Monaten
der Schwangerschaft einem jeweiligen Präsidenten angezeigt
und mit überzeugenden Gründen nachgewiesen werden, daß

20) Genaueres bei Hanns Bächtold Verlobung und Hochzeit.
21) Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees und seiner

Umgebung, 37. Heft, Seite 99.
22) Zwingliana a. a. O., Seite 294.



— 118 —

das Versprechen vor dem Beischlaf geschehen ist, widrigenfalls

ihre Begangenschaft als Hurerei angesehen wird. Im ersten
Fall muß das Eheversprechen wegen mangelndem Konsens
wieder aufgehoben werden; dazu wird jedes mit der gewohnten

Geldbuße und der Strafe des frühzeitigen Beischlafs nebst
dreitägiger Gefangenschaft bestraft23). Zwischen Verlobung und
Hochzeit fand und findet heute noch ein reger Austausch von
Geschenken statt; im allgemeinen hat man den Eindruck, daß

in früheren Zeiten ein größerer Aufwand getrieben wurde
als heute.

Die Hochzeit bedeutete eigentlich die Uebergabe der
Frau an den Mann, was stets mit gewissen Feierlichkeiten
verbunden war. In der Auffassung der Ehe änderte die Kirche
manches; die kirchliche Trauung ging in den ältesten Zeiten
neben der bürgerlichen einher. Schon die Kapitularien Karls
des Großen schreiben eine kirchliche Einsegnung vor; eine

gesetzliche Notwendigkeit bestand aber damit nicht. Während,
wie früher ausgeführt wurde, die Braut im ältesten Recht
nichts zu sagen hatte, trat im späten Mittelalter darin eine
Wandlung ein, daß sie ihre Einwilligung geben mußte. Damit
konnte aber die Fiktion eines Kaufes nicht mehr aufrecht
erhalten werden, und daher trat an dessen Stelle das Gelöbnis.
Die Trauung wurde zu einer im Auftrage der Braut vollzogenen
und vom Bräutigam mit wiederholtem, feierlichem Gelöbnis
entgegengenommenen Uebergabe der Frau. Diese Uebergabe
oder das Ansprechen des Zusammengehens vollzog ein naher
Verwandter der Frau, der von ihr als Trauungsvormund
bezeichnet wurde; dieser nahm die weltliche Handlung vor der
Kirchentüre vor. Oft kam es vor, daß die Braut einen Priester
als Trauungsvormund bezeichnete; auch er vollzog die weltliche

Handlung vor der Kirche. Dann trat das Paar an den

Altar, wo der gleiche Priester den kirchlichen Segen gab.
Diese beiden Handlungen wurden bald in eine vereint, und das
kanonische Recht verbot die Laientrauung. Auch die
reformierten Orte gestalteten die Trauung zu einem kirchlichen

23) Hist.-ant. Verein, Acta Scaphusiana Tom 10, Nr. 45.



— 119 —

Akt24). Im Volk hielt man sie aber mehr als eine Bestätigung
der Eheschließung, denn noch lange betrachtete man das
Beilager als den wirklichen Beginn der Ehe. Dies beweist die
schon mehrfach erwähnte Hochzeitsordnung aus dem Jahre
1466. Dort heißt es, man soll nicht mehr Mahlzeiten haben,
«dann am aubent, so man inn zu laitt ain maul vnd mornndres,
so man von kirchen gant ouch ain maul». Dies zeigt auch die
Hochzeit des mehrfach erwähnten Hans Stockar, der erst am
Schlüsse von erstaunlich langen Feierlichkeiten die kirchliche
Trauung vornehmen ließ. Erst allmählich drang die Kirche mit
ihren Forderungen durch, daß die kirchliche Trauung den
Beginn der Ehe bedeute. Die moderne Gesetzgebung des

letzten Jahrhunderts brachte hierin eine wesentliche Aende-
rung. Das Verlöbnis verlor seine bindende Kraft, und die
kirchliche Trauung wurde durch die Ziviltrauung ersetzt; im
Kanton fand die letztere im Jahre 1863 Eingang.

Nähert sich nun der Termin der Hochzeit, so ist an die
Verkündigung zu denken. Bis ins 18. Jahrhundert ging ihr das

Brautexamen voraus. Der Zweck desselben war, festzustellen,
ob der Heirat keine kirchlichen und weltlichen Hindernisse im
Wege stünden. Schon in der alten Kirche hatte sich der Geistliche

zu überzeugen, daß das Brautpaar die nötigen religiösen
Kenntnisse besaß und auch die neue Kirche hatte keinen
Grund, davon abzugehen. Die Schaffhauser Ehegerichtsordnung
vom Jahre 1637 bestimmt darüber: Wer die Ehe eingehen
will, soll sich zuerst beim Prädikanten einstellen, der sie des

Glaubens und ihrer Religion fragt und wer nicht antwortet,
kann nicht verkündet werden, bis sie in den Heilslehren besser
informiert sind25). Die Resultate waren allerdings nicht gerade
glänzend. So klagte der Pfarrer von Lohn im Jahre 1664, es

sei kaum eine Weibsperson zu finden, «so ein ewig schand»,
welche dieser Orten aufgezogen sei, die ein Trost aus Gottes
Wort lesen könne26). Noch 1785 heißt es: Beide Verlobte sollen

24) Andr. Heusler und Eugen Huber a. a. O.
25) Hist.-ant. Verein 33, 591/98.
2e) Synodalmemorialia A. A. 72, 3.



— 120 —

bei ihrem Pfarrer um die Proklamation und priesterliche
Einsegnung geziemend anhalten; er wird ihnen die Wichtigkeit
des Ehestandes vorhalten und sie über ihre Religions- und
Glaubenskenntnisse prüfen. Den Gang zum Pfarrer nannte
man «go bette go» oder «go dem Here bete». Bei diesem Anlaß
hatte der Pfarrer die etwas heikle Frage zu stellen, ob die
Braut noch Jungfrau sei und mit dem Schappel an den Altar
trete. Ein unberechtigtes Tragen war bei strenger Strafe
verboten.

War nun endlich alles in Ordnung, so folgte die Verkündigung.

Darüber bestimmt die Ehegerichtsordnung von 1529:
«Zum zechenden, die, so sich in die e begeben, sollen das den

pfarrernn oder predicanten anzaigen, der selb denn solchs am
firtag in der kilchen, so das volch bi enandern ist, an offner
cantzel verkünden, und nach der verkündung soll in acht tagen
den nechsten solch ee mit offenlichem kilchgang, wie sich

gebürt, bestät werden, oder wo das nit bescheh, so würden
die kind von inen geboren nit für elich erkent noch angnomen»27}.
In der Ordnung vom Jahre 1785 werden die rechtsgültigen
Einwände des Ehegerichtes deutlich vorbehalten. Die Verkündigung

von der Kanzel nennt man heute noch «vo der Chanzle
ab würfe», und es ist immer noch Sitte, daß die Brautleute
einem solchen Gottesdienst nicht beiwohnen. In Schieitheim
machten am Nachmittag des Verkündigungssonntages der
Bräutigam und sein Geselle, die Braut und ihre Gespielinnen
bei Gotte und Götti, bei Verwandten und Bekannten einen
Besuch, bei dem sie zur Hochzeit einluden, und überreichten
zugleich den Kram, ein Hochzeitsgeschenk in der Form von
Kleidungsstoff. Am Abend fand dann die Brutvertrinkete in
einem Wirtshaus statt. In Beringen lud der Bräutigam noch

um die Jahrhundertwende die ledigen Verwandten von beiden
Seiten in eine Wirtschaft ein und regalierte sie mit Wein und
Salat. Die Brutvertrinkete gestaltete sich meist zu einem
recht fröhlichen Abend, an dem das Paar bei Scherz und
Gesang das Scheiden aus dem ledigen Stande feierte. In

") Zwingliana a. a. O. 295.



— 121 —

Thayngen lud die Braut am Sonntag vor der Hochzeit ihre
Freundinnen ein und bewirtete sie mit Kaffee, Chüechli und
Gugelupf. In Bargen hieß man die Brutvertrinkete am Sonntag
vor der Hochzeit Abletzi. Geladen waren die ledigen Knaben
und Meitli, und zwar feierte man nicht in der Hochzeitswirtschaft,

sondern beim Schreiner. Auch in den meisten andern
Reiathgemeinden bewirtete die Braut ihre Freundinnen am
Sonntag vor der Hochzeit mit Wein, Weißbrot und Chüechli.
Schließlich kamen noch die Knaben auf Besuch, und man
feierte beim Scherz und Spiel. In Opfertshofen brachten die
Mädchen bei der Abletzi vielfach kleinere Geschenke, wie
Haushaltungsartikel. Heute wird die frühere Vorfeier nach der
Hochzeit gehalten, indem die junge Frau die Mädchen aus
ihrem Heimatort zu sich einladet, um das neue Heim zu
besichtigen.

Damit die Hochzeitsfeier in aller Ordnung vor sich gehen
konnte, hatte der Bräutigam die Jungmannschaft des Ortes
auszulösen, besonders wenn die Braut in ein anderes Dorf kam.
Eine eigentliche Knabenschaft im engen Sinn des Wortes
existiert heute nur noch in Beringen; in Löhningen soll sie um die
Jahrhundertwende eingegangen sein. An Stelle der Knaben-
schaften treten heute Gesang- oder Musikvereine. Schon
während der Verlobungszeit hatte der auswärtige Bräutigam
früher da und dort noch heute manches zu gewärtigen, wenn
er sich mit den Burschen des Ortes nicht gut stellte. Wußte
man ihn bei seiner Geliebten, so brach die Jungmannschaft hin
und wieder in das Haus ein, riß ihn mit Gewalt heraus und
tauchte ihn in den nächsten Brunnen. Aus verschiedenen
Nachrichten ist zu entnehmen, daß in den meisten Ortschaften
solche Knabenschaften bestanden. Um sie günstig zu stimmen,
spendete ihnen der Bräutigam einige Zeit vor der Hochzeit
den Heisel oder auch Abletzi genannt. Versäumte er dies, war
er sicher, daß man ihm an seinem Hochzeitstage Güsel streute
oder einen Besen an den Weg steckte. Es sind jetzt etwa
15 Jahre, seit dies in meiner Heimatgemeinde passierte. Während

der Nacht gefror der Güsel in den Straßenkot, sodaß die



— 122 —

Schande um so größer war. In Rüdlingen richtete sich der
Heisel zunächst nach der Anwartschaft oder Aussteuer des

Mädchens; eine reiche Tochter galt entsprechend mehr; ebenso
hatte ein wohlhabender Bräutigam mehr zu entrichten als ein

armer. Auch gegen Einheimische wurde das Heiselrecht
geltend gemacht, allerdings in geringerem Maße.

Eine Heisel war aber auch in früheren Jahrhunderten zu
entrichten, wenn der konfirmierte Knabe in die Knabenschaft
aufgenommen wurde, damit ihn die älteren, wie die Geistlichen

klagen, das ius lernen, d. h. alle Bubenstücke treiben
und sonderlich die Gäden kennen lernen und die Betten der
unzüchtigen Weibsbilder zu kaufen geben. Wer aus Armut
oder anderen Gründen nichts geben wollte, war seines Lebens
kaum mehr sicher28).

Vor der Hochzeit fand früher ein reger Geschenkaustausch
statt, und zwar scheint damit in früheren Jahrhunderten ein
ziemlicher Aufwand getrieben worden zu sein. Ein uralter
Brauch ist das Schuhschenken. In der bereits erwähnten
Hochzeitsordnung aus dem Jahre 1466 lesen wir: Da bisher etliche
Bräutigam Rock- und Brautschuhe, desgleichen die Braut auch
Brautschuhe den Leuten gegeben, worüber sie große Unkosten
gehabt haben, soll weder Bräutigam noch Weib weder «häss»
noch Brautschuhe geben denn allein den Diensten im Haus.
Auch Stockar klagt über die dadurch entstehenden großen
Ausgaben «und ckost mich ain 3 hundertt G mit alen Un-
ckosten, mit Brutthosen und Wams und Schuchen»28). Nach
der Hochzeit wurde er überlaufen von Leuten, die Schuhe
bettelten. Noch heute schenkt der Bräutigam der Braut das
Kleid und die Schuhe, die sie am Hochzeitstage trägt.

Diesem Schenken kommt eine tiefere Bedeutung zu, denn
dadurch wird die geschlechtsfremde Braut in die Sippe des

Bräutigams aufgenommen, während er seinerseits durch das

Hochzeitshemd, das ihm die Braut schenkt, in deren Sippe

28) Synodalmemorialia A. A. 72, 3.
26) Hans Stockar, Seite 159.



— 123 —

adoptiert werden soll. Mit dem Hochzeitshemd hatte es, wie
die bekannte Dichterin Bertha Hallauer erzählt, noch eine
besondere Bewandtnis. Mein spann das nötige Garn mit
Vorliebe in der Andreasnacht, denn wenn recht viel davon in ein
Stück Leinwand eingewoben wurde, so waren dieser wundertätige

Kräfte zu eigen. Da es nun Brauch war, daß damals eine
Braut in unserer Gegend dem Bräutigam das Hochzeitshemd
selbst spann und anfertigte, so taten sich oft mehrere
Freundinnen derselben zusammen und spannen sich mit ihr bis zur
Morgenfrühe fast die Finger wund, um möglichst viel von dem
kostbaren Garn zu erspinnen. Gelang es, aus diesem allein
ein Stück Leinwand weben zu lassen, das zur Herstellung des

Hochzeitshemdes genügte, so war dem Träger desselben

großer Reichtum, hohes Ansehen und ein langes Leben sicher.
Die braven Helferinnen wurden natürlich reichlich mit Kaffee
und Chüechli bewirtet und waren auch der Einladung zur
Hochzeit gewiß30).

Bevor wir zur Schilderung der Hochzeit übergehen, müssen
wir noch der Brautfuhre gedenken, die aufgeschlagen wurde,
wenn die Braut auswärts kam. Sie brachte früher und bringt
heute noch je nach Vermögen Stube und Schlafzimmer,
bisweilen noch ein Gastzimmer. Dem Bräutigam fällt in neuerer
Zeit meist die Beschaffung der Küchenausstattung zu; hin und
wieder bringt er auch noch ein Zimmer. Während heute die
Möbelfabriken meist alles diskret ins Haus bringen, kam noch

vor einigen Jahrzehnten 8—14 Tage vor der Hochzeit der
Schreiner und schlug die Aussteuer auf dem Wagen auf.
Dr. Keller gibt über die Verhältnisse in Rüdlingen folgende
anschauliche Schilderung: «Das Brautfuder wurde und wird
stets auf einem Brückenwagen geführt. Zuvorderst auf dem
Wagen kommt das Sofa oder, wenn es nicht vorhanden ist, ein

zweitüriger Kasten, auf dem früher die Kupfergelte befestigt
wurde. Der aufrecht gestellte schwere Kasten muß sehr gut
«abepunde» werden, damit er beim Abwärtsfahren nicht
umfällt. Hinter dem Kasten folgen: Die Kommode, die Tische und

30) Schweizer Volkskunde 1931, Seite 27.



— 124 —

hinten der Länge nach gestellt die Betten und auf ihnen Wiege,
Schemel, Stühle, jetzt auch statt des Spinnrads, das früher
immer zur Aussteuer gehörte, die Nähmaschine. An Stelle der

Wiege erscheint jetzt meist ein Kinderbettstättchen.
Auf dem Kanapee saß das Brautpaar. Der Bräutigam hatte

sich mit Feuersteinen und Kleingeld auszurüsten, damit die
Jugend, die da und dort «spannte», befriedigt werden konnte.
In Buch durfte die Braut nicht mitfahren. Ein Brautwagen mit
Ochsen oder Kühen bespannt war unmöglich. Die Pferde trugen

meist ein Geschell und waren oft mit Bändern geschmückt.
Je nach Bedarf fuhr man zwei- oder sogar vierspännig. Kam
der Wagen endlich am Wohnort des Bräutigams an, so spannte
die Jugend von neuem, und der Bräutigam spendete ebenfalls
eine kleine Heisel.

Und nun das Laden zur Hochzeit. Auch hier treffen wir in
unserm kleinen Kanton manche Unterschiede. In einer Reihe
von Gemeinden gab es einen besondern Hochzeitslader, meist
ein junger, hübscher Bursche, der die ganze engere Verwandtschaft

besuchte. Zur Kennzeichnung war er mit einem besondern

Sträußchen geschmückt. In jedem Haus bewirtete man
ihn mit einem Glase Wein, sodaß er bis am Abend meist ziemlich

geladen hatte. In Rüdlingen machte er den ersten Gang zu
den vorgesehenen Gästen 4 Wochen vor der Hochzeit. Ganz
früher trug er einen schwarzen «Brotisrock», eine helle Weste,
schwarze Kniehosen, weiße Strümpfe, Schnallenschuhe,
Vatermörder mit Binde und Zylinder, Heute macht er seinen Besuch
im einfachen schwarzen Kleide. Zu seiner Ausrüstung gehört
in Rüdlingen aber auch eine Pistole, ein Gewehr und ein
Säbel. Vor dem Eintritt ins Haus meldet er seine Ankunft durch
einen Schuß. Vierzehn Tage nach dem ersten Umgang macht
er sich von neuem auf den Rundgang, wieder entsprechend
geschmückt und bewaffnet und erkundigt sich nun, wer
bestimmt an der Feier teilnehme. Sonderbar ist der Brauch,
schreibt Eduard Im-Thurn 1840, die Gäste stets durch den
Schneider des Bräutigams zur Hochzeit laden zu lassen31).

3l) Eduard Im-Thurn, Der Kt. Sdiaffhausen. St. Gallen und Bern 1840.



— 125 —

Da und dort hat der Hochzeitslader eine genau auswendig

gelernte längere Ansprache herzusagen. Eine solche kennen
wir aus Beringen. Sie stammt aus dem Jahre 1773 und lautet
folgendermaßen: Ehrbare und bescheidene, insbesonders
getraute, gute, liebe Fründ und Vetterleut. Ich bitt, ihr wollet
uns anhören, warum wir zu euch kommen. Zwar es geschieht
nicht ohne Ursach. Es steht da der ehrende Bruder Hochzeiter

mit Namen Hans Conrad Schwyn von Beringen, des

ehrbaren und bescheidenen mit Namen Hans Jakob Schwyn,
sein ehelich geborener Sohn. Der hat sich etwas kurz und

abgelaufener Zeit und Tagen ehelich verlobt und versprochen,
mit der ehr- und tugendsamen Jungfer Hochzeiterin mit Namen
Barbara Schlatterin von Beringen, des ehrbaren und bescheidenen,

mit Namen Melchior Schlatter seligen, seine ehlich
geborene Tochter. Die sind nun Willens und Vorhabens, so

auf nächstkünftigen Sonntag vor Gottes allerheiligstem
Angesicht in der christlichen Kirche zu Beringen durch den
ehrwürdigen Herr Pfarrer sich einsegnen, copulieren und bestätigen

zu lassen. Deßhalben so steht da der vorermelte ehrend
Bruder Hochzeiter, wie auch im Namen der Jungfer
Hochzeiterin, und zugleich beiderseits ihre liebe Eltern, meine
wenige Person. Mir ist in Befehl gegeben, daß ich Vettergötti
und Bäsigotten, samt der ganzen Haushaltung ganz fründlich
bitten und einladen solle, daß ihr ihnen auf obemelten Tag
zu ihren hochzeitlichen Ehren erscheinen sollt, nämlich erstlich

an die Morgensuppen, dieselbige würt sein in des Melcher
Schlatter seligem Haus. Daselbst sollt ihr dieselbige ihnen
helfen nießen und empfangen, und nach Nießung derselben
ihnen den christlichen Kirchengang helfen glenzen und zieren,
Gott den Allmächtigen anrufen und bitten, daß er den neu
angehenden Eheleuten wolle einen guten, glückhaften Anfang,
wie auch ein gewünschtes Mittel und ein seliges Ende be-
scheeren. Und darnach wollet ihr anhören Gottes Wort und
nach Verrichtung christlichen Gebetes und Lobgesang und
Einsegnung der heiligen Ehe wiederum von dem Hause Gottes
sie helfen begleiten in des Melcher Schlatter seligen Haus.



— 126 —

Allda, wo das hochzeitliche Ehrenmahl würt gehalten werden,
daselbsten sollt ihr dasselbige mit anderen geladenen
hochzeitlichen Ehrengästen helfen nießen und empfangen, was uns
der liebe Gott durch seinen mildreichen Segen an Speise und
Trank hat gegeben und bescheert. Dasselbige soll durch Köch
und Keller nach bestem Vermögen zugerüstet und aufgestellt
werden, wie es euern Ehren geziemt und gebührt.

Wir bitten deswegen ganz freundlich, ihr wollet uns unsere
Bitte gewähren und mit aller Bereitwilligkeit zur hochzeitlichen

Ehr erscheinen. Sie erbieten sich an, wo sie solche
Ehre, Liebe und Freundschaft an euch und den Eurigen können
verschulden und verdienen, es wäre ihnen Ehrensache, oder
in andern Wegs, so wollen sie dasselbige mit geneigtem Herzen
gern und willig tun. Ich bitt derohalben, ihr wollet meine
Worte besser verstehen weder ich es kann vorbringen.

In umständlicher Weise dankten die also Geehrten32).

In Löhningen reiste der Bräutigam mit seinem Ehrengesell
und lud die Verwandtschaft ein; hatte er jeweils seinen Spruch
vorgebracht, so forderte er den Brautführer auf, ihn zu
ergänzen. In Bargen luden ebenfalls Bräutigam und Brautführer,
und zwar geschah dies mit den Worten: «Mir hettid gern en
Hochsedgast». Die Antwort lautete jeweils: «Wenn Eu ernsch
isch, chunt öppert gern». Bei Leuten, die man aus irgend
einem Grunde unbedingt an der Hochzeit haben wollte, blieb
man und bettelte, bis endlich jemand zusagte. Während des
Ladens feuerten die jungen Burschen an der Lauberstaag
Böler, sogenannte «Chatzeköpf», ab. In den meisten
Ortschaften ging der Hochzeitlader 8 Tage vor dem Feste; in
Thayngen schmückte eine Orangenblüte seinen schwarzen
Rock.

Wie früher, so feiert man heute immer noch die Hochzeit
gern im Frühjahr. Ehedem galt auch Lichtmeß als beliebter

32) Der Sprecher trug bei'seinem Vortrag einen Degen. Mitgeteilt
von E. Rahm, Beringen.



— 127 —

Tag. In Bargen war der Winter und Spätherbst bevorzugt. Auf
alle Fälle mußte sie in eine Zeit fallen, in der man auf dem
Felde nicht viel zu arbeiten hatte. Der bevorzugteste Tag ist
immer noch der Donnerstag. Ausgeschlossen ist der Freitag,
während Dienstag und Samstag allmählich Eingang finden. Die
Katholiken nehmen gerne vom Donnerstag Umgang, weil der
Freitag ein Fasttag ist und damit alle Nachfeiern ausgeschlossen

sind. Regen am Hochzeitstage gilt in einigen Gemeinden
als ein ungünstiges Vorzeichen für die Ehe.

Die Hochzeitsanlässe waren in früheren Jahrhunderten
wahre Dorffeste, an denen oft mehr als 100 Personen
teilnahmen, was aber den Gnädigen Herren immer mißfiel. In
trüben Zeiten wurden alle großen Feiern auf der Landschaft
untersagt und in der Stadt stark eingeschränkt. Die Zahl der
erlaubten Gäste war verschieden. Eine Weisung aus dem
Jahre 1597 bestimmt, daß die Wirte und Gastgeber ohne
Erlaubnis der Obrigkeit nicht mehr annehmen durften als man
an vier Tischen speisen konnte33). Sechs Jahre später erlaubte
man bereits 10 Tische34); die Zahl sank aber bald wieder auf
drei, um 1605 erneut wieder auf 10 zu steigen35). Zu jeder
größern Hochzeitsfeier mußte die Erlaubnis der Gnädigen
Herren eingeholt werden. Als Jakob Murbach, Messerschmied,
74 Personen und Nikiaus Weber sogar 76 Personen geladen
hatte, wurden Wirt und Hochzeiter vor Rat zitiert, weil sie
die erlaubte Höchstzahl von 70 überschritten hatten36). Auch
der Preis der Gedecke stand unter Kontrolle. Als im Jahre
1592 ein Hochzeiter mit dem Wirt zur Krone den Preis für das
Gedeck auf 17 Batzen verabredet hatte, ließ ihnen der Rat bei
hoher Ahndung mitteilen, daß der Preis einen Gulden nicht
übersteigen dürfe37).

33) R. P. 57, 19. Sept.
34) R. P. 63, Seite 61.
36) R. P. 64, Seite 331.
3e) R. P. 78, Seite 119.

37) Festschrift der Stadt Schaffhausen zur Bundesfeier von 1901.
Schaffhausen 1901 II 113.



— 128 —

Auch die Vornehmen machten höchstmöglichen Staat.
Schon Stockar berichtet, daß seine Hochzeit drei Tage dauerte,
«und hatt zu Gast min Fründ und mir Frowen Fründ und minen
Nachhuren, und hatt uff ainmal ob 30 Mienschen, me 40 und
50 und 60 und gabett Niemand nütt, und hieltt jeder ckostfryg,
und hatt ain grosen Kosten, und werett dye Rüstung und dye
Hochzitt 3 Wuchen, und ckost mich ain 3 hundertt G. mit alen
Unckosten»38). Eine echt adelige Hochzeit feierte Bernhardin
Peyer, 1595—1636, am 14. Februar 1620. Der Vater schickte an
66 Häuser (Familien) Ladebriefe; verschiedene bedauerten,
wegen der betrüblichen Zeiten nicht erscheinen zu können.
12 Jungfrauen eröffneten den Zug; ihnen folgte die Braut,
geführt vom Brautführer, dann kam die Mutter des Bräutigams
mit einer nächsten Anverwandten. Die Braut war Waise, sonst
wäre ihre Mutter gefolgt. Den beiden schlössen sich 24 Frauen
und Jungfrauen an. Dann kamen die Männer, zuerst der Bräutigam

mit dem Schwager der Braut, dann der Vater mit der
Verwandtschaft. Der ganze Zug zählte nicht weniger als 78

Personen. Die Feier dauerte eine ganze Woche und zwar machten
auch Leute mit, die nicht am Hochzeitszug teilgenommen hatten.
Bei jedem Essen war eine andere Tischordnung. Am Montag
als dem ersten Tag der Feier wurden an 7 Tischen und langer
Tafel 86 Personen gespeist. Dienstags aßen 78 Personen an
6 Tischen, Mittwochs 91 an 7 Tischen, Donnerstags dagegen
nur 38, nachts waren es jeweils etwas weniger. Die Gesamtzahl
der teilnehmenden Personen betrug 367. «So haben wir an der
Hochzeit gelept bis uff Sonntag Znacht in meinem Haus.»

Die Bewirtung fand im Hause der Braut statt; das Arrangement

und die Bezahlung hatte wohl der Vater des Bräutigams
auf sich genommen, wenigstens schrieb er alles mit eigner Hand
auf. Die Eingeladenen spendeten reiche Geschenke in Gold,
Silber, Geschirr, aber auch in natura für die Hochzeit. Neben
der Aussteuer des Sohnes, dem Schmuck der Braut und der
Bezahlung des Festes gabeten die Eltern auch noch den
eingeladenen Gästen, so kostbare Kleiderstoffe. Ebenso teilten sie

38) Hans Stockar 159.



— 129 —

Lebensmittel und Wein an die Armen aus, aber auch die
Dienstboten erhielten Geschenke. (Nach R. Frauenfelder.
Geschichte der Familie Peyer mit den Wecken.) Als Junker
Hieronymus Peyer sich mit Maria Salome von Hallwil
vermählte, sandte er seinen Schwager am 4. März 1670 nach Basel,

um die Braut in Empfang zu nehmen. Bei diesem Anlasse hielt
dieser die folgende Ansprache: Hochedelgebohrne viel ehr- vnd
thugendtreiche, sonders hochgeehrte vnd sehr werte Fr schwö-
ster hochzeiterin.

Die künheit, sie also anzusprechen, gibt mir an die hand
die herzliche vermögung des wolledlen, gestrengen vnd mann-
vesten Jr hauptmann Hieronymus Peyers, meines so geehrten
als sehr werten vnd wollvertrauten herrn Schwagers.

Dann nach dem derselbige schon in die siben jähr in dem
beschwerlichen witwenstandt zugebracht vnd vor etwas zeit
benachrichtiget worden, das sie der liebe gott durch tödt-
liches hinnehmen ihres herzgeliebten ehgemahels seel. in eben
disen standt gesezt, haben ihme zugleich dero beywohnende
verrühmte tugenden vnd vollständige adeliche qualiteten nicht
verhalten bleiben können. Weil er nun ohne das des eintzeln
lebens vberdrüssig, seinen standt zu verenderen gesucht, hat
er diese herfürwachsende, erwünschte gelegenheit nicht ver-
scheinen, vnd durch gute freund vnd freundinen ihr künftiges
vorhaben erkundigen lassen wollen, ob sie nämlich nicht, wann
es der allerhöchsten versehen seyn würde, sich mit einer
beliebigen partey widerumb ehlich einzulassen gesonnen weren.
Da dann die andtwort so ausgefallen, das vorgedachter mein
liebwerther Hr schwager ihre persönlich aufzuwarten vnd sein

angelegenheit mündtlich zu endtecken ihme der weg nicht zu
weit, vnd das wetter nicht zu kalt seyn lassen, welches dann
auch so wollgelungen, das sie sich beyderseits hertzliche affection

vnd ehliche liebe gegen einanderen vernemmen lassen,
vnd wann gleich wie gottes sonderbahre Schickung also auch
beyderseits hoch vnd wolladelicher nächst befreundten mit
einrahten vnd consens es zugeben wurde, solche nächstgelegener

zeit durch christliche einsegnung zu vollziehen sich endt-



130

schlössen, welch alles dan so baldt drauf erfolget vnd also
dieses versprechen durch allerseits günstig vnd erfreuliches
einstimmen bestätiget worden. Wann sie nun bey letzter
besuchung alls eigendtlicher vnd vmbständtlicher miteinande-
ren abgeredt vnd der sibende dis monats, wirt seyn künftigen
montag zur copulation in der pfarkirche zu Willchingen vnser
gn herren gebiet außersehen vnd beliebet worden, als hat
mehrgedachter mein liebwerther Hr schwager bey seiner
zurückkunft mir solches schwägerlich notificirt vnd darbey
aufgelegt neben meinem vielgeehrten Herrn hieher zu kehren
vnd sie nächst hertzlicher salutation freundlich zu ersuchen,
ob sie sich zu bevorstehender Vermählung morndriges tags in
gottes nammen auf den weg begeben, vnd meinem geringfügen
geleit vnd möglichster aufwartung vertrauen wolle. Gleich wie
ich nie an der bekandten freundtwilligkeit gar kein zweifei
trage, also werde diese zuversichtliche willfahr mit dienstge-
flissener schwägerlicher ergebenheit, den tag meines lebens
zu erkennen mir äußerst lassen angelegen seyn vnd benebendt
den stifter dieses h. standts von hertzen bitten, das er ihr
vorhabende verlobnus von oben herab segnen vnd solche zu ihrer
zeitlichen vnd ewigen beglückung auch beyderseits hoch vnd
wolladelicher heuser höchster Zufriedenheit wolle gedeyen vnd
ausschlagen lassen.»

In feierlicher Weise übergab der Brautführer dem Bräutigam

die Braut wieder mit einer wohlgesetzten Rede. «Sonder
vielgeehrter Hr schw. hochzeiter. Darmit will diesen mir
vertrauten schätz zu seinen lieben handen gestellt, vnd bester
maaßen recommendirt haben, mit großer dancksagung,
daß er mir die ehr ihrer hieher begleitung gönnen wollen. Bitte
benebendt die Fr. schw. hochzeiterin gantz freundtlich, wann
ich ihrer nicht nach versehen vnd meiner Schuldigkeit
aufgewartet oder in andern weg gebührlich betragen hette, sie wolle
mirs günstig zu gut halten vnd solches nach bekanter genero-
sitet mehr meiner vngeschicklichkeit als etwan anderer
intention zumessen, vnd sich versichern, daß ich bey allen
andern zutragenheiten solches nach müglichkeit zu verbessern



— 131 —

mich eußerst bemühen werde. Gestalten ich dann auch
niemahlen ihrer so willigen erklärung vnd guter confidenz ohn-
eingedenck, sondern in lieb und leid schon zugesagter maaßen
mit schwägerlicher trew verpflichtet verbleiben werde, den
lieben gott nochmahlen von hertzen bittende, das wie er den
anfang well beglücket, also auch dann mittel vnd end ihres
ehstandts mit seiner vätterlichen güte kröne vnd so woll ihr
selbsteigenen als aller guten freunden heilsam wünsch mit sein
gnaden erfüllen wolle39).

Groß war der Aufwand, als David Peyer im Jahre 1575
seine Braut von St. Gallen empfing. In der Oswald-Huber-
Chronik lesen wir darüber: «Den 17. Julij ist Junkern David
Peyers hochzeiterin, Jungfraw Sabina Zollikoferin von St. Gallen

alhero gebracht und stattlich empfangen worden. Es seind
derselben in die 420 burger, thails mit röhren, theils mit
spießen wolgerüst entgegen gezogen; denen hat man abends
im Baumgarten ein nachtmahl gegeben, an welchem der bräuti-
gam 5 saum wein, das übrige ein Ersamer Raht bezahlt»40). Die
Ermahnung des Rates an die Teilnehmer, Ehrbarkeit und Zucht
zu üben, war angesichts des Weinquantums wohl nicht
unangebracht.

Im Jahre 1594 holte Dr. Bartholomäus Peyer ebenfalls
eine St. Gallerin zur Frau. Ihr zog man bis auf die Fels
entgegen mit Reiterei, zwei Fähnlein Fußvolk und einer großen
Schar junger Knaben in weißen Hemden und mit hölzernen
Waffen. Auch J. J. Rüeger erzählt von disen Empfängen. «So

ist ouch das ein lustige üebung: wann etwan ein frömbde hoch-
ziterin, so etwas stattlichs ist, zu roß gon Schaffhusen gfüert
würt, empfacht man si nit nun mit den reisigen, sonder die

lustige burgerschaft zücht suber und wolbekleidt mit iren
houptlüten ordentlich mit büchsen und spießen semlicher brut
entgegen und empfahend si mit dem umbzug41).»

39) Hist.-ant. Verein, Casualreden von 1659—1745. H. 232.
40) Beiträge zur vaterländischen Geschichte 8, Seite 139.
41) J. J. Rüeger, Chronik der Stadt und Landschaft Schaffhausen.

Schaffhausen 1884, Seite 492.



— 132 —

Hochzeitspaare der Stadt erhielten zu ihrem Ehrentag aus
dem Kloster ein Weingeschenk von 4 Vierteln 3 Köpfen42). So
heißt es z.B. im Ratsprotokoll vom Jahre 1567: Der Pfleger
soll «nochmallenn vff die hochzitt den win» schenken43). Im
Jahre 1647 wurde er dem Paar Hurter Waldkirch verweigert,
weil es sich gegen die Ehegerichtsordnung vergangen hatte.
Johann Konrad Fehrlin erhielt im Jahre 1835 zum letztenmal
einen Eimer Ehrenwein.

Beim feierlichen Empfang der Braut überreichte der
Bräutigam der ankommenden Braut aufs neue Geschenke. So erhielt
eine Jungfrau Reinhard, als sie nach Schaffhausen kam, von
ihrem zukünftigen Gemahl, der sie beim Kreuze empfing:

Zwey güldene Vorsteck Ringli 3 lb 24 sh

Ein silbernes Futeral mit allerley instrumente 21 «

Zwey paar seidene strümpf 7 « 20 «

Ein Mouche trücklj von nacre in silber gefaßt 3 «

Ein Ringli mit Steinen 3 « 10 «

Ein anderes Ringli 1 « 20 «

Zwey palatine (eine Art Halstuch) 4 « 20 «

Ein paar Schuh Ringen mit Steinen gefaßt 5 « 20 «

Ein Stuck Blauen seidenen Damast 73 «

Ein Stuck Schwartz seidenen Damast 76 «

Eine silberne und vergulte Tabatière 15 «

Ein Stuck persiene (fein gemusterter Kattun) 45 «

4 paar seidne strümpf 16 «

Ein Kleinod samt ohrenbehänck von einer gattung
Steinen in gold gefaßt 38 « 10 «

Ein Kleinod samt ohrenbehänck von perlen Mutteir 22 « 32 «

An Baarem Gelt 100 Dukaten 425 «

samt einem Seckel darzu 2 » 10 «

763 lb 6 44)

42) Beiträge zur vaterländischen Geschichte IY 138.

") R. P. 26, Seite 151.

44) Hist.-ant. Verein, Aussteuer — Rödel und Hochzeitsgaben,
17.—19. Jahrh. Siehe auch Hanns Bächtold 181.



— 133 —

Oft begannen die Feiern schon am Abend vorher, besonders

in der Zeit, da die kirchliche Trauung noch nicht die
Rolle spielte wie nach der Reformation. Am Tage der Feier
begann man mit einer Morgensuppe, und schon hier gingen die
Wogen manchmal hoch her, sodaß hin und wieder ein Gast
«wynfüecht» zur Kirche schritt. So klagten denn die Geistlichen

wohl mit Recht «ab den großen morgensuppen vor dem
kirchgang, das mancher bey derselben sich vollsauft, vnd wan
er in die kirche kombt, so schlaft er bey der predig. Solche

morgensuppen ist manchem gutten armen gsellen schwär, doch
vmb des gemeinen brauchs willen darf er sie nit vnderlassen»46).

Etwa seit dem Weltkrieg ist eine starke Wandlung
eingetreten. Die Verhältnisse zwangen seither oft die jungen
Eheleute, ihre Hochzeitsfeier möglichst einfach zu gestalten. So

beziehen sich denn die folgenden Ausführungen, die in der
Gegenwart geschildert sind, zur Hauptsache auf das Ende des

letzten und den Anfang dieses Jahrhunderts. Besser gestellte
Familien leisten sich hin und wieder «a groß hochset», bei dem
oft gegen 100 Personen feiern. Ueber den Ort der Feier
bestehen keine festen Regeln. In früheren Jahrhunderten klagten
die Geistlichen hin und wieder, weil viele Bürgerhochzeiten
außerhalb der Stadtmauern abgehalten wurden, «da einer mit
seiner vermähleten dahin lauft, der andere dorthin vnd laßt sich
zusammengeben, werden nit examinirt in catechismo, nit in

vnsrer christlichen relligion, werden auch nit in vnser kirchen»
verkündet, ob jemand eine Ansprache habe, ja, sie gehen nicht
nur in die Dörfer der Landschaft, sondern ins Zürcher, Berner
und Dießenhofer Gebiet. Die Satzungen der reformierten
Kirche lauten aber, daß kein Pfarrer dem andern seine
Pfarrkinder einsegnen soll46).

Der Beginn der Feier gestaltete sich in den einzelnen
Ortschaften etwa folgendermaßen: In Löhningen holen Bräutigam

45) Synodalmemorialia 1636.

*') Ebenda.



— 134

und Ehrengsell die Braut im elterlichen Hause ab, wo schon
die Brautführerin bereit ist. In Barzheim nimmt der Ehrengsell
die geschmückte Braut mit der Frage in Empfang: «Einen
Gruß bringe ich vom Bräutigam, darf ich die Braut ihm
zuführen» oder «Der Bräutigam hat mich gesandt, dich, seine
liebe Braut zu holen». Im Klettgau herrscht im allgemeinen
der Brauch, daß Bräutigam und Brautführer die Braut in

Empfang nehmen; dabei wird bereits ein kleiner Imbiß
serviert. In Thayngen holt der Ehrengsell die zukünftige Frau in
ihrem elterlichen Hause und bringt sie aufs Gemeindehaus, wo
der Bräutigam und seine Familie bereits warten. Bei der
Empfangnahme im elterlichen Hause hält er eine besondere
Ansprache; eine solche aus dem Jahre 1897 hat folgenden
Wortlaut:

Es wird das Weib Vater und Mutter verlassen und ihrem
Manne anhangen, steht geschrieben. So verlässest auch Du
Dein väterliches Haus, Deine Eltern und Geschwister, um
Dein Leben dem Manne Deiner Wahl und Liebe zu weihen.
Dein Abschied soll Dir aber Deine Freude nicht trüben, denn
ein schönes Leben liegt vor Dir, wo Du ausüben kannst, was
Du im Vaterhaus gelernt hast. Die Liebe Deiner Eltern wird
Dich begleiten. Du wirst aber auch im zukünftigen Wirkungskreis

ihrer nicht vergessen, sondern eingedenk sein, daß sie
Dich in gesunden und kranken Tagen gehegt und gepflegt
haben, was Du ihnen stets zu vergelten suchen wirst. So tritt
denn mit freudigem Herzen diesen Gang an. Mögest Du glücklich

werden.

Bei der Uebergabe der Braut an ihren Gemahl hält der
Brautführer seine zweite wohlgesetzte Rede: Wem ein tugendsames

Weib beschert ist, der soll es auch zu schätzen wissen,
denn es ist viel köstlicher als eine Perle. Wir wünschen, Du
habest diese Perle gefunden und werdest sie halten als Dein
köstlichstes Gut. Sie sei die Ehre Deines Hauses, und wenn
Du sie ehrst, so ehrst Du Dich selbst! Halte sie lieb und wert
Dein ganzes Leben lang, wie heute an Deinem Ehrentage!



— 135 —

Geht Hand in Hand durchs Leben hin,
Seid glücklich und zufrieden!
Ein langes Leben, frohen Sinn
Sei Euch von Gott beschieden!
An Eurem Schicksal nehm ich teil
Drum wünsche ich Euch Glück und Heil
Aus tiefstem Herzensgrunde
Zum heiigen Ehebunde!47)

In Buch holt der Brautführer die Braut im Brautstaat ab

und führt sie ins Haus des Bräutigams. Dabei spricht er zu ihr
folgenden Vers: Ins fremde Land ziehst du hinaus / vom Vaterhaus,

den Weg Deiner / selbstgewählten Pflicht / Deinem
Herzenszuge folgend / Gottes Segen, er geleite Dich / Nimm mit
vom lieben Elternhaus / den frohen Sinn und Einfachheit / so
bist Du in der fernen Welt / für manches Ungemach gefeit. / In
Deinem Glücke mögst Du stets bedenken / daß von Bestand
nichts auf der Welt / Und in den schönsten Freudenbecher / gar
leicht ein Tropfen Wermuth fällt / Wenn Heimwehschmerz Dein
Herz durchzittert / und tränenvoll Dein Aug umflort / dann wein
und eile hin zu Deinem Liebsten / Sein Herz ist dann Dein bester
Ort! / Behüt Dich Gott!48)

Auch in Opfertshofen übergibt der Brautführer die Braut;
wohnt diese auswärts, so holt man gleich die gesamte
Verwandtschaft, die zur Hochzeit kommt, mit einem Break. Wo
sich im Ort ein größerer Saal findet, wird hier gefeiert, in
kleinern Gemeinden auch im Hause des Bräutigams oder der
Braut, je nach den Platzverhältnissen. In der Stadt boten
ehemals die Zunftstuben die beste Gelegenheit. Eine Weisung aus
dem Jahre 1567 besagt: Wer fürderhin Hochzeit haben will,
soll sie in den Häusern oder Trinkstuben und nicht in den
Wirtshäusern haben.

Man ladet gewöhnlich bis geschwisterte Kinder, Vettern
und Basen nebst Gotte und Götti; auch die nächsten Nachbaren

47) Mitgeteilt von G. Kummer.
4S) Mitgeteilt von H. Brütsch.



— 136 —

dürfen nicht vergessen werden. Anläßlich der Einladung durch
das Brautpaar erhält der Götti in Beringen ein gestreiftes
Tuch, in das ein Zweifränkler eingewickelt ist. In einigen
Gemeinden kommt es auch vor, daß ungeladene Gäste zur
Feier erscheinen, etwa, wenn ein Bursche zu einem Mädchen,
das daran teilnimmt, ein Verhältnis hat. In diesem Fall spendet
er aber ein entsprechendes Hochzeitsgeschenk. Aus Herblingen
erfahren wir folgendes: Wer ein Geschenk von mindestens
10 Franken bringt, kann sich selbst einladen. Vor etwas mehr
als 50 Jahren wohnte eine Frau Brückner auf dem Schloß,
kurzweg nur Schloßfrau betitelt. Sie erschien an jeder Hochzeit

und brachte jeweils ein großes Geschenk mit, weshalb sie
auch immer geladen wurde. Oft kehrte sie dann mit einem
Räuschlein auf das Schloß zurück. In früheren Jahrhunderten
kam dies noch mehr vor. In der schon zitierten Ordnung vom
Jahre 1676 heißt es: «vnnd sollen ain gäbet hochzitt halten
vnnd kain vrthen machen». Es kam eben vor, daß teilnehmen
konnte wer wollte; nachher zog man dann von jedem Gast die
Uerte ein. So hatte Beat Wilhelm Schalchs Tochtermann von
einer Mannsperson 20 und von einer Weibsperson 10 Batzen
verlangt. Zum Ueberfluß setzte es dann auf dem Heimwege
noch eine Schlägerei ab46). In Bargen bezahlte jeder noch vor
wenigen Jahrzehnten vor dem Kaffee seine Uerte; sie betrug
für alles Essen und einen halben Liter Wein 3 Franken. Wer
mehr trank, durfte es selber bezahlen.

Die Morgensuppen richteten sich im allgemeinen nach der
kirchlichen Feier. In Barzheim ging noch gegen Ende des
letzten Jahrhunderts vor der Besammlung der Gäste eine
Frau mit einer Waschzaine in die Häuser der geladenen Gäste
und verabreichte ein Paket Rindfleisch mit den Worten: «Ich
habe einen freundlichen Gruß vom Brautpaar zu bestellen,
und hier bringe ich die Morgensuppe». Während ein Glied der
Familie an der Feier teilnahm, ergötzten sich die andern bei
Rindfleisch und Rindfleischsuppe. Als früher in Hallau die

49) R. P. 82, Seite 450.



— 137 —

kirchliche Feier schon um 9 Uhr stattfand, traf man sich bereits
um 8 Uhr zur Morgensuppe. Da sie heute jeweils erst am
Nachmittag gefeiert wird, sammelt man sich entsprechend später.
Die Rüdlinger treffen sich im Hause des Bräutigams zur
Morgensuppe, die in der Regel aus Kalbs- oder Schweinsvoressen

besteht. Um 11 Uhr genießen die Bargemer
Hochzeitsgäste die obligate Ribilisuppe. Bei dieser Gelegenheit verteilt

der Hochzeiter die Sträußchen und überreicht jedem noch
ein rotes Nastuch, wofür aber ein Zwanziger zu entrichten ist.
Morgensuppen vor dem Kirchgang sind so ziemlich allgemein,
nur heißt man sie nicht überall so; allerdings haben sie sich
im Laufe der Jahre zu einem opulenten Mahl ausgestaltet.

Nach dem Essen rüstet sich der Zug zur Kirche. Jeder
Gast wird mit einem Sträußchen künstlicher Blumen
geschmückt, und zwar scheint dieser Brauch ziemlich alt zu sein.
In einem Aussteuerrodel aus dem 17. oder spätestens aus dem
18. Jahrhundert findet sich ein Posten für Hochzeitssträuße
samt Maschen und ein zweiter für silberne Spitz zu solchen
Dekorationen. Der Brautführer, der der Organisator des

ganzen Festes ist, ordnet nun den Zug. In einigen Gemeinden,
wie Gächlingen und Rüdlingen, führt er die Braut zur Kirche,
und der Bräutigam muß sich mit der Brautjungfer begnügen.
In Buch überbringt die Brautführerin eine Stunde vor der
Trauung dem Geistlichen und dem Organisten ein Sträußchen
Orangenblüten und ein weißes Taschentuch, Meßmer und
Zivilstandsbeamter erhalten das gleiche Sträußchen und ein rotes
Nastuch. Der Gang zur Kirche glich seit jeher einem Festzug.
Schon aus dem Jahre 1614 lesen wir folgende Beschreibung:
Vor 70 Jahren etwa hat man die hochzeitlichen Prozessionen
mit Pfeifen und Trommeln zur Kirche geleitet, «Harnach so die
burgerschaft zuogenommen an der zal, an der kleidung vnd an
zeittlichem gutt, hatt man das trommen vnd pfeiffen den

pauren glassen vnd anstatt dessen zingken blasen und tromme-
ten gebracht, wie es noch bschicht»60). Daß aber der Brauch,

50) Synodalmemorialiä 1614.



— 138 —

mit Musik zur Kirche zu ziehen, noch älter ist, zeigt die
Ordnung von 1466, wo bereits gestattet wird, mit «drey oder vier
varend oder spilman» zur Kirche zu gehen. Voran schreiten
gewöhnlich die Kinder, in Bargen Hundejäger genannt, da und
dort Vorbrütli, dann die Halbgewachsenen und Ledigen, hierauf

je nachdem Braut und Brautführer oder die Ehegespielinnen,

hinter ihnen das Brautpaar, dann die Paten, Eltern und
übrigen Gäste, je paarweise. Oft bilden die Eltern den Schluß.
Seit zwei Jahrzehnten sieht man wenig mehr solche Festzüge.

In Rüdlingen bildeten im 19. Jahrhundert bei einem großen
Hochzig die «Schützer» die Spitze des Zuges. Sie trugen weiße
Hosen, eine dunkelblaue Uniform mit auf der Brust gekreuztem
weißen Lederzeug, dazu einen hohen schwarzen Tschako und
ein Gewehr mit aufgepflanztem Bajonett. In der letzten Zeit
trugen sie nur noch rote Blusen über schwarzen Hosen, dazu
rote Mützen, ähnlich der heutigen Zeigeruniform; auch fehlt
das Gewehr. Nach den Schützern kam die Musik, 6—10 Mann
stark, dunkel gekleidet mit dunklem Hut. Endlich folgte das

eigentliche Hochsig. Bei einem «kleinen Hochsig» fiel in erster
Linie die Musik weg, während die Schützer nicht zu fehlen
brauchten. Fehlte beides, so handelte es sich um arme Leute,
oder es stimmte sonst etwas nicht. Die Schützer begleiteten
den Zug jeweils nur bis vor die Kirche und bezogen dann ihre
Stellung, ließen aber einen Posten zum Beobachten und
Signalisieren vor der Kirche zurück.

Ziemlich umständlich ist die Feier in Bargen. Nach der
Morgensuppe begibt sich die Hochzeitsgesellschaft in die
Schule zur Ziviltrauung. Nachher spaziert man gemütlich nach
Merishausen zur kirchlichen Trauung; ist diese vorbei, stärkt
man sich zuerst in einem Wirtshaus. Gegen 4 Uhr nähert sich
der Zug wieder der Ortschaft, wo der Handorgelmann bereit
steht, der nun bis zur Krone Marschmusik spielt. Läßt sich ein
Paar von Guntmadingen in Löhningen trauen, so läutet man
in der ersten Gemeinde, bis der Zug beim Bahndamm ankommt,
dann setzt das Löhninger Geläute ein. In Beringen hat der
Zug eine etwas andere Form. Voraus trippeln die Kinder, dann



— 139 —

kommen die Freundinnen der Braut und alle Frauenzimmer;
ihnen folgen Hochzeits- und Gespielenpaar. Den Schluß bilden
die Männer. Ist der Mann Mitglied des Musikvereins oder
Männerchors, so verschönern diese die Feier mit ihren
Vorträgen. Dafür erhalten sie meist nachher einen Trunk. In

einigen Gemeinden des Klettgaus wartet die Tanzmusik
jeweils, bis die Feier in der Kirche zu Ende ist, um dann den Zug

zum Festlokal zu begleiten.

Eine sehr alte Sitte ist das Schießen während des Kirchgangs,

das schon 1614 gerügt wird. Alle Verbote nützten aber
nicht viel. Heute ist es infolge verschiedener Unfälle in allen
Gemeinden verboten. Die Rüdlinger zogen deshalb einfach
einige Zeit auf das Zürcher Gebiet hinüber und schössen mit
ihren Chatzechöpf oder Böllern von der Gaißewaid. Zum
Stopfen benützte man Werg, Lumpen, Zeitungen; das feine
Pulver auf dem Zündloch wurde mit einer glühenden
Eisenstange entzündet. Um diese aber glühend machen zu können,
zündeten die Schützer ein Feuer an, oder sie hatten von zu
Hause ein Gluethafen voll Gluet mitgenommen. Für gewöhnlich

schössen die Rüdlinger mit 4 Böllern, die zwei bis drei
Meter von einander aufgestellt wurden. Als das Schießen in
der Ortschaft selber noch erlaubt war, wurde zunächst in der
Nähe der Kirche geschossen und später, wenn das Fest im
Hochzeitshause im Gange war, in der Nähe desselben. Während
ihrer Tätigkeit sprachen die Schützer dem Weine reichlich zu
und erhielten auch oft Besuch von jüngern und ältern Männern,
die gerne mittranken. Dabei ging es sehr gemütlich zu und her.
Während und nach dem Schießen zogen die Schützen gelegentlich

als Frauen oder sonst verkleidet durch das Dorf und
trieben allerhand Schabernak.

Ein Brautzug war immer ein Ereignis für ein Dorf, und
niemand ließ es sich nehmen, ihn gebührend zu bestaunen. Schon
1634 klagen die Geistlichen «der größere theil des volcks steht
draußen vor der kirchen vnd wil die hochzeit-leut besehen.
Wan die hochzeit spaat kombt, so lassend sie verleuten, lassen

singen vnd den prädicanten auf die cantzel gohn vnd das gebett



— 140 —

anfahen; alsdan komen sie erst mit häufen in die kirchen mit
gethös vnd sind dem gebett hinderlich»51). So blieb es, bis die
großen Hochzeiten in Abgang kamen. In verschiedenen
Gemeinden wurde auch der Moment der Trauung mit
Böllerschüssen gefeiert.

Ein besonderes Augenmerk galt der Kleidung. Bis zu
Anfang dieses Jahrhunderts trug die Braut überall ein schwarzes
Kleid mit einem Myrthenkranz oder einem Kränzchen aus

Orangenblüten. Früher besaß sie zwei Hochzeitskleider, ein
schwarzes für den ersten Tag und ein farbiges für den zweiten.
An Stelle des Kränzchens trug die Braut in einigen Gemeinden
den Schappel, und zwar sah der von Rüdlingen anders aus als

der Klettgauer oder Schwarzwälder. Während der letztere aus
künstlichem Flitterzeug bestand, flochten ihn die Rüdlinger
Dorfmädchen kronenförmig aus weiß umwickelten Weidenzweigen

und schmückten ihn mit langen weißen Seidenbändern
und künstlichen weißen Blumen. In Hailau wurde der Schappel
bis in die 80er Jahre getragen. Seit jeher war er das Zeichen
der Jungfräulichkeit und wehe der Braut, die ihn zu Unrecht
trug. Die Ordnung vom Jahre 1637 macht darüber ganz
interessante Ausführungen. «Und weil sich dann bey dieser leidigen
vnd ohnverschampten weit zum mehrmahlen zutragt und
begibt, das etliche ohnverschampte töchtern, wann sie hochzeit
halten, im schäppelin vnd cräntzlin zu kirchen gehen, die doch
eintweders schwanger leibs seind, oder aber sonsten der
schäpplin vnd cräntzlin (so ein zeichen der reinen jungfraw-
schaft sein sollen) nit mehr würdig, darab sich dann meniglich,
jung vnd alt, ärgert. Derowegen vnd damit solcher ohnver-
schampter betrug künftig desto mehr vermitten, auch so wol an
denjenigen, so ihren fähler an ihrem hochzeitlichen kirchgang
mit der stauchen bekennend», so werden folgende Strafen
festgesetzt: Wer das Kränzlein unverdient trägt, zahlt 10 Gulden,
wer sich aber ehrlich zur Stauche bekennt, nur 5; dazu sollen
beide gefänglich eingezogen werden. In Beringen durfte man

51) Synodalmemorialia 1634.



Hallauer Hochzeitspaar
(Museum zu Allerheiligen)



— 141 —

einer Braut, die das Kränzlein unverdienterweise trug,
dasselbe mit einer Gabel vom Kopfe reißen.

Der Bräutigam trägt immer noch einen schwarzen
Gehfrack mit Zylinder, früher war er etwa wie der oben geschilderte

Brautführer ausgestattet. Die Verheirateten tragen meist
schwarz, während die Ledigen in allen Farben prangen. Die
Braut trägt in ihrer Hand ein weißes Bouquet, ihre Gespielin
dagegen ein rosarotes. Die Ledigen sind mit roten Röschen
geschmückt, die Verheirateten dagegen mit weißen. In Opferts-
hofen trugen die Mädchen bisweilen ein Kränzchen etwas
schief auf dem Kopf. Das Sträußchen legt man während des

Kirchgangs auf ein Taschentuch, das der Brautführer den
Gästen am Abend vorher geschenkt hat. Auch in Guntmadingen
erhielt früher jede Frau ein Taschentuch, das sie auf dem

Gesangbuch trug.
Ueber die Sitzordnung in der Kirche kann keine feste

Regel aufgestellt werden. Alle Gäste treten beim Hauptportal
ein, während die sonstigen Zuhörer zu einer Seitentüre
hineinschlüpfen. In Löhningen sitzen die Männer rechts, die Frauen
links, Brautpaar und Brautzeugen in der vordersten Bank. Meist
ist der Taufstein geschmückt. Das Brautpaar tritt dann übers
Kreuz an den Altar. In Buch sind die Bänke für Braut und
Bräutigam mit einem kleinen Blechtäfelchen auf der Rücklehne
gezeichnet. In Beringen traten früher die Männer durch eine
andere Türe ein wie die Frauen und Mädchen. Der Bräutigam
begleitete die Braut bis in ihre Bank und setzte sich dann auch

zu den Männern. In der Bank der Braut saßen auch die beiden
Mütter und die Freundinnen. Heute treten alle durch die gleiche
Türe ein.

Der Verlauf der Feier nach der kirchlichen Trauung ist
nun sehr verschieden. Heute fährt das Brautpaar meist mit den
Zeugen, Eltern und Geschwistern mit Droschke oder Auto aus.
Am Abend trifft sich dann die weitere Verwandtschaft. Beim
Ausfahren, selten schon beim Kirchgang, wird hin und wieder
mit einem Seil oder einem Balken gespannt. Das Brautpaar
löst sich dann mit Kleingeld, das es den Spannenden zuwirft.



— 142 —

In Thayngen nennt man dieses ausgeworfene Geld Grüschel.
Als Ueberbleibsel kennen wir heute das Feuersteinwerfen.
Wenn in Buch Maurer- oder Zimmerleute gerade am Wege
arbeiteten, spannten sie ein Seil mit einer Literflasche in der
Mitte und nahmen es wieder weg, sobald ein jeder Teilnehmer
ein Geldstück eingeworfen hatte.

Nach der kirchlichen Trauung beginnt die eigentliche
gemütliche Feier; jetzt hat der Brautführer in Aktion zu treten.
Er sorgt für die Unterhaltung und bemüht sich auch immer für
die nötige Tranksame. In Beggingen werden, wenn er das Nachfüllen

vergißt, die leeren Weinflaschen mit Nastüchern an die
Decke oder an Nägel gehängt. Meistens ist die Sitzordnimg
heute noch so, daß das Brautpaar mit Blick gegen die Türe den

Mittelpunkt bildet. Dann folgen Paten, Eltern und die
andern Gäste, paarweise geordnet wie beim Kirchgang. In
Thayngen gab es ehedem keine Servietten, hingegen schenkte
die Braut jedem Gast ein weißes Taschentuch, das nun als
solche Verwendung fand. Für die Hauptmahlzeit nach der
Kirche wird uns aus dem Jahre 1860 aus Thayngen folgender
Speisezettel mitgeteilt:

Suppe mit Dünkli
Grünes Rindfleisch und grünes Schweinefleisch
Pasteten und Kräglimägli
Grüne Ochsenzunge und Nidelpasteten
Gebeiztes Rindfleisch
Enten, Salat und Apfelschnitze
Kaffee, Torten, Küchli und Tabakrollen.

Bei der Rückkehr aus der Kirche schaut in Rüdlingen der
junge Ehemann darauf, daß seine Frau nicht als erste das Haus
betritt. Tut sie es, so kann der Mann bestimmt damit rechnen,
unter den Pantoffel zu kommen. Hat die Frau als zweite das

Haus betreten, so gibt es dennoch eine Gelegenheit, die
nachteilige Vorbedeutung wieder wett zu machen, indem sie beim
Absitzen an den Tisch versucht, ihren Fuß auf den des Mannes

zu stellen. Der vorsichtige Mann sucht sich dagegen zu schützen,



— 143 —

indem er die gekreuzten Füße weit unter den Stuhl oder die
Bank stellt, was dann Anlaß zu allerhand Scherzfragen gibt.
Die Frau wird gefragt: «Hasch en verwütscht?» oder «Sind
d'Bai lang gnueg gsi?» oder «Bisch em Herr ufs Füeßli trette?»
Der Mann wird geuzt: «Bisch tupft?» oder «Hesch no möge
verku?»

In Opfertshofen folgt nach der Trauung sogleich der Kaffee
mit Küechli. Dann treten die Musikanten an, oft auch ein
Spaßmacher. Die ledigen Mädchen tragen nun weiße Schürzen. Ist
das Wetter schön, so begibt man sich auf einen kleinen Spaziergang.

In Bargen sitzen die Brautleute für sich am runden Tisch.
Besondere Speisen für die Braut kennen wir sozusagen keine.
In Beringen war bis vor 40 Jahren Sitte, der Braut das Sü-
schwänzli vorzulegen. Allgemein sieht man es gern, wenn sie

von allem ißt, sonst gilt sie als gschnäderfrässig. Eine Rüdlin-
gerin erzählt, sie habe am Morgen des Hochzeitstages in den
leeren Magen einen Löffel voll Honig mit einigen Tropfen Essig
genommen, um alles gut zu überstehen.

Ein schöner Brauch herrscht heute noch in Rüdlingen. Nach
dem Kirchgang verteilt das Brautpaar das Hochzigbrot unter
die Kinder des Dorfes; dazu ziehen beide eine weiße Schürze
an. Es ist gedacht für die ärmeren Kinder, aber man läßt alle
teilnehmen. Es gibt Kinder, die sechs und mehr Stücke
erhaschen können. Statt des Weißbrotes sind schon Milchweggen

verteilt worden.
Fast überall herrscht die schöne Sitte, daß man am

Hochzeitstag den Armen der Gemeinde etwas vom Hochzeitsmahl
bringt. Auch der Pfarrer erhält zu irgend einem Zweck einen
Geldbetrag, meist 5—20 Franken. Hin und wieder nimmt er
auch selber am Nachmittage einige Stunden an der Feier teil.
Organist und Mesmer erhalten meist ebenfalls ein kleines
Geschenk, in Weingegenden einen Doppelliter, in Bargen und
Opfertshofen ein Nastuch.

Den Schluß der mittäglichen Völlerei bildet der Kaffee mit
Küechli und zwar ist es seit jeher der Stolz der Brauteltern,
mit erstklassiger Qualität aufzuwarten. Schon einige Tage vor-



— 144 —

her werden ganze Zainen von «gwaleti und gschläufti»
gebacken. Nun setzt die Musik ein und allmählich beginnen sich
die Paare im Tanze zu drehen. Der erste Tanz gehört dem

Hochzeitspaar. In früheren Jahrhunderten bildete dies je und
je ein Stein des Anstoßes. Im Jahre 1588 wurde den Musikanten
das Aufspielen zum Tanze an Hochzeiten bei Strafe des Blockhauses

verboten. 20 Jahre später wurde geklagt, daß die Spielleute

bei Hochzeiten zuviel forderten62). Interessant ist die

Stellung der Geistlichen, wie sie im Synodalmemorial von 1648

zum Ausdruck kommt. Obwohl das Tanzen von den alten
Kirchenlehrern verdammt worden und solches bei Strafe der
Exkommunikation verboten, so halten wir dasselbe für keine
Sünde. Man sollte es aber in diesen trübseligen Zeiten, da

unsere Glaubensverwandten schwere Verfolgungen erleiden,
abschaffen. Wenige Jahrzehnte später wurden 3 Spielleute
bestraft «vmb sie an jüngster hochzeit zum Jordan zum tantz
vfgespilt». Sie wurden eine Nacht eingesperrt und um Geld
gebüßt, durften aber Regreß nehmen auf die, «so sie zum vfspilen
verleitet»63).

Gegen 6 Uhr gehen die Männer heim und besorgen das

Vieh. Während dieser Zeit beginnt die Gobete. In Schieitheim
gab früher ein Schuß vom Bol das Zeichen dazu. Meist schickt
man Kinder, erhalten sie doch auch etwas vom Hochzeitstisch.

In Schieitheim nimmt das Brautpaar die Gaben im
elterlichen Hause in Empfang, sonst meist am Orte des Fests. Je
nach der Höhe der Gobete stufte sich ehemals die Zehrimg der
Ueberbringer ab. In Beringen gab es bei einem Franken Wein
und Brot, bei zwei Franken Wein, Brot und Fleisch und für
drei Franken konnte man die ganze Nacht mitfeiern. Während
man heute meist Geld schenkt, waren es früher Eßwaren oder
Haushaltungsgegenstände, «tüeri Stückli,» Schinken oder einen
Teil davon, aber auch Kleiderstoffe, Zinn- und Kupfergeschirr.
In Bargen war es Brauch, einen Sester Weizen oder Korn zu

M) R. P. 48, 27. Sept. 1588.
R. P. 68, Seite 115.

6S) R. P. 127, Seite 143.



— 145 —

spenden. In Herblingen hat das Brautpaar eine Suppenschüssel
vor sich, die mit einem Suppenteller zugedeckt ist; darin
verschwinden die Geldgaben. Uns prägte man früher das Sprüchlein

ein: «En fründliche Grueß vom Vatter und vo der Mueter
und sie schicked do au e Göbli».

In Beringen schenken die beiden Götti je ein Tischtuch,
die beiden Gotten je ein Leintuch. In diesen sind die dem Götti
bei der Einladung geschenkten 2 Franken wieder eingewickelt
und zwar im gleichen Papier,

In Thayngen erhält der Ueberbringer eines Frankens einen
Anschnitt Weißbrot und ein Glas Wein, der zweifränkige zwei
Anschnitte. Mit 4—5 Franken gilt man als regelrechten
Hochzeitsgast. Der Brautführer notiert jeweils die Gaben in einem
besonderen Rodel. Die Goberer vergnügen sich dann noch ein
bis zwei Stunden mit Tanzen, bis der Brautführer auf irgend
eine Weise den Saal räumt, etwa durch eine Polonaise. Jetzt
erscheinen die nach Hause gegangenen Gäste wieder und noch
andere, die nur «shalb Hochzig» mitmachen. Zwischen 10 und
11 Uhr setzt man sich von neuem an den Tisch, und jetzt
kommen die Gäste ans Goben. In Opfertshofen treten sie
zwischen 12 und 1 Uhr an den Tisch des Brautpaars und legen Geld
in einen Teller, der dann in die Suppenschüssel geleert wird.
Von Schieitheim schreibt Pletscher: «Spät nach Mitternacht
setzte sich die Braut oben an den Tisch. Die Gäste traten nun
zu ihr und wünschten ihr Glück und Segen und überreichten
ihr ein Geldgeschenk gewissermaßen als Entgelt für die Bewirtung.

Es ging eine scherzhafte Rede; Der Braut sei von allen
Talern schier der Jüppensack abgerissen worden».

Dieser Brauch des Gobens scheint alt zu sein. Die mehrfach

erwähnte Ordnung von 1466 bestimmt: Es soll dem Bräutigam

und der Braut niemand gaben als ihr Vater und Mutter
und ihre beiden rechte Geschwisterte und geschwisterte Kind,
soviel sie geben wollen. Die andern eingeladenen Gäste dürfen
nicht mehr als 18 Pfenning schenken. Es soll auch weder Frau
noch Mann etwas schenken, ausgenommen «mit ander vngeuar-
lichen vrten als man die nach aim imbiß gewonlich in aine



— 146 —

trinckstuben pfligt zu tund» «. doch so sol wildprät hierinn
kain ban han». Es war auch untersagt «dhainen varenden man,
die man gäber nempt, zu begauben senden in kain weg».

Die Gäste beschenken sich auch gegenseitig mit einer
Kleinigkeit oder man schickt einem Hochzeitsgast etwas in
d'Uerte, oft einen Jux. Die Adresse ist geschmückt mit einem
kleinen Vers, wie etwa «Lebe glücklich, lebe froh, wie die Gans
im Haberstroh».

Eine wichtige Aufgabe des Brautführers war bis ins
19. Jahrhundert die Abstattung des Dankes und Ermunterung
zu vergnügtem Feiern. Aus Beringen ist die folgende Ansprache
übermittelt worden:

«Ehrbare und bescheidene, insonders getraute, gute, liebe
Freunde und Nachbarn, desgleichen auch ehr- und tugendsame
Frauen und Jungfrauen, wie denn eine jede ehrende Person,
mit ihrem ehrlichen Namen tituliert und genannt mag werden!

dieweil es sich zugetragen, daß sich diese zwei ehrbaren
und bescheidenen Personen, der ehrende Vetter Hochzeiter mit
Namen Hans Rohrbasser von Beringen, des ehrbaren und
bescheidenen Vetter Melcher Rohrbasser seligen ehelichen Sohn,
mit der tugendsamen Jungfer Bäsi Hochzeiterin mit Namen
Vrena Hauser von Beringen, des ehrbaren und bescheidenen
Jakob Hauser ehelich geborene Tochter, ehelich miteinander
verlobt und versprochen haben und nun auf den heutigen Tag
sich in der christlichen Kirche allhie zu Beringen durch den
würdigen Herr Pfarrer haben einsegnen, copulieren und bestetigen

lassen, ihr aber, ihr vor-hoch und ehrermelte, die ihr ihnen
auf ihr fleißiges Bitten und Laden hin in einer so ziemlichen
Anzahl zu ihren hochzeitlichen Ehren erschienen seid, als nämlich:

erstlich an die Morgensuppen, dieselbige ihnen habt nießen
helfen und empfangen und nach Nießung derselbigen geholfen
habt, den christlichen Kirchgang zu glänzen und zu zieren
und wiederum geholfen habt, sie von dem Hause Gottes zu
begleiten bis hieher in des Vetters Hochzeiters Haus, aida das
hochzeitliche Ehrenmahl ist gehalten worden und ihr dasselbige
in aller Zucht und Ehr habt helfen mithalten und empfangen,



— 147 —

darum haben mir die Hochzeitsleute in Befehl gegeben, daß ich
euch vor-hoch und ehrermelte sämtlichen solle hohen und
fleißigen Dank sagen Weiters und ferner so staht da der
Kellerer samt der Köchin, die zeigen mir an, daß sie haben ein
Ehrenmahl zubereitet und aufgestellt. Sie bitten euch dero-
halben, ihr wollet an dieser aufgestellten Speis und Trank ein

günstiges Vergnügen haben ferner ist mir in Befehl gegeben,
daß ich euch vor-hoch- und ehrermeldte sämtliche solle fründ-
lich bitten und laden, daß ihr ihnen (den Hochzeitsleuten) auf
den morndrigen Tag um elf Uhr, längstens um 12 Uhr wiederum
zu ihren hochzeitlichen Ehren sollt erscheinen, ein jeder seinen
Ort und Platz wiederum besitzen und einnehmen soll, um die
Hochzeit nicht nur anzufangen, sondern dieselbige auch helfen
zu vollführen, bis zum Ende Weiters ist mir in Befehl
gegeben, daß ich euch sämtlich soll erinnern, daß ihr nicht sollt
denken, daß die Abdankung darum sei geschehen, daß ihr
alsbald von einander scheiden und weichen sollt, sondern es sei
noch ein guter Trunk vorhanden. Denselben sollt ihr in aller
Freundlichkeit miteinander nießen und brauchen, und so es

nicht genügend an demselbigen wäre, so sei der Weg zum Keller
nicht abgegraben, der Zapfen nicht so hart geschlagen, der
Hahnen nicht so hart verrieben, sondern wo dieser Ehrentrunk
herausgeloffen ist, wird wills Gott mehr herauslaufen ...»

Die meisten Gäste vergnügen sich nun bei Tanz und Spiel
bis zum Morgengrauen. Um drei Uhr wird gewöhnlich noch
etwas Kaffee und Aufschnitt serviert. In Opfertshofen machen
die Ledigen vor Morgengrauen einen Ausflug und kehren dann
bei Anbruch des Tages mit der Musik an der Spitze wieder ins
Dorf zurück.

An den meisten Orten verschwindet das Brautpaar nach
12 Uhr unauffällig. In Beringen bleibt es bis am Schluß, und die
ganze Hochzeitsgesellschaft begleitet sie ins Haus. Das Brautpaar

marschiert zuhinterst. Bei diesem Anlaß werden die
Gobetegeschenke heimgetragen, im neuen Heim stärkt man sich
nochmals. In Opfertshofen macht der Brautführer etwa beim



— 148 —

Morgengrauen mit Aufschnitt und Wein einen Gang durch das

Dorf für die, welche beizeiten aufgestanden sind.

Wieder anders wird in Bargen Schluß gemacht. Nach dem
Kaffee um 2 Uhr singt alles «Gute Nacht, gute Nacht, allen
Müden seis gebracht». Dann zieht die ganze Gesellschaft, auch
mit der Musik voran, in die neue Wohnung. Hier reißen die
Weiber bald alle Kasten auf und mustern sorgfältig die
Aussteuer. In der Stube singt man noch einige Lieder und
verabschiedet sich endlich.

Nachfeiern werden heute noch insofern gehalten, als die
Ledigen oft noch einen Katerbummel veranstalten. Früher
spielten sie eine größere Rolle. In Rüdlingen gebot der Bräutigam

um Mitternacht des ersten Tages Schluß und lud die Gäste
auf 11 Uhr des folgenden Tages wieder ein. Gelegentlich wurden

sie vom Hochzeitlader wieder abgeholt. Es gab ein
einfaches Mittagessen. Am Nachmittage wurde getanzt oder
gespielt, oder man machte mit der Musik einen Ausflug in ein
Nachbardorf; auch die Schützer erschienen wieder. Am zweiten
Tag wurde dann die Nacht durchgefeiert. In Barzheim
versammelt sich am zweiten Tag noch ein engerer Kreis von
Verwandten zum «Nohochsig», meist im Hause der Braut; den
Schluß bildet das Mittagessen. Die Bargemer beenden den
zweiten Tag mit dem Hochzeitskaffee, so auch die Opferts-
hofer. Wie aus der Brautführeransprache zu ersehen ist, feiern
auch die Beringer weiter. Am Sonntag trifft sich in Opferts-
hofen die ganze Gesellschaft noch einmal und geht dann gemeinsam

zur Kirche. Nachmittags speist man zu Mittag und endet
mit einem Kaffee. Auch in Beringen ist es ähnlich. Die Braut
geht an Seite der Gotte, der Bräutigam mit dem Götti. Der
frischgebackene Ehemann setzt sich in den Taufstuhl, und auch
die junge Frau hat einen besondern Platz. Nachher feiert man
noch bis in die Nacht hinein. Am Samstag vorher erhalten die
Paten vom neugebackenen Ehepaar je VI2 Pfund Rindfleisch,
womit die Einladung zum sonntäglichen Kirchgang verbunden
ist. In Schieitheim geleitet die Schwiegermutter am Sonntag
ihre Schwiegertochter in den Kirchenstuhl ihres neuen Namens



— 149 —

und bewirtet am Mittagessen das junge Paar samt den
Gespielinnen,

Witwer- oder Witwenhochzeiten wurden und werden heute
noch meist nur im kleinen Kreise gefeiert. Die Musik fehlt
sozusagen immer. Auch trägt die Witwe nie einen Schleier oder
Kranz.

Ein frohbewegtes, wenn auch nicht vollständiges Bild ist
so an unserm Auge vorübergezogen, und wir bedauern, daß so
viel dem Zeitgeist zum Opfer gefallen ist. Eine Aufgabe bleibt
uns aber, diese alten Bräuche festzuhalten. Wieviel
Bodenständigkeit und Erdgeruch atmeten doch diese alten Feste;
etwas davon sollte auch auf uns übergehen, um uns die Heimat
noch lieber zu machen. Für allfällig weitere Mitteilungen ist der
Verfasser dankbar.


	Schaffhauser Hochzeitsbräuche in älterer und neuerer Zeit

