Zeitschrift: Schaffhauser Beitrage zur vaterlandischen Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen
Band: 14 (1937)

Artikel: Von Weihnacht bis Neujahr : ein Beitrag zur Volkskunde
Autor: Steinegger, A.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-841034

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-841034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von Weihnacht bis Neujahr.

Ein Beitrag zur Volkskunde von A. Steinegger.

Die Volkskunde erfreut sich im Kanton Schaffhausen kei-
ner allzugroBen Beachtung, und es bietet sehr viel Schwierig-
keit, brauchbares Material zu sammeln. Immer wird auf die
Niichternheit der Bevdlkerung verwiesen. Sicher ist im Laufe
der Jahrhunderte vieles verloren gegangen, meist unter dem
Druck der Kirche. Wenn dennoch der Versuch unternommen
wird, ein kleines Gebiet herauszugreifen, so geschieht es in der
Hoffnung, damit Anregung zu weitern Untersuchungen zu geben.

Die Feste um Weihnachten und Neujahr bilden wohl den
Hohepunkt im Laufe des Jahres. Mehr und mehr geht aber die
alte Ueberlieferung verloren. Die Weihnacht wird bekanntlich
durch die Adventssonntage eingeleitet. Da und dort hiangt die
Hausfrau Tannenzweige auf in der Stube und besteckt sie mit
vier Lichtlein; jeden Sonntag wird dann eins derselben ab-
gebrannt. Oft treten Misteln an Stelle der Tannenzweige. In
Merishausen werden Adventskridnze geflochten und mit Ker-
zen besteckt. Dieser Brauch ist neuern Datums und wohl von
Norden her iibernommen worden, vielleicht durch Dienstmégde.
Hin und wieder singen die Maddchen wahrend dieser Zeit alte-
ren Leuten Chorile.

Einer groflen Beliebtheit erfreut sich immer noch der
«Samichlaus»; er ist wohl eine der volkstiimlichsten Gestalten.
Ueberall, wo er vorkommt, tritt er einzeln auf, nie in Gruppen.
Im Klettgau wird der Schwarzwald als seine Heimat angege-
ben, im Hegau und Reiath der Heuberg. Die Kinder haben
einen Heidenrespekt vor ihm. Glockengebimmel verkiindet
seine Ankunft. Mit Stiefeln oder sonst schweren Schuhen und
einem Mantel mit Kapuze angetan, stapft er dann in die Stube.
Sein Chuderbart gibt ihm ein recht martialisches Aussehen.



— B2 —

Aengstlich driangen sich die Kinder um die Mutter. In barschem
Tone fragt er, ob alle brav gewesen seien wihrend des Jahres.
Die Kinder sagen dann rasch ihr Spriichlein auf oder beten ein
Vaterunser. Im allgemeinen sind die aufgesagten Verse iiberall
dieselben.

Beringen. Samerchlaus um alles wille
to mer au mis Sackli fiille;
Oepfel, Bire, Zwiagschte, Nub,

aber mach mer kan VerdruB.

Hemishofen. Sami, niggi, neggi,
hinderem Ofe steggi;
gim mer NiiB und Bire,
so chom ich wieder fiire.

Das gleiche Verslein wird in Opfertshofen etwa von katho-
lischen Grenzerskindern aufgesagt. Den guten Kindern leert
er nun seinen Sack mit Do6rrobst, Niissen, Aepfeln in die
Stube; bosen bringt er eine Rute und droht ihnen, sie in seinem
Sack in den Schwarzwald mitzunehmen. Ebenso geheimnis-
voll wie er gekommen ist verschwindet er wieder. Wahrend
man ihm in fritheren Jahrzehnten etwa einen Schnaps oder
ein NuBwasser hinstellte, wird er heute nicht mehr bewirtet.
Erscheint er nicht in Person, so werden die Kinder aufgefor-
dert, alles bereit zu legen. Fiir das arme Eselein wird im Haus-
gang ein Biindel Heu bereitgemacht. Vor das Fenster oder auf
das Sims stellt man ein Geschirr. Der Fensterfliigel mull ein
Spéltchen offen gelassen werden, damit Niklaus dann wahrend
der Nacht mit seiner langen Kelle das Gefif} fiillen kann. Um
sich aber von seinem beschwerlichen Gang etwas erwidrmen
zu kénnen, stellt man etwa ein Schnapsflischchen daneben. Im
Laufschritt eilen die Kinder am Morgen ans Fenster; welche
Freude, wenn das Geschirr gefiillt ist; liegt aber eine Rute
daneben, so gibt es arg enttiuschte Gesichter. In Bargen
schlachtete der Lowenwirt friiher immer am Niklaustag, und
die Kinder schlichen sich dann am Abend in den Hausgang
und miauten auf Tod und Leben, bis sie Blut- und Leberwiirste
erhielten.



— 28 . —

Mehr und mehr ist heute Sitte geworden, daBl die Jugend
sich als Samichlaus verkleidet und in den Stralen umherzieht.
Aus Merishausen erhalten wir folgende Schilderung: Am Abend
sammelte sich frither die Jugend, um die Hiuser, in denen
etwas zu erwarten war, heimzusuchen. Still begab sich die
Schar in den Hausgang. Das Singen wurde erdffnet mit dem
Choral Nr. 100 «Dies ist der Tag». Dann ertonte der Spruch:

Jesus wohnt in Euerem Haus,

Génd mer au de Samichlaus

HaBled mi au i d'Stube cho. Erweiterung von Beggingen
Lond mi nid lang vorusse sto

Gli, Gli, Gli, oder i schla i d'Tiire 1.

Dann offnete sich vielleicht eine Tiire und eine giitige
Frauenhand teilte der ungeduldigen Bubenschar einige Was-
serbirnen oder «Chilchhéflerapfel» aus, denn in einer Zeit, da
der Obstbau im Randental noch keine Rolle spielte, waren
Aepfel ein begehrter Artikel. Forderte die Spenderin die Kin-
der auf, noch eins zu singen, so erklang der Choral «Grofler
Gott». Kam man aber vor eine Tiire, wo Spruch und Gesang
ihre Wirkung verfehlten, probierte man es noch mit der Vater-
landshymne. Zeigte sich auch jetzt kein Erfolg, rief die ganze
Schar:

De Tiiiifel wohnt in Euerem Haus
Worum gend ir iiiis kan Samichlaus.

Aehnlich trieb man es in fast allen Reiathgemeinden. In
Opfertshofen sang man etwa als SchluBlied «Guete Nacht,
allen Miiden seis gebracht». Eine Verbindung von Samichlaus
und Weihnacht ist nirgends nachzuweisen, héchstens dal man
den Kindern erzidhlt, der Samichlaus melde dem Christkind,
wo die braven Kinder wohnen.

In der Woche vor Weihnachten wurden frither die Bochsel-
nichte gefeiert. Knaben und Midchen sammelten sich an
einem bestimmten Ort. In den Hidnden oder auf Stangen trugen
sie ausgehohlte Runkeln oder Réiben, die mit allerhand
schreckhaften Fratzen beschnitzt waren; in diese steckte man
eine brennende Kerze. Bei Einbruch der Nacht zog dann die



— 25 —

ganze Schar singend und lidrmend durch die Straflen. Statt
Bochselndchte finden wir auch den Ausdruck Klopinéchte,
weil die jungen Leute allerhand Schabernak trieben und an
den Tiiren klopften?).

Den Héhepunkt bildet natiirlich die Feier der Weihnacht.
Der 25. Dezember wurde erst im Jahre 354 vom romischen
Bischof Liberius als Geburtstag Jesu festgesetzt, wohl deshalb,
weil er bei den Rémern als Geburtstag der Sonne galt; zudem
fielen auf ungefihr die gleiche Zeit zwei romische Volksfeste
(Saturnalien und Januskalenden), die man nun in den christ-
lichen Feiern aufgehen lassen wollte. Im 9. Jahrhundert wurde
der Jahresanfang auf den 25. Dezember verlegt; dieses Datum
blieb dann tief bis ins 17. Jahrhundert’). So lautet ein Eintrag
aus dem Ratsprotokoll des Jahres 1720 folgendermallen: Dem
Turmwichter wird zu Weihnachten gestattet, das Neujahr an-
zublasen und das Gutjahr einzuziehen®).

Aus allen Untersuchungen geht hervor, dafl die Sitte des
Weihnachtsbaumes erst in den letzten Jahrzehnten recht auf-
gekommen ist. Wie weit die Verwendung von Tannenzweigen
zuriickgeht, ist nicht festzustellen. Bekannt ist, daB schon
Sebastian Brant aus dem Jahre 1494 berichtet, wie man zu
Neujahr Tannreis im Hause aufsteckte im Glauben, man bleibe
dann das ganze Jahr gesund. Der Weihnachtsbaum gehort
seinem Ursprung nach der hduslichen und nicht der kirchlichen
Sitte an. Den Ausgangspunkt zur Erklirung finden wir im
Glauben der Zwbdlften. Nach der Auffassung der altern Zeit
tobten in diesen dunklen Tagen eine Menge von unheimlichen
Dimonen und Kobolden umher, gegen die man sich wehren
muflte. Zwei Abwehrmittel sind von Bedeutung, ndmlich griine
Pflanzen und Licht. Die Verbindung von Weihnachten und
Licht kann bis ins 15. Jahrhundert zuriickgefiihrt werden®). Eine
andere Version will in dem Griin um Weihnachten ein Symbol

1) Mandatenbuch 1643—1666, Seite 312; 1608—1619, Seite 57 (h. a. V.).
) Geogr. Lexikon, Die Schweiz, Seite 315. : ;

%) Rats-Protokoll 178, Seite 365.

") Schweiz. Volkskunde 1934, Seite 49.



— 294 —

der nach der Wintersonnenwende sich wieder belebenden
Vegetation sehen.

Die Weihnachtsfeier im SchoBe der -Familie findet bald
am 24. und bald am 25. statt. Wahrend frither auf dem Lande
die Leute sich oft den Baum selber holten, 143t heute die Forst-
verwaltung einen Wagen voll schlagen und verkaufen. In Hau-
sern, wo noch auf Tradition geschaut wird, bleibt der Baum
bis am Weihnachtstage verborgen, denn es ist ja das Christ-
kind, das ihn bringt. Heimlich schmiickt ihn die Mutter. Wah-
rend man sich frither mit Aepfeln, vergoldeten Niissen und
etwa Tannegugele begniigte, hilt heute der moderne Firlefanz
seinen Einzug. Eine Hauptarbeit der Hausfrau ist das Gueteli-
' backen, und oft finden wir in manchen Hiusern noch recht alte
Guetelimodel, wie das Museum solche aufbewahrt. Vor dem
Aufkommen der Wii- und Aenisgueteli und Maildnderli berei-
tete man z. B. in Wilchingen Lebkuchen und Schmalzvégel, ein
Gebiack in der Form eines ausgebreiteten Vogels, das mit
Reckholderbeeri besetzt war. In manchen Familien werden
auch schon zu Weihnachten Wecken gebacken.

Wiahrend der Weihnachtstage sollen alle Spinnridder bei
Seite gestellt werden. Wer in diesen Tagen ein Spinnrad zu
Gesicht bekommt, sieht das Jahr hindurch alle Nattern und
Blindschleichen.

Ist die Stunde der Feier da, werden die Kinder weg-
geschickt; der Baum bekommt seinen letzten Schmuck, und die
Geschenke werden aufgelegt. Ein Gldcklein ruft nun die Kinder
wieder in die Stube; mit Ah und Oh bleiben sie zuerst bei der
Tiire stehen. Dann sagen sie ihr heimlich gelerntes Spriichlein
auf. Friither hielt der Hausvater hin und wieder eine Ansprache,
in der er einen Riickblick auf das vergangene Jahr warf. Den
Hoéhepunkt der Feier bildet natiirlich die Verteilung der Ge-
schenke. Die Feier beschlieBt gewdhnlich ein opulentes Mahl,
denn in vielen Bauernhiusern ist es Sitte, an Weihnachten zu
schlachten. Fremde Besucher lieen etwa die Jerichorose aui-
blithen, denn eine solche bedeutete ein fruchtbares Jahr.

5 Der Unoth 188.



— 205 —

Gemeinde- oder Schulfeiern gibt es wohl in jeder Ort-
schaft. Am intimsten sind sie vielleicht dort, wo keine Kirche
existiert, so z. B. in Bargen. Am Tage vor Weihnachten richtet
der Lehrer mit den einfachsten Hilfsmitteln eine Biihne ein.
Die Schulbinke verschwinden, um vermehrte Sitzgelegenheit
zu schaffen. Durch eine Sammlung sind schon vorher die Mittel
zusammengebracht worden, um die Kinder beschenken zu
konnen.

Am heiligen Abend liautet die Schulglocke und jung und
alt stromt dem Schulzimmer zu, das die Menge kaum faf3t. Mit
dem Choral «Dies ist der Tag» beginnt die Feier; dann tragt der
Minnerchor, der sich im Hausgang postiert hat, ein Lied vor.
Schon wochenlang haben die Kinder geiibt, um etwas Flottes
darbieten zu konnen. SchlieBlich erzihlt der Lehrer noch eine
Weihnachtsgeschichte, wihrend die Kerzlein langsam abbren-
nen. Nach der Verteilung der meist sehr niitzlichen Geschenk-
lein verzieht sich die Gemeinde wieder, um noch lange von der
Feier zu reden.

In Gemeinden, wo eine Sonntagsschule existiert, steht diese
Feier gewdhnlich im Mittelpunkt. Alte und neue Weisen er-
klingen und bekannte und unbekannte Spriiche werden aui-
gesagt. Mit gespannter Aufmerksamkeit hort alt und jung die
Geschichte des Geistlichen. Kleinere Geschenke erfreuen die

Kinder.

Kinder, die zu Weihnachten geboren werden, nennt man
etwa Gliickskinder, ohne da3 man ihnen aber besondere Kennt-
nisse zutraut. Was am Weihnachtstag im Stall das Licht der
Welt erblickt, hat wenig Leben.

Ehemals beliebt war die Wettervoraussage, so durch das
Zwiebelorakel. Man schnitt eine Zwiebel senkrecht durch und
loste 12 Schilchen heraus, die je einen Monat des Jahres ver-
traten. Nun fiillte man sie mit Salz. Die Schalen, die am nich-
sten Tag feuchtes Salz enthielten, deuteten auf einen feuchten
Monat. Aechnlich ist die Beobachtung der Losungstage oder
Zwboliten. Die letzten 6 Tage des alten und die ersten 6 des
neuen Jahres entsprechen den Monaten des Jahres. Je nach



— 206 —

der Witterung am entsprechenden Tage wird der Monat aus-
fallen.

Silvester und Neujahr gehéren immer noch zu den belieb-
testen Feiertagen. Frither gab es hin und wieder Lirmumziige,
die mit Pfannendeckeln und andern Lirminstrumenten das alte
Jahr vertrieben. Am Silvestermorgen hat die Hausmutter keine
Siebenschlifer zum Bette herauszutrommeln. Der Erstauf-
gestandene heiflt jeweils der «Stubefuchs», in Wilchingen auch
«Stuusmummele», der zweite ist der Biintelitrager. Der Letzte,
als Silvester verspottet, wird manchmal mit Pfannendeckeln
aus dem Bett gejagt.

Eine Hauptpflicht der Mutter ist das Backen der Neu-
jahrs- oder Helswecken, oft auch Birnenbrot. Am Abend findet
in allen Gemeinden ein Gottesdienst statt, der meist durch den
Gesang eines Chores eine besondere Weihe empfiangt. Nachher
beginnt dann der gemiitliche Teil. In Hemishofen hielt friiher
der Gemeinderat am letzten Tag des Jahres eine Sitzung ab,
die dann bis ins neue Jahr hinein ausgedehnt wurde. In der
gleichen Gemeinde trafen sich Madchen und Knaben; die er-
steren brachten Birnenwecken und Niisse und Obst, die Bur-
schen zahlten das Bier. Bei Scherz und Spiel rutschte man ins
neue Jahr hiniiber. An manchen Orten singen noch heute die
Chore in der Silvesternacht auf der Strafle oder die Musik
blast vom Kirchturm. Ein besonderer Brauch ist das Kranz-
jassen. Die Ménner bringen Zopfe oder Krédnze, in Osterfingen
auch Schinken, in die Wirtschaft. In Wilchingen ging der Vater
etwa am Silvesterabend in den Keller und klopfte mit dem
Finger an jedes mit Wein gefiillte Fal, um so das Triibwerden
zu verhindern. Frau Gysel aus Wilchingen verdanken wir u. a.
folgende Mitteilung: In der letzten Stunde des Jahres kann das
Vieh reden. Es darf aber niemand im Stalle sein, sonst gibt es
ein Ungliick. Bei einem Bauern stand einst ein grober Knecht
in Dienst; diesen plagte die Neugier. Er versteckte sich im
Stall, um das Wunder zu vernehmen. Als er aber nichts horte,
kroch er aus seinem Versteck hervor. Eine junge Kuh, die
schon oft von ihm miBhandelt worden war, hatte sich von der



— 297 —

Kette gelost, und als sie den Knecht bemerkte, traktierte sie
ihn so, daB er am Morgen halbtot im Stalle gefunden wurde.
Wer nach dem Ausliuten im alten Jahr ein Schwein grunzen

hoért, hat Gliick.

In der letzten Stunde des Jahres wurde auf duBlerste Ruhe
geachtet; Liarm konnte die Ursache von Erdbeben und Stiirmen
im nichsten Jahre sein. Es durfte auch kein Licht brennen, und
finster kroch man um 11 Uhr ins Bett. Befreundete Familien
trafen sich an diesem Abend bei Kaffee, Zépfen und Kiichli;
bald riickte auch der Wein auf. Waren junge Leute da, so
muBten die zerbrochenen Bleil6ffel zum GieBen herhalten. Die
Zukunft konnte auch auf folgende Weise erforscht werden:
Méidchen und Burschen lieBen auf dem Wasser Nuflschalen,
mit Fiahnchen versehen, schwimmen; zusammenstoBende
Schalen zeigten ein zukiinftiges Brautpaar an. Die Bosheit er-
zahlt allerdings, daB den orakelnden NuBschalen bisweilen
nachgeholfen wurde.

Die Hausfrau hatte auf Weihnachten oft auch ein schwar-
zes Huhn in der Kiiche bereit. Die Miadchen muBlten nun an
die Wand stehen; das Huhn wurde dann in die Stube gebracht
und laufen gelassen. Schol es auf ein Miadchen zu, so ver-
lobte sich dieses sicher im kommenden Jahr. Es soll zwar auch
vorgekommen sein, daBl aus diesem oder jenem Jiippesack
Weizenkdrner gestreut wurden. Beliebt war auch das Salz-
abschneiden. In die Mitte des Tisches wurde ein Haufen Salz
geleert und darin ein Ring versteckt. Die Ledigen fingen nun
vorsichtig an, Salz abzuschneiden. Fiel die angeschnittene
Wand hinunter, muBte ein Pfand gegeben werden; wer den
Ring erwischte, verlobte sich im nichsten Jahr.

Neujahr wurde in fritheren Jahrhunderten viel intensiver
gefeiert als heute. Die Turmwichter bliesen das Neujahr an
und zogen dabei ihre Batzen ein. Auch das sonstige Neujahrs-
singen ist frilh nachzuweisen. Eine Bestimmung im Stadtbuch
vor 1400 lautet: Dall niemand hie soll bitten zu Weihnachten
an des «ingenden jares vnd zwelften abenden» noch mit Singen
oder sonst. Am gleichen Ort werden auch bereits im Jahre 1385

20



—_— s —

Patengeschenke verboten. «Es sol 6ch ze wihennechten nie-
mand dem andern senden dehainerlaie ding ald widersenden
von dehainer geuatterschaft wegen». Beliebt war der Neujahrs-
umzug, bei dem es meist sehr feucht und fréhlich zu und her
ging. Die Biirgersséhne sammelten sich im Kloster zu einem
reichlichen Mahle. So lesen wir im Ratsprotokoll vom Jahre
1617: Den geliebten Biirgerssohnen auf ndchste Weihnacht
zwei ImbiBmahl und zwei Abendtriinke nebst dem gebiihren-
den Umzug gestattet’). Nach dem ImbiB zog man durch die
Stralen und kehrte zum SchluB wieder ins Kloster zuriick.
Besondere Leiter organisierten das ganze. Hans Imthurn
schreibt in seinem Tagebuch: Am Neujahrstag 1598 bin ich
neben Daniel Forrer, dem KantengieBer, der Biirgerséhne all-
hier Prokurirer und Vorsteher gewesen, was mich in allem
12 Gulden und 9 Batzen gekostet hat’). Zu Neujahr erhielten
auch die Klein- und GroBriate ihre Neujahrsgeschenke. Dem
Biirgermeister iiberbrachten zwei dazu bestimmte Jiinglinge
sein Neujahrsprisent mit den entsprechenden Wiinschen. So
berichtet der oben erwihnte Biirgermeister Hans Imthurn:
Folgenden Jahrs hiatte ich der Ordnung gemiB dem Ober-
blirgermeister im Namen der Biirgers6hne das gute Jahr pre-
sentiren sollen, muflte aber zuriicktreten, da ich fiir meine
Mutter im Leid war. Doch wurde ich anno 1602 neben Bern-
hardin Rauschenbach von neuem dazu erwihlt und habe dann
die Oration gegen Herrn Biirgermeister Miader verrichtet. Wie
die Handwerksgesellen ihren Meistern das gute Jahr wiinsch-
ten, zeigt der folgende Eintrag aus dem Jahre 1578: Ist erkennt
«das die handwechs gesellen vif das komend gutt jar allain
iren maister mit trommen vnnd pfiffen das gutt jar brinngen
vnnd darnach gar kain trommen vif der gassen schlahen noch
vmbherziehend»®).

Auch das Bosgen ist allem Anschein nach sehr alt und
ziemlich eingelebt gewesen. Im Jahre 1683 hatte die iiber-

% Rats-Protokoll 77, Seite 358; 64, Seite 229.
) Beitrdge des hist.-ant. Vereins V, Seite 26.
8 Rats-Protokoll 1578. 19. Dez.



— 299

miitige Jugend spit nachts sogar in den Strallen geschossen.
Morgens 4 Uhr sang ein Trupp unter dem Beifall der Umstehen-
den. Ein fremder Buchbindergeselle erklirte, sein Wunsch sei,
daB jetzt ein Junker daherkomme. In der gleichen Nacht wur-
den Holzbeigen, Karren und Wagen untereinander geworfen
und die Riader weggenommen, sodall man am Morgen noch da
und dort solche herumliegen sah. Der Brauch verschwand aber
trotz strenger Bestrafung nicht’). Im Jahre 1778 beschlo der
Rat, den Nachtwichtern ihr Gutjahr erst nach Neujahr zu
geben, damit sie auf allen Unfug desto besser aufpaflten.

In Wilchingen ging frither ein armer Mann von Haus zu
Haus und wiinschte den Insassen mit einem langen Verse Gliick
und Segen; dafiir erhielt er dann einen Zopf. Man war namlich
der Auffassung, dafl es weit groflere Bedeutung habe, wenn ein
Mann das Neujahr anwiinsche. Die Méanner holten im Pfarr-
haus ihre Losung fiir das kommende Jahr und brachten dafiir
der Frau Pfarrer einen Schinken, eine Butterballe oder sonst
etwas dhnliches. Statt eines Mannes zogen spiter arme Kinder
von Haus zu Haus, um sich einen Batzen oder Zopf zu ver-
dienen. Den Gevattersleuten iiberbrachten die Kinder einen
Helswecken mit dem Wunsch: «I wiinsch i au e guet Neujohr
und dann er lang lebid und gsund blibid». Ein. alter Neujahrs-
wunsch lautet: I wiinsch i au e gliickhaftig guet Neujohr und
gueti Gsundheit und alle wahre Gliickseligkeit und alles was
i mag wohl cho fiir Lib und Seel. Auf ihren Wunsch hin erhiel-
ten die Kinder einen Gulden, sofern die Gevattersleute hablich
genug waren. Im iibrigen aber durfte man am Neujahrstag kein

grofBes Silberstiick weggeben, sonst hatte man das ganze Jahr
kein Geld im Haus.

Die Neujahrswiinsche erfuhren auch hie und da Umdich-
tungen, so z. B.:
I wiinsch der au e guet Neujohr
und e rot Hor
und e Chappe voll Liiiis,
das au bschiifit.

% Rats-Protokoll 142, Seite 162.




— 300

Oder: I wiinsch dir e guet Neujohr
und en Bueb mit Rollehor.

Von Bedeutung war die erste Begegnung auf der Strafle.
Wars nicht ein Jiingling, so bedeutete dies mehr oder weniger
Unheil. Flogen Raben iibers Dach, muBite jemand sterben;
waren es aber weile Tauben, deren man frither mehr hielt, so
bedeutete dies etwas Gutes. Im Gefiihl, seine Pflicht getan zu
haben, zog der Hausvater am Neujahrsmorgen die kreuzweis
gesteckten Messer aus der Stalltiire und aus der Hausschwelle,
weil dadurch die bosen Geister vom Eindringen abgehalten
worden waren. Zu Neujahr bekam auch der Lehrer seinen
Batzen, der ihm oft als Lohnanteil berechnet wurde. In den
ersten Tagen des Jahres machen die Osterfinger gern einen
Spaziergang zu den Flithen. Wenn die dort wuchernden Efeu-
pflanzen viele Trauben zeigen, schlieBt man auf einen geseg-
neten Herbst.

Recht verschieden wird der Berchtoldstag gefeiert. Einen
heiligen Berchtold gibt es allerdings nicht. Die alte Bezeich-
nung lautete Berchtentag; daher entstand das Wort bechtelen,
was einfach heilen will, den Berchtentag ausgelassen feiern.
Althochdeutsch heiflt «bercht» glinzend. Man wollte aber auch
schon einen weiblichen Dimon Berchta konstruieren. Die
Feier des Tages ist seit Jahrhunderten im Volk verwurzelt. Die
Verbote, an diesem Tag keine Bachanalien zu feiern, wollen
nicht aufhéren. In der Stadt trafen sich die Ziinftler auf ihren
Stuben, wo bis spit in die Nacht gefeiert wurde. Im Jahre 1621
war es verboten, sich an diesem Tage bei den Abendiirten mit
Bratfleisch oder Fischen zu sittigen; man sollte sich vielmehr
mit Brot und Kise begniigen. Drei Jahre spiter wurde der
Schlufl der Feier auf den Zunfthiusern auf 5 Uhr abends fest-
gesetzt'’). Spater horen wir Klagen, daBl junge Leute etliche
Tage nacheinander bechtelen.

Eine alte Tradition war in manchen Ortschaften die
Bechtelisgemeinde. AufschluBl dariiber geben uns die Gemeinde-

19) Rats-Protokoll 145, Seite 224; Mandate 1620—29, Seite 56.



- 0 —

rechnungen. So lesen wir aus dem Jahre 1679 von Neuhausen
folgende Notiz: An dem neuen Jahr mit der ganzen Gemeinde
verbraucht an Wein, Brot und Kise 7 Gulden 59 Kreuzer. Am
Bechtelistag mit der Gemeinde verbraucht 16 Viertel Wein").
Das Haupttraktandum war die Gemeinderechnung, die im Bei-
sein des Obervogtes abgenommen wurde. In der Gemeinde-
rechnung von Beringen finden wir z. B. im Jahre 1673 folgende
Eintriage: Ausgaben fiir ein Schwein, so mit der ganzen Ge-
meinde «am bechtle tag ist verbrucht worden», dann fiir Salz,
Kerzen, Weilbrot fiir den Herrentisch, fiir Gewiirz, aber auch
fiir Heu und Hafer fiir die Pferde des Obervogis und seiner
Begleitung. Der erstere erhielt noch ein besonderes Gutjahr).

Im Klettgau ist die Feier des Bechtelistages fast ver-
schwunden, wihrend auf dem Reiath die alte Tradition noch
lebendiger ist. Die Jugend trifft sich am Abend in einigen
groBen Stuben. Man spielt etwa Schiielischupfis, Schwarz-
peter, Hasefangis. Aeltern Datums sind wohl die NuBlspiele.
Das eine heillt spitz, guts, nebetsi oder in der dltern Form spii,
guu nebetsi. Es gilt zu erraten, welche Stellung die Nuf} in der
Hand hat. Spii heiit Spitz oben, Guu Spitz unten und nebetsi
flach. Wer es erraten kann, bekommt die Nuf}. Beim zweiten
Spiel wird mit Schalen gewiirfelt. Auf dem Tisch werden die
Niisse wie folgt hingelegt: Zuoberst kommen drei, das ist der
Kessel, dann zwei, das Mirli, und endlich eine, die Muus. Schaut
beim Wiirfeln eine Schale nach oben mit der Oeffnung, darf das
Miisli weggenommen werden, schauen beide nach oben, das
Mirli, und endlich, wenn beide nach unten schauen, ist der
Kessel fillig. Sind alle weg, so miissen nach der gleichen Reihe
wieder Niisse gelegt werden.

Wieder anders geht das Chutzen. Jeder Mitspielende setzt
einen Hocken (4). Wihrend immer ein Mitspieler weggehen
mul}, bezeichnen die andern eine bestimmte Nuf}, den Chutz.
Der Spieler oder die Spielerin hat nun Niisse wegzunehmen,

1) Steinegger A., Geschichte der Gemeinde Neuhausen, Seite 28.
2) Mitteilung von Herrn E. Rahm, Beringen.



— 302 —

bis plétzlich der Ruf Chutz ertént. Die gewonnenen Niisse
diirfen dann behalten werden.

Den AbschluBB der Zwdlften bildet der Dreikénigstag, wie-
der ein besonderes Fest fiir die Jugend. Oft verlegte man den
Umgang der Drei Konige auf Weihnachten. Am Weihnachts-
tage des Jahres 1822 zogen Hallauer Kinder mit Trommeln auf
folgende Weise in die Stadt: Vor dem Zuge trug ein Knabe
eine Stange, an der ein groBer Stern befestigt war; ihm folgten
die drei Konige, begleitet von einer Anzahl Jiinglingen und
Tochter. Im Zug sang man die folgende Weise:

Da kommen die drei Weisen aus Morgenland

mit ihrem Stern, mit ihrem Stern!

und ziehen nach Jerusalem.

In Jerusalem, da guckte Herodes zum Fenster hinaus
und frug: wo wollt Thr hin?

Chor: Nach Bethlehem,

den neugebornen Kénig der Juden zu sehn.

Wenn auch der Bericht nichts dariiber schreibt, so diirfen
wir wohl annehmen, daBl die Hallauer Jugend das Heischen
nicht vergaf3*).

Friiher feierten besonders die Kaufleute den Dreikonigs-
tag. Nach dem Mittagsmahl sammelten sie sich auf der Kauf-
leutestube und zwar in voller Kriegsausriistung. Jedes Jahr
wurden die Amtleute oder Hauptpersonen des Zuges neu be-
stellt. Zu besetzen war die Stelle des Hauptmanns, Leutnants,
Fiahnrichs, Vorfihnrichs, Fouriers, Schreibers, Wachtmeisters,
Profofl nebst Trabanten; ebenso gehorten dazu die Trommler,
Pfeifer, der Doktor, Henker und Henkersknechte. Nicht zu
vergessen sind die beiden Narren, die mit moglichst viel Frei-
heit ausgestattet waren. Der Zug bewegte sich dann durch
die Straflen der Stadt und am Abend erfuhr die Feier auf der
Zunft ihre Fortsetzung. Es kam aber auch vor, daB die Jungen
in Begleitung der obersten Amtsleute in deren Hiusern weiter
pokulierten, was dann strengstens untersagt wurde. Dal Ex-

13) Mitteilung von Herrn Dr. Sulzberger. Museumsdirektor.



— 303 —

zesse vorkamen, zeigt die Notiz aus dem Ratsprotokoll vom
Jahre 1600, nach welcher den Kaufleuten verboten wurde,
ihre Dreikonigsfeier auch nachts auf den Gassen mit ihrem
Fihnlein, Trommen und Pfeifen, Schreien und anderem Un-
sinn zu feiern. Nach H. W. Harder wurde der Umzug im Jahre
1618 zum letztenmal gefeiert").

1) H. W. Harder, Die Gesellschaft zun Kaufleuten 36/37; Chronik
Harder-Imthurn IV, 266.

%) Die obigen Ausfiihrungen bilden das Resultat einer Umfrage
der Kommission fiir Heimatforschung. Besondern Dank schuldet der
Verfasser Herrn Ewald Rahm, Beringen, der auch den Fragebogen
aufstellte.



	Von Weihnacht bis Neujahr : ein Beitrag zur Volkskunde

