
Zeitschrift: Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 14 (1937)

Artikel: Von Weihnacht bis Neujahr : ein Beitrag zur Volkskunde

Autor: Steinegger, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-841034

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-841034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Weihnacht bis Neujahr.

Ein Beitrag zur Volkskunde von A. Steinegge r.

Die Volkskunde erfreut sich im Kanton Schaffhausen keiner

allzugroßen Beachtung, und es bietet sehr viel Schwierigkeit,

brauchbares Material zu sammeln. Immer wird auf die
Nüchternheit der Bevölkerung verwiesen. Sicher ist im Laufe
der Jahrhunderte vieles verloren gegangen, meist unter dem

Druck der Kirche. Wenn dennoch der Versuch unternommen
wird, ein kleines Gebiet herauszugreifen, so geschieht es in der
Hoffnung, damit Anregung zu weitern Untersuchungen zu geben.

Die Feste um Weihnachten und Neujahr bilden wohl den

Höhepunkt im Laufe des Jahres. Mehr und mehr geht aber die
alte Ueberlieferung verloren. Die Weihnacht wird bekanntlich
durch die Adventssonntage eingeleitet. Da und dort hängt die
Hausfrau Tannenzweige auf in der Stube und besteckt sie mit
vier Lichtlein; jeden Sonntag wird dann eins derselben
abgebrannt. Oft treten Misteln an Stelle der Tannenzweige. In
Merishausen werden Adventskränze geflochten und mit Kerzen

besteckt. Dieser Brauch ist neuern Datums und wohl von
Norden her übernommen worden, vielleicht durch Dienstmägde.
Hin und wieder singen die Mädchen während dieser Zeit älteren

Leuten Choräle.

Einer großen Beliebtheit erfreut sich immer noch der
«Samichlaus»; er ist wohl eine der volkstümlichsten Gestalten.
Ueberall, wo er vorkommt, tritt er einzeln auf, nie in Gruppen.
Im Klettgau wird der Schwarzwald als seine Heimat angegeben,

im Hegau und Reiath der Heuberg. Die Kinder haben
einen Heidenrespekt vor ihm. Glockengebimmel verkündet
seine Ankunft. Mit Stiefeln oder sonst schweren Schuhen und
einem Mantel mit Kapuze angetan, stapft er dann in die Stube.
Sein Chuderbart gibt ihm ein recht martialisches Aussehen.



— 291 —

Aengstlich drängen sich die Kinder um die Mutter. In barschem
Tone fragt er, ob alle brav gewesen seien während des Jahres.
Die Kinder sagen dann rasch ihr Sprüchlein auf oder beten ein
Vaterunser. Im allgemeinen sind die aufgesagten Verse überall
dieselben.

Beringen. Samerchlaus um alles wille
to mer au mis Säckli fülle;
Oepfel, Bire, Zwägschte, Nuß,
aber mach mer kan Verdruß.

Hemishofen. Sami, niggi, neggi,
hinderem Ofe steggi;
gim mer Nüß und Bire,
so chom ich wieder füre.

Das gleiche Verslein wird in Opfertshofen etwa von
katholischen Grenzerskindern aufgesagt. Den guten Kindern leert
er nun seinen Sack mit Dörrobst, Nüssen, Aepfeln in die
Stube; bösen bringt er eine Rute und droht ihnen, sie in seinem
Sack in den Schwarzwald mitzunehmen. Ebenso geheimnisvoll

wie er gekommen ist verschwindet er wieder. Während
man ihm in früheren Jahrzehnten etwa einen Schnaps oder
ein Nußwasser hinstellte, wird er heute nicht mehr bewirtet.
Erscheint er nicht in Person, so werden die Kinder aufgefordert,

alles bereit zu legen. Für das arme Eselein wird im Hausgang

ein Bündel Heu bereitgemacht. Vor das Fenster oder auf
das Sims stellt man ein Geschirr. Der Fensterflügel muß ein
Spältchen offen gelassen werden, damit Nikiaus dann während
der Nacht mit seiner langen Kelle das Gefäß füllen kann. Um
sich aber von seinem beschwerlichen Gang etwas erwärmen
zu können, stellt man etwa ein Schnapsfläschchen daneben. Im
Laufschritt eilen die Kinder am Morgen ans Fenster; welche
Freude, wenn das Geschirr gefüllt ist; liegt aber eine Rute
daneben, so gibt es arg enttäuschte Gesichter. In Bargen
schlachtete der Löwenwirt früher immer am Nikiaustag, und
die Kinder schlichen sich dann am Abend in den Hausgang
und miauten auf Tod und Leben, bis sie Blut- und Leberwürste
erhielten.



— 292 —

Mehr und mehr ist heute Sitte geworden, daß die Jugend
sich als Samichlaus verkleidet und in den Straßen umherzieht.
Aus Merishausen erhalten wir folgende Schilderung: Am Abend
sammelte sich früher die Jugend, um die Häuser, in denen
etwas zu erwarten war, heimzusuchen. Still begab sich die
Schar in den Hausgang. Das Singen wurde eröffnet mit dem
Choral Nr. 100 «Dies ist der Tag». Dann ertönte der Spruch:

Jesus wohnt in Euerem Haus,
Gänd mer au de Samichlaus
Haßed mi au i d'Stube cho. Erweiterung von Beggingen
Lond mi nid lang vorusse sto
Gli, Gli, Gli, oder i schla i d'Türe i.

Dann öffnete sich vielleicht eine Türe und eine gütige
Frauenhand teilte der ungeduldigen Bubenschar einige
Wasserbirnen oder «Chilchhöfleräpfel» aus, denn in einer Zeit, da

der Obstbau im Randental noch keine Rolle spielte, waren
Aepfel ein begehrter Artikel. Forderte die Spenderin die Kinder

auf, noch eins zu singen, so erklang der Choral «Großer
Gott». Kam man aber vor eine Türe, wo Spruch und Gesang
ihre Wirkung verfehlten, probierte man es noch mit der
Vaterlandshymne. Zeigte sich auch jetzt kein Erfolg, rief die ganze
Schar:

De Tüüfel wohnt in Euerem Haus
Worum gend ir üiis kan Samichlaus.

Aehnlich trieb man es in fast allen Reiathgemeinden. In
Opfertshofen sang man etwa als Schlußlied «Guete Nacht,
allen Müden seis gebracht». Eine Verbindung von Samichlaus
und Weihnacht ist nirgends nachzuweisen, höchstens daß man
den Kindern erzählt, der Samichlaus melde dem Christkind,
wo die braven Kinder wohnen.

In der Woche vor Weihnachten wurden früher die Bochsel-
nächte gefeiert. Knaben und Mädchen sammelten sich an
einem bestimmten Ort. In den Händen oder auf Stangen trugen
sie ausgehöhlte Runkeln oder Räben, die mit allerhand
schreckhaften Fratzen beschnitzt waren; in diese steckte man
eine brennende Kerze. Bei Einbruch der Nacht zog dann die



— 293 —

ganze Schar singend und lärmend durch die Straßen. Statt
Bochselnächte finden wir auch den Ausdruck Klopfnächte,
weil die jungen Leute allerhand Schabernak trieben und an
den Türen klopften1).

Den Höhepunkt bildet natürlich die Feier der Weihnacht.
Der 25. Dezember wurde erst im Jahre 354 vom römischen
Bischof Liberius als Geburtstag Jesu festgesetzt, wohl deshalb,
weil er bei den Römern als Geburtstag der Sonne galt; zudem
fielen auf ungefähr die gleiche Zeit zwei römische Volksfeste
(Saturnalien und Januskalenden), die man nun in den christlichen

Feiern aufgehen lassen wollte. Im 9. Jahrhundert wurde
der Jahresanfang auf den 25. Dezember verlegt; dieses Datum
blieb dann tief bis ins 17. Jahrhundert2). So lautet ein Eintrag
aus dem Ratsprotokoll des Jahres 1720 folgendermaßen: Dem
Turmwächter wird zu Weihnachten gestattet, das Neujahr
anzublasen und das Gutjahr einzuziehen3).

Aus allen Untersuchungen geht hervor, daß die Sitte des

Weihnachtsbaumes erst in den letzten Jahrzehnten recht
aufgekommen ist. Wie weit die Verwendung von Tannenzweigen
zurückgeht, ist nicht festzustellen. Bekannt ist, daß schon
Sebastian Brant aus dem Jahre 1494 berichtet, wie man zu
Neujahr Tannreis im Hause aufsteckte im Glauben, man bleibe
dann das ganze Jahr gesund. Der Weihnachtsbaum gehört
seinem Ursprung nach der häuslichen und nicht der kirchlichen
Sitte an. Den Ausgangspunkt zur Erklärung finden wir im
Glauben der Zwölften. Nach der Auffassung der ältern Zeit
tobten in diesen dunklen Tagen eine Menge von unheimlichen
Dämonen und Kobolden umher, gegen die man sich wehren
mußte. Zwei Abwehrmittel sind von Bedeutung, nämlich grüne
Pflanzen und Licht. Die Verbindung von Weihnachten und
Licht kann bis ins 15. Jahrhundert zurückgeführt werden4). Eine
andere Version will in dem Grün um Weihnachten ein Symbol

0 Mandatenbuch 1643—1666, Seite 312; 1608—1619, Seite 57 (h. a. V.).
2) Geogr. Lexikon, Die Schweiz, Seite 315.
3) Rats-Protokoll 178, Seite 365.
4) Schweiz. Volkskunde 1934, Seite 49.



— 294 —

der nach der Wintersonnenwende sich wieder belebenden
Vegetation sehen.

Die Weihnachtsfeier im Schöße der Familie findet bald
am 24. und bald am 25. statt. Während früher auf dem Lande
die Leute sich oft den Baum selber holten, läßt heute die
Forstverwaltung einen Wagen voll schlagen und verkaufen. In Häusern,

wo noch auf Tradition geschaut wird, bleibt der Baum
bis am Weihnachtstage verborgen, denn es ist ja das Christkind,

das ihn bringt. Heimlich schmückt ihn die Mutter. Während

man sich früher mit Aepfeln, vergoldeten Nüssen und
etwa Tannegugele begnügte, hält heute der moderne Firlefanz
seinen Einzug. Eine Hauptarbeit der Hausfrau ist das Gueteli-
backen, und oft finden wir in manchen Häusern noch recht alte
Guetelimödel, wie das Museum solche aufbewahrt. Vor dem
Aufkommen der Wii- und Aenisgueteli und Mailänderli bereitete

man z. B. in Wilchingen Lebkuchen und Schmalzvögel, ein
Gebäck in der Form eines ausgebreiteten Vogels, das mit
Reckholderbeeri besetzt war. In manchen Familien werden
auch schon zu Weihnachten Wecken gebacken.

Während der Weihnachtstage sollen alle Spinnräder bei
Seite gestellt werden. Wer in diesen Tagen ein Spinnrad zu
Gesicht bekommt, sieht das Jahr hindurch alle Nattern und
Blindschleichen.

Ist die Stunde der Feier da, werden die Kinder
weggeschickt; der Baum bekommt seinen letzten Schmuck, und die
Geschenke werden aufgelegt. Ein Glöcklein ruft nun die Kinder
wieder in die Stube; mit Ah und Oh bleiben sie zuerst bei der
Türe stehen. Dann sagen sie ihr heimlich gelerntes Sprüchlein
auf. Früher hielt der Hausvater hin und wieder eine Ansprache,
in der er einen Rückblick auf das vergangene Jahr warf. Den
Höhepunkt der Feier bildet natürlich die Verteilung der
Geschenke. Die Feier beschließt gewöhnlich ein opulentes Mahl,
denn in vielen Bauernhäusern ist es Sitte, an Weihnachten zu
schlachten. Fremde Besucher ließen etwa die Jerichorose
aufblühen, denn eine solche bedeutete ein fruchtbares Jahr.

5) Der Unoth 188.



— 295

Gemeinde- oder Schulfeiern gibt es wohl in jeder
Ortschaft. Am intimsten sind sie vielleicht dort, wo keine Kirche
existiert, so z. B. in Bargen. Am Tage vor Weihnachten richtet
der Lehrer mit den einfachsten Hilfsmitteln eine Bühne ein.
Die Schulbänke verschwinden, um vermehrte Sitzgelegenheit
zu schaffen. Durch eine Sammlung sind schon vorher die Mittel
zusammengebracht worden, um die Kinder beschenken zu
können.

Am heiligen Abend läutet die Schulglocke und jung und
alt strömt dem Schulzimmer zu, das die Menge kaum faßt. Mit
dem Choral «Dies ist der Tag» beginnt die Feier; dann trägt der
Männerchor, der sich im Hausgang postiert hat, ein Lied vor.
Schon wochenlang haben die Kinder geübt, um etwas Flottes
darbieten zu können. Schließlich erzählt der Lehrer noch eine
Weihnachtsgeschichte, während die Kerzlein langsam abbrennen.

Nach der Verteilung der meist sehr nützlichen Geschenklein

verzieht sich die Gemeinde wieder, um noch lange von der
Feier zu reden.

In Gemeinden, wo eine Sonntagsschule existiert, steht diese
Feier gewöhnlich im Mittelpunkt. Alte und neue Weisen
erklingen und bekannte und unbekannte Sprüche werden
aufgesagt. Mit gespannter Aufmerksamkeit hört alt und jung die
Geschichte des Geistlichen. Kleinere Geschenke erfreuen die
Kinder.

Kinder, die zu Weihnachten geboren werden, nennt man
etwa Glückskinder, ohne daß man ihnen aber besondere Kenntnisse

zutraut. Was am Weihnachtstag im Stall das Licht der
Welt erblickt, hat wenig Leben.

Ehemals beliebt war die Wettervoraussage, so durch das
Zwiebelorakel. Man schnitt eine Zwiebel senkrecht durch und
löste 12 Schälchen heraus, die je einen Monat des Jahres
vertraten. Nun füllte man sie mit Salz. Die Schalen, die am nächsten

Tag feuchtes Salz enthielten, deuteten auf einen feuchten
Monat. Aehnlich ist die Beobachtung der Losungstage oder
Zwölften. Die letzten 6 Tage des alten und die ersten 6 des

neuen Jahres entsprechen den Monaten des Jahres. Je nach



— 296 —

der Witterung am entsprechenden Tage wird der Monat
ausfallen.

Silvester und Neujahr gehören immer noch zu den beliebtesten

Feiertagen. Früher gab es hin und wieder Lärmumzüge,
die mit Pfannendeckeln und andern Lärminstrumenten das alte
Jahr vertrieben. Am Silvestermorgen hat die Hausmutter keine
Siebenschläfer zum Bette herauszutrommeln. Der Erstauf-
gestandene heißt jeweils der «Stubefuchs», in Wilchingen auch

«Stuusmummele», der zweite ist der Bünteliträger. Der Letzte,
als Silvester verspottet, wird manchmal mit Pfannendeckeln
aus dem Bett gejagt.

Eine Hauptpflicht der Mutter ist das Backen der
Neujahrs- oder Heiswecken, oft auch Birnenbrot. Am Abend findet
in allen Gemeinden ein Gottesdienst statt, der meist durch den
Gesang eines Chores eine besondere Weihe empfängt. Nachher
beginnt dann der gemütliche Teil. In Hemishofen hielt früher
der Gemeinderat am letzten Tag des Jahres eine Sitzung ab,
die dann bis ins neue Jahr hinein ausgedehnt wurde. In der
gleichen Gemeinde trafen sich Mädchen und Knaben; die er-
steren brachten Birnenwecken und Nüsse und Obst, die
Burschen zahlten das Bier. Bei Scherz und Spiel rutschte man ins
neue Jahr hinüber. An manchen Orten singen noch heute die
Chöre in der Silvesternacht auf der Straße oder die Musik
bläst vom Kirchturm. Ein besonderer Brauch ist das Kranz-
jassen. Die Männer bringen Zöpfe oder Kränze, in Osterfingen
auch Schinken, in die Wirtschaft. In Wilchingen ging der Vater
etwa am Silvesterabend in den Keller und klopfte mit dem

Finger an jedes mit Wein gefüllte Faß, um so das Trübwerden
zu verhindern. Frau Gysel aus Wilchingen verdanken wir u. a.

folgende Mitteilung: In der letzten Stunde des Jahres kann das
Vieh reden. Es darf aber niemand im Stalle sein, sonst gibt es
ein Unglück. Bei einem Bauern stand einst ein grober Knecht
in Dienst; diesen plagte die Neugier. Er versteckte sich im
Stall, um das Wunder zu vernehmen. Als er aber nichts hörte,
kroch er aus seinem Versteck hervor. Eine junge Kuh, die
schon oft von ihm mißhandelt worden war, hatte sich von der



— 297 —

Kette gelöst, und als sie den Knecht bemerkte, traktierte sie

ihn so, daß er am Morgen halbtot im Stalle gefunden wurde.
Wer nach dem Ausläuten im alten Jahr ein Schwein grunzen
hört, hat Glück.

In der letzten Stunde des Jahres wurde auf äußerste Ruhe

geachtet; Lärm konnte die Ursache von Erdbeben und Stürmen
im nächsten Jahre sein. Es durfte auch kein Licht brennen, und
finster kroch man um 11 Uhr ins Bett. Befreundete Familien
trafen sich an diesem Abend bei Kaffee, Zöpfen und Küchli;
bald rückte auch der Wein auf. Waren junge Leute da, so
mußten die zerbrochenen Bleilöffel zum Gießen herhalten. Die
Zukunft konnte auch auf folgende Weise erforscht werden:
Mädchen und Burschen ließen auf dem Wasser Nußschalen,
mit Fähnchen versehen, schwimmen; zusammenstoßende
Schalen zeigten ein zukünftiges Brautpaar an. Die Bosheit
erzählt allerdings, daß den orakelnden Nußschalen bisweilen
nachgeholfen wurde.

Die Hausfrau hatte auf Weihnachten oft auch ein schwarzes

Huhn in der Küche bereit. Die Mädchen mußten nun an
die Wand stehen; das Huhn wurde dann in die Stube gebracht
und laufen gelassen. Schoß es auf ein Mädchen zu, so
verlobte sich dieses sicher im kommenden Jahr. Es soll zwar auch
vorgekommen sein, daß aus diesem oder jenem Jüppesack
Weizenkörner gestreut wurden. Beliebt war auch das
Salzabschneiden. In die Mitte des Tisches wurde ein Haufen Salz
geleert und darin ein Ring versteckt. Die Ledigen fingen nun
vorsichtig an, Salz abzuschneiden. Fiel die angeschnittene
Wand hinunter, mußte ein Pfand gegeben werden; wer den
Ring erwischte, verlobte sich im nächsten Jahr.

Neujahr wurde in früheren Jahrhunderten viel intensiver
gefeiert als heute. Die Turmwächter bliesen das Neujahr an
und zogen dabei ihre Batzen ein. Auch das sonstige Neujahrssingen

ist früh nachzuweisen. Eine Bestimmung im Stadtbuch
vor 1400 lautet: Daß niemand hie soll bitten zu Weihnachten
an des «ingenden jares vnd zwelften abenden» noch mit Singen
oder sonst. Am gleichen Ort werden auch bereits im Jahre 1385

20



— 298

Patengeschenke verboten. «Es sol ôch ze wîhennechten
niemand dem andern senden dehainerlaie ding aid widersenden
von dehainer geuatterschaft wegen». Beliebt war der Neujahrsumzug,

bei dem es meist sehr feucht und fröhlich zu und her
ging. Die Bürgerssöhne sammelten sich im Kloster zu einem
reichlichen Mahle. So lesen wir im Ratsprotokoll vom Jahre
1617: Den geliebten Bürgerssöhnen auf nächste Weihnacht
zwei Imbißmahl und zwei Abendtrünke nebst dem gebührenden

Umzug gestattet6). Nach dem Imbiß zog man durch die
Straßen und kehrte zum Schluß wieder ins Kloster zurück.
Besondere Leiter organisierten das ganze. Hans Imthurn
schreibt in seinem Tagebuch: Am Neujahrstag 1598 bin ich
neben Daniel Forrer, dem Kantengießer, der Bürgersöhne all-
hier Prokurirer und Vorsteher gewesen, was mich in allem
12 Gulden und 9 Batzen gekostet hat7). Zu Neujahr erhielten
auch die Klein- und Großräte ihre Neujahrsgeschenke. Dem
Bürgermeister überbrachten zwei dazu bestimmte Jünglinge
sein Neujahrspräsent mit den entsprechenden Wünschen. So

berichtet der oben erwähnte Bürgermeister Hans Imthurn:
Folgenden Jahrs hätte ich der Ordnung gemäß dem
Oberbürgermeister im Namen der Bürgersöhne das gute Jahr pre-
sentiren sollen, mußte aber zurücktreten, da ich für meine
Mutter im Leid war. Doch wurde ich anno 1602 neben
Bernhardin Rauschenbach von neuem dazu erwählt und habe dann
die Oration gegen Herrn Bürgermeister Mäder verrichtet. Wie
die Handwerksgesellen ihren Meistern das gute Jahr wünschten,

zeigt der folgende Eintrag aus dem Jahre 1578: Ist erkennt
«das die handwechs gesellen vff das komend gutt jar allain
iren maister mit trommen vnnd pfiffen das gutt jar brinngen
vnnd darnach gar kain trommen vff der gassen schlahen noch
vmbherziehend»8).

Auch das Bosgen ist allem Anschein nach sehr alt und
ziemlich eingelebt gewesen. Im Jahre 1683 hatte die über-

") Rats-Protokoll 77, Seite 358: 64, Seite 229.
7) Beiträge des hist.-ant. Vereins V, Seite 26.

8) Rats-Protokoll 1578, 19. Dez.



299

mütige Jugend spät nachts sogar in den Straßen geschossen.

Morgens 4 Uhr sang ein Trupp unter dem Beifall der Umstehenden.

Ein fremder Buchbindergeselle erklärte, sein Wunsch sei,
daß jetzt ein Junker daherkomme. In der gleichen Nacht wurden

Holzbeigen, Karren und Wagen untereinander geworfen
und die Räder weggenommen, sodaß man am Morgen noch da
und dort solche herumliegen sah. Der Brauch verschwand aber
trotz strenger Bestrafung nicht9). Im Jahre 1778 beschloß der
Rat, den Nachtwächtern ihr Gutjahr erst nach Neujahr zu
geben, damit sie auf allen Unfug desto besser aufpaßten.

In Wilchingen ging früher ein armer Mann von Haus zu
Haus und wünschte den Insassen mit einem langen Verse Glück
und Segen; dafür erhielt er dann einen Zopf. Man war nämlich
der Auffassung, daß es weit größere Bedeutung habe, wenn ein
Mann das Neujahr anwünsche. Die Männer holten im Pfarrhaus

ihre Losung für das kommende Jahr und brachten dafür
der Frau Pfarrer einen Schinken, eine Butterballe oder sonst
etwas ähnliches. Statt eines Mannes zogen später arme Kinder
von Haus zu Haus, um sich einen Batzen oder Zopf zu
verdienen. Den Gevattersleuten überbrachten die Kinder einen
Heiswecken mit dem Wunsch: «I wünsch i au e guet Neujohr
und dann er lang lebid und gsund blibid». Ein alter Neujahrswunsch

lautet: I wünsch i au e glückhaftig guet Neujohr und
gueti Gsundheit und alle wahre Glückseligkeit und alles was
i mag wohl cho für Lib und Seel. Auf ihren Wunsch hin erhielten

die Kinder einen Gulden, sofern die Gevattersleute hablich
genug waren. Im übrigen aber durfte man am Neujahrstag kein
großes Silberstück weggeben, sonst hatte man das ganze Jahr
kein Geld im Haus.

Die Neujahrswünsche erfuhren auch hie und da Umdich-
tungen, so z. B.:

I wünsch der au e guet Neujohr
und e rot Hör
und e Chappe voll Lüüs,
das au bschüßt.

9) Rats-Protokoll 142, Seite 162.



— 300

Oder: I wünsch dir e guet Neujohr
und en Bueb mit Rollehor.

Von Bedeutung war die erste Begegnung auf der Straße.
Wars nicht ein Jüngling, so bedeutete dies mehr oder weniger
Unheil. Flogen Raben übers Dach, mußte jemand sterben;
waren es aber weiße Tauben, deren man früher mehr hielt, so

bedeutete dies etwas Gutes. Im Gefühl, seine Pflicht getan zu
haben, zog der Hausvater am Neujahrsmorgen die kreuzweis
gesteckten Messer aus der Stalltüre und aus der Hausschwelle,
weil dadurch die bösen Geister vom Eindringen abgehalten
worden waren. Zu Neujahr bekam auch der Lehrer seinen
Batzen, der ihm oft als Lohnanteil berechnet wurde. In den

ersten Tagen des Jahres machen die Osterfinger gern einen
Spaziergang zu den Flühen. Wenn die dort wuchernden
Efeupflanzen viele Trauben zeigen, schließt man auf einen gesegneten

Herbst.

Recht verschieden wird der Berchtoldstag gefeiert. Einen
heiligen Berchtold gibt es allerdings nicht. Die alte Bezeichnung

lautete Berchtentag; daher entstand das Wort bechtelen,
was einfach heißen will, den Berchtentag ausgelassen feiern.
Althochdeutsch heißt «bercht» glänzend. Man wollte aber auch
schon einen weiblichen Dämon Berchta konstruieren. Die
Feier des Tages ist seit Jahrhunderten im Volk verwurzelt. Die
Verbote, an diesem Tag keine Bachanalien zu feiern, wollen
nicht aufhören. In der Stadt trafen sich die Zünftler auf ihren
Stuben, wo bis spät in die Nacht gefeiert wurde. Im Jahre 1621

war es verboten, sich an diesem Tage bei den Abendürten mit
Bratfleisch oder Fischen zu sättigen; man sollte sich vielmehr
mit Brot und Käse begnügen. Drei Jahre später wurde der
Schluß der Feier auf den Zunfthäusern auf 5 Uhr abends
festgesetzt10). Später hören wir Klagen, daß junge Leute etliche
Tage nacheinander bechtelen.

Eine alte Tradition war in manchen Ortschaften die
Bechtelisgemeinde. Aufschluß darüber geben uns die Gemeinde-

10) Rats-Protokoll 145, Seite 224; Mandate 1620—29, Seite 56.



— 301 —

rechnungen. So lesen wir aus dem Jahre 1679 von Neuhausen

folgende Notiz: An dem neuen Jahr mit der ganzen Gemeinde
verbraucht an Wein, Brot und Käse 7 Gulden 59 Kreuzer. Am
Bechtelistag mit der Gemeinde verbraucht 16 Viertel Wein11).

Das Haupttraktandum war die Gemeinderechnung, die im Beisein

des Obervogtes abgenommen wurde. In der Gemeinderechnung

von Beringen finden wir z. B. im Jahre 1673 folgende
Einträge: Ausgaben für ein Schwein, so mit der ganzen
Gemeinde «am bechtle tag ist verbrucht worden», dann für Salz,
Kerzen, Weißbrot für den Herrentisch, für Gewürz, aber auch
für Heu und Hafer für die Pferde des Obervogts und seiner
Begleitung. Der erstere erhielt noch ein besonderes Gutjahr12).

Im Klettgau ist die Feier des Bechtelistages fast
verschwunden, während auf dem Reiath die alte Tradition noch
lebendiger ist. Die Jugend trifft sich am Abend in einigen
großen Stuben. Man spielt etwa Schüelischupfis, Schwarzpeter,

Hasefangis. Aeltern Datums sind wohl die Nußspiele.
Das eine heißt spitz, guts, nebetsi oder in der ältern Form spii,
guu nebetsi. Es gilt zu erraten, welche Stellung die Nuß in der
Hand hat. Spii heißt Spitz oben, Guu Spitz unten und nebetsi
flach. Wer es erraten kann, bekommt die Nuß. Beim zweiten
Spiel wird mit Schalen gewürfelt. Auf dem Tisch werden die
Nüsse wie folgt hingelegt: Zuoberst kommen drei, das ist der
Kessel, dann zwei, das Märli, und endlich eine, die Muus. Schaut
beim Würfeln eine Schale nach oben mit der Oeffnung, darf das
Müsli weggenommen werden, schauen beide nach oben, das

Märli, und endlich, wenn beide nach unten schauen, ist der
Kessel fällig. Sind alle weg, so müssen nach der gleichen Reihe
wieder Nüsse gelegt werden.

Wieder anders geht das Chutzen. Jeder Mitspielende setzt
einen Hocken (4). Während immer ein Mitspieler weggehen
muß, bezeichnen die andern eine bestimmte Nuß, den Chutz.
Der Spieler oder die Spielerin hat nun Nüsse wegzunehmen,

") Steinegger A., Geschichte der Gemeinde Neuhausen, Seite 28.

12) Mitteilung von Herrn E. Rahm, Beringen.



— 302 —

bis plötzlich der Ruf Chutz ertönt. Die gewonnenen Nüsse
dürfen dann behalten werden.

Den Abschluß der Zwölften bildet der Dreikönigstag, wieder

ein besonderes Fest für die Jugend. Oft verlegte man den

Umgang der Drei Könige auf Weihnachten. Am Weihnachtstage

des Jahres 1822 zogen Hallauer Kinder mit Trommeln auf
folgende Weise in die Stadt: Vor dem Zuge trug ein Knabe
eine Stange, an der ein großer Stern befestigt war; ihm folgten
die drei Könige, begleitet von einer Anzahl Jünglingen und
Töchter. Im Zug sang man die folgende Weise:

Da kommen die drei Weisen aus Morgenland
mit ihrem Stern, mit ihrem Stern!
und ziehen nach Jerusalem.
In Jerusalem, da guckte Herodes zum Fenster hinaus
und frug: wo wollt Ihr hin?

Chor: Nach Bethlehem,
den neugebornen König der Juden zu sehn.

Wenn auch der Bericht nichts darüber schreibt, so dürfen
wir wohl annehmen, daß die Hallauer Jugend das Heischen
nicht vergaß13).

Früher feierten besonders die Kaufleute den Dreikönigstag.

Nach dem Mittagsmahl sammelten sie sich auf der
Kaufleutestube und zwar in voller Kriegsausrüstung. Jedes Jahr
wurden die Amtleute oder Hauptpersonen des Zuges neu
bestellt. Zu besetzen war die Stelle des Hauptmanns, Leutnants,
Fähnrichs, Vorfähnrichs, Fouriers, Schreibers, Wachtmeisters,
Profoß nebst Trabanten; ebenso gehörten dazu die Trommler,
Pfeifer, der Doktor, Henker und Henkersknechte. Nicht zu

vergessen sind die beiden Narren, die mit möglichst viel Freiheit

ausgestattet waren. Der Zug bewegte sich dann durch
die Straßen der Stadt und am Abend erfuhr die Feier auf der
Zunft ihre Fortsetzung. Es kam aber auch vor, daß die Jungen
in Begleitung der obersten Amtsleute in deren Häusern weiter
pokulierten, was dann strengstens untersagt wurde. Daß Ex-

13) Mitteilung von Herrn Dr. Sulzberger, Museumsdirektor.



zesse vorkamen, zeigt die Notiz aus dem Ratsprotokoll vom
Jahre 1600, nach welcher den Kaufleuten verboten wurde,
ihre Dreikönigsfeier auch nachts auf den Gassen mit ihrem
Fähnlein, Trommen und Pfeifen, Schreien und anderem
Unsinn zu feiern. Nach H. W. Harder wurde der Umzug im Jahre
1618 zum letztenmal gefeiert14).

14) H. W. Harder, Die Gesellschaft zun Kaufleuten 36/37; Chronik
Harder-Imthurn IV, 266.

15) Die obigen Ausführungen bilden das Resultat einer Umfrage
der Kommission für Heimatforschung. Besondern Dank schuldet der
Verfasser Herrn Ewald Rahm, Beringen, der auch den Fragebogen
aufstellte.


	Von Weihnacht bis Neujahr : ein Beitrag zur Volkskunde

