
Zeitschrift: Beiträge zur vaterländischen Geschichte / Historisch-Antiquarischer
Verein des Kantons Schaffhausen

Herausgeber: Historisch-Antiquarischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 13 (1936)

Artikel: Ein Kreis von Gottesfreunden im spätmittelalterlichen Schaffhausen

Autor: Frauenfelder, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Kreis von Gottesfreunden
im spätmittelalterlichen Schaffhausen.

t Von Reinhard Frauenfelder.

Es ist auffallend, wie sehr sich in der gegenwärtigen
Literatur die religiöse Bewegung des späteren Mittelalters, die
man mit dem etwas vagen Sammelnamen «Mystik» bezeichnet,
einer Beachtung erfreut. Insbesondere steht der größte
Vertreter der mittelalterlichen Mystiker, Meister Eckhart, im
Mittelpunkt einer ausgiebigen Diskussion, wobei das letzte
Wort über ihn wahrscheinlich noch lange nicht gesprochen ist.

Die klassische Mystik eines Eckhart (f 1327) und seiner
Schüler Johannes Tauler (f 1361) und Heinrich Suso (f 1366)

schlug ihre Wellen auch in entferntere Winkel, wo schöpferisch

freilich nicht mehr die frühere Höhe erreicht, dagegen
aber doch der neue Geist erfaßt wurde. Es waren nämlich die
«Gottesfreunde», die im 15. Jahrhundert das geistige Erbe des

vorangehenden Säkulums antraten und es in schlichter Form
zu verwalten suchten. Pflegestätten der klassischen Mystik
waren die Klöster, vornehmlich solche des Dominikanerordens.
Es ist kein Zufall, daß Meister Eckhart, wie seine schon
genannten Schüler Tauler und Suso, Mitglieder des Predigerordens

waren. Auch die Frauenklöster schlössen sich der
Bewegung an. In dem benachbarten Kloster Töß fand Suso in
Elsbeth Stagel eine kongeniale Schülerin, die ihrerseits den

dortigen Konvent zur Pflanzstätte hochstehender Mystik machte.
Für das 15. Jahrhundert ist es charakteristisch, daß die Mystik
jetzt aus den Mauern der Klöster in die Welt hinaustrat, dort
insbesondere beim niederen Klerus Anklang fand, der durch
Wort und Schrift das mystische Gedankengut wieder weitergab.

Gerade in der Nordschweiz wurde die Mystik besonders

gepflegt. Die Klöster St. Katharinenthal, Töß, Engelberg, um
einige schweizerische Beispiele zu nennen, waren Zentren, von



— 78 —

denen die Bewegung ausstrahlte, die Gestalten wie diejenige
des seligen Nikiaus von der Flüe erwachsen ließ. Daneben
hatten auch das Elsaß und Süddeutschland einen großen Anteil.
Auch hier mochte der Rhein, die «Pfaffengasse», wie noch in
anderen Beziehungen, eine intensive Vermittlerrolle gespielt
haben.

So ist es denn nicht verwunderlich, wenn uns in der ebenfalls

an der Pfaffengasse gelegenen Stadt Schaffhausen auch
ein Kreis von Gottesfreunden entgegentritt. Wir haben schon
indirekt Zeugnis davon, daß in Schaffhausen eifrig Tauler
gelesen wurde. Der letzte Abt von Allerheiligen, Michael Eggen-
storfer, versah die in Basel 1521 im Druck erschienenen
Predigten Johannes Taulers mit vielen handschriftlichen Notizen,
die ein eingehendes Studium des Textes verraten.1) Es sind
jedoch in der Handschriften-Abteilung unserer Stadtbibliothek
literarische Quellen vorhanden, die in unzweideutiger Weise
dartun, daß schon in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts
ein Kreis von Gottesfreunden unter Führung eines Leutpriesters
an der St. Johannskirche tätig war. Diese für uns in
geistesgeschichtlicher Beziehung wertvollen Quellen sind enthalten
in den Codices Generalia Nr. 10, 12, 19 und 20.

Vor allem wertvoll ist uns die «Passio domini Jhesu
Christi», die als erste Schrift in Cod. 10 eingebunden ist, weil
wir hier sowohl die Bezeichnung «Gottesfreunde»2) als auch
den Namen des hiesigen Leiters derselben und das nähere
Datum vorfinden. Am Schlüsse der «Passio» stehen nämlich die
Worte: «Hainricus Beck pro tempore socius divinorum et
capellanus in Scaffusa familiariter pro simplicibus Cristi
devote vulgarisavit committens se pio correctori anno domini
1472. Bittend Got für in.» Wir ersehen aus dieser Notiz, daß

*) J. Wipf: Reformationsgeschichte der Stadt und Landschaft
Schaffhausen, Zürich 1929, pag. 93 ff.

2) Während in den Niederlanden mehr die Bezeichnung «Brüder
vom gemeinsamen Leben» anzutreffen ist, kommt im Elsaß und bei uns
in der Regel der Ausdruck «Gottesfreunde» vor, letzterer im Anschluß
an verschiedene Bibelstellen (Jakobus 2, 23; Joh. 15, 14; Sap. 7, 24).



— 79 —

der Gottesfreund Heinrich Beck3) die Leidensgeschichte Jesu für
seine «Einfältigen» in Christo liebevoll — und wir fügen bei:
nach mystischer Denkart — allgemeinverständlich ausgelegt
hat. Die 63 Blätter zählende, in deutscher Sprache abgefaßte
Schrift ist denn auch eine Auslegung der Passion, wobei vielfach

die Texte der Evangelien zitiert werden, die Beck, wie er
in der Einleitung eigens betont, jeweils rot unterstrichen hat.
So sieht der Leser auf den ersten Blick, was biblischer Text
und was Auslegung des Schreibers ist. Die Frage steht offen,
ob Beck die Auslegung selbst erdacht oder nur von einer
älteren Vorlage abgeschrieben hat. Die Mystiker haben die
deutsche Sprache wesentlich bereichert und bestimmte Worte
und Bezeichnungen eingeführt. Auch in der Beck'schen Schrift
kehren Ausdrücke wieder, die deutlich die geistige Herkunft
verraten.

Abgesehen von dem Inhalt dürfte die Schrift auch in

sprachlicher Beziehung zum Studium anregen, da sie das

lokale Idiom jener Zeit wiederzugeben in der Lage ist. Als
einen kurzen Beleg für Inhalt und Sprache zitieren wir folgenden

Passus4):

Do stund er (Jesus) uff von dem nachtmaul und leit von im
sine claider und gurt um sich ain lijnij tuch und tett wasser in
ain bekij und hub an ze wäschen die füß siner iunger und
trucknet die mit dem tuch, dz er umb sich gürt hett und kam
zu sant Peter. Do sprach Petrus: herr, wol test du mir die füß
wäschen? Jhesus der her antwurt und sprach: Das ich tun,
dz waist du ietz nit. Du wirst es aber wissen darnauch. Ant-
wurtet petrus und sprach: Du wäschest mir niemer min füß. Do

3) Beck ist in dem Jahrzeitbuch der St. Johannskirche vom Jahre
1479 erwähnt. Der Eintrag zum 18. August lautet: «Dominus Hainricus
Beck de Brägancia, huius eclesie quondam altaris scti. Nicolai cappel-
lanus, legavit pro salute anime sue 1 lib. h (allensis)». Vgl. Rob. Harder:
Das Jahrzeitbuch der Leutkirche St. Johannes in Schaffhausen, in:
Beiträge, 6. Heft, Schaffhausen 1894, pag. 124.

4) Blatt 10v Mitte bis 11r Mitte. Im Original sind die Worte «Do
stund ...» bis «ouch dz hopt» als Zitat aus Joh. 13, 4 ff. rot unterstrichen,
die weiteren nicht.



— 80 —

antwurtet Jhesus und sprach: Wäsch ich dich nit, so wirst du

nit tail mit mir haben. Do sprach petrus: herr, nit allain wäsch
mir die füß, sunder ouch dz hopt.

Hie söllent nemen alle cristen menschen ain exempel der
wauren demütikait bij der fruntlichen demütigen dinstbarkait,
die cristus der her erzögt het in der zit der angstlichen betrüp-
nuß sinen jüngern und besunder, dz er sinem Verräter ouch die
füß gewäschen haut. .»

Die Gottesfreunde hielten viel auf ein innerliches Christentum,

das der praktischen Liebestätigkeit und stetigen Hülfs-
bereitschaft für alle elenden und armen Menschen große Sorge
angedeihen ließ. So ist es denn ein bezeichnender Charakterzug

für den Gottesfreund Heinrich Beck, daß er während der
Pest vom Jahre 1467 als Helfer und Tröster den Bedrängten
voll Aufopferung zur Seite gestanden ist. Als Belohnung hierfür

beschloß der Rat, ihm «die nechste pfrund, so ledig werde
und die Meine Herren ze lihen hant, vor mengklichem ze lihen».
Neben seinem Amt als Kaplan am St. Niklausaltar der
St. Johannskirche war er auch Kaplan — und zwar in der
zeitlichen Reihenfolge der erste — an der 1475 erbauten
St. Marien-, der späteren St. Annakapelle auf dem Herrenacker,

an deren Stelle heute das Haus zum Luchs steht.

In Cod. 10 ist eine zweite mystische Schrift eingebunden,
die anmutige Legende vom «Christus als Kaufmann». Die
äußeren Merkmale (Tinte, Papier) lassen darauf schließen,
daß diese Legende hier in Schaffhausen ungefähr zur Zeit von
Becks «Passio» von einer älteren Vorlage abgeschrieben worden

ist. Die Schriftzüge sind denjenigen Becks ähnlich,
entstammen aber doch einer anderen Hand5). Das überaus
ansprechende Werklein dürfte in der zweiten Hälfte des 15. Säku-
lums in der Nordschweiz entstanden sein. Es ist in etwa einem
Dutzend Handschriften überliefert, in der Schweiz außer in
Schaffhausen noch in Zürich und in Privatbesitz in St. Gallen. Die

5) H. Boos meint in dem Handschriftenverzeichnis der Stadtbibliothek

pag. 69 zu Unrecht, alle 3 Stücke des Cod. 10 seien von einer Hand
geschrieben.



— 81 —

letztere Handschrift ist mit Bildern versehen. Die Zürcher- und
die Schaffhauserhandschriften haben charakteristischer Weise
bei jedem Kapitel Platz für Abbildungen offen gelassen, die
aber hier wie dort aus irgend einem Grunde unausgeführt sind.
Für die damalige Beliebtheit der Legende zeugt der Umstand,
daß sie schon 1491 bei Johann Amerbach in Basel, versehen
mit 8 Holzschnitten, im Drucke erschienen ist. Von dieser
Inkunabel sind noch 2 Exemplare, in Berlin und Rastatt,
erhalten.

Im Grunde genommen ist «Christus als Kaufmann» ein in
die Form einer Legende eingekleideter Traktat. Als Grundmotiv

wählte der unbekannte Verfasser die Seligpreisungen
nach Matthäus 5, 3—11, die er geschickt mit der ebenfalls
bekannten Bibelstelle Lukas 14, 33 zu verbinden wußte. Gemäß
der Vorliebe des Mittelalters für Allegorie tritt in unserem
Traktat Christus, wie er schon seit vielen Jahrhunderten mit
einem Hirten, Ritter, Arzt, Ackersmann, Anwalt, ja bei
Augustinus direkt mit einem Kaufmann verglichen worden ist,
als Kaufmann auf. Als solcher führt er 7 Schätze in 7 Laden
oder Truhen auf einem Wagen mit sich. Diese 7 Schätze werden

nun dem Leser in mystischem Sinne gedeutet und erläutert.
Auch hier treffen wir viele dem Wortschatze der Mystik
entnommene Worte an: «gelassen», «Gelassenheit», «gelassener
Untergang», «Seelengrund», «innere Augen der Seele» u. a, Ja
im Kapitel der 6. Lade kommt sogar der Ausdruck vor: «frünt
gotz» Gottesfreunde.")

Manuskript No. 12, das ebenfalls dem 15. Jahrhundert
angehört, enthält 4 verschiedene Stücke: 1. Gebetbüchlein, 2.

Unterricht über die wahre Beicht, 3. Die kunst ains hailsamen
sterben und 4. Das Evangelium Nicodemi, die alle mystischen
Geist atmen. Insbesondere ist dies beim 3. Schriftchen (Blatt 98
bis 179) der Fall. Die «Kunst eines heilsamen Sterbens» läßt
sich auch, wie gleich zu zeigen ist, in unserer lokalen
Kunstgeschichte nachweisen.

6) Vgl. Bodenseebuch 1930 pag. 78 ff. Im übrigen sei auf das soeben
erschienene ausgezeichnete Buch verwiesen: Walter Muschg: Die
Mystik in der Schweiz, 1200—1500. Frauenfeld 1955.



82

Das Thema der «Ars moriendi» war im Spätmittelalter
überaus beliebt. Große Theologen und Prediger wie Johannes
Gerson, Nikolaus de Lyra und später, im Jahre 1497, auch der
aus Schaffhausen stammende Geiler von Kaysersberg und
zahlreiche weniger bedeutende und zum Teil auch anonyme Schriftsteller

haben die «Ars moriendi» zum Gegenstand eigener
Traktate gemacht. Bei unserer Schrift Gen. 12 handelt es sich
zweifelsohne um eine hier entstandene Abschrift einer der
vielen Vorlagen.

Eine andere Schaffhauser Handschrift, die einen von
Gen. 12 abweichenden Text aufweist und den Titel: «Von der
Kunst wohl zu sterben» trägt, befindet sich heute in der
Stiftsbibliothek Einsiedeln.7) Sie ist im Jahre 1457 von dem Schaffhauser

Geistlichen Hartmann Keller geschrieben worden. Dieses

29 Blätter umfassende Manuskript zeigt auf Blatt 28 ein
farbiges Bild, das die Auströstung eines Sterbenden darstellt.
Der Letztere liegt mit entblößtem Oberkörper im Bett, hinter
welchem ein Priester dem vom Leben Abscheidenden ein
aufgeschlagenes Buch hinhält. Wir erwähnen dieses Bild, weil es
samt dem Text Kellers die Vorlage für das Gemälde «Ars
moriendi» gewesen sein dürfte, das heute noch, leider in fast
zerstörtem Zustande, an der Südwand der St. Oswaldkapelle8)
zu sehen ist. Daß Hartmann Keller ein Geistlicher war, geht
aus den vielen in dem Traktat vorkommenden Zitaten aus der
Bibel und den theologischen Werken hervor.

Manuskript Gen. 19: «Enchiridion Asceticum» enthält auf
315 Blättern mystische Betrachtungen, die sich mit der Stufenfolge

der sich zu Gott erhebenden Seele befassen. Der Anfang
lautet: «In der lieb der sueßen lieb Jhesu Christi nym ich etlich

7) Katalognummer 795, Standort 658.

8) Die St. Oswaldkapelle ist heute in der Siidostecke der
Stadtbibliothek eingebaut und dient als Sakristei für die St. Annakapelle.
"Vgl. Reinhard Frauenfelder: Die kirchlichen Wandmalereien in der
Stadt Schaffhausen. Schaffhausen 1933, pag. 11 ff. Nach Ansicht von
Herrn Dr. Hans Rott dürfte diese in ihrem Urzustände hochwertige
Malerei dem nach Schaffhausen zugewanderten Meister Wolfgang Vogt
zuzuschreiben sein.



— 83 —

aigenschaft und uxnbstand der rechten geordneten lieb, damit
du got seiner lieb Widerlegung tuest, der uns fürchomen ist und
mit uns frewntschaft gemacht hat und uns seinen aller chöst-
lichisten schätz geben und gesend hat sein ainigen sun Jhesum
Christum.»

Eine wertvolle Quelle ist das aus dem 15. Jahrhundert
stammende Manuskript No. 20. Es besteht aus 3 verschiedenen
Teilen, die auch 3 verschiedenen Händen angehören: 1. «Asce-
tische Betrachtungen», wie der gedruckte Boos'sche Katalog von
1903 diesen Schriftteil bezeichnet (Blatt 1—9), 2. Tauler
Predigten (Bl. 11—137) und 3. das in der lokalen
Literaturgeschichte bekannte Gedicht vom zwölfjährigen Mönchlein
(Bl. 139—148). Wenn zwar die letztangeführte Legende einen
an sich nicht mystischen Stoff behandelt, so ist doch auch hier
eine Beeinflussung durch die mystische Denk- und Gefühlsart
anzunehmen.

Neben Teil 2, den Tauler-Predigten, darf insbesondere
Teil 1 des vorliegenden Manuskriptbandes unsere Aufmerksamkeit

beanspruchen. Denn beim näheren Zusehen entpuppen
sich die «ascetische Betrachtungen» als 3 spezifisch mystische
Schriften, die alle der gleichen Hand angehören. Der erste
Abschnitt (Bl. 1—6) ist eine Predigt, die keinem Geringem
als Meister Eckhart zuzuschreiben ist! Dabei betonen wir, daß

unsere Schaffhauser Handschrift die einzige zurzeit
bekannte Ueberlieferung") dieser Predigt ist. Sie beginnt mit den
Worten: «Ich sprich, das nach got nie waz kein ding, das edler
si denn liden .» Wenn auch die Echtheit unserer deutschen
Eckhartpredigt noch nicht ganz feststeht, so ist doch zu
bemerken, daß sie Franz Pfeiffer in seinem 1857 erschienenen
Werke «Meister Eckhart» Seite 337 ff. als Predigt No. 104

aufgenommen hat. Der genannte Gelehrte war seinerzeit zu
Studienzwecken in Schaffhausen. Verschiedene unserer
Codices enthalten noch handschriftliche Notizen von seiner
Hand. Sowohl die besagte Predigt als auch die darauffolgenden
zwei mystischen Gedichte (Bl. 6V—7V und Bl. 8—9) sind zwei-

8) Freundliche Mitteilung von Herrn Prof. Dr. Josef Quint, Bonn.



— 84 —

felsohne nicht hier geschrieben worden. Die Sprache weist
vielleicht eher nach Mitteldeutschland. Aber es ist mit Sicherheit

anzunehmen, daß die Handschrift noch im Verlaufe des

15. Jahrhunderts nach Schaffhausen gekommen und in dem

hiesigen Kreis der Gottesfreunde gelesen worden ist.

Als Probe lassen wir hier das erste mystische Gedicht im
Wortlaut folgen, zumal es unseres Wissens bisher völlig
unbekannt geblieben ist. Man darf das Poem beinahe als «Weih-
nachts- und Neujahrswunsch» eines Mystikers bezeichnen, der
in schlichten Worten seinen Gefühlen Ausdruck gibt. Das
Gedicht lautet:

Ellent dir zit, untrüw der weit,
bedenk dis jars, dz rat ich dier;
nit acht wer dich rüm oder schelt,
ker dich zu got und folge mir.
dis zit fröwt dich ein ougenblik,
die pin der hei het niemer end,
din hertz in torheit nit verstrik,
nim war, dz dich die welt nit blend,
ker dich zu got, es dunkt mich zit;
er hat dir sünd vertragen lang,
bedenk wie hert es dir nu lit,
zu im hab hin din gedank,
las dich in lieb in leid ze grund
der götlichen fürsichtigkeit,
ruf uf mit hertzen und ouch mit mund,
dz dir erbermd nit werd verseit;
in zit erbermd den vortantz hat,
du solt dich nit me sumen,
röwen, bichden frü und spat,
und dine sele rumen,
si lust si fröid, es gat
als hin und wz die welt geleisten mag,
rieht din Vernunft, verstand, den sin,
den[n] ich dir zwar mit tröwen sag,
halt dich zu got, es dunkt mich gut



— 85 -
und mag dich nit geröiwen,
um dich vergossen ist sin blüt,
gib im din hertz mit tröwen;
in diser weit such kurtzweil nit,
du wirst werlich betrogen,
und weist nit ob du lebest hüt,
der tot hat dich umzogen;
die weit gelobt, dz si nit halt,
du sold ir nit getruwen,
ir untröw ist so manigvalt,
man sol uf si nit buwen.
kein belibendi stat hast du nit hie,
sich mönsch, dz sag ich dir fürwar,
darum gan Bethlehem du flie,
in disem nüwen güden jar;
da lit die müder und ir kind,
die mügent dir wol erwerben,
dz dich begnadet dz himelsch gesind,
wan du in zit must sterben;
ker dich zu got, es dunkt mich zit.

Amen.

So legen die besprochenen Codices Zeugnis ab von dem
Vorhandensein von Gottesfreunden im spätmittelalterlichen
Schaffhausen und vermögen einen kleinen Beitrag zur lokalen
Geistesgeschichte des ausgehenden Mittelalters zu geben.


	Ein Kreis von Gottesfreunden im spätmittelalterlichen Schaffhausen

