
Zeitschrift: Beiträge zur vaterländischen Geschichte / Historisch-Antiquarischer
Verein des Kantons Schaffhausen

Herausgeber: Historisch-Antiquarischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 11 (1929)

Artikel: Die Patrozinien im Gebiet des Kantons Schaffhausen

Autor: Frauenfelder, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die patroziuien
Gebiet des Kantons Schaffhausen

Von Dr. phil.

Reinhard frauenselder



Inhaltsverzeichnis.

Seite

Quellen und Literatur 3—6

Vorbemerkuung 7

Einleitung 8—13

Patrozinien aus der Bibel 14—33

l Maria und Anna 14—27. Maria 14—26. Marien-Ostkapellen
in Klöstern 16 f. Maria als Koinpatron 18 f. Exkurs: Patrozinien

in der Jntitulatio der Urkunden 2V f. Mr Allerheiligen 26,

für Stein 23, für St. Agnesen 24, für das Franziskanerkloster
24). Begriff und Unterschied von „Laudatio" und „Kollaudatio"
in Stiftungsbriefen etc. 25 f. St. Anna 26 f.

II. Apostel und St. Michael 27—31. Apostel 27 ff. (Johannes 28,

Peter 29, Jakob 29, Hl. Drei Könige 36). Michael 36 f.
III. Titel 32—33. (Salvator 32, Hl Geist 32, Hl. Kreuz 32, Hl. Drei¬

faltigkeit 33).

k. Fränkische Patrozinien 33—36

Martin 33, Eligius 34, Leonhard 35, Thebäische Legion (besonders

Mauritius) 35 ff.

O Römische und orientalische Patrozinien 37—42
I. Römische Heilige 37 ff. (Agnes 37, Sylvester 38, Lucia 38, Agathe

38. Benedikt 38).
II. Orientalische Heilige 38—42. (Niklaus 39, Georg 46, Cyrill 41,

Margaretha 42).
l). Spätmittelalterliche Zweckheilige 42—43

Anderes Verhältnis im Spätmittelalter als im Frühmittelalter42.
Handwerks-, Krankheits-, Standes-Heilige.

L Deutsche Patrozinien 44 56

I. Deutsche Heilige 44—46. (Othmar 45, Wolfgang 45, Oswald 45,
Ulrich 45).

II. Lokal- und Gauheilige 46—56. Lokalheiliger von Schaffhausen:
Graf Eberhard III. von Nellenburg 46 f. Die Heilige des Klettgau

(Gauheilige): Notburga Vidua von Bühl 48f.

Tradition nach der Reformation 56



Seite

Alphabetisches Register sämtlicher Kirchen, Kapellen und Altäre und

Klausen des Kantons (auch Kompatrozinien angegeben) 51—67

Kirchen und Kapellen 51—64

Klausen 65—67

Beilagen:
I. Der Standort der Altäre in der Münsterkirche von Allerheiligen 68 ff.

Grundriß der Münsterkirche von Allerheiligen 71

II. „Bilder" 72 ff.

III. Erläuterungen zu der Karte 77 ff.

Karte.

Abbildung: Notburga, die Klettgauer-Heilige.



(Quellen und Literatur,

Im Text wird in der Regel nach dem Verfasser zitiert; das sonst übliche

Zitat wird hier vermerkt.

Quellen.

àta 8anctorum ecl. ffoan. Lollanàus. Lruxellis 1645 sqq.
zitiert: 88. Loll.

^Itaria: 36 Blätter aus einem Jahrzeitbuch v. Allerheiligen v. c. 1560, auf¬
bewahrt im Nachlaß Melchiors Kirchhofer, Stadtbibliothek, Ms. O 63

(l) 20—63). z. Hltaria.
,Buch der Stifter": Leben des Grafen Eberhard III. von Nellenburg, in

F. I. Mone. Ouellensammlung der Badischen Landesgeschichte I, 1848,

p. 18—98. z. Mone I.
H. W. Harder: Auszüge und Abschriften (aus Urkk. rc.). Manuskript i. Staats-

arch. Schaffh. z. Auszüge.
Inder äecimatioms cleri constantiensis pro ?spa äe anno 1275 herg. von

ttsiä i. UO/e Bd. I. 1865 vergl. bes. p. 17 ff., 188 ff. u. 194 ff. z. üb. à.
lAonumentu tZsrmsràs I4!stonca z. IVKZIi.
Qiber marcarum 1560/70 hrg. von Umä Bd. 5. 1870. z. üb. marc,
blecrolosium krstum minorum in 8cspbusa 13. Jahrh, ff., Originalkodex i.

Schaffh. Stadtbibliothek, (Zeneraüa 15. z. blscrol, trat. min.
btecrolo^ium von St. Agnescn. 16. Jahrhundert. Originalkodex i. Ministerial-

bibliothek Schaffh. Nr. 90. z. blecrol. St. Agnesen.
Quellen zur Schweizergeschichte, Bd. III, Basel 1883: Die ältesten Urkunden

von Allerheiligen, hrg. von F. L. Baumann. z. Quellen III.
keZistrum subsiäi caritativ! der Diözese Konstanz aus d. I. 1508 hrg. von

K. Rieder i. N. F. VIII p. 1 ff. 1907. z. I?eZ, subs. car.
I. I. Rüeger: Chronik der Stadt und Landschaft Schaffhausen. Herausgabe

besorgt von C. A. Bächtold. Schaffh. 1884. z. R.
Urkundenregister für den Kanton Schaffhausen. 987—1530, 2 Bde. Schaff¬

hausen 1906.
z

Verzeichnis etlicher Vergabung zu Seelmesfen von 1308—1522 Original,
>staatsarch. Schaffh. Seelmessen.

Verzeichn!!- der Pfründen und Altäre. 1495 (zusammengestellt im 14. und
15. Jahrh.) Original, Staatsarch. Schaffh. z. Verz. d. P. u. A.

G. Winz: Chronologische Sammlung Stadt Steinischer àtorum oder Geschich¬
ten der Stadt und derselben Nachbarschaft. 24. Bde. Manuskript im
Archiv Stein.

^ Winz.
Urkunden des St. Georgenklosters Stein bei Vetter, siehe dort.



— 4 —

k. Literatur.

s) Allgemeines:
Beißel St. 8 3: Die Verehrung der Heiligen u. ihrer Reliquien in Deutschland

bis zum Begiun des 13. Jahrhunderts, in: Ergänzungsheft zu den

Stimmen aus Maria Laach Nr. 47, Freib. i. Br. 1890. z. Beißel l.

— Die Verehrung der Heiligen und ihrer Reliquien in Deutschland während
der 2. Hälfte des Mittelalters, in: Ergänzungsheft zu den Stimmen aus

Maria Laach Nr. 54, Freib. i. Br. 18S2. z. Beißel II.

— Die Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland während des

Mittelalters. Freiburg 1909.

Benzerath M.: Die Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne im Mittelalter.
Diss. Freiburg i. U. 1914. (Auch erschienen in Freiburger Geschichtsblätter

XX. 1913).

Bernoulli C. A.: Die Heiligen der Merowinger. Tübingen 1900.

Bossert G.: Die Kirchenheiligen Württembergs bis 1250, in Württemb. Viertel¬
jahrshefte für Laudesgesch. VIII, P. 282 sf. Stuttg. 1886.

Braun I. 8 3: Der christliche Altar. 2 Bde. München 1924.

Dorn I.: Beiträge zur Patrozinienforschung in: Archiv für Kulturgeschichte 13.

(1917) p. 9—49 und 220—255.

Egli E.: Kirchengeschichte der Schweiz bis auf Karl den Großen. Zürich 1893.

Farner O.: Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden, in: 54. Jahres¬
bericht d. hist.-ant. Gesellschaft v. Graubünden, P. 1—192. Chur 1925.

Fastlinger M.: Die Kirchenpatrozinien in ihrer Bedeutung für Altbayerns
ältestes Kircheuwesen. Oberbayr. Archiv, Bd. 50, P. 339 sf. München 1897.

— Die Kirchenpatrozinien des heiligen Petrus u. d. hl. Martinus in der

Erzdiözese München-Freistng und deren kulturhistorische Bedeutung.
Monatsschrift d. hist. Vereins v. Oberbahern IV, P. 10—18 und 24—29.

München 1895.

— Die Kirchenpatrozinien des hl. Michael u. d. hl. Stephanus in Ober¬
bayern u. ihre kulturhistorische Bedeutung, ib. P. 46—48 und 59—62.

Freiburger Diözesan-Archiv. z. (N. F. Neue Folge.)
Frenken G.: Wunder und Taten der Heiligen, in: Bücher des Mittelalters I.

München 1925.

Hager G.: Heimatkuust, Klosterstudien, Denkmalpflege. München 1909.
Haruack A.: Mission und Ausbreitung des Christentums. Leipz. 1902.
Hauck A.: Kirchengeschichte Deutschlands. IV Bde. Leipz. 1887/1903.
Hauck-Herzog: Realenzyklopädie für Prot. Theologie und Kirche. Bd. I—XXIV.

Leipz. 1896/1903.

Heimbucher M.: Die Orden und Kongregationen der Katholischen Kirche. 3 Bde.
Paderborn 1907.

Künstle K.: Ikonographie der Heiligen. Freib. i. Br. 1926.



— 5

Kellner H.: Heortologie oder die geschichtliche Entwicklung des Kirchenjahres
und der Heiligcnfeste. Freib, i. Br. 1911.

Lucius E.: Die Anfänge des Heiligenkultes in der christlichen Kirche. Hrg. von
G. Anrich. Tübingen 1904.

Lütolf A.: Die Glaubensboten der Schweiz vor Gallus. Luzern 1871.

lAâle T.: O'srt religieux cku XII siècle en francs. Paris 1324. z. lAâie l.

— ll'art religieux âu XIII siècle en prance, paris IKK). z. lAâle II.

IAIOQ — Mitteilungen des Osterreich. Instituts für Geschichtsforschung.

Nied E.: Heiligenverehrung und Namengebung. Freib. i. Br. 1924.

Nüscheler A.: Die Gotteshäuser der Schweiz. 2. Heft, I. Abt. Zürich 1867.

Lchsler H.: Die Kircheupatrone in der Erzdiözese Freiburg, mit einem Nach¬

wort von I. Sauer, in: PV7V N. F. VIII, 1904.

Sauer I.: Die Anfänge des Christentums u. der Kirche in Baden, in: Neujahrs¬
hefte der badischen hist. Kommission, 1911.

Schaumkell E.: Der Kultus der hl. Anna am Ausgang des Mittelalters.
Freib. i. Br. 1893.

Schubert H. v.: Geschichte der christlichen Kirche im Frühmittelalter. Tübin¬
gen 1921.

Schiele F. M.: Die Religion in Geschichte und Gegenwart. 5 Bde. Tübingen
1909—1913. z. R. G. G.

Stabler u. Heim: Vollständiges Heiligenlexikon in alphab. Ordnung. S Bde.

Augsburg 18S8 sf.

Stückelberg E. A.: Schweizerische Santjagopilger. Basel 1903.

— Translation in der Schweiz, in: Archiv für Volkskunde. Zürich 1899.

— Geschichte der Reliquien in der Schweiz. I. Bd. Zürich 1902; II. Bd.

Basel 1908.

— Aus der christlichen Altertumskunde. 8 Aufsätze. Zürich 1904.

— Die Schweizer Heiligen des Mittelalters. Zürich 1903.

Wetzer u. Weite: Kirchenlexikon. Bd. I—XII. Freib. i. Br. 1882—1902. z. K. L.

b) Spezielle (schasfhauserische) Literatur:
Bächtold C. A.: Geschichte der Pfarrpfründer im Kanton Schaffhausen. Schaff¬

hausen 1882. z. B. Pfarrpfr.
— Geschichte des Kirchengutes. Schaffh. 1911. z. B. Kirchengut.

Beiträge zur vaterländischen Geschichte, hrg. v. hist.-ant. Verein des Kantons
Schaffh. Schaffh. 1863 ff. z. Beitr.

Festschrift der Stadt Schafshausen z. Bundesseier 1901. Schaffh. 1901. z. St. F.
Festschrift des Kantons Schafshausen zur Bundesfeier 1901. Schaffh. 1901.

z. K. F.
Harder H. W.: Die St. Mariakapelle und das Bruderhaus in Stein, in: HarderS

Beiträge zur Schasfhauser Geschichte. II. Heft. Schaffh. 1868, P. 126 fs.



Harder H. W.: Das Sondersiechenhaus u. die Dreikönigskapelle aus der Steig.
Beitr. Ill, P. 1 sf.

— Die Klausen in und um Schafshausen. Ms. i. Staatsarch. Schaffh.

— Das Minoriten- oder Barfüßerkloster. Ms. ib.

— Das Kloster St. Agnes. Ms. ib.

— Die Schwestern in der Sammlung beim hl. Kreuz. Ms. ib.

— Wanderungen durch das alte Schaffhausen. S Teile. (Vorträge! 1 Teil
fehlt!) Ms. ib. z. Wanderungen.

Diese zitierten Manuskripte des verdienten Lokalhistorikers H. können

nur bedingt verwendet werden, da leider fast nirgends die Belege
angegeben sind!

— Wegweiser durch das alte Schaffhausen, in Bild und Wort dargestellt,
erläutert und beschrieben von H. W. H. 1868, Ms., im Besitz des hist.-
antiquar. Vereins. Es sind: 16 Mappen Abbildungen (Handzeichnungen zc.),
1 Bd. Text und 1 Bd. Verzeichnis der Darstellungen des alten
Schaffhaujens. 1868. z. Wegweiser.

(Es wäre höchst wünschenswert, daß dieses für unsere Stadt so überaus

wertvolle Werk früher oder später einmal veröffentlicht würde!)
Henking K.: Das Kloster Allerheiligen zu Schaffhausen, in: Neujahrsblätter

d. hist.-ant. Vereins Schaffh. Schasfh. 1889/91. z. H. N. B.
Hirsch H.: Studien über die Privilegien süddeutscher Klöster, in: 7. Ergänzungs¬

band IVilQG. 1907, p. 471 ff.
Lechner I.: Schwäbische Urkundenfälschungen des 16. und 12. Jahrhunderts,

in: MOL, Bd. XXI, 1909, p. 27 ff.
Meyer Joh.: Geschichte der Deutschen Besiedlung des Hegaus und Klettgaus,

m: Schriften des Aer. für Gesch. des Bodensees u. Umgebung, Heft XXX,
1961, p. 33 sf.

Pfund G.: Die Hallaucr Bergkirche St. Moritz. Hallau 1893.
Nahn I. R.: Zur Statistik schweizerischer Kunstdenkmäler, in: Anz. für schweiz.

Altertuniskunde: Schaffhausen betreffend: 1888 Nr. 4, 1889 Nr. 1, 2, 3, 4.

z. Rahn Statistik.
Stockar: Die Kirche unserer lieben Frau zu Neunkirch, in: Beitr. ZI, p. 74 ff., 1866.
Stückelberg E. A.: dlotburLS Vickua, die Klettgauerheilige, in Schweiz. Archiv

für Volkskunde, Jahrg. 12, 1908, P. 191 ff.
„Unoth" Zeitschrift, hrg. v. Joh. Meyer. Schaffh. 1868. z. Unoth.
Vetter F.: Das St. Gcorgen-Kloster zu Stein a. Rh., in: 13. Heft des Ver. für

Gesch. d. Vodensccs und seiner Umgebung, p. 23—109, mit Beilagen
v. Urkk. Lindau 1884. z, Vetter.

Vetter I.: Geschichtsbüchlein der Stadt Stein, hrg. v. F. Vetter. Frauenfeld 1904.

z. I. V. Geschichtsb.
Wildberger W.: Geschichte der Stadt Neunkirch. Schaffh. 1917.

Wüscher-Becchi H.: Die Abtei Allerheiligen zu Schasshausen. Basel 1917.

Zahlreiche, hier nicht vermerkte Literatur, wird jeweils in den Anmerkungen
mit vollem Titel angeführt.



Vorbemerkung,

Die Patrozinienforschung ist relativ ein junger Zweig der
Geschichtswissenschaft; sie hat eine Zukunft vor sich und wird, wenn
einmal große Bezirke und ganze Diözesen nach dieser Hinsicht bearbeitet

worden sind, sicherlich für die allgemeine Geschichte des Mittelalters
von großem Nutzen sein. Eng damit muß aber auch die Hagiographie,
die Heortologie, die Kunstgeschichte und anderes mehr verbunden werden.

In der folgenden Arbeit soll die Patroziniengeschichte für das

Gebiet des Kantons Schaffhausen ins Auge gefaßt werden. Obwohl
dieses Gebiet speziell für Patrozinienforschung als ein kleines gelten
muß, kann doch betont werden, daß der beschränkte Kreis durch
Einbeziehung aller bezeugten Altäre, aller Kompatrozinien, sowie durch
Nebenblicke auf Kunst, Hagiographie zc. wesentlich erweitert wird.
Da bisher keine speziellen Borarbeiten vorlagen^), mußte das Material
oft mühsam m den verschiedenen größeren und kleineren Archiven
unseres Kantons zusammengesucht werden.

Unsere Untersuchung kann somit auch in die Lücke treten, die bei

Oechsler-Sauer') entstanden ist, indem dort nur badisches Gebiet

behandelt wurde; sie möchte auch gleichzeitig ein Ansporn ähnlicher
Forschung für andere Gebiete sein.

Mit Ausnahme von Nüscheler: Die Gotteshäuser der Schweiz, 2. Heft,
I. Abt. Naturgemäß tonnte N. bei dem so großen Gebiet und gestützt auf z. T.
nur mündliche Angaben Vollständigkeit bei weitem nicht erreichen. Trotzdem
muß zeder schweiz. Patroziniensorscher sein Buch zur Hand nehmen.

°) H. Oechsler: Die Kirchenpatrozinien in der Erzdiözese Freiburg, mit
Nachwort von I. Sauer, in: N. F. VIII (geht nicht auf Einzelheiten ein).



— 8 —

Einleitung,

Das Wort „Kirchenpatron" kann zweierlei bedeuten: 1. Kirchen-
Patron als rechtliche Instanz, als juristische Person, und 2. Kirchenheiliger;

Patrozinium bedeutet dann Schutzherrschaft des Heiligen.
Der Kirchenpatron in diesem Sinne, also als Inhaber der spirituellen
Schutzherrschaft über die Kirche, soll uns im folgenden beschäftigen.

In den ältesten Zeiten war die Benennung der Kirchen nach

Heiligen nicht möglich, weil noch gar keine Heiligenverehrung stattgefunden

hatte. Die Kirchen wurden damals nach der geographischen Lage
oder nach ihren Erbauern und Stiftern gennanntft. Zu und nach der Zeit
der Märtyrerverfolgung entstanden über den Gräbern dieser Glaubenszeugen

Kirchen: „lVlart^ria", „Uccle8iae all martyres", die mit den

Namen der unter ihnen ruhenden Märtyrer bedacht wurden*). Die
Entwicklung ging dann so weit, daß vom 4. Jahrhundert an — auch

ohne Rücksicht aus ein wirklich vorhandenes Märtyrergrab — an
einem bestimmten, nach rein praktischen Gründen ausgesuchten Ort
Kirchen erhellt wurden, in die nachträglich Reliquien von Märtyrern
gebracht wurden, und die dann den Namen der erhaltenen Reliquien
erhielten"). Galt früher eigentlich nur die Kirche als wahres Heiligtum,
die über eiuem Märtyrergrab stand, so hielt man jetzt nur dasjenige
Gotteshaus für eine vollendete Kultstätte, das die Gebeine oder

Partikel eines heiligen Blutzeugen in sich barg. Im 6. Jahrhundert
waren Kirchen ohne Reliquien selten, und das zweite Nikäische Konzil
von 767 verbot überhaupt die Konsekration von Kirchen ohne
Reliquien. — Ursprünglich stammten Reliqien nur von Märtyrern,
ebenso bezog sich die erste Heiligenverehrung nur auf sie. Das erste

') Stückelberg: Christi. Altertums!., p. 10 f., z. B.: „bssilicu in Vsticsno",
„in l'kermis", „tlleleniguu", „puckentiang", usw.

ch ib.! auch Kellner P. 1S9 ff.
ch Lucius P. 272 ff



— 9 —

Beispiel Vvn Heiligenverehrung, das nicht Märtyrern galt, ist aus
dem Jahre 590 bekannt; in diesem Jahre weihte Papst Symmachus
in Rom eine: bainlica Lilvestri et lAartini").

Zu der Zeit, als in unseren Gauen Gotteshäuser entstanden,
wurden sie natürlich gleich von Anfang an „in llonore" irgend eines

Heiligen geweiht; denn als die verschiedenen Missionswellen ihre Arbeit
leisteten, stand die Heiligenverehrung schon in Blüte. Werden doch

schriftlich in unserem Kanton Kirchen erstmals im 8. (Burg) und
9. Jährhundert (Merishausen) bezeugt, was ja allerdings ein noch

früheres Vorkommen dieser und anderer Kirchen keineswegs ausschließt.

Untersuchen wir nun die verschiedenen Patrozinien, forschen wir nach

der Wähl derselben und fragen uns, warum hier St. Martin, dort
St. Johannes zum Patron gewählt wurde, so finden wir, daß diese

Wahl nicht etwa planlos und willkürlich erfolgt ist. Willkür wird in
den seltensten Fällen vorgekommen sein. Der Historiker kann bei

näherem Beleuchten der Materie meistens irgend welche Ursachen und
Zusammenhänge aufdecken, die ihm den Grund einer bestimmten
Wahl eines Patroziniums erklären.

Es lassen sich verschiedene Patrozinien-Gruppen aufstellen, wovon
iede derselben auf andere Einflüsse zurückzuführen istch.

H. Kirchenpatrone, die mit der Bibel einzogen: es sind die

Heiligen aus der Bibel genommen, biblische Personen: Maria,
Apostel, Titel.

U. Kirchenpatrone, die mit der Einführung des Christentums
zusammenhängen; es sind vornehmlich die Patrozinien, die durch die

verschiedenen Missionen abgelagert wurden. Da denken wir z. B. an
die iro-schottische Mission, auf deren Spuren wir Columbakirchen
finden, an die römische, deren Ableger Clemens, Sylvester, Peter sind
und schließlich an die fränkische, die besonders durch die vielen Martinskirchen

gekennzeichnet ist.
L. Kirchenpatrone, entstanden oder verbreitet durch geschichtliche

Ereignisse. Man denke z. B. an die Kreuzzüge, die dem Abendland

ganz neue, bisher unbekannte Heilige zugeführt haben; oder Ereignisse,
die eine plötzliche Begeisterung für einen Heiligen nach sich zogen, weiln
etwa ein Grab, eine Reliquie entdeckt wurde, wie es bei der berühmten

Kellner p. 1S9.

') Vgl. dazu Sechster u. Stückelberg, Christl. Altertums!.



— 10 —

Auffindung des Körpers des hl. Jacob m Compostella i. I. 829

geschah. Translationen wichtiger Reliquien bewirkten in der Regel,

daß der Kult der betreffenden Heiligen unmittelbare Blütenperioden
er! edle. Wurde ill der Schlacht ein Sieg erfochten, feierte man von

nun an den auf diesen Tag fallenden Heiligen mit größter Devotion

tz. B. in der Eidgenossenschaft den Zehntausend-Rittertag, 22. Juni,
seit den Siegen bei Laupen und Murten). Dann aber haben auch

Seuchen, Pest und große Sterbet des Spätmittelalters eine ganz
besondere Gruppe von Heiligen gegen den plötzlichen Tod herausgebildet.

O. Kirchenpatrone, die Lokalpatrone sind. Fast jede Diözese, oft
auch der einzelne Gau hatte einen besonderen Lokalpatron. Schon die

alte Märtyrerverehrung war ursprünglich durchaus partikulär gewesen,

wie auch die Feste anfänglich nur Märtyrerfeste von einzelnen Ge-

melnden waren"), Es brauchte Zeit, bis sich die Lokalmärthrer und
-feste in der ganzen Kirche durchsetzten. So ging es auch mit den

Lokalheiligen, zumal solche hie und da Züge vor-christlicher
Lokalgottheiten (Gau-, Wasser-, Flurgötter) in sich aufgenommen hatten.
Viele Lokälheilige blieben deshalb in ihren heimatlichen Grenzen
beschränkt und kamen als Patrozinium nur in der allernächsten
Umgebung vor. Andere aber, infolge günstiger Umstände, verbreiteten
sich weit und breit und gingen sogar in fremde Landesteile über.

Solche, der Verbreitung günstige Momente waren besonders die Märkte.
Dort, wo sich am Grab eines Lokalheiligen ein stark frequentierter
Markt entwickelte, steigerte sich auch der Kult für diesen Lokalpatron
und wurde von den vielen Kaufleuten und Markbesuchern — wenn
man so sagen dars — überall hin verschleppt. Um einige Beispiele
zu nennen: St. Dionys (großer Markt in St. Denis!), St. Remigius
(Reims), St. Demetrius (Thessalonich-Saloniki) oder unsere Schweizer-
Heilige Verena (Zurzach). Es wurden dann auch die Märkte mit dem

Patron-Namen belegt: Verenenmesse in Zurzach, St. Gallenmesse in
St. Gallen, Lorenzenmarkt in Braunschweig, Michaelsmesse in Leipzig")

usw.
U. Kirchenpatrone, bevorzugt durch hohe Persönlichkeiten, oder

hervorgegangen aus Geistes- und Dogmenströmungen. Eine Reihe
von Heiligen haben ihre Verbreitung gefunden, weil sie von führenden

') Kellner p, 156 sf,

°) Vgl, M, Feyerabend in Jahrb. d. Stiftes Otto Beuren, 1813.



— 11 —

Größen, wie Kaisern und Päpsten, ganz besonders verehrt wurden.

Heinrich I. bevorzugte St. Georg, Otto I. St. Laurentius, Heinrich II.
St. Benedikt, Karl IV. St. Sigismund usw. Die Renaissancepäpste,

vor allem Julius II. und Leo X. verehrten die hl. Eltern Mariä:
Joachim und Anna. Deren Verehrung hängt innig mit einer
Dogmenströmung des Spätmittelalters zusammen. Selbstredend spielten
die Orden eine große Rolle, wie m den Städten in kleinerem Maße
die Bruderschaften.

Nun gibt es aber trotz dieser vielen nachweisbaren Momente
dennoch eine ganze Reihe von Patrozinien, die wir aus Mangel an
erklärenden Quellen nicht mehr zu deuten, d. h. in einen geschichtlichen

Zusammenhang zu bringen vermögen"), wobei aber die Patrozinien,
so gut wie die für uns erklärbaren, natürlich ihre begründete
Berechtigung gehabt haben. — Vielleicht kann man aber auch bei diesen

schwer erklärbaren Patronen bisweilen „ahnungsweise" auf die richtige
Spur kommen, indem oft bei der Annahme des Patroziniums die

lapidarsten Beweggründe ausschlaggebend waren. Wie es bekanntlich
im Mittelalter bei der Wahl der Personennamen allgemeiner Brauch
war, den auf deu Geburtstag fallenden Heiligennamen als Taufnamen
anzunehmen"), so wurde in bestimmten Fällen der auf den Kirchweih-
tug fallende Heilige zum Patron der Kirche erkoren. Der Kirchweihtag
..imtà ecclesiae" spielte eine große Rolle, war ein allgemein kirchlich
gebotener Feiertag für die betreffende Gemeinde und wurde sogar
mit Oktav gefeiert").

Hatte nun einmal eine Kirche einen Patron, so war es nicht
gesagt, daß sie diesen für ewig behalte, sondern es kam oft vor, daß
Wechsel des Patroziniums stattfand, und zwar z. T. aus den gleichen
Gründen, die oben für eine Wahl des Patrons angegeben worden
sind. Hatte sich nämlich infolge eines geschichtlichen Ereignisses, infolge
von Bevorzugung durch Herrscher usw. ein Modeheiligentypus
herausgebildet, so wurde dieser neue Heilige als Patron angenommen und
der alte, bisher verehrte geriet in Vergessenheit. Oder waren von

Oechsler P. 196 nennt sie „Patrozinien aus freier Wahl".
") pro memoria kann hier an das Beispiel Luthers gedacht werden, der

am Borabend des hl. Martin geboren, zu dessen Ehren diesen Namen erhielt. —
Beispiele für Kirchen bei Oechsler-Sauer P. 226.

") Kellner p. 180 ff.



— 12 —

Anfang an neben dem Hauptheiligen noch Kompatrone vorhanden,
so !onnte ans irgend welchen Gründen eine Verschiebung eintreten zu
Gunsten des ..patronus 8ecun6ariu8"").

Ein Kloster, eine Kirche, ein Altar war oft nicht bloß einem
einzigen Heiligen geweiht, sondern mehreren zugleich. Man wollte eben

den Schutz und Schirm dadurch verstärken und vergrößern, daß man
das Heiligtum vielen Heiligen zugleich empfahl. Es schied sich dann aus
der Schar ein besonderer Heiliger heraus: der Hauptpatron, nach

welchem das Gotteshaus ?c. genannt wurde; die andern bildeten die sogen.

„Kompatrone". Wie weit man in der Häufung der Kompatrone gehen

konnte, zeigt das Beispiel von Hemmenthal (s. Register), wo der Hauptaltar

außer dem Hauptpatron nicht weniger als 22 Kompatrone zählte!
Hier möchte ich mit allem Nachdruck betonen, daß man bei der

Verwertung der gesammelten Patrozinien und beim Ziehen von
Schlußfolgerungen nicht vorsichtig genug vorgehen kann! Von
Verallgemeinerungen ist Umgang zu nehmen; bei einzelnen Patrozinien
sind Zeit, Zeitumstände, Lokalverhältnisse usw. ins Auge zu fassen. Ein
Beispiel: Eine Eligiuskapelle (Eligius ^ fränkischer Bischof, gest.

um 060) schlechthin auf fränkischen Einfluß zurückzuführen wäre weit
gefehlt! Berechtigt ist es, sosern die betr. Kapelle noch für das
Frühmittelalter belegt ist; entstand aber das Gotteshaus im Spätmittelalter,
so hat das fränkische Element gar nichts mehr zu sagen, sondern da

baben wir das Patrozinium des hl. Eligius als Zweckpatrizinium zu
verstehen: Eligius als Hufschmiedepatron.

Der mittelalterliche Mensch stand mit dem Patron seiner Kirche
in einem Persönlichen, überaus lebendigen Verhältnis"). Er glaubte
an ein persönliches Wirken seines Patrons, ja der Kirchenheilige schien

ihm lebendig in der Kirche anwesend zu sein, als Eigentümer und

Bewohner seines ihm geweihten Hauses. Einige Beispiele aus unserem

Gebiet, die hierfür deutlich sprechen: „item Uberl>arcku8 tracliclit
8anctc> Lalvatori ommbu8gue 8snct>8 eiu8 villam ...""); ein Abt
« Ulrich) von Allerheiligen nennt sich ca. 1150 direkt: „llumili8 mmwter
8sncti 8alv3tc>ri8""), (hier steht also der Abt gleichsam in einem per-

") Beispiele bei Qechsler-Sauer p. 220.

") Stückelberg. Chrrstl. Altertums!. P. 10 ff.; Bossert P. 282 ff.
Quellen III P. 127 ff (Güterbeschreibung von 1150).

») Uk. 75.



— 13 —

jönlichen Dienstverhältnis zum Patron seines Klosters); in einer
Urkunde von 1305, in der von der Kirche Lohn die Rede ist, heißt es

„ der kilchun ze Lon, da Sant Martin husherr ist Aus
einer Steiner Urkunde von 1429: „ Ich hab an das Gotzhus ze

Stein dem guten Herrn Sant Georien.. vermacht..,"") 1450
verkauft eine Schaffhauser Bürgerin alle ihre Rechte „an die Hailgen ze

Ramshain"^) oder 1493 blieb der Kirchenpfleger der St. Leonhard-
kapelle von Feuerthalen „nach Jnnemen un Usgeben dem Hailigen an
bösen und guten Geld 13 Pfund schuldig"'"). Diese Beispiele, die leicht

vermehrt werden könnten"), zeigen, wie man im Mittelalter sich den

Kirchenpatron als lebende und handelnde Person vorstellte. Folgerichtig
wurden Schenkungen an eine Kirche als persönliches Beschenken des

Heiligen aufgefaßt, ebenso wie Frevel an der Kirche als Vergehen gegen
die Person des Heiligen angesehen wurde. Dabei ist aber auch

verständlich, daß die Reliquien eines Heiligen sozusagen als seine
sichtbaren Zeugen ehrenvoll in seiner Wohnungsstätte aufbewahrt wurden.
Nach mittelalterlicher Auffassung erfüllte die Seele des Menschen jeden

Teil des Körpers; bei Heiligen also waren die Körper — die vasa

m^stica - - von der heiligen Seele erfüllt gewesen und deshalb

verehrungswürdig"). Und da die Heiligen wissen, wo sich ihre Reliquien
befinden, was mit ihnen geschieht, wie sie behandelt werden, so sind
die Gläubigen verpflichtet, für ihren gebührenden Kult zu sorgen. Mit
dieser Auffassung hängt die Wichtigkeit des Reliquiendienstes, -Handels,

-diebstahls, der Reliquienfälschungen und der Translationen zusammen.

") Hk. 308.

Zürcher Staatsarchiv: Steiner Urk. Tom. 1, p. S19 (Bl. 177).

") Harder: Auszüge 10, p. 157.

°°) Harder in Tageblatt d. Stadt Schaffh. 18K1, Nr. 269 ff.
") Vgl. z. B. Uk. 354 und Uk. 3470 u. a. m.
») Beißel I. P. 19.



— 14 —

AatrozLmen aus der Vibe!.
I. Maria aud fiuua.

Maria.
Wo bis jetzt schon Patrozinienvergleichungen angestellt worden

sind, hat sich ergeben, daß die Königin aller Heiligen, Maria, weitaus
am zahlreichsten vertreten ist""). Die Verehrung Marias im Mittelalter

zeichnet sich dadurch aus, daß sie nicht — wie es mit vielen
anderen Heiligen geschah — nach einer gewissen Blüteperiode wieder

zurücktrat; nein, sie errang infolge des Zusammenwirkens einer Reihe
von Faktoren und Impulsen immer wieder neue und höhere
Positionen, so daß sie schließlich als Himmelskönigin sich weit über alle

Heiligen emporheben konnte^). Allerdings fiel es ihr schwer, in den

ersten christlichen Jahrhunderten zur Geltung zu kommen; erst Ende
des 4 Jahrhunderts hatte sie Gleichberechtigung mit den anderen

Heiligen, und es verstrich noch geraume Zeit, bis ihr zu Ehren Gotteshäuser

geweiht wurden. Farner" °) betont, daß in den Marienkirchen
nicht ein Anfang, sondern bereits ein gewisser Abschluß der kirchlichen

Entwicklung zu sehen sei, und will Ablagerungen von Marienkirchen
nicht vor dem 8. oder 7. Jahrhundert annehmen. Benzerath setzt den

Anfang des Marienkultes in der Diözese Lausanne in das Ende des

6. Jahrhunderts""). Es muß gesagt sein, daß derselbe schon im 6.

Jahrhundert unbedingt vorhanden war, stellt doch Gregor von Tours"") im
lüder in Alvris mart^rum Maria gleich an zweiter Stelle (Christus,
dann Maria), wobei sie wohlverstanden die einzige weibliche Heilige
unter diesen Heiligen ist!"") Daß die Marienfeste sich im Abendland
relativ spät einstellten, hat die Ursache darin, daß die Marienfeste
überhaupt im Orient entstanden sind und naturgemäß Zeit brauchten, um

Vgl. Oechsler, Bossert, Benzerath, Dorn, Farner u. a. m. in den betr.

Abschnitten.
Lucius P. 420 ff. Marienlult besonders gefördert durch die Zisterzienser

und Prämonstratenser, vgl. Mâle I, P. 426 ff.
P. 126 ff.

'") p- 33 st-

2") Mon. Germ. Hist. S. Rer. Merow. I, P. 484.

-ê) Weibliche Heilige waren anfangs als Kirchenpatrone unbeliebt. Bossert
zweifelt (außer Maria!) weibliche Patrozinien vor 1250 an; doch ist dieser

Zeitpunkt zu spät gegriffen.



— 15 —

sich im Okzident zu verbreiten'"); das älteste Marienfest: Mariä Tod
und Himmelfahrt, im 7. Jahrhundert zu Rom gefeiert, war auch fchon

Gregor von Tours bekannt.

In unserem Gebiet gab es folgende Marienkirchen und -kapellen:
die Kirche Neunkirch (Mutterkirche einer Reihe umliegender Kapellen,
Wohl die älteste Marienkirche des Kantons, deren Apsis bis in das 8.

— oder sogar 7. Jahrhundert? — zurückweist), die Kirche Schleitheim,
fchon 973 bezeugt, „Unser Lieben Frauen Kapell" zu Opfertshofen, die

Nordkapelle (gleich Hohenklingenkapelle) der Klosterkirche zu Stein"");
verbunden mit einer Bruder-Klause stand ein Marienkapellchen auf
dem sog. Steinerhölzli gegenüber Schaffhausen, im Volksmund: Sankta
Maria in Stein genannt, urkundlich von 1369 ab nachweisbar; in der
St. Johannspfarrkirche zu Schaffhausen befand sich im „alten Chor",
d. h. in der Krypta eine Marienkapelle mit Marienaltar; genau
betrachtet gab es in dieser Kirche zwei Marienkapellen, indem in der sog.

Löwenkapelle — der Name von den Stiftern, 1515 erbaut — auch ein
Marienaltar stand, die somit kirchenrechtlich eigentlich auch eine
Marienkapelle war. Natürlich hatte das Kloster Allerheiligen eine Marien-

-°) Kellner p. 171.

Diese Nordkapelle wurde immer als St. Peterskap. angesehen (F. Vetter:
Mittelalterliches aus Stein a. Rh. in Anz. s. Schw. Altertumskunde V, 238 sf. —
N. Z. Z. 1899, Nr. 245). Mit Recht hat H. Wüscher-Becchi dieses Patrozinium
angezweifelt, ohne sich aber definitiv zu entscheiden (die Wandgemälde in der
St. Peterskapelíe zu Stein a. Rh. in Anz. f. Schw. Altertums!. VIII, 124 sf.).
Nun steht es aber absolut fest, daß diese Kapelle eine Liebfrauenkapelle war!
(Auch Rahm Statistik schweiz. Kunstdenk. 1889, p. 254, setzt irrtümlich St. Peter,
und Prof. Vetter, 1901 noch unsicher, schreibt in der Kunstgeschichte — K. F.,
p. 687 — Petri oder Liebsrauenkapelle.) Die Urkunde von 1372, März 16.

(bill. Nr. 981) bezieht sich auf unsere Kap. und sagt, daß diese eine Liebsrauenkapelle

und zugleich die Grabkapelle derer von Hohenklingen war. Alle anderen
Urkunden, die Pros. Vetter (Anz. V) anführt, sind irrtümlicherweise mit der

Liebsrauenkapelle in Beziehung gebracht worden; sie haben mit dieser gar nichts
zu tun, sondern befassen sich mit der St. Peterskapelle, die eine besondere

Kapelle auf dem Friedhof war, vgl. bill, die Nr. 670. 1364, 3453, 3456. (bill.
3456: kapelle St. Petri in aimitsrio scclesis poroctiialis in Stein.) Ich bin

zur richtigen Lösung gekommen, weil alle Urkunden die Präposition setzen: bi

unserem Gotteshus, spuà àictum monastenum, iuxts monasterium, was in Bezug

auf die Liebsrauenkap. im Nordschiff der Klosterkirche durchaus nicht stimmen
würde! (Vgl. O. Stiesel Gesch. der Burg Hohenklingen, München 1921, P. 55,

wo richtig steht: Liebsrauen- oder Hohenklingenkapelle.)



— Ik —

kapelle, auf die gleich unten noch einmal zurückkommen muß.
Schließlich war die Schloßkapelle von Herblingen Maria geweiht.

Marienaltäre: 2 Marienaltäre (was für die Beliebtheit des Pa-
torziniums spricht!) in der St. Johannskirche Schaffhausen: der eine

stand in der Marienkapelle „im alten Chor" und hieß der Liebfrauenaltar,

der andere in der Löwenkapelle und wurde der neue Marienaltar

genannt; je ein Marienaltar in der Heilig-Geist-Spitalkirche
Schaffhausen, in der Dreikönigskapelle auf der Steig, in der Kirche
Thäingen; der „neue Altar zu Ehren Unserer Lieben Frau" in der

Barfüßerkirche Schaffhausen läßt also schon auf einen Marienaltar
schließen, ein Marienaltar rechts im Chor der St. Moritzer-Bergkirche
zu Hallau.

Wie oben erwähnt, besaß das Kloster Allerheiligen eine Marienkapelle,

und zwar eine Sonderkapelle, d. h. eine besondere, freistehende,

nicht etwa bloß ein Abteil in der großen Münsterkirche, schon 1116

schriftlich belegt opucl (nicht in!) LcskkusenZe cenobium in
ecclegm sancte ckei Aenetrici8 Glorie Aloric>8e .^) Wie verhält
es sich nun mit dieser Marienkapelle, wo war ihr Standort? Rüeger
glaubte, daß die Marienkapelle dort gestanden habe, wo sich die Gruft
„Kruft" oder „Hell" befunden habe, und diese Gruft vermutete er

dort, wo 152K das sog. Helferhaus gebaut worden ist, also nordwestlich
der ganzen Klosteranlage^). Die spätere Literatur nahm diese

Eventualität an. Nun hat aber ein Kunsthistoriker den richtigen Weg

gewiesen, wo der Standort der Marienkapelle zu suchen ist^); wir
stoßen dabei auf geistes- wie kulturgeschichtlich interessante Zusammenhänge.

Die große Klosterreform von Cluny befaßte sich nicht bloß

mit der Reorganisation von Disziplin und Liturgie, sondern durch

sie entstand auch ein neues, ganz bestimmtes kluniazensisches
Bausystem der Klosteranlage, welches von den meisten Klöstern der

kluniazensischen Observanz akzeptiert worden ist. Nun war bekanntlich

Hirsau der Hauptpionier in Süddeutschland für die Reform von Cluny,
und Allerheiligen wiederum stand in engem Kontakt mit Hirsau.

Quellen III, Nr. 15.

22) R. p. 245,28 und 251,2. Vgl. auch den Plan von Allerh. bei Henking,
N. B. 188S. Taf. 1.

'2) G. Hager: Hcimatkunst, Klosterstudien, Denkmalpflege, München 1909,

P. 341 ff.



— 17 —

Das spezifische kluniazensische bestand bei der Klosteranlage in dem

Standort der Marienkapelle; diese nämlich findet man seit dem

10. Jahrhundert stets im O sten des kluniazensischen Klosters, seitlich
des Chors. (Symptom der intensiven Marienverehrung durch die

Cluniazenscr'; in Clunh fand täglich eine Prozession in die Marienkapelle

statt, die oft auch gleichzeitig Krankenkapelle war.) So war es

in Hirsau der Fall; betrachten wir die Anlage von Allerheiligen, so

ergibt sich sogleich ein Analogon: eine Ostkapelle, seitlich des Chors
der Klosterkirche, nämlich die sog. „St. Annakapelle". In dieser

St. Annakapelle ist aber nichts anderes zu suchen als die ehemalige
Marienkapelle, wobei kurz vor der Reformation das Patrozinium
gewechselt hat!°H Es lassen sich eine Reihe von Beispielen gleicher Art
ausweisen^), ja sogar solcher, bei welchen sich auch der Wechsel von
Maria zu Anna vollzog!^) An Stelle, wo Rüeger die Marienkapelle
sucht, vermuten wir (mit allem Vorbehalt) event, die St. Niklnus-
kapelle. Die Bevorzugung einer Marienkapelle durch die kluniazensische

àisteseinstellung wird für Schaffhausen durch ein schriftliches Zeugnis
unterstützt, nämlich durch einen Ablaßbrief des Bischofs Heinrich von
Konstanz für Wallfahrten nach Allerheiligen (1299 März 10.), worin
er den Pilgern Jndulgenz gewährt, wenn sie die verschiedenen Kapellen

") Die Urk. von 1501 (till. 3639) — die Hager nicht kannte und die seine

Vermutung aufs schönste bestätigt — beweist klipp und klar, daß die heutige
„St. Annakapelle" 1801 noch eine Marienkapelle war und zeigt übrigens auch,
daß der damalige Kapitelsaal sich ihr unmittelbar anschloß, d. h. dort stand,
wo sich heute der Platz der Schillerglocke befindet. »... cspellam beste tAsne
VirZinis contiZuam ckomui cspitulsri ." (In dieser Marienkapelle fand im
September 1801 die Abtswahl statt, „ locus celsbrsncks electionis .",
aus welcher dann Michael Eggenstorfer als Abt hervorging.) Da nun Abt
Michael 1622 in dieser Kapelle größere Neu- und Umbauten vornahm, wird sie

danmls bei der Neuwcihe das St. Annen-Patrozinium erhalten haben.

°°) Ebenso scheinen die Zisterzieser diese Bauart angenommen zu haben,

vgl. das Kloster Wettingen, wo es auch eine östliche Marienkap. gab, die als
Krankenkap. diente! Vgl.: H. Lehmann: das ehemalige Zisterzienserkloster Maris
Stella bei Wettingen, in: Taschenbuch d. hist. Gesellschaft d. Kant. Aargau. 1908.

") Beiläufig möge hier an die „Engelweihe von Einsiedeln" erinnert wer-
den, die ebenfalls in Zusammenhang mit dem kluniazensischen Marienkult steht;

Legende: die ursprüngliche Salvatorkapelle wird durch eine wunderbare Weihe
von Engeln zu einer Marienkapelle erhoben! Vgl. H. Hirsch: Die
unechten Urkunden Papst Leos VIII, in: Neues Archiv für ältere Deutsche Geschichtskunde,

Bd. 36. p. 398 ff.



— 18 —

in Allerheiligen besuchen und zwar: „ specieller cspelle ablatie
beste virZinis tAarie in Lcakusa

Maria kam nicht nur als Haupttitel, sondern auch recht oft als
Kompatron vor. Im Abendland waren unzählige Kirchen und Altäre
der hl. Jungfrau „mitgeweiht", wenn sie schon auf andere Patrozinien
lauteten; man wollte eben, wenn immer möglich, bei Stiftung einer
Kirche, Kapelle oder eines Altars zugleich der hl. Maria gedenken. —
Bei Allerheiligen taucht Maria als Kompatron im Jahre 1993 auf:

monasterium, quoll llicitur Lcakbuss et est constructum
in konore smicti Lalvatoris et sancte ^enetricis iAarie atque
omnium sanatorium welche Wendung noch verschiedene
Male vorkommt^), nicht aber daß etwa Regelmäßigkeit bestände.

Vielleicht kann dieses temporäre Maria-Kompatrozinium auch auf
kluniazensischen Einfluß zurückgeführt werden. — Auch bei dem

Kloster Stein a. Rh. war Maria Kompatron; sie tritt in einer
(angeblichen) Urkunde Heinrich II. von 1997 auf: „ monasterium
quoll est consecratum bonori sanctae llei Aenetricis ac sancti
Oeor^ii et LFiilli mart>rum Wenn wir in Ermangelung
von Urkunden zu dem wissenschaftlich allerdings etwas auf schwachen

Füßen stehenden Beleg greifen wollen, so sagt uns ein Glöcklein, das

in der Barfüßerkirche hing, daß das Franziskaner Kloster Schaffhausen
auch irgendwie mit dem Kompatrozinium Mariä in Verbindung
gestanden hatte; seine Inschrift lautet: „Ich lut also sere-in sant

Franziskus Ere-Maria Gottes Zell-Du hab in Diner Hut-alles das

ich überschell""). — Wie es sich beim St. Agnesenkloster betreffend
des Marien-Kompatroziniums verhalten hat, kann infolge Mangels
an Belegen nicht gesagt werden.

Es scheint, daß hier in unseren Fällen das Maria-Kompatrozinium
mehr ideell aufzufassen ist, indem es weit unregelmäßiger erscheint,

tip. Nr. 270. Es handelt sich hier offenbar nicht um die oben

besprochene, spätere St. Annakapelle, die ja, innerhalb der Klausur gelegen, den

Pilgern nicht zugänglich war, sondern um eine dem Bolk geöffnete, wohl an der

Peripherie des Klostcrkomplexes sich befindende Marienkapelle.
'6) Quellen III, Nr. 16.

2») ib. Nr. 25, 36, Güterbetrieb, p. 125, geschichtl. Aufzeichnungen, p. 139.

") Vgl. Quellenbeilagen zu Vetter, p. 64 f.

") A. Nüscheler: Glocken im Kanton Schaffhausen. Schaffh. 1878.



— 19 —

als die anderen Patrozinien. Man könnte sich ja fragen, ob zur
Gründungszeit der Klöster das Patrozinium sowohl bei Allerheiligen
(Salvator, Alle Heiligen, Maria) als auch bei St. Georgen in Stein
«.Maria, St. Georg, Zhrill) eine Trias dargestellt habe, wobei die

verschiedenen Patrone jedesmal als gleichwertige Glieder anzusehen

sind, und sich dann später das Hauptgewicht auf einen bestimmten
Patron geschoben hat (hier St. Georg, dort Alle Heiligen) oder ob

t on allem Anfang an ein Unterschied zwischen Haupt- und Kom-.
Patronen anzunehmen ist. Doch sicher ist, daß zirka 200 Jahre nach

der Gründungszeit von einem Kompatrozinium überhaupt nicht mehr
die Rede isi (wenn man auch geistig, unausgesprochen, vielleicht doch

noch an der Schutzmitherrschaft Mariä festhielt!).

In dem bekannteil Bericht") über die Einweihung von
Allerheiligen (1. Münster, im Jähre 1064, Nov. 3.)") kommen außer den

üblichen Patrozinien: Salvator, Alle Heiligen und Maria noch andere

vor. Der Passus lautet: »... cleàatum e8t templum Domini
in lloc loco, qui 8cefku8u cticitur in konore 8sncti 8alvâtori8
icî e8t in nomine 8ancte et incliviclue trinitati8 et 83ncti88ime
cruci8 et in Iionore 8ancte et perpetue atque intemerate virAini8
àrie, Aenetrici8 eiu8clem clomini no8tri ülle8U Lllrwti et 8nncti
tVliclmeIi8 arclmnAeli omniumque 8upernorum civiurn et illorum
8snctorum, quorum reliquie llic continentur et quorum nomma
tue in 8equentibu8 notata inveniuntur, et omnium in8Uper 8anc-
torum ." Das Hauptgewicht ruht hier also auf Salvator, was
aus dem betonten Vordersatz hervorgeht: in konore 8t. 8alvatori8,
ici L8t; als neue Patrozinien erscheinen: die hl. Dreifaltigkeit, das

hl. Kreuz, St. Michael, die Reliquienheiligen. Wie schon gesagt,

es ist keine Weiheurkunde, sondern nur ein Bericht der Einweihung.
Ich möchte annehmen, daß man diese Gruppe von Patrozinien nicht

'q Quellen lil, P. 139 ff. (Wichtig für die Hagiographie!)
") Doch stammt der Bericht nicht aus dem Jahre 1064, sondern aus dem

Anfang des 12. Jahrh. Vgl. Melch. Kirchhofer, im Archiv f. schweiz. Geschichte,
Bd. Vlll, 1851; das IM. nimmt 1092—1100 an; Baumann, Quellen III,
P. 142 H. 1 vermutet, daß dieser Bericht von Vernold geschrieben worden sei;
nach Potthast I, p. 134 hat dieser Vsrnolllus monscbus Luncti Llusii, postes
Lcstkusensis von 1054—1100 gelebt. Beruht nun der Bericht auf einer älteren
schriftl. Urk. oder hat ihn der Schreiber postes ex memoris verfaßt?



— 20 —

so sehr als eigentliches Patrozinium der Klosterkirche ansehen soll,
sondern darunter eher eine Kompilation aller im Kloster (im Münster,
in Kapellen und Altären) verehrten Heiligen und Titeln zu verstehen
ist, was man aus dem Beisatz: »... omniumque 8upernorum
civium etiIlo r u m 8snctorum, quorum reliquie lnc continentur
et quorum nomina die in 8equentibu8 notata inveniuntur
herauslesen kann. Wirklich folgen dann z. T. Altäre, die oben im
Gesamtpatrozimum genanm worden sind: Kreuzaltar, Michaelsaltar,
Altäre nach Standort in der Kirche. Da der Bericht ja aus der Zeit
nach dem Kontakt mit Hirsau stammt, ist nicht ausgeschlossen, daß
die hier angeführten Altarpatrozinien von Hirsau aus eine

Beeinflußung erfahren haben; in Hirsau kamen nämlich Altartitel vor
wie: Dreifaltigkeit, Kreuz, Maria, Alle Heiligen, Michael und alle

Himmelsgeister (in Schaffhausen wörtlich gleichlautend: iAickaeIi8
aicllanZeli omniumque 8upernorum civium!) und andere"), welche

Titel wir hier bei uns z. T. genau gleich wiederfinden.

Wie die Patroziniumsbezeichnung unserer Klöster in den Urkunden

zum Ausdruck kam, möge im folgenden Exkurs angedeutet werden.

Exkurs über die patrozinienbezeichnung

in Urkunden.

Beim Durchgehen sowohl der Aussteller- als auch Empfängerurkunden

gewahrt man, daß die Betitelung nach den Patrozinien eines

Klosters durchaus nicht stabil gewesen war; es traten in gewissen

Abständen Änderungen ein, die allgemein Parallel miteinander
verliefen, d. h. gleichzeitig in der Beurkundung zum Vorschein kamen.

Ich glaube, daß sich das, was hier für unser spezielles Gebiet untersucht
worden ist, cum Arano 83Ü8 auch anderwärts ähnlich Verhalten hat.

Nehmen wir zuerst Allerheiligen.

„Salvator" gehört zu den ältesten Formen der sog. Titel,
beeinflußt von Rom, wo die altehrwürdige Lateranbasilika ursprünglich
dem Salvator geweiht war. Bei Allerheiligen kommt aber schon

anfangs urkundlich ein Doppel-Patrozinium vor: Salvator und Alle

«) I. Braun 8 Christi. Altar I. P. 127 f.



— 21 —

Heilige (i. I. 1050): „ llomum sancto Lalvatori et omnibus
sanctis eius ellikicare .""). Es besteht nun in der Folgezeit
gleichsam ein Schwanken zwischen den beiden Titeln, indem nicht stets

gleichzeitig beide aufgeführt werden; doch zeigen die Urkunden, daß

in der ersten Zeit, in den ersten hundert Jahren, der Salvatortitel
den Vorrang hat (im Gegensatz zur späteren Zeit!) indem Salvator
stets, sei es allein"), sei es in Verbindung mit omnium sanctorum")
— eventuell Plus Maria — vorkommt. Einmal wird in der Frühzeit
— wie ich sehe — in einer Papsturkunde (Urban II.) nur
„Allerheiligen" gesagt: „monasterium, quoll in loco Lcapkusa all
bonorem omnium sanctorum situm est .""). Zum erstenmal
erscheint 1093 auch Maria im Titel"), tritt aber nur zerstreut auf").
Man kann also für den Zeitraum von der Gründungszeit bis zweiten
Hälfe des 12. Jahrhunderts folgendes bemerken: Ringen zwischen

Salvator und „Alle Heilige" als Hauptpatrozinium; Herzutreten
(bisweilen) Mariä als Kompatron; das geht z. B. schön aus dem

Güterbeschrieb von zirka 1150 hervor °Z, wo im Eingang gesagt wird:
„in boc libro llescripta continentur prellia monasterii llomini
et salvatoris llbesu Lbristi ac sancte llei ^enetricis iVWrie

omnique sanctorum", im Text aber stets die Formel wiederkehrt,
die nur die beiden Haupttitel betont, ohne der Maria weiter zu gedenken:

„... item. X., trallillit sancto Lalvatori omnibusque sanctis
eius villam ..."")

Nun tritt mit Ende des 12. Jahrhunderts eine auffallende Änderung

ein: jetzt wird mit jeder Patroziniumsbezeichnung abgebrochen.

Der Titel lautet jetzt einfach: cenoebium scakusense"), gbbas et
conventus in (oller lle) Lcakbusa"), abbas lle Lcakusa"), mona-

Quellen III, Nr. 3.

«) ib. Nr. 7. 8. 9, 13. 14. IS. 18. usw.

") ib. Nr. 3. 10. Ik. 25. usw.
'») ib. Nr. 11.

'°) ib. Nr. 16.

°°) ib. Nr. 16. 2S u. Güterbesch.. P. 125.

") ib. P. 125 if.
°-) ib. P. 127.

IM. Nr. 84

ib. Nr. 94 und 197.

°°) ib. Nr. 122.



— 22 —

sterium scakkusen8e") usw. Es ist, als ob man eine zeitlang — es

blieb so bis Anfang 14. Jahrh. — vergessen hätte, in den Urkunden
die Patrozinien des Gotteshauses zu nennen. Es handelt sich da
wahrscheinlich um eine zur Zeit übliche, formelle Urkundenformulierung;
daß man in Wirklichkeit das Patrozinium durchaus nicht vergessen

hatte, zeigt ein Beispiel von Stein a. Rh., wo in einer Urkunde dieser

Zeit die Patroziniensormel fehlt, dagegen gleichzeitig das Patrozinium
im Siegel (St. Georg) ausgedrückt wird! Ein anderes Moment fällt
noch auf: Etwa seit Mitte des 13. Jahrhunderts (nicht vorher) geben

sich unsere Klöster den Beisatz „orckià sancti Leneckicti". Das geht

wohl ohne Zweifel auf das Entstehen vieler neuer, konkurrierender

Orden, besonders auf die Franziskaner und Dominikaner, zurück. Durch
den Zusatz orckmis sancti öeneckicti wollte man die Zugehörigkeit zu
dem altehrwürdigen Orden des hl. Benediktus deutlich machen. Der
Zusatz erscheint für Allerheiligen — wenn ich nicht irre — das erste

Mal i. I. 1249"), also gerade um die Zeit, wo sich in unserer Stadt
die Franziskaner niederließen.

Mit Anfang des 14. Jahrhunderts vollzieht sich wieder ein Wechsel,

indem die schon lange nicht mehr gebrauchte Patroziniumsformel
von neuem erscheint, und zwar haben wir jetzt einen Alleintitel, nämlich:

Alle Heiligen, ohne irgendwelche Nebenpatrozinien"). Natürlich
ist anzunehmen, daß sich in der Allgemeinheit der Alleintitel:
Allerheiligen schon lange vorher festgesetzt hatte; aber es brauchte Zeit, eben

bis Anfang 14. Jahrh., bis die Alleinbezeichnung Allerheiligen auch in
die Urkunden eingedrungen war. Soviel ich aus dem im Staatsarchiv
liegenden Material erkennen kann, war Abt Johann I. Jmthurn
t1323—1333) der erste Abt von Allerheiligen"), der in einer
Ausstellerurkunde die Jntitulatio: „Wir Johannes von Gottesgnaden,

ib. Nr. 2SS u. a. m. Im till, kommen diese Unterscheidungen nicht
deutlich zum Ausdruck, man muß die Urkunden selbst vornehmen!

°?) IM. Nr. 115.

6") IM. Nr. 352 für d. I. 1312: geben an das Gotzhus aller Hailigen ze

Schafhusen in Konstenz Bistum sant Benedikten Ordens.

°") Neugart: Ooclex ckiplomaticus II, P. 399, hat schon eine Urkunde von
Abt Konrad V (v. I. 1319, fehlt im III?.), wo die Patrozinienbezeichnung
vorkommt.



— 23 —

Abt von Allerheiligen ze Schaffhusen"") brauchte. Verfolgen wir die
Urkunden weiter, so können wir sehen, daß in der Regel seit Abt
Johann I. die Jntitulatio: „Wir X Abbet von Gottes Gnaden und Konvent

Aller Heiligen des Gotzhus ze Schafhusen sant Benediktenordens"

lautet"), welche Formel sich bis zur Säkularisation des Klosters erhielt.

Vergleichen wir die Entwicklung, wie sie sich für das Kloster St.
Georgen in Stein vollzogen hat, so ergibt sich ein ähnliches Resultat.
Ursprünglich hat auch hier eine Trias bestanden: Maria, Georg und

Zhrill. (Tas Kloster hat schon vor der Verlegung vom Hohentwiel
nach Stein Reliquien von Georg und Zyrill besessen"), und also auch

deren Schutzherrschaft genossen.) Später erscheint auch die Zeit, wo die

Patroziniumsbezeichnung ausgelassen und nur die Ortsangabe gesetzt

wird: abba? cke Lteine (zwischen 1146 und 1172)"), sbbas et con-
ventus cke 8tàe"), monagterium 6e Ltaine"). Einmal, sozusagen

meteorenhaft, nennt sich ein Abt 1168. ^bbs8 8. Oeorii 8teine°°);
vereinzelt: rnonasterium 8. Oeorii martiris nec non L^rilli (1236)"),
einmal in einer Empfängerurkunde: abbas 8. Oeorii in 8teine"),
sonst trifft man aber auch hier in der Regel nur Ortsbezeichnung an").
Das „orckiniK sancti Leneàti" scheint mir hier 1246 erstmals zu

erscheinen'"), also fast gleichzeitig wie bei Allerheiligen. Wie oben schon

gesagt, kommt in einer Urkunde") — v. I. 1295 Nov. 25 —, deren

Jntitulatio: „Abt Cuonradus und Convent zu Staine" lautet, deutlich

zum Ausdruck, daß die Vorstellung des alleinigen Hauptpatroziniums
(St. Georg) schon vorhanden, aber noch nicht in die Jntitulationsfor-

°°) IM. Nr. 439 V. I. 1324.

") Entsprechend anch lateinisch, natürlich reduziert bei kleinen
Handschreiben ze.

"-) Vetter p. 28.

ib. P. 68, p. 70 (für 1190), P. 71 (für 1194).

") ib. P. 71 (für 1222).
'°) ib. P. 72 (für 1222) usw.
°°) Vetter p. 69.

ib. 76.

°°) ib. 77.

") Im iib. ciec. v. 1275; sogar auch im Abtsrodel v. 1385, wo doch ein
Patrozinien-Attribut am Platz gewesen wäre. Bei Vetter, P. 99 ff.

'") Vetter P. 78.

") IM. Nr. 251.



— 24 —

mel durchgedrungen war; denn das Patrozinium ist in der besagten

Formel nicht angegeben, aber das Konventssiegel à Urkunde zeigt den

Patron: St. Georg, stehend mit Schild und Fahne! Bei Stein hat die

Jntitulatio mit alleiniger Patroziniumsbezeichnung länger auf sich

warten lassen, als es bei Allerheiligen der Fall war. Abt Jodokus
l1462—1490) scheint") mir der erste Abt von St. Georgen gewesen zu
sein — wenigstens nach dem mir vorliegenden Quellenmaterial — der

in der Jntitulatio einer Ausstellerurkunde folgende Wendung gebraucht
hat: „dlos lloclokus permis8ione clivins sbbs8 mons8terii sancti
OeorAil in Ltsin orlliinis 8sncti Leneàti""). Diese Formel blieb

auch hier, entsprechend deutsch, bis zur Säkularisation.

In den Urkunden, clie das Benediktinerinnenkloster St. Agnes
betreffen, kommt stets die Formel vor: cells, mons8terium, conven-
tu8 8sncte >^neti8 und zwar schon in der ältesten Erwähnung")
l1080—1092): „in cells 8sncte Axne", mit dem Beisatz: „8ub reculs
8sncti Leneclictt" — nicht aber „orckinw 8snct Lenellicti", das erst

viel später erscheint. Bei diesem Frauenkloster war von allem Anfang
an das Hauptgewicht auf St. Agnes gelegt worden, die sich denn auch

als Patronin stetsfort behauptete").

So viel aus den Belegen des Franziskanerklosters zu ersehen ist,

wird hier weder in der Jntitulatio, noch sonst irgendwo das Patrozinium

ausgedrückt. Die Jntitulatio lautet etwa so: „Wir der Gardion
und Konvent des Klosters zu Schaffhusen saut Franzissenordens"").
Es scheint, daß sich das adverbiale „zu den Barfüßern" als eigentliche

Bezeichnung für das ganze Kloster eingebürgert hat"). Aus den

Urkunden läßt sich überhaupt nicht erkennen, ob dieses um die Mitte des

13. Jahrhunderts entstandene Kloster dem Heiligen von Assisi geweiht
worden war, was zwar wohl möglich, nicht aber unbedingt es

anzunehmen notwendig ist.

'9 IM. 2101: Urk. v. 1444 mit Patr. bez. ist aber nicht Ausstellerurk.

n) IM- Nr. 27S0.

") IM. Nr. 9. vgl. Quellen III. Nr. 7/11.
") Vgl. die vielen anderen Patrone bei der Weihe v. 1301, die außer Agnes

figurieren, hinten im Reg.

") IM. Nr. 1874, ähnlich: ib. Nr. S3S, 9S2, 3103, usw.

") III?. Nr. 2096, 3158 u. a. m.



— 25 —

Fassen wir das Gesagte kurz zusammen, so dürfte man für die

Patroziniumsbezeichnung unserer Klöster folgendes Schema aufstellen:

I. Zur Zeit der Gründung: Genaue Angabe des Patroziniums mit
Erwähnung der Kompatrozinien.

II. Mitte 12. Jahrhundert bis Anfang 14. Jahrhundert: Das Kloster

— der Abt! — bezeichnet sich nach der Ortschaft, worin das

Kloster steht; ab Mitte 13. Jahrhundert das Attribut:
orclinis 8. öeneclicti.

III. Zirka 14. Jahrhundert bis Säkularisation: Das Patrozinium
erscheint wieder, aber nur das alleinige, das sich inzwischen

zum Hauptpatrozinium entwickelt hat; es wird in der

Jntitulatio genau angegeben.

Nach diesem Exkurs kommen wir wieder auf unser eigentliches

Thema zurück und wollen dieses abschließen, indem wir noch speziell

auf das Festhalten am Kompatrozinium Maria aufmerksam machen

wollen; dieses Festhalten an dem so beliebten Patrozinium kommt am
besten in Weihe- und Stiftungsurkunden von Altären zum Ausdruck. Es
lassen sich aus diesen Urkunden zwei Glieder, die schematisch immer
wiederkehren, herausschälen, nämlich: im strengen Sinne eine Haupt-,
daneben aber auch eine Nebenweihe. Die Hauptweihe bezieht sich auf
einen beliebigen Heiligen, der je nach Wunsch, Willen und Vorliebe
des Donators, wie auch nach dem Besitz von Reliquien gewählt worden

war, und nachdem der Altar auch genannt wurde. Die Nebenweihe

dagegen lautet in den meisten Fällen immer wieder auf dieselben

Personen: Gott, Christus, ganz besonders aber auf Maria! Die beiden

Glieder werden in der Urkunde getrennt und besonders motiviert;
es heißt: zum Lobe Marias zc. stiftet X diesem oder jenem Heiligen
einen Altar. Ich schlage vor, die beiden Teile etwa folgendermaßen

zu benennen: die Kollaudatio (^- Nebenweihe, in welcher fast

ausnahmslos Maria figuriert), und die Dedicatio (— Hauptweihe,
nach der sich der Altar nennt). Beispiel: i. I. 1378 bezeugt Bischof

Heinrich von Konstanz, daß Wilhelm Jmthurn einen Altar stiftet
und dotiert „ ob lauckem Oei et Aloriosae lAariae suae
lAatris ." (— Kollaudatio) „unum altare in bonore beatae



— 26 —

Eatbarinae Virginia et mart^ris /"°) (— Dedicatio). In vielen
Fällen steht zuerst die Dedicatio, ihr folgend erst die Kollaudatio.
Durch Kombination von Dedicatio und Kollaudatio wurde bewußt
der Kreis der überirdischen Schutzherrschaft wesentlich erweitert, indem
zugleich zwei Gruppen von Heiligen mit einer Schenkung bedacht

wurden. Es gibt auch Urkunden, wo in der Dedicatio und Kollaudatio
z. T. die gleichen Heiligen erscheinen. Beispiel vom Jahre 1477:

„ all lauàm et xratiam reclemptoris nostri 8ueque Zlorio-
si88ime matri8 et intemerate virZilà lAarie ac beate Ulz^abetk
ceZia EnArie kilie totiu8<zue cele8ti8 militie exercitua

Kollaudatio) wird errichtet „altare unum primum in konore
eiu8clem intcmerate virAini8 lAarie et beate El^abetk ac bea-

torum petri et Uauli apoatolorum et beate àne ."^)
Dedicatio). Hier sind also Maria und Elisabeth sowohl in der

Kollaudatio als auch in der Dedicatio vorhanden.
Beispiele ließen sich natürlich leicht vermehren! Es zeugt doch

für die überaus große Beliebtheit des Marienpatroziniums, daß die

hl. Jungfrau sozusagen nie in der Kollaudatio fehlt, was auch zeigt,

daß man stets an ihrer ideellen Schutzmitherrschaft festhalten wollte.
Man kann die Kollaudatio als ein abgeschwächtes Kompatrozinium
verstehen.

Knna.

Im Gegensatz zum Patrozinium der hl. Maria ist dasjenige
ihrer Mutter, der hl. Anna, ein sprechender Typus einer nur temporär
stark verehrten Modeheiligen; und zwar kam ihr Kult erst spät auf,
fast am Ausgang des Mittelalters°°); er hängt innig mit den

dogmatischen Streitigkeiten über die unbefleckte Empfängnis zusammen.
Es war ja die Zeit der Renaissance, die der hl. Anna so viel
Aufmerksamkeit schenkte in Kunst (beliebte Darstellung: àna 8elb (tritt,
/xnna metterics), im Dogma (Päpste wie Sixtus IV., Julius II.,
Leo X.), in Gebet und Verehrung (vgl. die Gebetbüchlein vom Ausgang

des Mittelalters mit den betonten St. Annen-Gebeten,
ausgestattet mit extra hohem Ablaß). Ihr Kult machte eine zeitlang

n) Verz. d. P. u. A., P. 48.

">) Verz. d. P. u. A.. P. 94.

Schaumkell: Kultus der hl. Anna am Ausgang des Mittelalters.



— 27 —

solche Fortschritte, daß ihr zu Lieb viele bisher verehrte Heilige
zurückgedrängt wurden"), ja bisweilen gelang es ihr, sogar Maria
zu überflügeln! Hier muß nun auf das P. 17 Gesagte zurückgekommen
werden. Me dort besprochene Ostkapelle von Allerheiligen wechselte

im späteren Mittelalter die bisherige Patronin Maria zu Gunsten
der hl. Anna. Der Wechsel des Patroziniums von Maria zu Anna
hatte übrigens Anhaltspunkte, indem St. Anna eine zeitlang neben

Maria Kompatron war, dann gleichberechtigt (in der Form: àna
selb clritt), und schließlich die Oberhand gewann.

Wir haben in unserer Stadt ein zweites Beispiel dieser Art, wo
wir auch mit Belegen den Wechsel trefflich verfolgen können: die

St. Annakapelle auf dem Herrenacker, deren Spuren man noch heute

im Haus „zum Luchs" finden kann. Diese Kapelle war ursprünglich
ausgesprochen eine Marienkapelle! 1495: „unser Lieben Frowen Kapell
in unser statt uff der Herrenacker""), 1508: „capella b. vir^inis in

a^ro""), ja sogar noch 1519: „unser lieben Frowen Kirchen uff dem

Ägker""). lind doch ist zu dieser Zeit die Kapelle im Volksmund und

-empfinden durchaus eine St. Annakapelle und die spätere, reformierte
Zeit kannte sie überhaupt nur als solche^). Es ist anzufügen, daß St.
Anna schon zur Zeit der Stiftung i. I. 1475 in der Dedikatio — also

nicht in der Kollaudatio — aufgeführt wird, allerdings erst an 5. Stelle:
..altare primum m llvnore eiusclem intemerà virAllà tAarie et
d. L1>?abetti ac beatorum pétri et pauli apo8tolorum et beate

àne ..."").

II. Zîpostel; St. Michael,
fipostel.

Es ist leicht verständlich, daß die Jünger und Schüler des Herrn,
je intensiver die Heiligenverehrung sich gestaltete, auch als Patrozinien

Vgl. Beisp. bei Hager P. 341 ff.; vgl. auch die St. Annakap. im Kloster
Fahr, die ursprünglch eine St. Nikolauskap. war! N. Z. Z. 1926, Nr. 292.

n) Verz. d. P. u. A., p. 89 u. p. 94.

") Reg. suds. car. N. F. VIII, P. 19.

Harder, Auszüge S, p. 33.

R. P. 311; Harder, Auszüge 9, p. 193 (f. d. I. 1693) u. ib. 2. P. 1SS

(ohne Datum).
°°) Verz. d. P. u. A.



— 28 —

ihre Stellung erwarben. So wurden denn auch die Apostelfeste in

Deutschland unter Heinrich I. zu Feiertagen erhoben, währenddem sie

vorher nur Lokalfeste gewesen waren'"). Für unser Gebiet kommen

in Betracht:

St. Johann, Baptist und Evangelist. Gemäß der symbolischen

Einstellung des Mittelalters wurden häufig Taufkirchen (Baptisterien)

Johannes dem Täufer dediziert; sehr oft bestand aber das Doppel-

patrozinium beider Johannes. Eingeführt wurde in unserer Gegend

der Johanneskult im 12. und 13. Jahrhundert und zwar besonders

gefördert durch die Benediktiner^). Gerade als Benediktiner-Patro-
zinium haben wir die St. Johanneskapelle (Bpt. u. Ev.) in
Allerheiligen aufzufassen, die, wie schon mit Recht vermutet worden ist,

vor Erbauung der eigentlichen Stadtkirche St. Johann als alte

Leutkirche gedient haben dürfte. Auch die spätere Stadtkirche trug
das Doppelpatrozinium Baptist und Evangelist. Eine sehr alte, vielleicht
auf römischen Einfluß zurückgehende St. Johanns(Bapt.)kirche (sie

steht direkt auf dem römischen Kastelll"), und ist schon für das 8.
Jahrhundert bezeugt) haben wir auf Burg; St. Johannkapellen in Neun-
kirch und Dörflingen (Bapt.). Die überaus große Popularität des

Namens Johannes — er ist der häufigste und vielgestaltigste in
Deutschland"") —, erklärt sich aus dem Kult und zwar besonders aus
demjenigen des Johannes Baptista; nicht nur war sein Fest (24. Juni)
ein allüberall gefeiertes, sondern an ihn schließen sich auch die alten
Bräuche und Traditionen an: Johannisfeuer, Johannisbrot, Johannis-
wein, Johanniskäfer usw. Die beiden Johannes Täufer und Evangelist

standen denn auch in einer gewissen Konkurrenz mit einander,
wobei allerorts der Täufer numerisch obsiegte (wohl im Zusammenhang

mit dem Ausspruch Jesu, Matth. 11, 11: Unter allen, die von
Weibern geboren find, ist nicht aufgekommen, der größer sei denn

Kellner P. 208. Vgl. auch die für die Hagiographie und Heortologie so

wichtigen Lspituisria ecclesiastics des Bischofs Haito (gest. 836) in Hì. Q. lt.
I^eg. I. P. 439 ff., wo schon einzelne Apostelfeste verzeichnet sind,

s») Benzerath P. 8V u. 189 ff: Farner P. 78.

ss) F. Keller: Die römischen Ansiedlungen in der Ostschweiz, in Mitteil,
d. untiquar Gesellsch Zürich 1866.

°°) Nied P. 39 sf.



— 29 —

Johannes der Täufer). Das zeigt sich auch, wo ursprünglich ein

gleichwertiges Doppelpatrozinium der beiden vorhanden war, bei uns z. B.
bei der St. Johannkirche in Schaffhausen, deren Siegel nur den

Täufer zeigt. Dagegen scheint die Kirche auf Burg das Hauptgewicht

auf Johannes den Evangelisten gelegt zu haben, wenigstens nach

dem Siegel zu schließen. (Bekanntlich führten im Mittelalter viele

Kirchen ein eigenes Siegel; dieses ermöglicht oft einen Rückschluß auf
das Patrozinium; für die beiden hier angeführten Beispiele vergleiche

die Siegel der Urkk. Nr. 494 und 3379 im lî)
St. Peter. St. Peter tritt in der ältesten Zeit meistens mit

St. Paul zusammen als Doppelpatrozinium aus'"), haben sie ja auch

den Tag gemeinsam (29. Juni). Das Patrozinium ging natürlich
von Rom aus, wie auch das Fest erstlich ein spezielles Lokalfest von Rom

war^). Von der St. Peterskapelle in Oberhallau fehlt jede Spur für das

Mittelalter""), weshalb wir sie nicht direkt-römischen Einflusses
zuzuschreiben wagen, ebenso kaum die St. Peterskapelle in Herblingen.

St. Jakob major (Bruder des Johannes). Jakob war einer der

beliebtesten Heiligen des Mittelalters; er bietet ein typisches Beispiel
eines durch ein Ereignis (Auffindung seiner Gebeine in Compostella
im Jahre 329) weit und breit verbreitetes Patrozinium. Lt. cksxc» cli

Eomp08teIIa wurde neben Rom und Jerusalem zum bedeutensten

Wallfahrtsort'^); es entstanden geradezu St. Jakobs-Reiserouten
(besät vou Jakobskapellen) die nach Spanien führten, bewacht und
gesichert von einer organisierten St. Jakobsritterschaft^). Bekanntlich
war auch uuser Stifter von Allerheiligen, Graf Eberhard III. von
Nellenburg mit seiner Gemahlin in Compostella^), wobei er sicherlich

Reliquien heimgebracht hat, Allerheiligen besaß nämlich solche""). Zahl-

") Bossert p. 282 ff.
Kellner p. 213.

Bächtold Pfarrpfr. p. 138: „seit alter Zeit'. Wann ist das?
Noch zu Anfang des 16. Jahrh, besuchte unser Schaffhauser-Pilger Hans

Stockar diese 3 Orte; vgl. R. Lang: Schasfhauser Gelehrte u. Staatsmänner,
i. St. F. v. 3.

") Mâle II. p. 328 ff.
Mone I, p. 9V.

Quellen III, p. 141. Vgl. auch Stückelberg: Schweizerische St. Jakob-
Pilger, Basel 1SV3.



— 30 —

los waren die Jakobsbruderschaften, -darstellungen usw. Kapellen in
Gächlingen, Osterfingen, Trasadingen und vermutlich in Buchberg.

Heilige Drei Könige. Dieser Kult wurde diesseits der Alpen erst

recht bekannt, nachdem der Kanzler Barbarossas, Reinald von Dassel,
1104 die Reliquien der hl. Drei Könige in Mailand erhoben und nach

Köln transferiert hatte"J. Die Feldsiechenkapelle auf der Steig,
Schaffhausen, hatte die hl. Drei Könige als Hauptpatrone.

St. Michael. Benzerath führt P. 147 unter den alemannischen

und rechtsrheinischen Patronen gleich zu Anfang den hl. Michael auf;
er begründet diese Klassifikation mit dem Hinweis, daß diesseits der

Aare viele Michaelskirchen, jenseits dieses Flusses weniger vorkommen;

er glaubt deshalb, daß der Michaelskult von Deutschland aus in das

Bistum Lausanne eingedrungen sei und hält die Aare für die politisch-
sprochlich-kirchliche Scheidelinie. Nun ist es aber sehr kühn (und gewiß

nicht richtig), den Erzengel Michael so kurzweg einen „deutschen"

Heiligen zu nennen! War ja die Heimat des MichaelkultesPhrygien —
Chcuae berühmter Michaels-Wallfahrtsort —, von wo er dem Abendland

via Italien bekannt geworden war""). So treffen wir denn in
Italien und Frankreich eine Masse von Michaelskirchen, die doch sicher

nicht auf deutschen Einfluß zurückgeführt werden können"")!
Wir haben neben Phrygien noch als Wurzel seiner Verehrung

die Belege aus der Schrift heranzuziehen, etwa: Daniel X, 13 und 21;
ib. X, 1; Offenbarung Joh. VII, 7, was in den unzähligen
Darstellungen des jüngsten Gerichtes an den Kathedralen (Frankreich!)
zum Ausdruck kommt"'"). Einen Aufschwung nahm der Kult durch die

berühmte Erscheinung auf dem Monte Gargano im Jahre 493, die
aber etwa nicht die einzige war""). Man denke z. B. an diejenige in
Frankreich auf dem Berge, wo später das berühmte Kloster „Mont
St. Michel" erstand, in Rom an diejenige, die sich an die Engelsburg

(laste! Laut à^elo) anknüpft u. a. m. In Deutschland scheint

"') Beißet II. p. 64.

°6) Lucius P> 266 ff. — Kellner P. 243.
A. v. Hosmann: Das Land Italien und seine Geschichte, Berl. 1921,

macht P. 222 auf die geradezu auffallende Häufigkeit der Mich. Kirchen in de''
Lombardei aufmerksam.

Mâle l, P. 466, bes. d. Abschnitt: le fuxsment clernier.
K. L. VIII, P. 1465 ff.



— 31 —

sich die Gestalt des Erzengels Michael mehr oder weniger mit
derjenigen Wotans verschmolzen zu Habens. Man hat dies mit der

eigentümlichen Lage der meisten Michaelskirchen, nämlich: auf Höhen,

Hügeln und Bergen in Verbindung bringen wollen: Michael solle,

wie ehedem Wotan, auf luftiger Höhe gegen die Schar der feindlichen

Mächte kämpfen. Ich bin der Ansicht, die ein mittelalterlicher Zeuge

selbst vertritt (12. Jahrhundert), nicht abgeneigt: daß nach der

Apparitio in Monte Gargano eine Tradition entstanden sei, die Hügel-
und Bergkirchen dem Michael zu weihen: „ltic csuoniam in monte
(Fai^ano visus 8it, ac ip8e locum in alto eleZerit, iäeo et ubique
kere orbl8 teirarum in eäito loco basilica cc>N8truitur^)«.
Dieser Tradition, wie der Gestalt Michaels haben sich pagane Elemente

beigesellt""). Wie diese eigenartige Höhenlage nicht nur in natura,
sondern auch künstlich, innerhalb eines Gebäudes, zu finden ist, zeigt

uns die Michaclskapelle in Allerheiligen, die über einer anderen

Kapelle (der St. Erhardskapelle) steht"^). In unserer Barfüßerkirche
stand hoch auf dem Lettner ein Michaelsaltar, wie einer im Glockenturm

der St. Johannskirche in Schaffhausen stand (Michael war
bekanntlich Tor-Turm-Friedhofpatronfi°°). Andere Michaels Patro-
zinien: Büsingen'"') (Berglage!), Siblingen, Kompatron von
Allerheiligen bei der Weihe von 1064.

5°') Fastlinger, Monatsschriften IV, P. 46.

5°') Zit, bei Crosnier, im LuIIetin monumental Pome XXVIII, Paris 1862.

Vgl. auch: A. Küchler, in: Anz. f. schw. Gesch. 1888, p. 238 ff, und Meyer v.
Knonau ib. P. 185. — Eine solche traditionelle Gepflogenheit ist sehr wohl
möglich? lch erinnere hier an etwas Ahnliches: an die bewußte traditionelle
Nachbildung der Erlöserkirchen und -kapellen nach dem Vorbild in Jerusalem:
„all bonorem bsati ätsuncii tunàtur sepulcrum Domini in similituäins illius
terusolimitani factum." (12. totà) in: lit. (Z. lt. LL. IV, p. 452.

Dorn p. 30.

Ahnliche Beisp. bei Sauer: Anfänge d. Christentums i. Baden, P. 117
(St. Gallen, Reichenau Mittelzell, Münster in Freib. i. Br.). — Vgl. ders. in

N. F. VIII, p. 233? im Zürcher Chorherrenstift, s. Zürcher Urk. Buch IV,
170 2.

Michael als Friedhofpatron, zusammenhängend mit dem Passus im
Olksrtonum clsr Votenmesse: Ligniter oanctus tAickael reprassentet eo3 in
lucem Lsnctam.

Bächtold Psarrpfr., p. 10.



— 32 —

III. Titel.

„Ist eine Kirche der heiligen Dreifaltigkeit, einer der göttlichen

Personen, einem Geheimnis oder einem Leidenswerkzeug geweiht, so

ist ein Titulus vorhanden""')". Im allgemeinen waren Titelpatrozinien
nicht häufig, wohl weil dem Volke das abstrakte Denken fern lag und

weil z. T. Reliquien bei Titeln unmöglich waren. Doch konnte sich

das ändern, wo sich ein Abstraktum zum Konkretum gestaltete,

z. B Leiden am Kreuz Kreuz.

Salvator. Salvator ist eine der ältesten Titel, durch das Beispiel
Roms im Abendlande verbreitet (die Lateransbasilika in Rom war
bis 896 eine Erlöserkirche)"""). Wir haben oben, Pag. 26 ff., gesehen,

dah Salvator in der Anfangszeit des Klosters Allerheiligen die Haupt-
nvte erhielt und daß dann gleichsam ein Ringen zwischen den beiden

Patrozinien „Salvator" und „Alle Heilige" anhub, bis das letztere

siegte. Der älteste bekannte Altar von Allerheiligen hatte auch ein

Titel-Patrvzinium: sltare in lionore clominice resurrectionis,
1052 (bezw. 1049), also ein Urständ-Altar, wie es dann auch eine

Urständ-Kapelle gab (über dieselbe vgl. d. Register).

Heilig-Geist. Nach dem Vorbild von S. Spirito in Rom erstellte

man in fast allen größeren Städten im Laufe des 13. und 14.

Jahrhunderts Spitäler, die dem hl. Geist geweiht waren""). So waren
denn beide Spitäler unseres Kantons Heilig-Geistspitäler: in Schaffhausen

(schon 1253 bezeugt) und in Stein, wahrscheinlich im 12./13.
Jahrhundert entstanden.

Heilig Kreuz. Dieses Patrozinium wurde besonders in dem Fest

„Uxaltatic» orucis" (14. September) gefeiert und dem Abendland
bekannt'"). Die Kreuzlegende war beliebt (Darstellung im Chor von
Wiesendangen!), Reliquien waren hier möglich: Kreuzpartikel spielten
eine große Rolle"ch. Nach dem oft genannten Weihebericht von 1064

"°) K. L. IX. p. 1639.

Benzerath 17 ff. — Die Lateransbasilika war und ist ja noch heute die
omnium urbis et orbis ecclesiarum muter et csput

Dorn p, 231. Es gab auch einen Orden „Hospitalier" oder „Brüder
vom hl. Geist", die Krankenpfleger waren, v. Jnnocenz III. 1198 approbiert.

Kellner p. 247.

Siehe d. Bsp.: Abt Gerhard von Allerheiligen. Quellen III. p. 167.



— 33 —

war die sânctàimà crux sogar Kompatrozinium von Allerheiligen,
ebenso befanden sich schon damals Partikel im Hochaltar""). — Wir
haben nur eine hl. Kreuzkapelle, diejenige der Schwestern zu unterst
an der Repfergasse, erbaut um 1480. — Die Kreuzaltäre waren wichtig:

es waren Laienaltäre'"), in allen Kirchen stets an demselben

Platz, in der Längsachse, diesseits der Vierung. Kreuzaltäre: Münsterkirche,

St. Agnesenkirche, St. Georgen-Münster in Stein, U. L. Frauenkirche

in Neunkirch.

Heilige Dreifaltigkeit. Als Titel ziemlich selten. Das Fest

Trinitatis (1. Sonntag nach Pfingsten) ist im 14. Jahrhundert
allgemein; wann es ausgekommen ist, weiß man nicht""). — Trinitas
war Kompatrozinium in Gächlingen (nicht Hauptpatrozinium, wie

Rüeger angibt). Dreifaltigkeitsaltäre in St. Agnesen und St. Johann
zu Schaffhausen.

k. fränkische patrozimen.

Da die Zeit der fränkischen Herrschaft über unsere Lande, zirka
550—900, zugleich mit der Hauptperiode der Mission für die Gebiete

nördlich der Alpen zusammenfällt, so ist es nicht verwunderlich, daß im
allgemeinen sehr viele Kirchen mit fränkischen Patrozinien bedacht

worden sind. Das jung erstarkte Frankenreich hatte denn auch das Glück,
einen Nationalheiligen aufweisen zu können, der bald weit über die

Grenzen des Frankenreiches hinaus bekannt und verehrt"") wurde:
St. Martin von Tours (gest. 11. November um 400). In Frankreich

war Martin sozusagen Hauspatron der Dynastie. Die Wichtigkeit
dieses Heiligen geht schon daraus hervor, daß das Wort „Kapelle" mit
ihm in Zusammenhang steht: „Lappa" oder „Lapella" war das seit
dem 7. Jahrhundert verehrte Priestergewand des hl. Martin, das als
glückverheißendes Heiligtum auf Feld- und Kreigszügen mitgenommen

Quellen III, p. 140 f.; Vgl. die Erzählung von der Schaffhauser Nonne
Hedwig, die anläßlich ihrer Wallfahrt aus Jerusalem Kreuzpartikel heimbrachte
(i. Jahre 1125). Beiträge II (1866). p. 43 ff.

"') Braun Christl. Altar I, p. 401.

"') Kellner P. 89.

"«) Bernoulli: Heil, der Merow., P. 6 ff.



— 34 —

wurde; der Ort, wo dieses kostbare Andenken von Martin aufbewahrt
wurde, erhielt dann von ihm den Namen Lapella, Kapelle"'). Die
Verbreitung des Martinpatroziniums war sehr groß: Benzerath zählt

für das Bistum Lausanne 42 Martinskirchen! und Farner weist

hübsch nach, wie sich an der von den fränkischen Königen bevorzugten
Lukmanierroute Martins- wie überhaupt Kirchen fränkischer Patro-
zinien finden'^).

Unsere beiden Martinskirchen sind auf fränkischen Einfluß
zurückzuführen""): Merishausen, noch zur fränkischen Zeit belegt (846) und

Lohn, erst im üb. dec. 1275 erwähnt, bestand aber natürlich schon

vorher.

Nicht durch spezifisch fränkischen Einfluß, sondern auf ganz
andere Weise veranlaßt, gab es in Schaffhausen eine Eligius-(Loy-
Eulig)KaPelle auf der Bachbrücke in der Unterstadt. St. Eligius""),
Bischof von Nohon (gest. 659) war Patron der Hufschmiede (vgl. die

Darstellungen, z. B. im Landesmuseum: Eligius beschlägt ein Pferd,
und zwar hat er demselben, da es unruhig ist, wunderbarer Weise
das Bein abgenommen, um besser arbeiten zu können). Als Patron
der Hufschmiede haben wir diesen Heiligen auf der Bachbrücke zu
verstehen; die Eligiuskapelle stand in der nächsten Nähe der Peher'schen

Schmiede, welche nach Rüeger'") eine „kostliche schmitte" war, vom
Adel aus dem Hegau her frequentiert. Da ist die Schlußfolgerung,
daß diese wohlhabende Schmiedefamilie Peyer ihrem Handwerkspatron
neben ihrem Haus eine Kapelle errichtete, gewiß nicht illusorisch!

Wermingyofsi Verfassungsgesch. der deutschen Kirche im Mittelalter.
Leipz. 1S13, P. 13. — Auffallend, wie der St. Martinstag (11. Nov.) in
mittelalterlichen Urkunden häufig als Zeitpunkt für Verträge. Zinsen :c. begegnet!

"°) Farner p. 170.

"°) Zu weit geht man. wenn man glaubt, überall da. wo Martinskirchen
sich vorfinden, hätle eine königlich-fränkische Station bestanden (königliche
Beamte ?c.)i das braucht durchaus nicht der Fall zu sein.

Nicht mit Eulvgius zu verwechseln, von welchem Namen es zwei
Heilige gab: E. Erzbischos von Toledo und E. Partriarch von Alexandrien. Vgl.
Vögelin: Legende des hl. Eligius in Neujahrsbibl. Zürich. Zürich 1874 und
G. Wyß: die St. Elogi-Bruderschaften in Ölten. O. 1919.

»') R. P. 890 (für d. I. 1467), ib. P. 374.



— 35 —

St. Leonhard. Lienhard, wie er auch hieß, war in Feuerthalen

Patron"J; er war der Schutzheilige der Wöchnerinnen, der

Geisteskranken, des Viehs und der Gefangenen"") und war offenbar als

solcher hier verehrt.
Thebäische Legion. Es ist wohl am Platz, hier die Patrozinien,

die der sog. Thebäischen Legion entstammen, anzuführen; ursprünglich
ja ein burgundisches Patrozinium, dehnte es sich aber z. Zt. der

Frankenherrschaft mächtig aus, zumal da Burgund 534 fränkisch ward.

Allbekannt und weit verbreitet war im Mittelalter:

St. Mauritius. Der hl. Moritz"H erlitt unter Kaiser Maximinian
Ende des 3. Jahrhunderts mit seinen Glaubengenossen bei Agaunum,
dem späteren St. Maurice, im Unterwallis den Märtyrertod. — Für
uns liegt die Wichtigkeit des Mauritius-Patroziniums darin, daß

dasselbe auf ein hohes Alter schließen läßt; dabei ist auch zu merken,

daß sich die Mvritzlegende schon bald stark vermehrte, indem eine Reihe

von Heiligen in Zusammenhang mit St. Moritz und seiner Legion
gebracht wurden, so St. Ursus und Viktor in Solothurn, Felix und

Régula (später noch Exuperanz) in Zürich, Verena in Zurzach. Unter
dieser Perspektive haben wir unser Mauritiuspatrozinium ins Auge

zu fassen. Schon Bächtold"°) hat darauf aufmerksam gemacht, daß der

Kult des hl. Moritz in Unterhallau als sicheres Zeichen für die frühe
Christianisierung (vielleicht schon zur Römerzeit?) anzusehen sei.

(Man hat schon angenommen, daß der Klettgau mittelst einer
alten Römerstraße, die von Tenodo-Zurzach über den Sattel bei

Berchtersbohl nach Erzingen, Hallau, Gächlingen, Schleitheim, Weggingen

gegen Rottweil-Rottenburg geführt haben soll, mit Zurzach in
Verbindung gestanden habe""); allein, diese Annahme ist zu
hypothetisch, als daß für die Patrozinien etwas gefolgert werden dürfte!

Harder in Tageblatt der Stadt Schaffh. 1861. Nr. 26S fs.
Nied P. 69.

Vgl. Stückelberg: Schweiz. Heilig., p. 78 ff. Bernoulli: Heil. d. Merow.,
P. 179 ff. Egli: Kirchengesch. der Schweiz, P. 21 ff. Lüdolf: Glaubensboten,
p. 12S ff. — St. Moritz wird als Mohr dargestellt; er soll eine zeitlang mit
seiner Schar in Theben (Ägypten) gekämpst haben, deshalb spricht man von der
Thebäischen Legion.

Bei R. p. 470 à 2.
G. Wanner in K. F. p. 41.



— 36 —

Doch ich erwähne dies, weil für verschiedene andere Fälle Einflüsse
von alten Römerstraßen auf Patrozinien nachgewiesen werden

konnten"'). In unserem Falle gelangten von Zurzach aus, wo man sich

aus aller Welt zur Messe einfand, die hier schon früh verehrten
Thebäer-Patrozinien, wohl vornehmlich durch Reliquien (vgl. unten
Hallau!) in den Klettgau und in die anderen Landesteile"').)

Wir finden im Klettgau St. Moritz als Hauptpatron in Hallau,
als Kompatron in Gächlingen, wo auch bezeichnenderweise gleichzeitig
Verena Kompatron ist!, als Kompatron in Rüdlingen'"). Exuperanz-
und Verenareliquien haben wir in Allerheiligen bei der Weihe von
1064. — Hallau war ein oft besuchter Wallfahrtsort; nicht nur daß

in päpstlichen Urkunden"") die dort befindlichen Reliquien"') und
die daran sich oft ereignenden Wunder erwähnt werden, sondern die

Moritzenkirche von Hallau wurde sogar aus der Ferne, z. B. von Basel
aufgesucht'")! Bezeichnend für die Intensität der Mauritiusverehrung
ist, daß die Gräberfunde, die 1491 beim Bau der St. Moritzer-
Bergkirche von Hallau gemacht worden find, mit der Thebäischen

Legion in Zusammenhang gebracht wurden. Das fromme Mittelalter

dachte sich: wie ehedem in Agaunum, hat auch hier in Hallau
eine Schar des HI. Moritz den Märtyrertod erlitten. — Die Gräberfelder

waren aber nichts anderes als alemannische Grabstätten"').

"') über die Bedeutung der Römerstraßen für die Patroziniumsforschung.
vgl. Dorn p. 34.

"5) Vgl. die Karte bei Stückelberg Schweiz. Heil. p. 128.

Eine Felix- und Regulakapelle wurde 1167 in Rheinau geweiht, wo
auch eine Moritzkapelle bestanden hat, ebenso ein Moritzaltar in der Kloster-
kirche. Vgl. Rothenhäusler: Zur Baugesch. des Klosters Rheinau, Freib. i. Br.
1903, p. 29 4 2.

"») Z. Bsp. bill. 3780.
über die Schicksale der Reliquien: Pfund: Bergkirche.

"2) Harder, Auszüge 10, P. 26.

Ganz ähnlich ging es bei Gräberfunden in Solothurn, Schütz (Kanton
Luzern) u. a. Vgl. H. Morgenthaler: Die Auffindung und Erhebung der

Thebäer-Reliquien in Solothurn 1473/74, in: Zeitschr. für Schweiz. Kirchen-
gesch. Bd. XVI, 1923, P. 161 ff. Lütols: Glaubensboten P. 207 ff. Solche Funde
hatten folgerichtig jedesmal eine Neustärkung, Neubelebung des Kultes der Theb.
Legion zur Folge; in Hallau kommt das in den Schlußsteinen des Chores der

Bergkirche zum Ausdruck!



— 37 —

Q Römische und orientalische patrozinien.
I. kiîmische heilige.

Wie das fränkische, so hat auch das römische Element bei der

Verbreitung von Patrozinien einen sehr großen Einfluß ausgeübt.
Es gingen beide Bewegungen nebeneinander her, indem zeitweilig
diese, zeitweilig jene dominierte, für die Zeit etwa des ersten

Jahrtausends berechnet. Wie sehr der römische Einfluß wirkte, zeigt das

schon oft zitierte Buch von Kellner, das beweist, daß sehr viele Kirchenfeste

ursprünglich rein römische Lokalfeste waren. Der römische Einfluß

konnte sowohl auf direktem als auch indirektem Wege wirken,
das letztere dadurch, daß das römische Patrozinium auch via Frankreich,

durch fränkische Mission importiert, zu uns gelangte; die

Bekanntmachung mit orientalischen Heiligen haben wir uns nur durch
die Vermittelung Roms zu denken.

Für Allerheiligen sind im Jahre 1064 Reliquien und Kulte
bezeugt"^, deren Großteil sich aus spezifisch römischem Wirkungskreis
rekrutiert; darunter fallen auch zum Teil solche Patrozinien, die wir
oben unter „Biblischen Personen" besprochen haben, wobei besonders

an Peter und Paul zu denken ist, die als römische Patrone anzusprechen

sind; außer ihnen finden wir 1064: Vincentius, komanicus, Vitalis,
konikatius, Lrescentius, priscianus, Silvester papa, I^eo papa,
llaurentius, IZeneàtus, llucia und viele andere, die deutlich genug
für ihre Herkunft sprechen. Das zeigt wieder, wie rege schon im ersten

Jahrtausend die Verbindung mit Rom war. Graf Eberhard war
auch in Rom gewesen"'), hatte zweifellos römische Reliquien
heimgebracht.

St. Agnes. Sie war die Patronin der Jungfräulichkeit, Römerin,
starb 304 den Märthrertod""); ihr Schutzpatrozinium wurde von dem

Benediktinerinnenkloster unserer Stadt angenommen; Reliquien waren
schon 1064 vorhanden.

»') Quellen III. P. 13S ff.
Mone P. 87, cup. 16.

»') K. L. I, 339.



— 38 —

Papst Sylvester"") (314—335) war Patron in Beggingen.

St. Lucia (gest. 303). Diese Märtyrerin"") zu Syracus hatte eine

Kapelle in Buchthalen.

Wenn die Angabe Rüegers (P. 441) stimmt, wurde die Sylvesterkapelle

in Beggingen erst 1377 erbaut und geweiht, was dann natürlich
nicht mehr auf römisches Wirken (Mission :c.) zurückzuführen wäre.

(Eventuell Weihe am Sylvestertag"")?) Bei Buchthalen wäre es nicht
ausgeschlossen, daß vom Kloster Allerheiligen Lucienreliquien durch

Schenkung — was oft vorkam — in das Kapellchen gelangten; 1064

Lucienreliquien vorhanden! — Die Benediktusaltäre in Allerheiligen
und St. Agnesen haben wir als Ordensstifter-Patrozinien aufzufassen.

St. Agatha. Dieser Märtyrerin"") von Sizilien, gest. 251, die

Patronin gegen Brustleiden war, war die Beinhauskapelle zu Stein
geweiht; hier Reliquien maßgebend.

II. Orientalische Heilige.

Auch die orientalischen Heiligen spielen in dem Vorstellungskreis
des mittelalterlichen Menschen eine große Rolle; man hat sie

„Kreuzzugsheilige" betitelt, da der Großteil derselben durch die Kreuzzüge
dem Abendland bekannt geworden ist. Doch ist das nur in bedingtem

Maße richtig, gibt es doch solche, von denen Kult und Verehrung
hierzulande schon vor den Kreuzzügen bezeugt sind. Zum Beispiel ist recht

auffällig, daß in Allerheiligen im Jahre 1064 Reliquien der hl. Barbara

vorhanden sind, von Barbara, die durchaus eine orientalische
Heilige ist, wahrscheinlich mit Zügen der antiken Göttin Rhea
vermengt""). Wohl hat die Verbindung des deutschen Kaiserhauses mit
Byzanz zur Zeit der Ottonen die abendländischen Patrozinien mit
solchen aus dem Orient beeinflußt. Tatsache ist, daß einige dieser

Heiligen, etwa Georg oder Nikolaus nicht nur sehr früh, sondern auch

»0 K. L. XI. 1034.

»°) K. L. VIII. 106.

"°) Heute noch ist tn Beggingen Kirchweih an Sylvester.
»") K. L. VIII. 330.

C. Commelin: Nouvelle ^tkoloxie, Paris 1920. P. 12.



— 39 —

allüberall bekannt wurden und viele einheimische Patrone an Ruhm
und Beliebtheit weit überstrahlten. Das Gros (zahlenmäßig) der

orientalischen Heiligen sind allerdings typische „Kreuzzugsheilige", die

haufenweise, besonders nach dem Fall von Konstantinopel! in Gestalt
von Reliquien durch Kreuzfahrer dem Abendland übermittelt wurden.
— Für uns kommen in Betracht:

St. Nikolaus. Der hl. Nikolaus'"), Bischof von Mhra (Kleinasien),

gest. zirka 350, war überaus beliebt. 1087 wurde sein Leichnam
nach Bari übertragen. Daß aber schon vor dieser Translation der
Niklauskult diesseits der Alpen vorhanden war, steht fest. Benzerath
5.P. 157) führt als ältestes Datum 1002 (St. Nikolaus-Abtei in Burt-
schcid bei Aachen) an; Dorn (p. 244) gibt das Jahr 973 an, allerdings
Niklaus hier nur als Kompatron'"); Sauer'") will sogar Niklaus
im 9. Jahrhundert in Konstanz wissen (wo Belege? !); das sind
vereinzelte frühe Beispiele; das Hauptgewicht aber bleibt der
Zeitpunkt der Translation nach Bari'") (Unteritalien). — St. Niklaus
war Patron der Fischer und Schiffer, weshalb wir ihn an Bächen
und Flüssen finden; vergleiche die Strecke am Rhein, wo er sozusagen

diesem Flusse nachspaziert: Niklauskirche in Stein, Niklauskapelle
in Obergailingen'"), Niklauskapelle in Schaffhausen (Kloster
Allerheiligen), Niklauskirche in Rheinau"') usw. Da St. Nikolaus ein

volkstümlicher Heiliger war, ist nicht ausgeschlossen, daß die Niklauskapelle

in Allerheiligen, deren Standort ja unbekannt ist, an der

Stelle stand, wo Rüeger'") die Marienkapelle suchte (vgl. oben p. 17 ff),
und das darum, weil hier der Standort für eine dem Volke be-

»2) K. L. IX, 333 ff. — Eine Szene ans seiner Legende bildete sich zu dem

noch heute üblichen „Samichlaus" (6. Dez.) aus.

"») Beleg in: M. Q. tt. 88., IV. P. 412.

'") Anfänge d. Christent., P. 120.

Am Grab des hl. Nikolaus in Bari floß wunderbares Ol. Vgl. Mâle II,
P. 331.

"°) N. F. VIII, p. 2206.

"2) R. Hoppeler i. Zeitschr. für Schweiz. Kirchengesch. 1910, P. 81. (Keine
dieser gen. Nikolauskirchen ist mit Sicherheit vor die Kreuzzüge zu datieren.)

"°) R. P. 245 u. 251: An der Stelle der 1526 gebauten „Helfershäuser".
Daß sie wohl eine besondere Kapelle, nicht nur etwa in der Münsterkirche, war,
geht aus den „Seelstiftungen", p. 14, hervor! ebenfalls aus dem Zinsrodel von
Allerheil. v. 1393, bei Harder, Auszüge XIV, P. 82, 96, 107.



— 40 —

stimmte Kapelle geeignet gewesen wäre. — In Ramsen an der Biber,
wo gefischt wurde, war Niklaus Hauptpatron, ebenso in Hemmenthal.
Hier in Hemmenthal sind vor allem die 22 Kompatrone des

Hochaltares auffällig (vgl. das Register); es sind z. T. ganz altrömische
und orientalische Heilige, woraus geschlossen werden darf, daß bei
der Neuweihe von 1492 — es war eine Rekonziliation — auf eine

alte, noch vorhandene Weiheurkunde Bezug genommen wurde, d. h.
1492 wurde ganz einfach das alte Patrozinium wieder aufgefrischt.
(Bei Wechsel des Patroziniums hätte man dem Geschmack vom Ende
des 15. Jahrhunderts entsprechend ganz andere Heilige gewählt!) —
Niklausaltäre in: St. Johann Schaffhausen, Ramsen, St. Johannkapelle

von Neunkirch.

Ein zweiter Orientale, der in der mittelalterlichen Kirche einen

hohen Platz erwarb, war der Ritter- und Burgenheilige

St. Georg. Georg von Kappadozien, der tapfere Drachentöter,
sott unter Diokletian ums Jahr 303 den Märthrertod erlitten haben"').
Die Darstellungen Georgs als Ritterbischof, als Ritter zu Pferd den

Drachen tötend und die Königstochter befreiend, sind unzählig;
überhaupt hat diese Figur das Mittelalter stark beschäftigt"'). Naturgemäß
wurde St. Georg von der Ritterschaft zu ihrem Patron ernannt; es

bestanden Rittervereinigungen, die sich nach ihm benannten, z. B. die

schwäbische Ritterschaft, die anfangs des 15. Jahrhunderts mit den

rheinischen und fränkischen Rittern zur „Vereinigung des St. Georg-

Schildes" (mit St. Georgsfahne) sich zusammenschloß"').

Der hl. Georg unseres Kantons, dessen Patronat dem Kloster
Stein — später auch auf die Stadt übergehend — eigen war, kam

nicht infolge der Kreuzzüge hierher. Als das Kloster noch auf dem

Twiel bei Singen stand, waren schon Georgs-Reliquien vorhanden,
die der letzte Twieler Abt, Trudewing, dem Altar enthob, als das

Kloster nach Stein verlegt wurde"'), also kurz nach dem Jahre 1000.

»») K. L. V. 330.

M. Storck: St. Jörg am Oberrhein, i. SchauinSland XXXll, Freib. i. Br.
1S05.

Jsaak Vetter Geschichtsbuch., P. 83 f. — Die vielen Namensformen als
Indiz für die Popularität Georgs: Nied p. 75.

"») Vetter p. 28.



— 41 —

St. Georg war durch römische Vermittlung (Reliquien) nach dem

Hegau gelangt. Das Kloster'") besaß den Arm, die benachbarte
Reichenau das Haupt des hl. Georg. — Wie gesagt, ging in Stein
das Patronat St. Georgs vom Kloster auch auf die Stadt über. Es
war im Mittelalter oft der Fall, daß von Klöstern oder Pfarrkirchen
das Patrozinium auf die Ortschaft selber überging'"). In Stein ist
es sehr interessant, wie sich die Legende des Heiligen sogar lokalisierte:
der Schauplatz der Georgserzählung wird nach Stein und Umgebung
verlegt: der Drache haust im Egelsee auf dem Tegernfeld bei Kalten-
bach, erhielt täglich 1 Jungfrau und 2 Schafe: schon sollte er die

Tochter des auf Burg regierenden Königs als Opfer erhalten, als
Ritter Georg das Untier bezwäng und so die Königstochter befreite"').
Georgsaltäre: In St. Johannskirche Schaffhausen und Münsterkirche.

Kompatrvn in Stein war:
St. Cyrillus. Chrillus war mit Methodius Apostel der Slaven"')

und starb in Rom im Jahre 869, wo seine Reliquien verehrt
wurden"') (ursprünglich in der St. Peterskirche beigesetzt): also römischer

Einfluß. Auch Cyrillus-Reliquien lagen schon im Twieleraltar"');
wir haben sein Patrozinium nur durch das Vorhandensein von

Reliquien zu erklären, übrigens sind seine Spuren in Stein äußerst

gering; nicht einmal in der Darstellung"'), erscheint er irgendwie im
Kloster"').

ib. p. Sb ä 35.

!") Beißet II, p. 59. — Für Schaffhausen hat man schon St. Johann Bpt.
und Ev. als Stadtpatrone genannt nach der dortigen Pfarrkirche, vgl. Wüscher-
Becchi i. Schaffhauser Zeitung 1917, Nr. 144.

»-) Die Steiner-Version, erzählt bei Is. Vetter: Gesch. Buch., p. 85 ff.
!") Als Slavenapostel interpretiert bei Vetter: Klosterbüchlein 1920, p. 5.

K. L. Ill, 1282 ff.
i") Vetter p. 28.

ib. P. 35 ä 35.

>°°) Hier muß darauf hingewiesen werden, daß die Trias: Maria-Georg-
Chrill für die Erstlingszeit des Klosters nur in Fälschungen der Nachwelt
überliefert ist. (Chrill wird ziemlich selten, Georg aber sehr häufig in späteren
Urkk. bezeugt.) Denn nicht nur die Urk. von 1005, Okt. 1. (Vetter P. 64), die
längst als Fälschung erkannt ist, sondern auch eine der beiden Urk. vom 1. Nov.
1007 von Heinr. II., bisher für echt gehalten, ist ein Falsifikat des 12. Jahrh.
(Vgl. Joh. Lechner: Schwäb. Urkundensälsch. i. MOL XXI, P. 27 ff.) Die



— 42 —

Margaretha. Orientalin, apokryph! Märthrertod um 307"');
ihr war die Kapelle in Rüdlingen gewidmet; auch die Kompatrozinien
zeigen südlichen Einschlag: Valerius, Vincentius, Läecilia.

v. Spätmittelalterliche ZWeckheilige.

Wir haben schon in der Einleitung hervorgehoben, daß sich die

regionalen und ganz besonders nationalen Patrozinien nur etwa bis
ins Hochmittelalter in ihren Einflüssen regional und national
auswirkten. Im Spätmittelalter müssen wir die Patrozinien von einem

ganz anderen Standpunkt aus betrachten; jetzt sind die ehedem

nationalen Heiligen international geworden. Nicht mehr ihre Herkunft
ist maßgebend, sondern ihr Patronat! Zum Beispiel haben wir nicht
Barbara als Orientalin, Sebastian als Römer, Rochus als Franzosen

zu suchen, sondern Barbara als Schutzpatronin der Soldaten, Sebastian
und Rochus als Patrone gegen die Pest. Sie sind Heilige zu ganz
bestimmten Zwecken geworden. Es bildeten sich ganze Gruppen aus,
etwa die bekannten „Vierzehn Notheiligen'^)" oder die „Vier
Heiligen Marschalke'^)" oder die „Fünf privilegierten Heiligen". —
Jeder Stand, jede Klasse, jedes Handwerk hatte feinen eigenen

Patron"'); auch gegen diese und jene Übel und Leiden wurden überall

dieselben speziellen Heiligen angerufen. Durchgehen wir spätmittelalterliche

Altarstiftungen und Gebetbüchlein, oder studieren wir die

Kunst dieser Zeit, so fällt uns auf, wie häufig eine bestimmte Gruppe

Fälschung (Vetter p. 65/66, von ihm für echt geglaubt? IM. Nr. 3 — hier
unrichtig: Stumps Nr. 1462 statt 1485 angegeben —) liegt im Staatsarchiv
Schassh. Die echte Urk. liegt im Hauptstaatsarchiv München, Kaiserselekt Nr. 224

(bei Vetter 64/65, Stumpf Nr. 1462, fehlt im IM.!). Man braucht aber deshalb
an der Richtigkeit dieser Patrozinienangaben nicht zu zweifeln; denn nur der

Rechtsinhalt, nicht aber die Patrozinien wurden wohl gefälscht.
K. L. VIll, 691.

"») Beißel II, P. 65.

-°») Nied P. 25.

Zusammenstellung bei Beißel II, p. 61 und Künstle: Ikonographie
(Schlußtabelle).



— 43 —

von Heiligen wiederkehrt: die Heiligen gegen den plötzlichen Tod"°),
die anzurufen das Spätmittelalter wahrlich Grund genug hatte zur
Abwehr gegen Kriegsübel, Tod in den Schlachten und vor allem gegen
die scheußliche Pest!

Auch in Schasfhausen hauste die Pest, an deren Folgen viele
Leute starben""); folgerichtig finden wir viele Altäre des

Spätmittelalters mit den besprochenen Patronen"^) (vgl. das Register).
Die Handwerker pflegten ihre Patrone eifrig; in Bruderschaften

vereint, besaßen sie in den Kirchen eigene Altäre, sogar besondere

Kapellen. In unserer Stadt bestand z. B. eine Bruderschaft der

Schmiedeknechte, die eine Kerze an Unserer Lieben Frauen Altar im
St. Johann (anfangs 15. Jahrhundert) stifteten""); 1484 wird
„Unser Frauen Bruderschaft" der Pfisterknechte genannt""); die

St. Anna-Bruderschaft"") hatte ihre eigene Kapelle: die St.
Annakapelle auf dem Herrenacker (im heutigen Haus zum Luchs) und die

St. Sebastian-Logenschützenbruderschaft"") einen St. Sebastianaltar"")
(15. Jahrhundert).

Besonders: Sebastian (Pest!), Rochus (Pest!), Antonius (Pest), Christo-
Phorus, Barbara, Margaretha u. a. Sehr interessant ist zu verfolgen, wie und

warum diese Heiligen zu diesen Patronaten gelangt sind. Es liegen da z. T.
psychologische, z. T. symbolisch-mythische Vorstellungen zu Grunde; in vielen
Fällen gab die Darstellung den Ausschlag. Ein Beispiel: St. Sebastian: hier
liegt halbpagane Denkweise vor. Die Pestbeulen dachte man sich entstanden
durch Pfeile erzürnter Dämonen: Da nun St. Sebastian traditionell mit Pfeilen
dargestellt wurde und er den Pfeilen nicht erlegen war (denn er starb nach der

Legende nicht infolge des Pfeile-Martyriums, sondern er wurde enthauptet!),
wurde er zum Patron gegen die Pest. — Die Zusammenhänge sind z. T. schwierig:

es liegt außerhalb dieser Arbeit, aus diese interessante Probleme einzugehen;
einige soche aufgeführt bei IViâie: ll'art religieux de la lin clu mo^sn age sn
Francs, Paris 1922 und Künstle; Ikonogr.

t°«) R. 312 ^ 7; ib. 970 ib. 1004 ä 3; Harders Beiträge II, P. 101.

"') Entsprechende Gebete: Stadtbibliothek Handschriften, Generalia Nr. 21

(Original aus Ansang 16. Jahrhundert) und Inkunabeln: lldlc llVl (Original
von 1491).

"°) Bächtold in St. F.. P. IIS.
"°) Auch hier wieder kommt die symbolische Deutung zum Ausdruck: St.

Sebastian (Pfeile) -- Patron der Schützen, St. Michael (Seelenwage) — Patron
der Apotheker, Georg und Moritz (Ritter) P. der Ritter, Hubertus und Eu-
stachius (mit Hirschen) P. der Jäger, Dorothea (mit Blumenkorb) ---- P. der
Gärtner usw. usw. Vgl. Beitzel II, p. 61 ff.



— 44 —

Deutsche Dàozinien.
Lokal- und Gauheilige.

I. Deutsche Heilige.

Nach dem Umstand gemessen, daß unser Gebiet ganz in
alemannischem, d. h. deutschem Wirkungsbereich lag, sind die deutschen

Patrozinien bei uns eigentlich spärlich. Auf jeden Fall dürfen wir die

Ansicht Benzerath (p. 147): die Aare sei die Grenzscheide zwischen den

Heiligen Alemanniens und denjenigen der Diözesen links der Aare,
bezweifeln; wäre seine Theorie richtig, so müßten wir viel mehr
deutsche Heilige in der deutschen Schweiz finden, als es der Fall ist.
Man vergleiche z. B. das Bistum Chur, wo — um ein paar sonst

sehr beliebte deutsche Heilige herauszugreifen — 3 Ulrichskirchen,
1 Othmarskirche, 3 Wolfgangskirchen gezählt wurden""), eine kleine

Zähl zu anderen Patrozinien! Es liegen besondere Gründe dafür
vor"'): Ein wichtiger Faktor ist der, daß die Mission nicht von Norden,
sondern umgekehrt von Westen und Süden nach Norden ging; dann

war Reliquienhandel von Norden her viel geringer als von Süden,
von woher ganze Wagenladungen zu uns herüberkamen; schließlich

ließen sich alte, beliebte Patrozinien nicht leicht verdrängen. (Das
Gesagte will allgemein auf die Gesamtheit der deutschen Patrozinien
bezogen werden; natürlich konnten einzelne, etwa Gallus, Ulrich u. a.

zu großer Verbreitung gelangen.) Als der genuesische Erzbischof

Jalobus von Voragine (gest. 1298) seine großartige Legendensamm-

lung, die „I^exencta aurea" herausgab, wurden auch damit viele darin
enthaltene deutsche Heilige in aller Welt bekannt.

Aarner P. 125 — ähnlich bei Gauß für Kt. Baselland — Oechsler zählt
(p. 204) für das Erzbistum Freiburg 1 Othmarskirche. dagegen 23 Gallus-
kirchen. Die Häufigkeit wohl mit Recht von Sauer (ib. 232) darauf zurück-
geführt, daß das Kloster St. Gallen überall die Kirchen in seinem weit
ausgedehnten Besitz nach seinem eigenen Patron benannte. Sonderbar: Gallus kommt
im Dekanat Stein nur einmal, im Dekanat Neunkirch überhaupt nicht vor.

!") Beißet II, p. 71, begründet die kleine Zahl von deutschen Heiligen
vag- „Zeitverhältnisse",



— 45 —

St. Othmar. Merkwürdig, daß dem hl. Othmar, Abt von
St. Gallen, gest. 16. November 759, nur eine Kirche unseres Kantons
geweiht war, obwohl ein Heiligtum von ihm, die Insel Werd bei

Stein — hier starb er und war ein zeitlang da begraben"^) — in der

nächsten Nähe des Gebietes lag. Die St. Othmarskirche in Wilchingen
kann, gerade des Patrozinismus wegen, als viel älteren Ursprungs
angesehen werden, als sie urkundlich erstmals erscheint (15.
Jahrhundert).

St. Wolfgang. Der beliebte Bischof von Regensburg, St.
Wolfgang'"), gest. 994, hatte bei uns eine Kapelle mit Wolfgangs-Hochaltar
auf dem Olberg bei Schaffhausen, eine Gründung der zweiten Hälfte
des 15. Jahrhunderts. Auf diesem Olberg, neben der Kapelle, war
Jesu Leidenskampf mit den schlafenden Jüngern dargestellt'"), daher:
Olberg. Seit dem 15. Jahrhundert wurden Olberge in Unzahl
errichtet, an oder neben Kirchen und Kapellen, auf Hügeln und Felsen"°).

St. Oswald. Der angelsächsische Patron St. Oswald, König von

England"«), gest. 642, wurde von den Iren schon im 8. Jahrhundert
auf dem Kontinent bekannt gemacht und erhielt in Deutschland,
besonders im Tirol, seine eigentliche Heimat. Die im Osten des

Klosters Allerheiligen sich befindende St. Oswaldskapelle möchte ich

auf das Vorhandensein von Reliquien zurückführen: Man besaß

nämlich das Haupt des hl. Oswald; Partikel davon wurden bis nach

Zug verabreicht (s. Register).

St. Ulrich. Der hl. Ulrich, Bischof von Augsburg, 890—973,
ist insofern hagiographisch ein wichtiger Heiliger, als daß von ihm
die erste päpstliche Kanonisation bekannt ist"') (Papst Johannes XV.
kanonisiert Ulrich im Jahre 993); in Deutschland sehr beliebt. Die
heutige Dorfkirche in Unterhallau wurde und wird, im Gegensatz zur

Stückelberg: Schweiz. Heil., p. 91 ff. Egli: Kirchengesch., P. 88 sf.

-") K. L. XII, 1735 ff.
22«) R. p. 313. Nach R. sollen auch, bevor die Kapelle gestanden hatte, drei

Kreuze da aufgerichtet gewesen fein.
R. G. G. I. 823.

K. L. IX. 1143 ff. Bernoulli p. 199.

K. L. II, 197. — Vorher wurden Heilige durch Synoden von
Bischöfen, Äbten ze. kanonisiert; nach der Kanonifation von Ulrich bleibt diese
daS Monopol des Papstes.



— 46 —

Bergkirche, „St. Ulrichskirche" genannt. Ursprünglich war sie aber
eine St. Moritzkapelle, bis 1491 die Bergkirche erbaut wurde und das

Moritzpatrozinium auf die neue überging. Wie kam nun die alte,
übrigens auch in katholischer Zeit nicht außer Gebrauch gesetzte

Moritzkapelle zu dem neuen Namen? Ich bin der Ansicht, daß der
Wechsel des Patroziniums erst nach der Reformation erfolgt sei,

denn: 1. ist von einer Neuweihe auf St. Ulrich absolut nichts bekannt,
und 2. werden noch 1568 ausdrücklich beide Kirchen von Unterhallau,
die alte und die neue, als Mauritiuskirchen bezeichnet^)! Hier haben

wir es mit dem interessanten, allerdings recht seltenen Fall eines

Wechsel des Patroziniums nach der Reformation^) zu tun! also

einer Zeit, wo von einer Weihe auf einen katholischen Heiligen
hierzulande nicht mehr die Rede sein kann. In Hallau steht der Wechsel

offenbar mit einer Pfründe in Zusammenhang, die sich auf diese

Kapelle bezog, und „Herr Uorichs pfrund" (im Jahre 1562) hieß""),
also als irrtümliche Übertragung und spätere Verwechslung
aufzufassen ist.

Altäre dieser Kategorie: Wolfgangsaltar in der gleichnamigen

Kapelle auf dem Olberg; Elftausendjungfrauenaltar in der Schloßkapelle

Herblingen (das war ein kölnisches Patrozinium^), auch 1664

für Allerheiligen als Reliquien bezeugt, in Rüdlingen Kompatron
im Jahre 1136); Theobaldaltar in Thäingen (welcher Theobald?;

elsässischer Theobald von Thann oder der beliebte Schusterpatron^)
Theobald?).

II. Lokal- und Gautzeilige,

Lokalheiliger. Typus eines Lokalheiligen, der nur innerhalb der

Mauern seiner Gründung, seiner Stadt oder seiner Stiftung zur
Verehrung gelangte, ist Graf Eberhard III. von Nellenburg, der

IM. Nr. 3864 „ baid obbestimpt kapellen nämlich die alte im dorfs

und die nüwe uf dem berg gelegen (die) in der Err der hailigen Ritter
und marterer Mauricii und finer gesellschast gewicht sind....'

"») Dorn führt P. 42 ein Beispiel nach anderem Zitat an.

t»«) R. P. 469 ä 2.

Stückelderg: 2 Reliquenfagen i. N. F. I, P. 437.

Ried p. 71.



— 47 —

Stifter von Allerheiligen. Das „Buch der Stifter'^)" berichtet, daß

am Grabe Eberhards „Zeichen" geschehen feien, d. h., daß er Wunder
gewirkt habe und als Wundertäter verehrt worden ist. (über die

Bezeichnung „Eberhardkapelle" vgl. hinten das Register). Eberhard
starb am 25. März, wahrscheinlich im Jahre 1078^). Das Grabmal
fand in der zweiten Heutigen) Münsterkirche seinen gebührenden
Play und zwar in dem dem Volke zugänglichen Mittelschiffs). Man
weiß nun, wo das Grab Eberhards vor dem Bau des zweiten
Münsters gestanden hat: im Osten des Chores der ersten Münsterkirche,

womit jetzt auch die Hypothese dahinfällt, daß die Urständkapelle
den Namen „Eberhardkapelle" erhalten haben soll, weil in ihr das

Grab des Stifters vor der Translation in die zweite Münsterkirche
gestanden hätte (siehe Register!).

Nun hat aber allem Anscheine nach die speziellere Verehrung
Eberhards am Ausgang des Mittelalters nachgelassen. Eine
Kanonisation war ja überhaupt nie erfolgt; andere Heilige verdrängten
ihn, z. B. Constans, Alexander und Leguntius, die mittelst Translation

hierherkamen (aus Trier) und geradezu zu „Klosterpatronen"

'sa) Mone I, P. 82. cap. 31 ff.

Vgl. Bächtold bei R. 245 ^ 8? Hurter: Die Weihe der Münsterkirche zu
Schaffh., Schafft). 1834: Tumbült: Graf Eberhard von Nellenb. i. Zeitschr. für
Gesch. d. Oberrheins N. F. V; bei Henking N. B. 1889 P. 7 ist als Todestag der
25. Jan. angegeben, wohl irrtümlich auf einen anderen E. bezogen in: Nekrol.
v. St. Agncsen, P. 60 (VIII kal. Febr. — 25. Jan.). Im Nekrol v. St. Agnesen
steht p. 63 zum 26. März: graf Eberhart von Nellenb., d. h. die Lommemoratio
wurde um einen Tag verschoben, weil am 25. März das wichtige Fest ànun-
tiatio lAsriae gefeiert werden mußte. Daß der 25. März der Tag von E. v. N.

ist, geht aus Nekrol. v. St. Agnesen p. 78b hervor: .Item gräff Eberhartz v. N.

uff unser Frowentag in der vasten". Rüeger p. 245, nach ihm eine Reihe
anderer — auch die Tlcta 8snctorum der Bollandisten! — setzten fälschlich:
7. April. Der Grund ist in der Auslassung der Kalenden zu suchen: 7. April,
statt 7. kal. April — 26. März, stimmt aber auch so nicht genau. — Als
Quelle ist ausschließlich das Buch der Stifter zu benutzen: alle anderen gehen
indirekt darauf zurück. Die 88. Boll., April 1., p. 689 ff. latinisieren einfach
den deutschen Text von H. Maurer: Helvetia 8ancts, Luzern 1648.

â) K. Sulzberger: Die Gräber der Stifter des Klosters Allerheiligen in
Beilr. zur vaterl. Gesch., Heft X, 1925, P. 144 ff.



— 48 —

wurden""). Zeugen späterer Verehrung Eberhards sind gar keine
vorhanden: besonders auffallend, daß er in den Kalendarien fehlt.
Nur das besagte Necrologium von St. Agnesen führt ihn an; sucht

man aber in den anderen Kalendarien der Ministerialbibliothek
Schaffhausen nach, die aus Allerheiligen und Umgebung stammen
(Manuskripte!) so findet man nie seinen Namen, nicht einmal in dem

großen Missale von 1504 Abt Michael Eggenstorfers, wo man ihn
doch als Stifter hätte erwarten dürfen"^)! Die Verehrung von
Eberhard wird sich mit der Zeit überlebt haben. Es ist das eine

Allgemeinerscheinung; denken wir an Einsiedeln, wo später nicht das

Meinrad-Patrozinium, sondern dasjenige Mariae den Ausschlag gab.

Gauheilige. Wir wollen zum Schluß ein Beispiel einer
Gauheiligen anführen, die aus der badischen Nachbarschaft stammt: die

hl. Notburga Vidua von Bühl, die man schon die „Klettgauer-Heilige"
genannt hat""). Die Legende"") erzählt: Notburga, eine Königstochter
von England, kam, als ihr ihr Gemahl im Gefecht erschlagen worden

war, über den Kanal aufs Festland herüber, wanderte rheinaufwärts
an Aachen, Mainz, Ettenheim, Säckingen vorbei und gelangte schließlich

nach Bühl im Klettgau, wo sie am 24. Juni 820 neun Kinder

gebar (deshalb wurde sie zur Patronin des Kindersegens und der

Fruchtbarkeit); eines dieser Kinder starb. Aus einem Fels, den sie

mit einem Stab berührte, entsprang eine Quelle. An diesem Ort
wurde eine Kapelle errichtet und im Jahre 832 vom Bischof von

Konstanz geweiht, als er zur Firmelung ihrer Kinder nach Bühl

So in der Urk v. 13V9, Uk. Nr. 327: „ sanctorum patronorum
ckicti vestri moussiern viclelicet Qonstantis et Alsxsnckri et TeZuntii contes-

soris ..." — diese drei Trierer-Heilige sind ein Beispiel für Verehrung nach

ersolgter Translation Gehe oben Einleitung, Abschnitt L). Die Translation

fällt wahrscheinlich m die Zeit zwischen 1126 und 1133 (vgl. Quellen III, P. 154);

außer den Reliquien lassen sich diese aus Trier herkommenden Heiligen noch als

Altar-Patrozinien der Kloster Allerheiligen und St. Agnes nachweisen. Selbstredend

wären diese Patrone ohne die Translation nach Schasshausen daselbst

niemals bekannt geworden. — Leguntius starb als Bischoff von Metz im Jahre
446 und scheint dort begraben worden zu sein. (Vgl. Stückelberg Reliquien l.
Regest Nr. 110.)

Der Eberhard v. 3. Januar geht auf E. conk-, Bisch, von Regensburg.

Stückelberg i. Archiv für Schweiz. Volkskunde XII (1968), P. 191.

"") /17t. 88. Voll. Januar Tom. II, P. 7S6 ff.



— 49 —

gekommen war. Als sich aber viele Leute an der Quelle niederließen,
Schlägereien und Geschrei anhuben und das Wasser durch Windelwaschen

verunreinigten, versetzte die hl. Notburga die Quelle auf
einen Berg. Notburga soll am 26. Januar 840 gestorben sein; eines

ihrer Kinder, Hixta, wurde in Jestetten als Heilige verehrt, wo im
Pfarrgarten eine ihr geweihte Kapelle (wahrscheinlich mit Grab)
stand. Das Hixtafest war am 6. Februar^").

Bei dieser Heiligen liegen, ähnlich wie etwa bei der hl. Verena
von ZurzackH'") oder bei der Korn- und Flußheiligen Genoveva von
Paris^) vorchristliche Motive zu Grunde. Offenbar wurde im
Klettgau eine Fluß- und Wassergottheit verehrt, welche Züge dann
in die christliche Legende übergegangen sind. Man beachte, wie das

Wasser in der Vita der hl. Notburga eine große Rolle spielt: Wasserquell

springt aus dem Felsen durch Berührung mit Stab, Ansiedeln
am Wasser, Bau der Kapelle am Wasser, Waschen der Windeln im
Wasser, Versetzen der Quelle auf den Berg, usw. Hierbei kann auch

darauf aufmerksam gemacht werden, daß das Bad Osterfingen (also
wieder Wasser!) mit Notburga zusammenhängt. Eine alte Sage
erzählt^) : „Das Bad lag in ältester Zeit auf dem Bann einer

benachbarten badischen Gemeinde; weil aber die Bewohner die

Schutzpatronin des Bades, die hl. Verena, durch ihr sündhaftes Leben

erzürnten, so verlegte sie die Quelle auf den Boden von Osterfingen,
dessen Bewohner sich durch einen sittsamen Wandel empfahlen."
Natürlich handelt es sich hier nicht um Verena, wie man später in
Osterfingen irrtümlich glaubte, sondern um die kaum 1 Stunde

entfernte hl. Notburga"^) von Bühl! (Vgl. auch hier das

charakteristische Analogon: Verlegung der Quelle.)

^") Stückelberg a. z. O.
Bernoulli p. 184 sf. und 191 ff. Für Notburga vgl. auch Joh. Meyer:

Urgesch. d. Klettgaus u. Hegaus, K. F. P. 124.

"2) Zit. bei H. Wanner: Aus der Gesch. v. Osterfingen, S. A. 1926, P. 53.

Vgl. die am Schluße beigegebene, bisher noch nie veröffentliche

Photographie. Die Holzstatue, 16. Jahrhundert (2. Hälfte?) befindet sich

»m erzbischoflichen Diözesanmuseum i. Freiburg i. Br.; sie stammt, laut gütiger
Mitteilung der erzbisch. Museumsdirektion, nicht aus Bühl, sondern aus Bruck-

felden bei übertrugen. (Näheres über Alter, Künstler :c. nicht bekannt.) Die

Heilige hält auf unserer Photographie alle 9 Kinder im Schoß, während sonst



— 50 —

Selbstverständlich hörte mit der Reformation Kult und
Verehrung der Heiligen auf; auch wurden jetzt keine Kirchen und Altäre
mehr auf Heilige geweiht. Aber trotzdem beharrte die Tradition und
wirkte an manchen von der Umwelt wenig berührten Orten fast bis
heutzutage fort! Die Bezeichnung und Benennung der Kirchen „St.

kirche" blieb bestehen, der Taufname nach dem ehemaligen
Kirchenpatron erhielt sich noch lange als der häufigste, zuweilen feiert
man sogar heute noch die Kirchweih an dem Tage des alten, durch die

Reformation entthronten Heiligen (z. B. in Weggingen), die Rechnung

und Datierung in Kalender und Urkunde geschah genau gleich

wie ehedem nach Heiligenfesten und -tagen. Nicht nur das; es läßt
sich sogar verfolgen, daß noch fast nach einem Jahrhundert nach

der geistigen Umwälzung noch Wendungen vorkommen, die an das

alte, persönlich-unmittelbare Verhältnis zum Heiligen erinnern. Zum
Beispiel: 1561/81: „Geldrodel St. Peters" in Oberhallau und
ebenda 1581: „St. Peters Zehenden"*").

Eine tiefgreifende Schwächung erfuhr dann allerdings diese

Tradition im letzten Jahrhundert, wo durch Industrialisierung und

Umstellung der Volksverhältisse das Althergebrachte zum großen Teil
beiseite geschoben wurde. Für den Historiker ist es aber eine Freude,
diesen Zusammenhängen nachzugehen und sie aufzudecken!

bei anderen Darstellungen das nach der Geburt Gestorbene ihr zu Füßen liegt.
(Vgl. Stückelberg i. Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengesch. 1917.) — Für die Erlaubnis

der Veröffentlichung der Photographie spreche ich hier dem erzbisch.

Diözesanmuseum meinen besten Dank aus! — Beiläufig sei erwähnt, daß es

noch zwei andere Heilige gleichen Namens gibt: Notburga von Hochhausen am
Neckar, Königstochter (vgl. Zeitschr. f. Gesch. des Oberrheins, Bd. 40, 1886,
P. 385) und Notburga die Magd, verehrt in Bayern und im Tirol (vgl.
88. Boll., Sept. 4., p. 709 ff.). Allem Anscheine nach haben diese drei Notburga
nichts miteinander zu tun.

"') Bächtold Pfarrpfr. P. 138.



— 51 —

Alphabetisches Register

sämtlicher Kirchen, Kapellen und Klausen, einschließlich aller

bezeugten Altäre und Kompatrozinien.

Die hinter dem Patrozinium stehende Jahreszahl --- die erste

urkundliche Erwähnung der Kirche, des Altars,
p? — Patron ist unbekannt.
Wo sich bei ein und derselben Kirche, ebenso bei ein und

demselben Altar mehrere Patrone zugleich vorfinden, wird der Hauptpatron

im Druck s p atio niert wiedergegeben (nach diesem Patron
wurde die Kirche, der Altar genannt); die übrigen sind dann Kom-
patrone.

Aazheim: Kleine Kirche. 1454').

Altorf: Keine Kap., zu Lohn kirchgenössig").

Bargen: Kleine Kirche. 1275').
Barzheim: Kapelle. 1360/70«).

Beggingen: St. Sylvester"). 1360/70°). R. gibt, ohne Beleg, 1377

als Erbauungsjahr an (p. 421).

Beringen: 1231'). R. berichtet (p. 446) von der bei einer Reno¬

vation gefundenen Jahreszahl: 1061.

Berslingen: Kapelle'). (schon im 13. Jahrhundert abgegangen?)").

Berslingen, ein abgegangenes Dorf im Merishausertal.
Bibern: Keine Kap., kirchgenössig zu Lohn'").
Biber-Mühle: Hauskapelle. (Zeit?) Hauskapelle der Herren von

Klingenberg").
Buch: Kapelle. 1360/70").

-) Uk. 2313. -) R. 420. -) ,ib à «) lib. marc, y R. 421. °) lib.
marc, y Uk. 102. °) R. 433. -) R. 434 A 2. ch R. 420. ") Rahn Sta-
tistik, 121. ") lid. marc.



— 52 —

Buchberg: St. Jakob 1236"). 1236 schon baufällig, also alt! —
Die Vermutung"), St. Jakob sei P. in Buchberg, wird bekräftigt
durch die Häufigkeit des Jakob-Namen in Buchberg"). — Ux-
tractu8 aus dem alten Jahrzeitbuch der St. Nikolauskirche in
Rheinau: „Declicatio in öuockber^ est 8emper Dominica
proxima po8t lacobi"").

Vuchthalen: St. Lucia") 1534").

Büttenhardt: Keine Kap., kirchgenössig zu Lohn").

Burg: St. Johann"). 799"). Nach dem Siegel war es St. Joh.
Evangelist.

Dörflingen: St. Johann"). — Bpt. — 1360/70"). Nach den

Taufnamen in Dörflingen zu schließen, war es St. Joh. Baptist.

Ergoltingen: Keine Kap. Der im Register (p. 39) zu R. genannte
„Kilchhof"") bezieht sich zweifelsohne auf Neunkirch. — Ergoltingen

kleines, abgegangenes Dorf bei Neunkirch.

Gächlingen: St. Jakob, Dreifaltigkeit, Laurenz, Christophorus-
Sebastian, Konrad, Moritz und Verena") 1126"). Jakob, nicht
die Trinitas, wie Rüeger meint, ist Haupttitel").

Guntmadingen: Keine Kap.").
Hemishofen: Kapelle"). (Zeit? eventuell erst nach der Refor¬

mation?)

Hemmenthal: St. Nikolaus") 1120"). Altar: St. Nikolaus,
Trinität, Dionys, Georius, Klemens, Stephan, Hippolyt, Pan-
kratius, Albin, Kassian, Blasius, Gervasius, Konstantius, Kastor,
Ponzianus, Brizius, Maternus, Agatha, Agnes, Felizitas, Wal-
purgis, Eupropia, Ursula und ihre Gesellschaft").

») Dk, 106. ") Wild: Gesch. v, Eglisau 1883, II. 44 u. Meyer: Unoth,
p. 12. 'h Vgl. d. Urbarien etc. v. Buchb. i. Mappe IZH.8, Staatsarch. Sch.

") Mappe H72 Staatsarch. Zürich. ") R. 411. >°) R. 1039 /c 1. ") R. 420.
G. Morel: Die Regesten der Benediktinerabtei Einsiedeln, Chur 1848, No. 758.

Wartmann: Urkundenbuch der Abtei St. Gallen I (1363) 146. ^ Kopie aus
d. I. 1650 eines alten Pergamentrodels i. Pfarrarch. Dörfl. ^ marc,
'h R. 457 8 u. DR. 3511. -h R. 458. -h ib. -h Bächtold Pfarrpfr. 158.

'h Bächtold Kirchengut 24. 2») Karte v. 1727 i. Schularchio H. 20^ A 437.

-') R. 63 H. 3. 2,) 3470.



— 53 —

Hcrblingen: 1. St. Peter — Dorfkapelle") 1319.
2. St. Maria-Schloßkapelle, 1294^). Altar: 11000 Jungfrauen").

Hosen: Keine Kap., zu Lohn kirchgenössig").

Hofstetten: Kapelle. (Zeit?)").
Lohn: St. Martin"^ 1259").
Löhningen: Kirche. 1275").
Merishausen: St. Martin'^) 846").
Neuhausen: Kapelle. 1343").
Neunkirch: 1. St. Maria Unser Lieben Frauen"), 1155"). Die

Kirche vielleicht bis ins 9. oder 7.? Jahrhundert zurückreichend").
Altäre: I. St. Katharina 1308"). II. Hl. Kreuz 1467").

2. St. Johann-Kapelle im Städtchen") 1510"). Bei
Rüeger St. Jakob statt Johann angegeben"). Altäre"): I. St.
Nikolaus. II. St. Sebastian.

Oberhallau: St. Peter") („seit alter Zeit" wann?)").
Opfertshofen: St. Maria ^ Unser Lieben Frauen") 1502 (indirekt

schon 1349 bezeugt)").
Osterfingen: St. Jakob") 1330").
Ramsen: St. Nikolaus, Agathe") 1275"). Altäre: I. St. Niko¬

laus, Maria, Cyrill, Antonius, Johann Ev., Agathe und
Katharina (^ Hochaltar, 1489 geweiht)"). II. St. Sebastian,
Vitus, Ulrich, Jodokus, Franz, Barbara und Margaretha
(--- altare in meckic» ecclesiae, 1489 geweiht)"). — Die heutige
kathol. Kirche in Ramsen ist Peter und Paul geweiht; ist sie die

direkte Nachfolgerin der alten Niklauskirche? Wechsel d. P.
vielleicht unmittelbar nach der Reformation eingetreten; Peter und

Paul in einem Urbar — nach der Schrift zu schätzen 17. Jahrh. —
bezeugt").

22)111?. 404, Urk, im Zürcher Staatsarchiv, Stadt u, Land, Nr. 2811, 2-) R,
1112 zu 420, 1, R, 420. 2?) NUscheler 29, Belege? "g) ^ 308. -°) 111?. 142.

2°) lib, à, 22g) R, 1112 zu 42g A, 2, ») St, Galler Urkundenbuch II. 21, ") R,
482 /r 10. ") Stockar Beitr, II, 74. ") Bächtold Pfarrpfr. 111. ") Wildberger
p, 30. ") a, -, O. -°) ib. ") R, 4S7 ä, 2. ") R. 476 â, 4. ") Bächtold Pfarrpfr,
138. 2°) R. 422 1), 3. ->>) R. 421 ^ 12, ") R, 464 H 4, ") Wanner: Gesch. v.
Öfters. S, A, 1926, S7. 2«) à v. 1349, Mappe 83, 1, Staatsarchiv Schaffh.
22) lib, àec, 2s) Kopie der Orig, Urk, bei Kirchhofer, Collect, Scaf., Stadtbibliothek

Schaffh,, Msc. No, 94, 649, ») Staatsarchiv Sch., Mappe 83, S.



— 54 —

Rüdlingen: St. Margaretha, Trinitas, Valerius, Vinzentius,
Mauritius, Caecilia und 11000 Jungfrauen (15. Mai 1130

geweiht)").

Schaffhausen: Klöster und charitative Anstalten.
1. Kloster Allerheiligen 1050"). — Benediktiner. —

Vorbemerkung: Schon vor dem Bau des Klosters Allerheiligen
gab es nach meiner Ansicht eine Kirche in Schaffhausen und zwar eine

Eigenkirche des Grafen Eberhard von Nellenburg; das schließe ich

daraus, daß Eberhard 1050 erst anfing, das Kloster zu bauen

anno lnllle8llno csuincjU3Ae8imo Lberkarclu8 âonium 8snctc>

Lalvatori eclikicare cepit .°°), wir aber schon vom Jahre
vorher Kunde haben von einer Kirche in Form von einer Altarweihe;
denn die Weihe des Altars der hl. Urständ durch Papst Leo IX. ist nicht

— wie bisher — ins Jahr 1052 zu setzen"), sondern mit guten
Gründen") ins Jahr 1049. Auch ist es eine Altar weihe, nicht

Kirchen- oder Kapellenweihe!, wie die Quelle deutlich sagt, was wieder
eine schon länger bestehende Kirche voraussetzt").

1. Münster: Salvator, Trinität, hl. Kreuz, Maria, Michael,
Alle Himmelsbewohner und alle Heilige (1064 Nov. 3. geweiht)").
Altäre: I. Erlöser (--- Hochaltar). II. Hl. Kreuz. III.
Michael (auf der Empore?)"). 2 Altäre: P. nicht genannt. Zahlreiche

Reliquien!

b«) R, 481 X S, Quellen III, No, 3, -->) ib. «9 ib, p, 158 °-) Hirsch,

p, 518 (Itinsur!) ê») Merkwürdigerweise — eine beidseitige Bestätigung! — ist
ein Kunsthistoriker, völlig unabhänig von uns, auf kunstgeschichtlichem Wege zum
gleichen Resultat gekommen, das wir auf quellenkritische Weise erreichten: Herr
Dr, Hans Reinhardt in Basel, Dr, Reinhardt hat mir sehr zuvorkommend seine

Arbeit: Die Ausgrabungen der ersten Anlage des Klosters Allerheiligen in Schaffhausen

(Maschinenschrift, 1926) zur Verfügung gestellt. In verschiedenen Punken
wird diese Arbeit allerdings berichtigt werden müssen. — Nachtrag: Inzwischen
(das Obige wurde i, I, 1926 geschrieben) brachten die Ausgrabungen des Jahres
1927 — der Umbau der St, Annakapelle — unzweifelhaft den Beweis, daß auf
dem Allerheiligenkomplex ein karolingischer Kirchenbau vorhanden war. Wir
verweisen jetzt schon auf das zur Zeit sich im Druck befindliche Buch von Josef
Hecht: Der romanische Kirchenbau des Bodenseegebietes, Frobenius Basel, das
uns auf viele diesbezügliche Fragen Antwort geben wird, Quellen III, 139 ff.
°b) nach Ansicht v. Dr, Reinhardt,



— 55 —

2. (heutiges) Münster: Alle Heiligen, Salvator°°) (1103
oder 1104 geweiht)^). Altäre: I. Fronaltar (^ Hochaltar)
1296°°), stand im Chor; war zweifelsohne dem Salvator
geweiht, wie schon der Hochaltar im 1. Münster ein Erlöseraltar
gewesen war. II. Hl. Kreuz 1410°°), vor dem „großen Gott".
III. Corporis Christi 1342", apuä angulare, links. IV. Drei
Könige 1393"), in (by) dem Wendelstein. V. Gregorius
1342"). VI. Katharina 1393"). VII. Maria Magdalena
1409"), links. VIII. Ad Martyres 1409"), rechts. IX.
Michael") (event, in der Michaelkap.?). X. Peter und Paul
1393"). XI. Stephan") (alt! schon i. 13. Jahrh. bez.)"2).
XII. Blasius") 1496°°). XIII. Georg (14. Jahrh.)").
XIV. Konstans und Alexander (14. Jahrh.)°°). XV. Be-
nedikt (14. Jahrh.)°°).

Innerhalb der Münsterkirche gab es einzelne Kapellen; genannt
werden: Michaelskap., Katharinakap., Maria Magdalenakap. und

Niklauskap."). Aber weder ihre Lage noch ihre Identität konnten bis
jetzt einwandfrei festgelegt werden. (Vgl. Beilage I.) Translation
— wahrscheinlich um 1126/33 — des hl. Konstans, Alexander und

6°) R, 247. 6Y Henking: N, B. 1889 p. 12; die Weihe wurde durch Bischof
Gebhard III. (1984-1110) vollzogen, vgl. lîegesta Lipiscoporum Gonstsntisn-
sium I. (Innsbruck 1895) p. 7, No. 691. Auf diese Weihe erfolgte nach der Vita
ein Rachezug des Gegenbischofs Arnold gegen Schaffhausen, auf den wohl die
Bulle Paschalis II. v. 2. Febr. 1194 anspielt, vgl. id. No. 694. llkî. 255 vgl.
auch: Ulî. 358, Ulî. 471 und Illî. 3693, dieser Hochaltar ist nicht identisch (wie
Bächtold bei R. 248 IX 3 u. andere meinten) mit dem Urständaltar, der letztere

stand ja in der Urständ-Eberhardskapelle (siehe dort). g-z 248 ^ 7. R. 754 ^ 5.

'°) R. 874 /X 6. R. 457 A. 7. ") Zinsrodel v. Allerheiligen bei Harder Auszüge
XIV 92 u. 193; wegen des Ausdruckes „Wendelstein" v. Bächtold (R. 248 H. 3)

u. a. in das Erdgeschoß des Turmes gesetzt. Für unsern Altar kommen die

Versionen: in und bz? dem XV. vor. Daß ein Altar im Turmgeschoß gestanden hat,
geht aus dem Urbar v. Allerh. v. I. 1496 p. 48b hervor: „altar im gloggenhuß",
leider ist das Patroz. nicht genannt. ^) R. 874 /X 6. 'y Harders Auszüge XIV
94 u. 194. R. 723 ä. 4. ") R. 754 /X 5. ») ib. R. 248. ") Harders Ausz.
XIV 99. '°) Seelmessen 3. '"s) Mone I 96, cap. 46. ^) Seelmessen 7. °°) Urbar
v. Allerh. v. 1496, 5 u. 19, Staatsarch. °') Seelmessen 9. ib. 19. «y A 13.

") Henking: N. B. 1891 p. 6 f. und Rahn: Statistik, 188.



— 56 —

Leguntius von Trier nach Schaffhausen""). Verehrtes Grab der Stifter
im Mittelschiff").

Die Klosterkapellen von Allerheiligen:
I Urständkapelle. 9. Jahrhundert. Karolingischer Kirchenbau;

das älteste Baudenkmal von Schaffhausen. Die Fundamente der

3 Apsiden wurden 1927 ausgegraben. Auf diese Kapelle, die wohl
vor der Errichtung des Klosters eine nellenburgische Eigenkirche

war, bezieht sich offenbar die oben angeführte Weihe durch Papst
Leo IX. i. I. 1949. An ihre Stelle trat später die St. Maria-
(im Spätmittelalter St. Anna-)kapelle, wobei zum Teil die gleichen

Bauteile verwendet worden sind. Wahrscheinlich standen in
ihr die im Buch der Stifter"^) zitierten: Altäre: I. Urständ —

Auferstehung. II. Unseres Herrn Geburt. III. U f f a hrt.
II. St. Erhardskapelle. Anfang 12. Jahrhundert. Altäre: I. Uf -

fahrt 1299""), letztmals 1496 und 1590 bezeugt. II. Drei
Könige 1395""). Diese Kapelle wurde bis jetzt immer mit der

Urständkapelle (Nr. I) identifiziert""), indem man den Angaben
des Buches der Stifter folgte. Die Ausgrabungen aber haben
deutlich gezeigt, daß hier ein Irrtum vorlag. Das Buch der

Stifter hat, wie mir scheint, zwei Fehler gemacht, die auch von
der Literatur übernommen worden und jetzt zu korrigieren sind:
1. Es glaubte irrtümlich, daß die Erhardskapelle das von Papst
Leo IX. geweihte Gebäude ^ Urständskapelle sei. (Man wußte

zur Abfassungszeit der Übersetzung des Buches der Stifter,
anfangs 13. Jahrh., offenbar nichts mehr vom alten, karolingischen
Kirchenbau, der in Tat und Wahrheit die Urständkapelle gewesen

war. 2. Es verwechselte allem Anscheine nach — was übrigens
heute bisweilen auch noch geschieht — Auferstehung
(Ue8urrectio) mit Auffahrt (^scen8ic>). Die uralte Urständs-

Quellen III, 1S4. °°) Sulberger i. Beitr. X, 144ff. Mone I, 87.

Kirchhofer: N. G. VII, 2 und Urbar v. Allerh. v. I. 1496, XXb u. U: Altar
der Uffart in sant Erhartzcapell; Xltaria (c. 1SV6) 4. Dieser Auffahrtsaltar stand
also nicht, wie man bisher glaubte (z. B. Bächtold bei R. 248 X 3, wo er, offenbar

nach Harders Wanderungen, 2. Vortrag, 26, als Fronaltar aufgefaßt ist)
im Chor des Münsters. Harders Auszüge XIV, 91 und 93. "») Henking
N. B. 1889, IS.



— 57 —

kapelle hatte einen Auferstehungsaltar, die Erhardskapelle dagegen

einen Auffahrtsaltar, der schon 1299 bezeugt (letztmals 1500) ist").
Das Gesagte erhärtet sich durch einen Ausspruch des Buches der

Stifter selbst, wo in Kapitel 12 gesagt wird „ da die Kapelle

n u stät der heiligen Urstände (zu dieser Zeit stand die richtige,
alte Urständkapelle gar nicht mehr!) der man da spricht St.
Erhardeskapelle".

Die Ansicht (bei Henking N. B. 1889, 10), daß die Kapelle
den Namen „Eberhardskapelle" davon erhalten habe, weil in ihr
eine Zeitlang die leiblichen Überreste Eberhards aufbewahrt worden

seien, fällt nach diesen Ausführungen endgültig dahin; außerdem

ist nirgends so früh die Eberhards-Bezeichnung belegt. (Nach

der Ansicht von Dr. Reinhardt, Basel, ruhten die Gebeine
Eberhards zuerst in einer Krypta im Osten des Chores der 1. Münsterkirche,

von wo sie dann in die 2. Münsterkirche transferiert
worden sind.)

Meine Hypothese ist folgende: Kirchenrechtlich war die besagte

Kapelle nie eine Erhardskapelle, sondern vielmehr eine

Auffahrtskapelle mit dem Auffahrtsaltar als Hauptaltar. „Eberhard"
ist hier gar kein Patrozinium, sondern nur eine volkstümliche
Bezeichnung des Spätmittelalters; diese hat sich Wohl dadurch

eingebürgert, weil in dieser Kapelle die Vita des sel. Stifters
Eberhard wahrscheinlich auf einem Wandgemälde, Votivbild oder

in Schnitzwerk dargestellt war. (Analoga ähnlicher Art sind

bekannt.) Ein Eberhardaltar läß sich gar nirgends nachweisen.

Zu dieser meiner Auffassung paßt gut das oben angeführte Zitat
aus dem Buch der Stifter: „da die kapelle nu stät der heiligen
urstende, der man da spricht S. Erhardskapelle", was soviel
bedeutet als: kirchenrechtlich ist es eine Urständkapelle, d. h.
richtigerweise Auffahrtskapelle, man sagt ihr aber „Eberhardskapelle".

Zusammenfassung: 1. An dem Ort, wo die heute noch

stehende „Erhardskapelle" steht, konnte sich 1052 — resp. 1049 —

Es ist nicht ausgeschlossen, daß dieser Auffahrtsaltar aus der alten
Urständkapelle, als diese zu einer Marienkirche umgebaut wurde, in die Erhardskapelle

transferiert worden ist, wo er ja schon früh bezeugt ist.



— 58 —

noch keine Kapelle befinden, weshalb die Weihe durch den Papst
Leo IX. vom Jahre 1049 in keiner Weise mit ihr in Verbindung
gebracht werden soll.

2. Die heutige „Erhards- oder Eberhardskapelle" war
kirchenrechtlich bis zu ihrer Säkularisation stets eine Auffahrtskapelle;

sie ist nicht älteren Ursprungs als die heutige Münsterkirche

— Anfang 12. Jahrh. — und verliert daher den Ruhm,
das „älteste noch mit Dach und Fach dastehende Gebäude unseres

Landes""") zu sein.

III. St. Johannskapelle. Joh. Bpt. und Ev.°°). 11. oder

12. Jahrhundert; wahrscheinlich die älteste Leutkirche von Schaff-
Hausen."^).

IV. Kapelle. 1261. Diese Kapelle, deren Patrozinium man
nicht kennt (--- „capella sbbati8"), befand sich über der St.
Johannskapelle (also in ähnlicher Anlage wie die Michaelskapelle
über der Erhardskapelle). Im 15 Jahrhundert wurde sie

abgerissen, um für die Erstellung des Kreuzsaales Platz zu
gewinnen"").

V. St. Michaelskapelle. (Zeit?) Befand sich über der Erhards-
kapelle"").

VI. St. Annakapelle. Bis 1522 eine Marienkapelle^). Geht
vielleicht der Beleg vom Jahre 1092/1116 schon auf sie zurück"")?

VII. St. Nikolauskapelle. 1301°°). Ist wohl als Sonderkapelle

— nicht nur innerhalb der Münsterkirche — aufzufassen"").
Vermutlicher Standort vgl. Text p. 39.

VIII. St. Oswaldkapelle. 1300"Z. Vielleicht schon 12. Jahr¬
hundert"^? Die heutigen Reste sind noch zu sehen in der Süd-

Vetter: Kunstgesch, K. F. 664. °°) Henking: N B, 1390, 16. Vetter:
Kunstgeschichte K F. 666 A Sulzberger in: Schaffhauser Jahrbuch l, 1926,

139u.UK. 147. -°)Henking:N. B. 1890,16. »tz siehe oben, p. 17,7^ 34. Uk. 17.

"") Uk. 283. Seelmessen p. 14: S. Niclaüs Capel; Zinsrodel v. Allerh.
(1393) bei Harder Auszüge XIV 92, 96, 107; auch in: Xltsriu p. 12: cupella
8ti Uicolsi (c. 1600); beachte das Attribut: Kapelle, das immer auf eine Sonderkapelle

schließen läßt; keine einzige Münsterkirche-Jnnenkapelle wird in besagten
Seelmessen mit dem Ausdruck „Capel" belegt! "") Uk. 278 '") Henking:
N. B. 1891, 16.



— 59 —

Ostecke der Stadtbibliothek. Reliquien: Haupt des hl. Oswald;
Partikel davon nach Zug abgegeben im Jahre 1481"').

Vermutlich gab es noch mehr Klosterkapellen, die sich aber nicht

mehr nachweisen lassen. — Die symmetrisch der St. Johannskapelle
gegenüber liegende Kapelle, deren Grundriß man jetzt sichtbar gemacht

hat, war wohl schon im 13. Jahrhundert verschwunden; ihr Patro-
zinium ist unbekannt.

2. Kloster St. Agnes. 1080"*). — Benediktinerinnen. —
Klosterkirche: St. Agnes"°). Altäre: I. Hl. Kreuz, Michael,
alle Himmelsbürger, Agnes, Benedikt, Felizitas, Maria Mag-
dalena, Caecilia, Katharina, Christiana, Verena, Nikolaus,
Martinus, Johannes Bpt. und Ev., Jakob maj., Konstans,
Alezander und Alexius (--- Hochaltar, 1391, VII. 16. geweiht)"').
II. St. Benedikt, Johannes Bpt., Konstans und Alexander,
Leguntius, Bernard conf. und Agnes (--- „neuer" Altar, links
im Chor, 1454 geweiht)"'). Reliquien: Haupt des Johannes Bpt.,
von Zug erhalten 1437"').

3. Barfüßer-Kloster. 1253"'). — Franziskaner. —
Klosterkirche: Franziskus geweiht? Altäre: I. Unser Lieben

Frauen 1446"°) Mandach- oder neuer Marienaltar.
II. Drei Könige 1445"'). III. St. Bernhardin 1513'").
IV. St. Michael, Alle Engel, Cyrill, Gregor und Anna (auf
dem Lettner: 8uper bssilicam; 1494, IX. 29. geweiht)'").
Reliquien: „ain silbarh musterentzly, ist ain pfily darin von Sant
Sebastian" 1512'").

4. Schwestern zum Hl. Kreuz. Kapelle: Hl. Kreuz.
1480 erbaut. Ursprünglich Beghinen? Später: Tertiarierinnen'"),

">-) Stückelberg: Reliquien II. 36. R, 282 H, 3; Quellen III, No. 7.

IM, 22, "ch IM, 286; ich gebe hier A g nes in spationierter Form wieder, weil
nach meiner Auffassung Agnes der Hauptpatron dieses Altars ist, nicht hl, Kreuz,
trotz der Reihenfolge in der Urk. Gründe: Der Altar ist Hochaltar und Agnes ist
Hauptpatrozinium des Klosters; in der Urk. wird Agnes eingeleitet mit „insbe-
sonders", IM. 2324 u, IM. 2863. >°°) R, 387. ">°) IM. 120. "") IM. 2167.

Xecrol. kstat, min. 64, '") DU. 4002. >>-) dlecrol. 8rut. min. 54. id. 38.

"«) R. 288 ^ 13.



— 60 —

d. h. Schwestern der 3. Regel des hl. Franziskus""). Das
Klösterchen befand sich zu unterst an der Repfergasse.

5. Schwestern im Bezirk des Klosters Allerheiligen. Wann
entstanden? Wahrscheinlich ohne eigene Kapelle. 1310 von Abt
und Konvent beschlossen, diese Schwestern-Sammlung eingehen

zu lassen"').
6. Hl. Geist-Spital. 1253"°). Kapelle Hl. Geist. (Standort

ungefähr da, wo heute die Schwertstraße vom Fronwagplatz
abweicht.) Altäre: I. Maria 1295"°). II. Katharina 1429

und 1477"°). III. Barbara 1508"').
7. Sondersiechenhaus auf der Steig (13. Jahrhundert?)'").

Kapelle (an der Stelle der heutigen Steigkirche): Hl. Drei
Könige, Gott-Vater, Maria, Johannes Ev., Jakob maj.,
Nikolaus, Jost, 11000 Jungfrauen und Alle Heilige. 1336'").
Altäre: I. Maria 1457"'). II. St. Antonius, Katharina
und Barbara'").

IZ. Kirchen und Kapellen.

1. St. Johannes Bpt. und Ev. (Stadt-Leutkirche).
1295"°).

Vorbemerkung: Die von H. W. Harder"') fixierte, nun allgemein
akzeptierte Ansicht: die St. Johannskirche müsse zwischen 1111 u. 1120

entstanden sein (indem in der Pertinenzformel in der Urkunde Heinrich

V. vom Jahre 1111 — IM 49 — „ecclesia" fehlt, dagegen in der

Pertinenzformel in der Urk. Heinrich V. vom Jahre 1120 — IM. 57 —
,.eccle8ia" erscheint und dieses eccle8ia auf die St. Johannskirche
bezogen wird), muß aufgegeben werden! Denn beide Urkunden — IM.
49 und IM. 57 — sind Fälschungen'"), die erst Mitte des 12.

Jahrhunderts entstanden sind. „Uccleà" kommt somit zum ersten Mal
1145 — IM. 70 — vor; allein die Identifikation von eccle8ia mit

"") IM. 3478. '") IM. 334. "°) R. 322 H. s. "») IM. 2S2 (hier ohne
Patroz. angegeben) und Verz. d. P. u. A. p. S9. --°) IM. 217S u. IM. 1805.

lîsz. subs. ckar. i. N. F. VIII, IS. Harder: Schaffhauser Beiträge
III, Iff M. 587. Verz. d. P. u. A., 75. '--) R. 950 5. IM. 248.

'2') Harder, Beitr. II, 73 ff. auch für die Altäre nachzusehen; für die Altäre ferner
(Quelle!): Verz. d. P. u. A. "«) H H^sch, 517 ff.



— 61 —

der Pfarrkirche St. Johann (übrigens von Rüeger — p. 304 —
aufgebracht) ist ziemlich hypothetisch, da in den Pertinenzformeln oft
vielmehr aufgezählt wird — eben formelhaft —, als die eigentliche

Schenkung, Stiftung :c. enthält! 1295 — IM. 248 — ist und bleibt
die erste urkundliche, unzweifelhafte Erwähnung der St. Johannkirche.

Altäre: I. Hochaltar im Chor. II. Maria „im alten Chor" —

in der Marienkapelle unter der Sakristei „connexe» turri
campàlis sive anticsui cllori" (à! 1299"°). III.Michael
im Glockenturm „in turri seu in anAulo csmpanilis"")"
1397. IV. Drei Könige. V. Jost 1339. VI. Nikolaus
1331. VII. Blafius, 10000 Ritter, Georg, Leodegar 1415.

VIII. Hl. Kreuz 1389, vor dem Lettner, in der Mitte der Kirche.
IX. Barbara, Antonius, Stephanus, Jnnoncens und Alle
Heilige 1458, vor der Michaelkapelle, also in der Täuberkapelle?
X. Katharina 1331 neben der Löwenkapelle. XI.
Dreifaltigkeit, Antonius, Sebastian, Barbara, Ottilie und Dorothea

1452. XII. Maria 1515 — neuer Mariaaltar, in der

Schönlöwenkapelle. XIII. Ursula 1426 „super cancellos"^)". —
4 Kapellen innerhalb der St. Johannskirche bekannt: 1.

Michaelskapelle (mit Altar Nr. III, im Glockenturm)"°). 2. M a -

rienkapelle (mit Altar Nr. II, unter der Sakristei)"^).
3. Schönlöwenkapelle"") (mit Altar Nr. XII, kirchenrechtlich also

eine M a rien k a pelle). 4. Täuberkapelle"°) (offenbar mit Altar
Nr. IX, dann wäre sie kirchenrechtlich eine Barbarakapelle).

2. St. Marien- (später St. Anna-) kapelle auf dem

Herrenacker 1475"°), im heutigen Haus zum „Luchs". Altar:
St. Maria, Elisabeth, Peter u. Paul und Anna 1477"^).

3. St. Eligiuskapelle (2. Hälfte 15. Jahrhundert)"°).
Brückenkapelle auf dem mittleren Joch der Brücke in der Unterstadt.

4. St. Wolfgangskapelle auf dem Olberg 1477"°).
Altäre: l. St. Wolfgang, Verena, Ottilie und 10 000 Ritter.

"ch Verz. d. P, u, A. 88; schon 1299 bez. vgl. U.R. 273a. "°) Verz. d. P. u.
A. 1. "y ib. 32. ---) Rahn, Stat. 223. ib. 222. "«) ib. 223. --9 ib. 223.

-°°) UU. 2907. -") V«rz. d. P. A., 94. '-9 R. 320. >-9 R. 313ff.



— 62 —

II. St. Theodul, Ulrich, Urban, Heinrich, Apollinarius und
Quirin. III. St. Martin, Sebastian, Margarethe, 14

Nothelfer, Crispin und Crispinianus. Reliquien"")! (z. T. den Patro-
zinien entsprechend, z. B. Verena aus dem „goldenen Sarg" von
Zurzach).

Kapellen mit Klausen siehe unter „Klausen". Mutmaßliche
(ohne genaue Belege) Kapellen: Kap. auf der Katzensteig (an
Stelle der heutigen Charlottenfels)""). Kap. an der Felsgasse

(spätere Trotte?)""). Kap. in der Unterstadt (wo? ?)"").

L. Hauskapellen und Hausaltäre.

Hauskapellen: Hk. im Gasthaus zur Krone""). Hk. im Haus

zur Trüllerei --- Pfarrhof im Ampelngäßchen""°). Hk. im Haus

zur Haselstaude""). Hk. im Haus zum Buchsbaum 1489""").

Hausaltäre: Ha. im Haus des Johannes Greschart 1493""°).

Ha. Im Haus des Hartmann Keller von Schleitheim 1488""°).

Ha. im Haus des Bürgermeisters Ziegler 1516"°°).

Hauskapellen und Hausaltäre durften nur mit bischöflicher

Erlaubnis gehalten werden.

Schleitheim: St. Maria 993"°").

Siblingen: St. Michael 1155"°').
Stein a. Rh.: Klöster und charitative Anstalten.

1. Kloster St. Georgen. 1097, Nov. 1"°°). — Benediktiner

— Klosterkirche: St. Georg, Maria und Chrill"°").
Altäre: I. Hl. Kreuz 1398"°°). II. Magnus (^
Mangen) 1361"°°). Kapellen innerhalb der Klosterkirchen:

1. Marien- (Unser Lieben Frauen) kapelle,
im nördlichen Seitenschiff; war Grabkapelle derer von Hohen-

klingen 1372"°"). 2. Kapelle (oder Sakristei?) im südlichen
Seitenschiff'"). 3. Verschiedene andere Kapellen unbekannter Patro-

"°) R. 314. >") ib. 406. -") R. 388. '") R. 321 ^ 6. '") ib. '") R. 321.

"°) R. 321 /I 4. -") R. 1107 ä, zu 321 6 und R. 360 à 8. "°) R. 1107 zu
321 6. '«) ib. "«) R. 1085 ^ 2. Bächtold: Pfarrpfr., 188 und à <Z.

tt. 88. VI. 626. »-) Bächtold: Kirchengut, 65 und R. 462 ^ 5. Better.
64/65, vgl. auch Text oben p. 41 ^ 160. Vetter, p. 65/66. '°°) vk. 1368.

'»') vlî. 876. >") vk. 981. '") Vetter, Klosterbüchlein, 1920, p. 31.



— 63 —

zinien""). 4. Siechenkirchli, an die Kirche angebaut""). (Zeit?
ein Siechenhaus ist 1519 für Stein bezeugt"'). Klosterkapellen:

I. Abtskapelle. ??""). 2. S t. P e t e r - Friedhofkapelle""). Altar:
St. Peter"'). Reliquien des Klosters: Arme der 88. Chrill,
Magnus und Wefredus"°). (Wefredus -- Waltfried 1. Twie-
lerabt.)

2. Hl. Geist-Spital. 1362; wahrscheinlich im 12./13.

Jahrhundert gestiftet""). Kapelle: Hl. Geist, Gott-Vater, Gott-
Sohn, Maria, Jakob, Agathe, Elisabeth, Antonius und Alle
Heilige"'). Altäre: I. Altare mobile seu portatile. 1469"").
II. Maria, Jakob, Agathe, Elisabeth, Verena, Antonius und
Alle Heilige 1490""). (Dieser Altar war 1476 noch nicht
geweiht"").)

3. Sammlung im Fronhof. 1283"'). Die Sammlung
bestand aus einigen Beghinen; sie hatten keine eigene Kapelle,
sondern sie gingen in die Klösterliche zum Gottesdienst. (Hier
werden ihnen Stühle vergabt"").)

L. Kirchen und Kapellen.

1. St. Nikolaus (Leutkiche). 1222""). Gründungszeit
unbekannt"'); sie wurde Wohl mit Unrecht für älter als das

Kloster ausgegeben""). (Standort: nordöstlich von der Klosterkirche,

wo genau?)

2. St. Agatha (Beinhauskapelle). 1521"°), offenbar im
15. Jahrhundert entstanden'"); befand sich im heutigen Haus

zum „Steinbock", wo die Reste noch deutlich sichtbar sind. Altar:
St. Agatha""). Reliquien: Arm der hl. Agatha"").

Rahn, Statistik. 252. ««-) Rahn, id. "') Winz VII, 603. Vetter,
Klosterbüchl. 1920, 14. "») III?. No.: 670, 1364, 3453, 3456. -") ib. Winz:
alphab. Sammlung Q—0, 407. >°°) IM. 891 und Is. Vetter. Geschb. 63.

111?. 3371. >°°) IM. 2734. "») III?. 3372. "") III?. 2941. '") III?
204. '") III?. 1147. '") III?. 96. '") Vetter, 33. Vetter: Kunstgesch.
i. K. F. 676. Betreff d. Alters Widerspruch bei Is. Vetter: Geschb. 13 und 34.

"°) Vetter. 53. -") Vetter: Geschb. 190. (Winz VII, 757. "») Winz, alphab.
Sammlung, Q—L>, 407.



— 64 —

3. Schloßkapelle auf Hohenklingen. (Zeit?)"").
4. Kleine Kapellen „auf der Breite in der Ecke an der Straße

gegen Schienen" u. „im Niederfeld, herwärts der Rhffengasse"»').

Stetten: Keine Kapelle, kirchgenössig zu Lohn»").
Thayngen: Kirche. 1157»'). Altäre: l. Maria 1508»<).

II. Theobald 1473»°). III. Margaretha 1473»°). Bruderhof

im Rheinhard: siehe „Klausen".

Trasadingen: St. Jakob. Zeit?; erst nach der Reformation belegt»").

Unterhallau: 1. St. Ulrich- ursprünglich: St. M o r i tz dorfkapelle

„uralt"»'); sie wurde später, zum Unterschied der Bergkirche-
St. Moritz: „Ulrichskirche" genannt; Ulrich hier offenbar kein

eigentliches Patrozinium, vgl. oben Text, p. 45 f.
2. St. Moritz. 1491 erbaut»"). Bergkirche. Altar: Maria,

rechts im Chorbogen»"). Die „uralte Horä-Kapelle auf dem

Hallauerberg" ist in: Hören -bild zu verbessern»"). Kein
Patrozinium!

Wilchingen: St. Othmar. 1482»').

>«») Stiefel: Gesch. der Burg Hohenklingen, 99 f. u, Plan 1 Niischeler,
27 (wo Belege?) 429. R. 414 ^ 7. >^) lîsg 8ubs. car. Bäch»
told: Pfarrpfr., 164. ib. 214. Bächtold: Kirchengut, 37. Pfund:
Hallauer Bergkirche St. Moritz. "») jh z iso^ Chxo^ik v. Bringolf, Manuskr.
i. Archiv H. -°>) UK. 3159.



— 65 —

Klausen.

I. In und um Schaffhausen.

1. Klause an Stelle des späteren Klosters Allerheiligens. Legendär!

2. Klause am inneren Rheintor. 1315°). Genauer Standort schon

Rüeger nicht mehr bekannt.

3. Klause auf Griesbach mit Kapelle. 1468°). Griesbach war
Meierhof des Klosters Allerheiligen.

4. Klause im „Loch". 1387*). „Bruder im Loch"; Lage: kleines

Seitental des Mühlentales (ungefähr da, wo heute das

Restaurant „zum Felsental" steht). Ein Einsiedlersteg führte
über das Bächlein, das sich in den Mühletalerbach ergoß.

5. Klause im Bruderhöfli mit Kapelle. 1315°). Bekannt durch
die Prozession dahin am Sonntag llxauäi.

6. Klausen aus der Steig. 1322°). „2 klosnan" hinter der Drei
Königskapelle; Klausnerinnen wohnten hier.

7. Klause „enhalbs Rhins". 1378^). Auf Feuerthalerseite gelegen

unterhalb der Brücke, an der Halde des „Konstenzer";
Klausnerinnen wohnten hier. Abbildung: Harder, Wegweiser,
Mappe L, 2. Abt., Bl. 51.

3. Klause auf dem „Bühl". 1387°). Der „Bühl" war am Gais-
berg°); Klausnerinnen wohnten hier.

9. Klause am Fuß des Olbergs. (Zeit?)"). Bei der St. Wolfgangs¬
kapelle; bei der Schließung der St. Wolfgangskapelle soll dem

Bruder vom Rat befohlen worden sein, die Klause zu
räumen. — Bezieht sich etwa die „abgegange herberig"
(Rüeger p. 314) auf diese Klause?

-) R. 12, R. 62. R. 241, R. 1097; Mone I, 86 cap. 11 u. 12. -) R. 355 4.

Die Quelle Rüegers: ein Zinsrodel v. 1315 ist nicht mehr vorhanden. °) R. 449

2; R. 450; R. 459 ä. 2; R. 715; R. 450 H. 3; R. 703. «) Uk. 1209; R. 997
A. 11. ->) R. 387 ^ 5, ^ 8 und 1107 zu 321 ä. 6. °) Uk. 422 unà UK. 989;
R. 331; R. 402 ä. 17; R. 658 ä 4; R. 768 H. 3. ') R. 1109 zu 385, 13. °) Uk.
1209. °) Uk. 1010. Nur bei Harder: Klausen, Manuskr. überliefert, ohne
Belege!



— 66 —

16. Klause „im Stein" mit Marienkapelle. 1369"). Lage: auf
Feuerthalerseite, auf einem Felsvorsprung, unterhalb des

heutigen linksrheinischen Kraftwerkes. — Die Marienkapelle

stand in einer natürlichen Felshöhle, rechts davon

war das Bruderhaus. (1833 verschwanden die letzten Spuren
der Einsiedelei beim Bau eines Kanals für die Zieglerische

Tonwarenfabrik.)
Vermutlich hatte diese Klause im Stein oder „Steiner-

hölzli" ein hohes Alter; nach der Sage von Herzogin Hedwig

(Hadwig) von Schwaben gegründet und von Papst") Leo IX.
im Jahre 1652 eingeweiht! (Irrtümlich mit Hedwig in
Verbindung gebracht infolge der Verlegung des Klosters auf
Hohentwiel nach „Stein" a. Rh.?) Die Klause war
Wallfahrtsort, besonders an Maitagen")!

Nach Rüeger (p. 36) waren die Klausner Carmeliter;
nach Harder (in zit. Schrift) sollen es Pauliner gewesen sein.

Harder bezieht den Pauliner, der in einer Urk. von 1488

(lî 3322) vorkommt, auf die Klause im Stein. (Wieso?)
Abbildung: Harder, Wegweiser, Mappe ö, 2. Abt., Bl. 47,
48a und b. Davon ist ein Bild reproduziert im Schaffhauser
Jahrbuch I, 1926, p. 214.

II. Bei Thayngen.

Klause im Rheinhard mit Kapelle. 1359"). Im liber marcarum
von 1366/76") verzeichnet als: kilia von Tagingen.

Der Hof mit Klause und Kapelle stand an der Straße
von Thayngen nach Dörflingen; ist noch angegeben in der

Peyerschen Kantonskarte von 1684 im Museum.

III. Bei Beggingen.

Klause „im Thal" mit Kapelle. 1366/76"). „Thal" westlich
von Beggingen; hinter der Kirche von Beggingen führt ein

") Vgl, das Register zu R, 213 unter Stein, Steinerhölzli; auch: Harder:
Die St, Marienkapelle, in Harders Beitr, II, 126 ff, ") R. 36 ^ 7, ") vkî.
3814, ") R, 393 ^ 9 -j- 11M, vgl, das Register zu R. p, 138 unter Rheinhard.
") in; 5, p, 94. ") lib, marc.



— 67 —

„Aller" Thalemer-Stig; im 15. Jahrhundert ein „Bruder
zu Thal" genannt").

Im über marcarum") von 1360/70: Slatbain cum
capelÜ8 victeücet Tàlait et Le^^inZen; hier: Tàlait —

Zusammenziehung von: Thal und Schlatt, dem heutigen
Schlatterhof nördlich von Beggingen.

Eine Reihe von Flurnamen läßt auf das Vorhandensein von
Einsiedeleien und Bruderklausen schließen"); hier sind jedoch nur solche

Klausen angeführt (mit Ausnahme von Nr. 1 und 9, Schaffhausen),
die urkundlich belegt werden können.

") R. 1114 zu 441, 20. ") in: S, 92. -») Vgl. z. B,: G. Walter:
Orts- und Flurnamen des Kantons Schaffhausen 1812, 49, für Stein des:

Winz VII, 61 und 603.



— 68 —

Verlage!

Der Staudort der filtrire tu der Müusterkirche
von fillersteiligen.

(Legende.)

Es ist nicht so leicht, die verschiedenen bezeugten Altäre richtig
plazieren zu können, indem der Standort in den Quellen oft nur vag,
ja nur zu oft überhaupt nicht angegeben wird. Folgende Aufstellung
soll ein Versuch der Richtigstellung sein, zumal der Grundriß bei

Wüscher-Becchi: Abtei Allerheiligen, Blatt 1, Korrekturen bedarf.
Die Angaben „links", „rechts" in den Quellen sind zweifelsohne

fo zu verstehen, daß man sie von dem Standpunkt des auf den Hochaltar

— also nach Osten — Schauenden annimmt).
Einige textliche Wiederholungen sind hier unvermeidlich; sie mögen

entschuldigt werden.

1. Hochaltar im Chor (bes. IM. 3693; Text P. 55). War Wohl
ein Salvatoraltar. Von den verschiedenen Historikern (von Harder
aufgebracht?), nicht aber in den Quellen, als Himmelfahrtsaltar
bezeichnet. Nach den Altaria bestand zirka 1560 ein „altare 38cen8iom8
Domini" (v. M. Kirchhofer in der Vorrede in die Münsterkirche gefetzt),

aber dieser Himmelfahrtsaltar stand, wie das Urbar von 1496
ausdrücklich sagt, in der Erhardskapelle. (Text p. 56, 88.)

2. Dreikönigsaltar (?): stand „in" oder „bh" dem Wendelstein
(Text p. 56), deshalb von den Historikern in die Erdgeschoß-Turmkapelle
gestellt. Nun erhebt sich aber die Frage, ob der Aufgang in den Turm

9 Unser Schweizerlandsmann, der bekannte Liturgiker P. Anselm Manser
O, S, B,, Erzabtei Beuron, hat sich brieflich, was hiemit bestens verdankt sei,

für unsere Ansicht ausgesprochen. — Vielleicht wird einmal diese nicht leichte
Frage des „Links" und „Rechts" von berufener Seite zum Gegenstand einer
Untersuchung gemacht.



— 69 —

— so wird der „Wendelstein" identifiziert — überhaupt von innen
erfolgt sei, und nicht von außen? — Wendelstein kann ebensogut:

Aufgang zum Lettner bedeuten, was für andere Kirchen bezeugt ist.

3. Maria Magdalena (kapelle) -Altar; von den Historikern mit
„Kapelle", von den Quellen stets nur mit Altar bezeichnet. Dieser
Altar stand links (R. 754 ^ 5). — Harder, Wanderungen, 2. Vortrag,
p. 26, sagt: „hinter dem Michaels- und Katherinenaltar, zu beiden

Seiten des Chores, von Gittern umgeben (Belege? gab es zwei

Kapellen, die Niklaus- und Marien Magdalenenkapelle". Somit käme

also die Niklauskapelle rechts zu stehen.

4. Niklauskapelle — Ist die Niklauskapelle wirklich hier zu
suchen? Es rührt diese Annahme von den Historikern her; aus den

Quellen läßt es sich nicht belegen. In den Quellen wird die Niklauskapelle

allein mit „Lapella" bezeichnet, während für die anderen

Münsterinnenkapellen stets nur „altaie" vorkommt, was mir zu
bedeuten scheint, daß eben diese Niklauskapelle eine Sonderkapelle war
und nicht in der Münsterkirche zu suchen ist. (Text p. 58.)

5. St. Michaels (kapelle) -Altar; links.

6. St. Katharinen (kapelle) -Altar; rechts. — In den Quellen
jeweils nur Altar! — „ nebend dem Chor zwo kapellen die uf
der rechten siten S. Cathrinen, und die uf der lingken siten dem ertz-

engel Sant Michel gewidmet gewesen ." (R. 248). Rahn, Statistik
1889, p. 188, vermutete, daß die von Rüeger genannten Kapellen sich

in den Flügeln des Querschiffes befanden. Diese Vermutung ist richtig.
Denn beim näheren Zusehen ergibt sich, daß Rüeger die gleichen

Kapellen meinte, wie Rahn sie vermutete: in den Flügeln des

Querschiffes, nur sagt Rüeger anders, nämlich: „neben dem Chor". Damit
ist aber nicht der Chor in unserem Sinne gemeint, sondern das Querschiff,

denn Rüeger versteht unter „Chor" den Lettner. Beweis:
1. „.. do man das chor abgebrochen.." (R. 248, 3) und 2. „.. diser

unghüwre götz ist in dem bogen zu ansang des chors ghanget, da

jetzunder die cantzel stat" (R. 248, 23). So gibt auch Harder,
Wanderungen, 2. Vortrag, p. 26 ff. an: „rechts hinter dem großen Gott
ist der St. Katherinenaltar, ihm gegenüber der Michaelsaltar".



— 70 —

(Aus dem angeführten Zitat von Rüeger ergibt sich auch, daß die

Kanzel um 1600 unter dem ersten westlichen Chorbogen stand, und

nicht dort, wo sie Wüscher-Becchi, Blatt 1, gezeichnet hat.)

7. „Großer Gott", hing am ersten westlichen Chorbogen (Eisenring

dort heute noch sichtbar), also über dem Lettner (R. 248). Wüscher-

Becchi, Abtei Allerheiligen, p. 86: „Der große Gott hing über dem

Kreuzaltar". Das ist nicht gut möglich; der letztere muß mehr
westwärts gestanden haben, da der Lettner direkt unter dem großen Bogen
den Platz einnahm. — Dieses kolossale Kruzifix war weit und breit
bekannt und fand sogar Eingang in die Literatur, z. B. in dem

„Rollwagenbüchlein" des Jörg Wickrammen von 1555. — Vgl. auch den

Schwur: „so mir der große Gott von Schaafhausen" (R. 243 ^ 7).

8. Lettner. Im Jahre 1594 abgebrochen (R. 248, 3).

9. Kreuzaltar, stand in der Mitte des Mittelschiffs, vor dem

Lettner „unmittelbar vor dem großen Gott" (R. 248 ^ 7). Graf Eberhard

ward gelegt „für des crützes altar" (R. 245), d. h. hinter dem

Grab war der Kreuzaltar (zwischen Grab und Lettner).
10. LorporÎZ Lkn8ti-H,Itur: links, »sput ungàre" (R. 427 ^ 7

und 874 H, g), wenn „anZulare" überhaupt in diesem Sinne
verstanden werden kann.

11. Stiftergrab.
Der lAart^re8-^lt3r stand rechts — aber wo? — (R. 754

H 5); die Lage der anderen Altäre läßt sich nicht mehr nachweisen.



— 71 —



— 72 —

Veilage II

„Silver".

In unserem Kanton traf der Wanderer zur Zeit vor der
Reformation landauf, landab — wie jetzt noch in katholischen Gebieten —
Bildhäuschen, Bildstöcke, kurz „Bilder" an, die wir hier verzeichnen
wollen. Diese Bildhäuschen standen in der Regel an
Straßengabelungen; sie wurden entweder nach ihrem Stifter oder nach dem

auf ihnen dargestellten Heiligen oder schließlich nach dem Ort, wo sie

standen, genannt. Wir haben Beispiele für alle drei Fälle.

Unsere Sammlung macht natürlich nicht Anspruch auf
Vollständigkeit. Es sind wohl noch viele solcher Bilder in Urbarien,
Urkunden, Zinsrödeln und anderen Quellen versteckt, die uns nicht

zu Gesicht gekommen sind; doch sei hiemit ein Anfang einer Zusammenstellung

gemacht.

Beringen: Bild'). (Wo? Zeit und schriftliche Quelle?)

Buch: Hugebild. Von einem Hug — Personenname — errichtet).

Büsingen (Badische Enklave): Bildacker, an der Straßenkreuzung
Gailingen—Dießenhofen—Dö rflingen'a).

Gächlingen: 1. Bild ob Tüfen, bei der Siblingerhöhe. 1502°). 2. Bild¬
acker am Hochsträßli^), nördlich von Gächlingen.

Hemishofen: Bild, nächst dem Dorf „ acker ob dem Bild".
1647, 1703°). Oder „Acker unter dem Bildstock". 1703°).

') Mitteilung von Prof, G, Manners-, °) H, Bächtold: Die Flurnamen der

schaffhauserischen Enklave Stein a. Rh,, in Schriften des Vereins für Geschichte
des Bodensees und seiner Umgebung, Bd, 25, Lindau 1916, 64: auch G. Walter:
Orts- und Flurnamen des Kantons Schaffhausen 1912, 74, Unoth, 198. 's)
Mitteilung von Herrn Otto Weiner, Lehrer, Büsingen. °) Urk. No. 1 Archiv
Gächlingen, Vgl, E, Bührer: Gesch. der Gemeinde Gächlingen, 4 Hefte in 1 Bd. Schaffh,
1926, Heft II, 17 und H, IV. 2. <) ib. H. III, 11 und H, IV, 2. -) H, Bächtold
a. a, O, 43,



— 73 —

Herblingen: Bildweg Weg nach Gennersbrunn: die Erhebung
zwischen Dorf und Bahnübergang heißt Bildwegbückli"). (Zeit
und Quelle?)

Hofstetten: Mangen Thöningsbild, „zu der Zelg im Tobell aufs dem

Langenacker und under dem Ottersbühell". 1650^). Ganz zweifellos

gestiftet von dem Schaffhauser Bürger Mang Thöning, der

von Kaiser Maximilian für sein tapferes Verhalten bei der

Empörung der Niederländer gegen die Regierung 1488 zum
Ritter geschlagen wurde.

Neuhausen: Weißes Bild, auf der Katzensteig. 1563, 1600^).

Neunkirch: Beim Bild — Flurname, östlich von Neunkirch°).

Schaffhausen: 1. Bild am Olberg, an der Straße"). — Es ist wahr¬
scheinlich das von dem Jerusalempilger Hans Stockar gestiftete

Bildhäuschen, welches 1524 anläßlich der Reformation
zertrümmert wurde"). — Abbildung: Harder, Wegweiser, Mappe k,
2. Abt., Bl. 45.

2. Schweizersbild. Von einem „Schwitzer" — Personenname

— errichtet. 1439"). — Abbildung: Bächtold, Erwerbung
der Landschaft St. F., p. 225, nach Harders Wegweiser, Mappe L,
2. Abt., Bl. 53. — Dieses Beispiel zeigt, wie ein solches Bild
einen alten Flurnamen verdrängen konnte. Das heutige
Schweizersbild, also die beiden durch die prähistorischen Funde bekannten

Felsen, hießen nämlich ursprünglich: Immen- Bienen) fluh.
Das Bild des Schweizer stund zirka 200 m südlich der Felsen,
unweit der Landstraße, zwischen dem Felsen und dem Bläsihofgut,
näher bei diesem. Später ging der Name „Schweizersbild" auch

auf das Felsenpaar über und der alte Flurname Jmmenfluh
ward ganz vergessen").

°) Mitteil, v. Prof, G, Wanner-f. ') Neuhauser Urbar v, Allerheiligen v.
16S0, 84, Staatsarch, Schaffh. °) R, 406 à, 12 und 1110 zu 406 /t 8, -) Wild-
berger: Gesch v. N.. Karte, 366, -°) R, 313, 10. ") id. ä, S, lî 200S —
auch im Urbar v, 1496 r>, Allerheiligen, Staatsarch, Schaffh,, XXXIII (b) Z.

") C. A, Bächtold: Die Herkunft des Namens „Schweizersbild" in Denkschriften
der Schweiz, Naturforschenden Gesellschaft, Bd, XXXV, 1396,



__ 74 —

3. Bildhäuschen an der Abzweigung der Emmersbergstraße
und der Straße in die Gruben"). — Abbildung: Harder,
Wegweiser, Mappe L, 2. Abt., Bl. 52.

4. Sibersbild, in den Fischerhäusern. Von einem Siber

— Personenname — errichtet. 1496").

5. Bild vor dem Obertor, „beim Krautgarten vor dem Oberthor

am obern Egg". 1496").

6. Bild an der Hochstraße, „zwischen den beiden Wegen".
1496").

7. Bild „bei der Tanne". Wo? vielleicht identisch mit Bild
Nr. 8?) 1496"). „ ab irem acker by der Tannen, an des

Spitals äckerlin, des von Hünenbergs Reben und am weg gelegen,

so hinuffgat zu dem Bild by der Tanne ."

8. Bild am Tannenacker, Gaisberg. 1309"). „ Thangere
acker an der Gisperg trohten ." Dieses Bild ist offenbar
identisch mit: „ wingarten am garsberg bis zu dem

Bild von den erlburdigen gaistlichen frowen zu St. Agnes."
1445").

9. Muttergottes im Felsental. Dieses „Bild" war nicht von
Menschenhand erschaffen, sondern bestand aus einem natürlichen
Felsen, der merkwürdige Ähnlichkeit mit einer Madonna hatte,
ja sogar ein Kind in den Armen zu tragen schien! Diese Felsen-
Maria gab Anlaß zu einer Legende"). — Abbildung: v. I. I. Beck

(in Privatbesitz).
Außerdem ein Flurname: „St. Niklaus" (Acker), in

Gruben"»).

Schleitheim: 1. Das „alte" Bild, an der Hallauerstraße, in der Nähe
des Zwerenbaches. Um 1530 entfernt").

") Nur in Harders Abbildung überliefert? ") Urbar v. 1406. II (b) m.
>°) ib.. XIX (d) k. ") ib.. XXXIII (d) b. '°) ib.. XXXXVII (b) Z. ") 118. 330.

2°) 118. 2139. ") Wüscher-Becchi: „Die Muttergottes im Felsental", Schaff-
Hauser-Zeitung 1926, No. 105. '"o) R. 748 A. 4. --) Chr. Wanner: Die
Flurnamen der Gemeinde Schleitheim, 1924, 17.



— 75 —

2. Bild „oben an der Schindergaß, noch jetzt Flurname im
„Bild". Um 1530 entfernt").

3. St. Jergensbild, auf der Höhe der Kirchenzelg").

Außerdem kommen hier noch die Flurnamen vor: In Sant-
Antheni, auf der Kirchenzelg, und St. Niklausen, an der alten

Beggingerstraße^s).

Stein a. Rh.: 1. Rotes Bild, auf der Breite. 1471").

2. Bild, in der Nähe der Widumwiese"). — Standort der

beiden Bilder siehe Plan bei O. Stiefel im Schaffhauser Jahrbuch

I, 1926, p. 64.

Thayngen: 1. Hermannsbild, an der Straße gegen Ebringen; Ab¬

zweigung der Straße nach Bietingen und Gottmadingen. 1492").

2. Schumachersbild ^ hinteres Bild, an der Schaffhauser-
landstraße (Markbeschreibung v. Th., 17. Jahrhundert: „Acker
hinder dem Bild, dornen an die straß und hinden auf das lang
loch ."). 1599").

3. Oberbild (nach Koch vielleicht aus „Auerwegbild"
entstanden). 1585").

4. Verena Wäberbild. Standort unbekannt. 1585").

5. Bildhäuschen „ bey Sant Anthonien in seinem acker

ob Fula bey dem bildhaus .". 1533").

Unterhallau: 1. Oberbild, stand ungefähr an der Kreuzungsstelle der

Neunkircherstraße mit dem Hochsträßchen. 1804 abgebrochen.

Jetziger Flurname „Beim Bild"").

ib. ") ib. 18 Briefl. Mitteil, von Christ. Wanner, Schieitheim.
-->) vlî. 2790 und H. Bächtold a. a. O.. 43. O. Stiefel, Schaffst Jahrb. I, 69.

") M. Koch: Die Flurnamen der Gemarkung Thayngen im Kanton Schaffhausen.
Bern 1926, 56 und Karte. ") ib. 57 und Karte. ib. 51 und Karte. ib. 51.

") ib. 57 und Karte. ") Unoth, 190, Anm. 2: „Hier standen bis 1814 zwei
Kapellen am Hochsträßli", vgl. auch: I. Pfund: Hallau zur Zeit der Reformation,
Hallau 1918.



— 76 —

2. Unter --- St. Niklausenbild, an der Straße nach Wil-
chingen").

3. Horenbild, auf dem Hallauerberg. 1894").

Wisholz: Bild, „ pild litt uff der gaß ushin". 1525"). (Offen¬
bar bezieht sich der „Bildacker" — 1544 und später bezeugt") —
auf dieses Bild.)

") Chronik v. Alexander Bringolf, Manuskr., 73; Unoth, 19V, Anm. 9:
„Früher eine Kapelle (wohl Bildhaus) zuoberst auf dem Berg, deren Fundamente
und Steine erst 1352 entfernt wurden". ") H, Bächtold a. a, O. 43.



— 77 —

Veilage III

Grlüuternugen zu der Karte.

I. Patrozinien: Für die bessere Orientierung der im Text
angeführten Patrozinien sind dieselben jeweilen in Klammern der

betreffenden Ortschaft beigeschrieben mit Beifügung von wichtigen und

im Text zitierten außerkantonalen Ortlichkeiten.
II. Kirchliche Einteilung: Die Karte will gleichzeitig auch die

kirchliche Einteilung vor Augen führen^).
Um die Wende des 8./9. Jahrhunderts zerlegte man im

ostfränkischen Reich die Bischofssprengel in Pfarrbezirke; die Zunahme
dieser Pfarrbezirke bewirkte, daß man eine Anzahl solcher zu Dekanaten

zusammenlegte. An der Spitze jedes Dekanates stand der Dekan, der

die monatlichen Versammlungen der Geistlichen leitete. Das Dekanat
wurde zur Verwaltungsinstanz zwischen Bischof und Pfarrer. Kirchlich
wurde das ganze Dekanat nach dem jeweiligen Wohnort des Dekans

genannt.
Die Zusammenfassung wieder verschiedener Dekanate gestaltete

sich zu Archidiakonaten aus: das Archidiakouat war Visitationsbezirk
für einen bestimmten Archidiakon. Wir haben also die Gliederung:
Bistum, Archidiakouat und Dekanat.

Das Bistum Konstanz, in welchem sich unser Gebiet befand, war
die größte Diözese Deutschlands (zur Erzdiözese Mainz gehörend); es

umfaßte alles in allem 10 Archidiakonate und 67 Dekanate, wovon aber
eines — die Reichenau — exempt war, sodaß wir also zu Ende des

Mittelalters in den offiziellen Steuerbüchern des Bischofs^) 66 Deka¬

's Hier sei ein für allemal auf A, Werminghoff: Verfassungsgesch. der deutschen

Kirche im Mittelalter, Leip 1913 (mit reicher Literaturangabe) verwiesen,
vgl. bes. 23 ff., 118 ff., 159 ff. So z. B. im lîsz. subs. car. v. 1508 (ursprünglich

waren es nur 64 Dekanate) vgl. die Dekanatskarte im Ueberblick aber im
Detail ungenau im 6. Bd. der für die schweiz. Dekanate: Karte IX in
Vögelin u. G. Meyer von Konau hist. Atlas der Schweiz.



— 78 —

note Plus Bischofsstadt finden. Der Kanton Schaffhausen hatte davon

an 2 Archidiakonaten und 3 Dekanaten teil (Archidiakonat ^nte
die mus, davon das Dekanat Stein, und Archidiakonat Klettgau, davon

die Dekanate Neunkirch und Stühlingen).

Wie gesagt, nannte sich das Dekanat nach dem Wohnort des

Dekans; wurde nun ein Dekan aus einer anderen Ortschaft gewählt,
so änderte sich der Dekanatshauptort und damit natürlich auch der

Name des Dekanates.

In unseren 3 Dekanaten verhält es sich nach den bischöflichen

Steuerbüchern von Konstanz') und sonstigen Quellen (z. B. Urkunden)
folgendermaßen:

Dekanat Stein: über clecimationis 1275: Ramsen

ebenda, als Zusatz von etwas späterer Schrift: Stein
liber barmalium*) 1324: Stein
liber marcarum l. 1360/70: Stein
liber marcarum II. (etwas später): Ohningen

ressistrum subsiclii caritativi 1508: Stein.

k. Dekanat Neunkirch: lib. dec. 1275: Thengen (— Hohentengen)

ebenda, als Zusatz (zirka 1320?): Neunkirch

Urkunde') von 1301: Neunkirch

Urkunde's) von 1338: Grießen

lid. marc. I. 1360/70: Eglisau
lib. marc. II. (etwas später): Eglisau sive Grießen

subsiclium') carit. 1379: Eglisau sive Grießen
Urkunde') von 1408: Buchberg

reZ. subs. car. 1508: Neunkirch.

Hier werden in den Anmerkungen nur diejenigen Quellen mit vollen
Titel angegeben, die oben p. 1 ff. in der Quellenangabe nicht aufgeführt sind.

0 biber bsnnsiium in ckioecesi Lonstantiens! cke anno 1224 in: Bd. 4.

°) Dekan von Neunkirch. Zürcher Urkundenbuch Bd. Vil, 2V5. °g) R. 74V ^ 2 :

Dekan zu Grießheim (Grießen). °) Ludsiàîum quoäckam caritativum äe nnno
ckonnn! 1279, hrg. von R. Thommen in Festgaben zu Ehren Max Büdingers,
Innsbruck 1898. ') Urk., Zürcher Staatsarchiv L II 17, Rheinau No. 116.



— 79 —

L. Dekanat Stühlingen: lib. clec. 1275: Schwaningen

ebenda, als Zusatz (zirka 1320): Stühlingen
lib. marc. I. 1360/70: Stühlingen
lib. marc. II. (etwas später): Lembach

ress. subs. car. 1508: Stühlingen.

Vielleicht war der Wechsel noch häufiger; er kann aber nicht weiter

verfolgt werden, weil nicht für jedes halbe Jahrhundert, geschweige

Jahrzehnt Belege vorhanden sind, die uns den Dekanatshauptort
erschließen. Doch wird kaum zu oft Wechsel vorgekommen sein; es

entstand gleichsam eine gewisse Tradition; aus unserer Zusammenstellung

sieht man, wie zum Teil dieselben Ortschaften in verschiedenen

Zeiten wiederkehren. Mit der Zeit sprach Wohl auch — wirtschaftlichpolitisch

— die Größe und Wichtigkeit einer Ortschaft für die Wahl
zum Dekanatshauptort, vgl. unsere 3 Dekanatshauptorte vom Ausgang
des Mittelalters, die jeweilen die wichtigsten im Umkreis sind: Stein,
Neunkirch und Stühlingen, wobei allerdings merkwürdiger Weise

Schaffhausen nicht Dekanatshauptstadt geworden ist.

Endlich soll die Karte noch auf eine Frage aufmerksam machen,

über die schon oft diskutiert worden ist, sei es in zustimmendem, sei es

in ablehnendem Sinne. Es betrifft die Fraget: Ist die kirchliche

Dekanatsgrenze durch die alte Gaugrenze beeinflußt worden?

Hier sei mit Nachdruck betont, daß es nicht angeht, sich einfach

„für" oder „gegen" diese Theorie auszusprechen, indem sich dies nicht
überall gleich verhalten hat.

Für die Diözese Konstanz gilt im allgemeinen folgendes"): Bei
der Landkapiteleinteilung (^- Dekanatseinteilung) — wahrscheinlich
im 8. Jahrhundert vollzogen — wurde die alte Gaueinteilung als
Grundlage benutzt, wobei aber natürlich im Verlauf der Zeit
zahlreiche Abweichungen der kirchlichen Grenzen von denjenigen der alten

°) Vgl. von Schubert: Gesch. der christlichen Kirche, S8V (mit Literaturangab.).
Die Motivierung bei Kretschmer: Historische Geographie von Mitteleuropa,
München 19V4, 192 und 407 ist zu ablehnend (auch zahlreiche Lit). ") Vgl.
Cramer: Geschichte der Alamannen als Gaugeschichte, Breslau 1899 und Baum-
gartner: Geschichte und Recht des Archidiakonates der oberrheinischen Bistümer
mit Einschluß von Mainz und Würzburg, Stuttg. 1907.



— 80 —

Gaue entstanden (sei es, daß zum Teil die alten Gaugrenzen überhaupt
nicht mehr genau bekannt waren, sei es — was häufig der Fall war —
daß sich die kirchlichen Dekanatsgrenzen durch Filialverhältnisse,
Inkorporationen usw. stark verschoben).

Unsere Karte zeigt, daß wenigstens in unserer Gegend die

ehemaligen Gaue bei der kirchlichen Einteilung zu Grunde gelegt worden

sind, fallen ja auf unserer Karte Gau'")- und Dekanatsgrenzen großenteils

vollständig zusammen! Die linksrheinische Abweichung bei Kaiser-
stuhl-Glattfelden entstand durch Filialverhältnisse zur Mutterkirche
Hohenthengen. (Die Propstei Wislikofen gehörte nach dem lib. ckec.

1275 auch zum Dekanat Neunkirch; aber seit dem lib. marc. 1360/70
wurde sie für immer dem Dekanat Regensberg zugeteilt, weshalb wir
hier die Dekanatslinie punktiert gezeichnet haben.) Die Abweichung
bei Schafshausen-Neuhausen bestand anfangs nicht, indem die

Gaugrenze des Hegaus — ursprünglich mitten durch Schaffhausen gehend —
sich bis zum Urwerf vordrängte") und die kirchliche Grenze des

Dekanates Neunkirch sich ebenfalls bis hierher erstreckte — da Neu-
hausen zuerst kirchlich zu Jestetten gehörte") und erst später durch

Inkorporation zu Allerheiligen kam — somit also Gau- und Kirchengrenze

hier temporär auch zusammenfielen (auf der Karte Punktiert
angegeben). Das Zusammenfallen der Gau- und Dekanatsgrenze
Enge-Randen haben wir theoretisch zu verstehen, indem keine hegauische

Ortschaft im Dekanat Neunkirch, und kein klettgauischer Ort im
Dekanat Stein lag. (Die Gaugrenze des Klettgaus gegen die Baar
ab Grimmeshofen gegen den Randen ist unsicher").) Inwiefern
Schleitheim und Beggingen zum Dekanat Stühlingen gekommen sind,
entzieht sich unserer Kenntnis.

") Für unsere Gaugrenzen vgl.: C. A. Bächtold: Erwerbung der Landschaft,
St. F. S ff.; L. Baumann: Forschungen zur schwäbischen Geschichte, Kempten
189S; G. Hedinger: Landgrafschaften und Vogteien im Gebiet des Kantons
Schaffhausen, Konstanz 1922; I. Gramer: Gesch. der Alamannen als
Gaugeschichte, Breslau 1899; G. Tumbült: Die Grafschaft des Hegaus, in MOL,
Erg. Band III; Karten: Karte des fränkischen Hegaus und Klettgaus, gezeichnet
von F. A. Bendel, beigegeben der K. F.; Karte No. 1, beigegeb. den Quellen zur
Schweizergesch., Bd. Ill, gezeichnet von L. Baumann. ") Bächtold bei R. 82 ^ 2.

'2) R. 482, ^ 1V. Bächtold in St. F. Erwerbung der Landschaft, 6.



— 81 —

Zu beachten ist noch, daß wir auf unserer Karte folgende

Archidiakonatsgrenzen zu nennen haben, die in Personalunion

zugleich Dekanatsgrenzen sind: Die Dekanatsgrenze Untersee-
Rhein-Neuhausen-Randen ist zugleich Archidiakonatsgrenze des Archi-
diakonates àte I^emus, und die Dekanatsgrenze Randen-Neuhausen-
Rhein (abwärts) ist zugleich Archidiakonatsgrenze des Archidiakonates
Klettgau.



Dekanat Ztâlnlinxzen
<2ekv/anin^en >

>x I_ S Q /X ^

l.emdc>ck
o

Sckvvaninqsn

O

Qnik-nn^sls^ofen
O—->S

Dekanat ^n^sn
« ^isclàscNinqsn»

t».».., (Zfls^nauz

/ » .>"» Sâzsllaosa
oSiaala-zsn

Srslsslla^ea a

Ssyqin^ea
l^lscksxz ^ ^ Oflotsn

Nen^a^ssa

opfsn^aotsn »
» L^c> .5/

o

oê><

ötutilinasn' ^
^ "

kisclsm
c> 4-

gs^aa ».
°-i-

:<zt
5

^enirnSnt-^ci^
'Zt

1<>

<Zdsn-

2!dl>nasa
' tlîckael H

0ksnf>allau

Unrsnf>ci^Iau
^

l o't » ».SIdsn"., O^ «iecl^sin^---—»..
> ^

5 O kZ^U^lnqsn'' -.
- ^ôuffsnàai'àr ^

Sfsrrs^ ^ ^1^1^ I^LtNUS
^ ^ à-' oölsraiaasn /"»

Dekanat
2tackack

a
k^cicic)!f^eìl

*. ^ .1^^..^. slet'dli^czstx 'ì ^ t" O"<"k»?
^ on--da-k ^ ..^ z ftanassa".

^ oô^tlia^sa

,'Q ' i ./^anc> auk n ^ ^ à <v -

° X .^ "».^,-»0 S-êâà^^Vvî' "X rd.^ «ê->-—-- ^ ^ ',.ì X'-. >0'°^°" » '-> I X-.'». Steir

tlsunkir-cti ^
c>

X
^

ì-
^

l.àka!aasa « llo-l,^ -, »° ° o.'tzîei« r-,^
xî^...--' ì'

Dekanat V>/aIclstiut
< Wi>s<

k)ffsnn<zsa
>"o

I>-asaainasn
"'. O

Itìisnczsi^
Z

.»'

X've<zsr^^
' "O? ^

.X!

^ (ZUnsS7-
», ,»

Lnsssen

'^»-snv>ur-!Z

4. *
o„» ^

i.sqsncès ^ .»

i o.

» » »

^"'a .'Ods^
'-»l.ciucki'inqsn O^SlSSlMlZSN ^öü>il

a ôsckl'si'sdol'ìl
I

öatts^s^sli - ." X.'
O ^ ^orrst-sttsn -

^ ^ >Vaisnti^»<Z -» '-X
^ vstdiczko^si^: >

O / '"'. î

A -4-

^ ^ kksinkêiTrì

4.OX.

O
V/lì

Q
k^czf-^.

.4-'

I-^.I!^>. Xààao-).

ì ^

ttc>t>sntt>enqsn, 2^""""«^° "°"^'
fêlas?!

.' 0°
Xaiss^sdukl

^ fisàcf' 0^s>asf>
.»"»«.^,»--

Dekanatsczt'sn^s
Qauczt-en^e
Qau-u^ Dskanatsczt'en^s fallen Zusammen
fleut. kantonsiznen^s

vi-l-sc^aff ^itsnsn Oskanatsinaaptort
vr-î-sckaff ^lünaensn Dskanatstiauptor-t

>ü.u f.nas aes flifl-elalfs^5>
-4° Kloster-, 5tlff
ü Klaase rnit Kapelle

<??> klncNsnpatnon undskannt
Anctucliakonat

O. Dekanat



Holzstatue. 16. Jahrhundert.

8. dtotburAg Viäua
die

Klettgauer Heilige.

Vgl. Text, P. 4S ^ 1S6.


	Die Patrozinien im Gebiet des Kantons Schaffhausen

