
Zeitschrift: Beiträge zur vaterländischen Geschichte / Historisch-Antiquarischer
Verein des Kantons Schaffhausen

Herausgeber: Historisch-Antiquarischer Verein des Kantons Schaffhausen

Band: 6 (1894)

Artikel: St. Michael als Seelenwäger in der christlichen Kunst

Autor: Schenkel, J.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en






8t. Mià't als Keetenwägkr

in öer christtichen Kunst.

Von Z. I. Schenket, Pfarrer.

——-





" -ärranlaßt, mich eingehender niit St. Michael und der Seelenwägung

zu beschäftigen, wurde ich durch einen Fund, der seiner Zeit in der Steigkirche

in Schaffhansen gemacht worden ist. Als nämlich die Arbeiter bei der

Renovation von 1877 die Kalktiinchc im Innern der Kirche entfernten, kamen zu

beiden Seiten des Thorbogens zwei uralte Bilder, ziemlich roh mit Leimfarbe

gemalt, zum Vorschein, die allgemeines Interesse erregten. Das Bild zur

Rechten des Bogens — vom Schiff der Kirche aus gesehen — wird später zur

Erwähnung kommen. Linker Hand vom Bogen zeigte sich eine Darstellung
des Erzengels Michael als Scclenwägcr und zwar nicht eine von den gewöhnlichen,

wie sie uns aus der vorreformatorischen Zeit so zahlreich erhalten sind,

sondern ein Seelenwägnngsbild, das mehrere höchst merkwürdige und seltene

Züge in sich vereinigt, unter ihnen insbesondere einen durchaus eigenartigen,
der ein Räthsel schwierigster Art zur Lösung aufgibt.

Wir erblicken auf dem Bilde drei Hauptgestaltcn. In der Mitte steht

St. Michael, priestcrlich gekleidet, geflügelt, das Haupt vom Nimbus umgeben,

ohne Schwert. Mit der linken Hand hält er an einem Ring eine mächtige

Wage. In deren rechter Schale erblickt man eine nackte menschliche Gestalt,

zweifellos Symbol einer gläubigen Ehristcnscelc, stehend, mit beiden Händen

ein Kreuz umfassend. Die linke Schale enthält eine Kirche mit Thurm. Sie
steigt in die Höhe und das Zünglein der Wage neigt sich nach rechts, der

nackten Menschengestalt zu. Aber zwei Teufel bemühen sich eifrigst, die linke
Schale zum Sinken zu bringen. Der eine von ihnen will ihr das Uebergewicht

verschaffen, indem er sich an sie anklammert und sie niederzieht. Um dies

desto eher bewerkstelligen zu können, hat er sein Körpergewicht durch einen

Stein vermehrt, den er mit einem Stricke an seinen Hals gebunden ans dem

Rücken trägt. Der andere Teufel sitzt oben auf dein linken Ende des

Wagbalkens, gerade über dem Kirchlcin. Mit einer Holzgabcl, deren Zinken das

Dach des Thurmes fassen, drückt er niederwärts, in der Absicht, durch Mehrung
des Kirchcngewichts das Niedersinken der Schale zu bewirken. Aber das Be-



mühen der beiden Teufel ist vergeblich. Das Kreuz, welches die Seele

festhält, hilft ihr zum Siege. Und noch etwas anderes schafft ihr das

Uebergewicht, nach der Meinung des Darstellers offenbar noch in weit wirksamerer

Weise: St. Michael hält in seiner Rechten eine schöngeformte Vase und gießt aus

derselben der menschlichen Figur eine rothe Flüssigkeit, ohne Zweifel das Blut
Christi auf's Haupt. Dies die Mitte des Gemäldes. Außerdem zeigt

dasselbe zur Rechten Michaels den heiligen Sebastianns, an einen Baum gebunden,

den Leib von Pfeilen durchbohrt, zur Linken eine» Bischof, die Mitra von

einem Heiligenschein umgeben auf dem Haupte, den Bischofsstab in der

rechten Hand, Märtyrer und Bischof in gleicher Größe mit dem Erzengel.

Das Antlitz und die linke Seite des Bischofs sind verwischt. Ueber seinem

Kopf sieht man drei Sterne. Ob die beiden Nebenfiguren wohl mitbehülflich

sind, einen günstigen Ausgang der Wägnng für die Seele zu erzielen? Ob-

schon keinerlei Aktion von ihrer Seite darauf hindeutet, so lag es doch

vielleicht in der Absicht des Malers, diesem Gedanken Ausdruk zu geben. Wir
werden in den zwei Nebenfiguren die Schutzpatrone des Gewogenen zu erkennen

haben. Das eigentliche Räthsel in dem Bilde ist das Kirchlein in der Sünden-

schale ; alles Uebrige erklärt sich leicht. Was aber wollte der Darsteller damit

sagen, daß er in die Schale der Schuld eine Kirche stellte, und nichts sonst

als sie? Daß diese Kirche einen wesentlichen Zug in der Darstellung bildet,

liegt auf der Hand. Sie ist wohl das Centrum des Ganzen. Das Bestreben,

den Schlüssel zu finden zu diesem Räthsel, herauszubringen, welcher Sinn
hinter diesem sicherlich symbolischen Kirchlein sich verbirgt, hat mich auf meine

Seelenwagc-Stndien geführt.

Als literarisches Hülfsmittel diente mir hauptsächlich: Dr. Friedrich

Wiegand, der Erzengel Michael in der bildenden Kunst, eine stenographische

Studie. Stuttgart, Steinkopf 1886. Leider kommt in dieser sonst trefflichen

Arbeit gerade der Seclenwägcr Michael etwas zu kurz. Außerdem benützte

ich die verschiedenen Kunstgeschichten von Otto, Lübke, Knacksuß n. s. f., die

jedoch nur geringe Ausbeute boten. Bertold Rieht, St. Michael und St.
Georg in der bildenden Kunst, kam mir nicht zu Gesicht, ebenso wenig die

einschlägigen Arbeiten von Häbcrlin und Warnsdorf. Seit mehreren Jahren

fahndete ich in allen Zeitschriften historischer und antiquarischer Vereine, die

mir in die Hände kamen, lvie auch in den Cirkularen des Kunstvcreins auf

Michaelsbildcr oder Beschreibungen von solchen. Auf Ausflügen und Reisen

sah ich Kirchen und Kapellen, alte Rathhäuser, Museen und Kunstsammlungen

unablässig darauf an, ob sie Darstellungen der Seelenwage enthielten, so



namentlich die Pinakothek und das Nationalmuseum in München, die

mittelalterliche Sammlung in Basel, die fürstlichen Sammlungen in Sigmaringen
und Donaueschingen. In die riesige Nürnberger Sammlung, wo gewiß

Manches zu finden wäre, führte mich mein Weg leider nicht. Die St.
Michaelsbilder, die ans dem Mittelalter sich uns erhalten haben, zählen, wie

ich mich überzeugen konnte, nach Tausenden; nur ein geringer Bruchthcil dieser

Menge kam mir zu Gesicht; doch wiederholen sich die nämlichen Darstellungen
mit unwesentlichen Abweichungen unendlich oft, und was ich sah, wird mir
doch wohl die charakteristischen Variationen in den Seclenwage-Bildern so

ziemlich vollständig zur Anschauung gebracht haben.

2. Der Gedanke, die Wage als Mittel zu verwenden, um Werth oder

Unwerth einer Menschenseele zu bestimmen, ihre Schuld oder Unschuld gegen

einander abzumessen, lag so nahe, daß wir uns nicht wundern dürfen, wenn

er uns auch auf außerchristlichcm Boden begegnet. Nicht ganz hieher gehört

es, wenn Homer den Zeus die Wage brauchen läßt, Um zum voraus den

Ausgang eines Zweikampfes oder einer Schlacht sei es zu erkennen oder zu

bestimmen. So Jlias 22, 209 vor deni Kampfe zwischen Hektor und Achilleus.

Denn nicht um den sittlichen Werth der zwei Helden handelt es sich da, in

diesem Falle dürfte das Zünglein wohl inncstehcn, sondern um die Frage,

welchem von den beiden die Moira, das Vcrhängniß, das Todesloos
zuerkennt. Denselben Sinn hat es, wenn in deni Trauerspiel des Aeschylos,

Psychostasia, Thetis und Eos Achilleus und Mcmnon gegen einander

abwägen, und das Leben des letztern als das leichtere erfunden wird? oder wenn

bei Virgil Acn. 12, 725 Jupiter mittelst der Wage den Entscheid trifft, wer

im Zwcikampfe fallen soll, Aencas oder der daunischc Held Turnus.
Dagegen lvird bei den alten Aeghptern die Scelcnwage verwendet, um den innern

Werth des Menschen, die größere oder geringere Schuld zu erkennen. Unter

den Hieroglyphen findet sich Osiris auf dem Throne sitzend, vor ihm die

Wage, Horns auf der Seite der Werke, Anubis auf der der Seele, das Herz

des Todten wird gegen die Hieroglyphe der Wahrheit abgewogen, die Göttin
Maat überwacht die Richtigkeit des Wägens und That schreibt das von

OsiriS verkündete Urtheil auf. Die Jrauier lassen Mithra und Raschne Rast

die menschlichen Handlungen ans der Brücke zwischen und Himmel und Erde

wägen. Innerhalb des Buddhismus vollzieht sich das Geschäft vor dem

thronenden Jarna; der gute Lhaam und der böse Tre beschweren die Schalen

durch weiße und schwarze Steine. Im Koran, Sur. 57, nach der Ausgabe

von Ullmann, heißt es: „Wir haben unsere Engel geschickt mit deutlichen



— 6 —

Zeichen und mit ihnen herabgesandt die Schrift und die Wage der Gerechtigkeit."

Doch kann Muhammed die Idee aus dem Christenthum herübergenommen

haben. — Schwerlich ist die Seelenwage durch die Lehrer der christlichen

Kirche von den alten Aegyptern oder sonst aus einem heidnischen Religionssysteme

entlehnt worden. Der Gedanke war durch Stellen der hl. Schrift
nahe genug gelegt. Vor Allem kommt da in Betracht Dan. 5, 27, wo das

Wort Thckel in der Wandinschrift gedeutet wird: „Man hat dich in einer

Wage gewogen und zu leicht erfunden." Dann aber auch das Wort Hiobs

(31, 6): „Ging ich mit Lügen um und eilte zum Trug mein Fuß — er

wäge mich auf der Wage des Rechts und Gott erkenne mein Unschuld."

Das Wort des Herrn: „Was hülfe es dem Menschen, wenn er die ganze

Wett gewänne" — konnte leicht auf die Vorstellung einer Wage führen, in
der einen Schale die Seele, in der andern die Güter und Genüsse der

sinnlichen Welt. Die Seelenwage erscheint denn auch schon in den Werken des

Augustinus, bei Fortunatus, bei Dionysius Areopagita und dem Dichter

Prudentius.
Was die bildliche Darstellung betrifft, so tritt merkwürdigerweise die

Wage ganz unvermittelt auf in den Bildern des jüngsten Gerichts und zwar
gleichzeitig in den verschiedensten Ländern. Sie findet sich als Miniaturbild
in dem sogen. Utrechtspsalterium, das der karolingischen Zeit angehört; sodann

in einem Wandmosaik der Kathedrale zu Torcellv, in einem Fnßbodcnmosaik

der Kathedrale zu Otranto aus dem 12. Jahrhundert; im griechisch-lateinischen

Hamiltonpsaltcr (13. Jahrh., jetzt in Berlin); dann im Bogenfeld des

Hauptportals der Kathedrale von Antun und in einem lateinischen Evangelium der

Bibliothek zu Wolffenbüttel — ebenfalls aus dem 13. Jahrhundert; ferner

auf Bildwerken von Mirs Onms zu Paris, von t^vtre Hums von Le Mans,
in der Kathedrale von Amiens u. s. f. Anfangs steht die Seelenwage noch

in keiner Beziehung zu dein Erzengel Michael. Sie wird von Gott, beziehungsweise

von Christus gehalten und zwei Engel tragen die Wagschalen (Utrecht).

Auch schwebt die Wage wohl ganz frei in der Luft, oder sie steht auf dem

Boden, oder es kommt eine Hand zum Vorschein, die sie trägt. Letzteres im

Tympanon des Hauptportals der Kathedrale zu Amiens. Ein Relief ini

Bogcnfeld der Vorhalle des Frciburger Münsters zeigt oben in der Spitze

den thronenden Christus und die Apostel auf einer Wolke sitzend, weiterhin

eine Schaar von Seligen nnd Verdammten, beide durch den Gekreuzigten von

einander getrennt; zu untcrst eine Gruppe von Auferstandenen mit der Sceleu-

lvagc in der Mitte. Es gab im Mittelalter auch wirkliche Siindenwageu,



von denen die Kirche einen merkwürdigen praktischen Gebrauch zu machen

wußte. In der Sakristei zu Wilsnack befinden sich noch die zwei Schalen

einer solchen Wage, In der Zeit der Wallfahrten zum hl. Blut in Wilsnack

mußte der Sünder auf die eine Schale treten und ans die andere Naturalien ?c.

bis zur Höhe seines Körpergewichtes opfern, bevor er die Lossprechung erhielt.

Otto, Kunstarchäologie I. S. 383.
3. Wie kommt nun die Seelcnwage in die Hand des Erzengels Michael s

Diese Frage läßt sich erst dann beantworten, wenn wir uns die Stellung
vergegenwärtigt haben, welche die kirchliche Uebcrlieferuug dem Engelfllrsten

zuweist. Von grundlegender Bedeutung für die Funktionen St. Michaels und

für Entwicklung der verschiedenen einzelnen Züge, welche die kirchliche Kunst
im Lauf der Zeiten sich nach und nach in der Michaelsgestalt vereinigen ließ,

dürften insbesondere folgende Stellen der hl. Schrift gewesen sein. Im alten

Testament Dan. 10, 13, wo der Mann im leinenen Gewand mit dem güldenen

Gürtel um die Lenden zu dem Propheten spricht: „Der Fürst des Königreichs

in Perserland hat nur einundzwanzig Tage widerstanden; und stehe, Michael,
der vornehmsten Fürsten einer, kam mir zn Hülfe, da behielt ich den Sieg
bei den Königen in Pcrsien". lind Tan. 12, 1, wo wir lesen: „Zur selbigen

Zeit wird der große Fürst Michael, der für die Kinder deines Volkes stehet,

sich aufmachen. Zur selbigen Zeit wird dein Volk errettet werden." Hier

erscheint der Engel als der Vorkämpfer und Beschützer des israelitischen Volks,
und von da war es nur ein kleiner Schritt, in ihm den Schutzhcrrn, den

obersten Marschall, mit Luther zn reden, auch des ncutcstamcntlichen Israel
und Gottesvolkes, der Christenheit, zu erkennen. Nach Analogie der Stellen
bei Daniel wurde Josua ä, 13. 11 zuversichtlich auf Michael gedeutet. Es

heißt dort: „lind es begab sich, da Josua bei Jericho war, daß er seine

Augen aufhob und ward gewahr, daß ein Alaun gegen ihm stund, der hatte

ein bloßes Schwert in seiner Hand. Und Josua sprach zu ihm: Gehörst du

uns an oder unsern Feinden? Er sprach: Nein, sondern ich bin ein Fürst
über das Heer des Herrn und bin jetzt gekommen." Nachher folgt der

Bericht über die glorreiche Eroberung Jericho's. Dem entsprechend nennt die

orientalische Kirche Michael den obersten Feldherrn der himmlischen Hecr-

schaaren, und in der lateinischen heißt er der siAiriker nirMlorum, d. h. der

Fahnenträger der Engel. Will er das Volk des Herrn schlitzen und retten,

so muß er nothwendig die Widersacher desselben bekämpfen und besiegen.

Welcher Feind aber wäre gefährlicher und gewaltiger als der Fürst der

Finsterniß mit seinem Anhang? So wird denn ans dem Beschirmer des



— 8 —

ci userwählten Gottesvolkes cm Bckämpfer und Besieger des Teufels. Man
hatte dafür ein ausdrückliches Schriftzcugniß an Off. 12, 7: „Und es erhob

sich ein Streit im Himmel: Michael und seine Engel stritten mit dem Drachen,

und der Drache stritt und seine Engel und sie siegeten nicht. Und es ward

ausgeworfen der große Drache, die alte Schlange, die da heißt der Teufel
und Satanas, der die ganze Welt verführet." Die christliche Kunst stellt

Michael unzählige Male als Drachcntödtcr dar. Wer kennt nicht Albrecht

Dürers mächtigen Holzschnitt vom Kampfe Michaels mit dem Drachens Als
weitere Exempel seien genannt das Oelgemälde des Bartel Beham: St.
Michael als Drachenbesieger in der Galerie zu Karlsruhe, und Martin
Schöngau ers Darstellung des nämlichen Gegenstandes. Die fruchtbarste

Schriftstelle jedoch für die Ausbildung der Michaelsgestalt, eine Stelle, die

die Keime enthält von allen den Ideen, die sodann durch die christliche

Legende und Kunst zur weiter» Ausbildung gebracht wurden, ist Brief
Judä V. 9 „Michael, der Erzengel, da er mit dem Teufel zankte und mit

ihm redete sVulZà: Uispràrrs nUsrenratur) über den Leichnam Mosw,
durste das Urtheil der Lästerung nicht fällen." Das Kampsobjekt zwischen

Michael und dem Teufet ist zunächst allerdings nur der Leib Mvsis; aber

der Feind kann auf den Leib doch nur Anspruch erheben, weit er auch auf
die Seele des großen Volksführcrs und Gesetzgebers Rechtsanspruch zu haben

vermeint. War denn MoscS nicht um seiner Sünde willen vom verheißenen

Lande ausgeschlossen worden s Also geht der Kanipf thatsächlich doch auch um

die Seele, und zwar um sie in erster Linie, da bei dem Vorbringen der

Gründe für und wider doch zumeist ihre Gedanken und Thaten ins Feld

geführt werden. Es ist ein Streiten nicht mit Schwert und Schild, sondern

mit Gründen, ein Vergleichen und Abwägen von Unschuld und Schuld. Der

Teufel behauptet: Mir gehört er! Michael dagegen: Nein, Gott und seinem

Volke gehört er an. Mit innerer Nothwendigkeit wird der Streit um den Leib

zu einem Streit um die Seele, weil der Leib ja nur das Werkzeug der Seele,

das Organ ihres guten und bösen Handelns ist. Der Streit macht aus dem

Vertheidiger folgerichtig einen AbWäger und Prüfer des Scclcnznstandcs. Ist
Michael ein Vorkämpfer ivic dec? Moses so auch des gcsammtcu Volkes Gottes,

so muß er, um die Seelen mit gutem Gewissen vertheidigen zu können, doch

vor allen Dingen darüber im Klaren sein, ob sie wirklich zum gläubigen

Gottesvolke gehören und also des Himmelreichs würdig sind. Wie soll er zu

solcher Klarheit gelangen? Ein Herzcnskiiudiger ist nur Gott. Auf irgend eine

Weise sollte ihm die Möglichkeit geboten sein, den innern Werth und Unwerth



— 9 —

der Seelen zu erkennen. Diese Möglichkeit verschafft ihm die Wage, die mit

ihrem Steigen und Sinken das Verborgene des Herzens offenbart. Die Wage

selbst entscheidet nicht, auch nicht der Wägende, der sie hält. Jeder trägt, was

durch die Wägnng sich herausstellt, thatsächlich schon vorher in sich. Er gehört

dahin oder dorthin, ist ein Angenommener oder Verworfener je nach seiner

Herzensbeschaffenheit. Gott der Herr, oder Christus der Weltrichtcr läßt die

Wage spielen, gemäß dem Werthe der betreffenden Seele. Und je nach dem

Ergebniß der Wägung gestaltet sich dann auch das Verhalten des Erzengels

zu den Gewogenen.

Wer in der Wägung sich ausgewiesen hat als eine gläubige, der himmlischen

Seligkeit würdige Seele, der steht unter der besondern Obhut und Fürsorge

des Erzengels. St. Michael hält seinen Schild über ihn und streckt gewaltig

das Schwert aus, daß nicht auch jetzt noch die finsteren Mächte ihm etwas

anhaben tonnen. Diese Gedanken weiter ausführend sah die Christenheit in

St. Michael überhaupt den großen Nothhclfer und Schirmcr gegen Gefahren

jeder Art, zeitliche und ewige, Leibes und der Seele. Schon in diesem Leben

nimmt er sich der Frommen an. Er behütet die drei Männer im feurigen

Ofen, den Daniel in der Löwengrube. Er schützt nach der Normannischen

Legende einen Tempel gegen die Mceresfluth und rettet im Verein mit Gabriel

ein Kind aus derselben. Selbst Thiere haben sich seiner Hilfe zu erfreuen:
ein verlaufener Stier wird durch ihn an die richtige Stätte zurückgeführt. Nach

der hl. Schrift ist das Beschützen allgemeiner Engeldienst, dem Fürsten der

Engel liegt diese Aufgabe folgerichtig in vermehrtem Maße ob. Auf germanischem

Boden trat der Erzengel vielfach geradezu an die Stelle des alten Heidcngottes

Wuotan. An Orten, die einst dem Wnotan heilig waren, erhoben sich in

christlicher Zeit Michaelskirchcn. In Köln wurde eine solche schon im Jahr 919
erbaut. Später zählen die in der Ehre St. Michaels erbauten Kirchen nach

Hunderten, zumal in Deutschland. Von Wuotan erbte der Engelfürst die Vorliebe

für die Berge. Die ihm geweihten Gotteshäuser stehen in der Regel auf
Hügeln und Anhöhen, ähnlich wie die Martinskirchcn. So auch in der Schweiz:

z. B. die Kirche in Lüttisburg im Toggcnburg, die Michaelskirchc in Montigcl
im Rheinthale, dann die Kirchen in Hedingen, in Zug, Beromünster, Kaisten

bei Lanfenbnrg. Kein Volk verehrte St. Michael so eifrig wie die Deutschen

(Deutscher Michel). Wuotan durchstreift als Herr des Himmels mit seinem

Heer die Lüfte; St. Michael ist der Fürst der Engelhccrc und hat als solcher

ebenfalls im Acther sein Element. Er ist der Führer der mititin eoàstis.
Wuotan empfängt die Seelen der Verstorbenen in seinem Palaste; Michael, der



10

Fürst der Seelen, ist von Gott ganz besonders mit der Fürsorge sür dieselben

betraut. Er nimmt sie an sich, wenn sie sich von den Leibern trennen; er

vertheidigt sie gegen etwaige Ansprüche des Bösen, er führt sie zur Freude des

Paradieses. Wie Wnotan ist auch er der Seelenlcitcr. Im hl. Offizium

heißt es von Michael: „Dich habe ich zur Hut über alle Seelen bestellt, die

in den Himmel aufgenommen werden sollen."

Die Sorge für die Seelen der Seligen bleibt immer St. Michaels oberste

Aufgabe. Darum entwickelt er seine hauptsächlichste Thätigkeit am jüngsten Gericht.

Nach der Legcnda aurca des Jakob àa VorsZina wird sogar der Ruf zur

Auferstehung der Todten von ihm ausgehen. Vielleicht aus diesem Grunde

nennt Luther (13, 22 und 23) in einer Predigt der Hauspostillc den Tod 5urz-

weg: „Sant Michaels Schlaf, da man schläft bis an den jüngsten Tag." Er

hilft bei der Sondcrung der Gerechten und der Ungerechten; er weiset den zur

Seligkeit Berufenen den Weg zum Himmel und hält ihnen die Bahn dorthin

frei; er beschützt sie gegen die Angriffe der Teufel, wenn dieselben auch jetzt

noch von ihren feindseligen Bestrebungen nicht abstehen wollen. Mit dieser

Aufgabe nach rechts hin ist ihm zugleich auch die andere nach links gestellt:

er hält die Verlorenen drohend zurück von der Himmelsstraße, wenn sie etwa

von Wuth und Verzweiflung getrieben sich unterstehen, dieselbe zu betreten, und

treibt die Widerstrebenden mit Gewalt der weitgcöffnetcn Höllenpforte zu. Durch

ihn als durch den Delegirtcn des WcltrichterS wird die große Scheidung bewerkstelligt,

die der Herr in seinen Gleichnissen in Aussicht stellt, das Binden des

Unkrautes in Bündlein und das Sammeln der Garben in die Scheune, das

Verlesen der guten und der faulen Fische. Er hat darauf zu achten, daß die

einmal geschiedenen Schaaren der Geretteten und Verlorenen sich nicht wieder

vermengen. So sehen wir ihn denn in den bildlichen Darstellungen des jüngsten

Gerichtes bald hoch oben schwebend, unmittelbar unter dem thronenden
Weltrichter Christus, die Rechte mit dein Schild schützend über die Seligen haltend,
die frohlockend zum Herrn emporsteigen, die Linke mit dem Schwert gegen die

Verdammten ausstreckend, die von grinsenden und zähnefletschenden Teufeln
geschoben und gerissen in Hansen zur Holle niederstürzen, auch wohl — wie

in Rubens kleinem jüngsten Gericht — den Blitz auf die Unseligen schleudernd;

bald unten mit oder ohne Wage in der Tiefe stehend als ein erhabener Ordnungs-
schaffcr, der Jeden dahin weiset, wohin er gehört, die Gottlosen mit den Teufeln

zur Hölle, die Frommen zum Himmel.

Bis auf Cimabue trägt der Erzengel ein langes Gewand, erst die Niederländer

der altflandrischen und brabantischen Schule lassen ihn als geharnischten



Ritter mit Panzer und Waffen zu Schutz und Trutz auftreten. Von da an

kommen beide Darstellungsweiscn gemischt vor, ohne daß sich ein bestimmtes

Prinzip erkennen ließe, nach welchem die Künstler den Engelfürsten jetzt im

Friedensklcid, dann wieder als reisigen Kriegsmann darstellen. In der grimmigsten

Aktion begriffen, wie in A. Dürers schrecklichem Bild der

Drachenbekämpfung, trägt Michael dennoch das lange Gewand und zum Schutze nur
den Schild, oft auch den nicht. Das Gewand eines Diakonus legen sie ihm

wohl an, weil Hebr. 1 von den Engeln gesagt ist, sie seien bestellt „zum
Dienste" derer, die die Seligkeit ererben sollen. Das Haupt umgibt zuweilen

ein reich mit Edelsteinen geschmücktes Diadem mit einem perlenbesetztem

Kreuz über der Stirn — nach der Art der Engelbilder des Hubert van

Eik. Ueber dem Harnisch trägt er oft einen stattlichen Mantel, der durch

eine kostbare Agraffe zusammengehalten wird. Die Flügel fehlen wohl nie.

Ihre Federn sind nicht selten bnntgefärbt — so in Bartel Behams Bild in

Karlsruhe, zuweilen, z. B. in Hans Mcmliugs Bild zu Tanzig, sind cS geradezu

Pfauenfedern.

4. Wir fassen nunmehr ausschließlich diejenigen Michaelsbildcr ins

Auge, in denen der Engelfürst in seiner Thätigkeit als Scelcnwäger auftritt.
Diese Bilder treten uns entgegen in größter Mannigfaltigkeit und Vcrschicdcn-

artigkeit, schon was den Ort betrifft, wo sie angebracht sind. Wir finden sie in
den Bogenfeldern über den Portalen der Kirchen, besonders häufig über den

Thüren der Westseite, an den Chorwänden, über dem Triumphbogen oder zur
Seite desselben, an Konsolen, auf den Schlußsteinen der Gewölbe, an Bogen-

laibnugcn, an den Außenwänden der Kirchen! ferner in den Brüstungen der

Lettner, auf Altargemälden, oder deren Predellen, auf Grabmälern, sehr häufig

auch auf gemalten Scheiben oder als Illustration von Büchern. Bald sind es

Skulpturen in Stein und Holz, Vollbilder oder Reliefs, bald Gemälde, Kupferstiche,

Holzschnitte.

Noch größer ist die Abwechslung in der Art und Weise der Darstellung.

Sehr häufig finden wir die Wage dem Erzengel beigcgcbcn lediglich als Attribut
oder Erkennungszeichen, ohne daß er in irgendwelcher Aktion mit derselben

begriffen wäre. In diesem Falle sind beide Schalen in der Regel leer. Wie

St. Peter kenntlich wird durch die Schlüssel, St. Andreas durch das Kreuz,

St. Bartholomews durch Blesser und Haut, St. Lanrentius durch den Roost,

St. Lcvnhard durch eine Kette, St. Antonius der Einsiedler durch Glöcklcin,

Krenzstab und Schwein, Hippolhtus durch den Zaum, so wird Michael von

andern Engeln, Raphael, Gabriel, Uriel unterschieden durch die Wage. In



— 12 -
der Begräbnißkapelle der sächsischen Kurfürsten im Dome M Freiberg sieht

man Christus umgeben von zehn Engeln, welche theils die Marterwerkzeuge

halten, theils mit Posaunen blasen; unter ihnen steht auch St. Michael mit

der Wage. Ja, König Franz I. von Frankreich im Holzschnitt eines

unbekannten deutschen Meisters aus jener Zeit trägt den Engelsllrsten Michael mit
der Wage als Kleinod an einer Goldkclte auf der Brust. Vielleicht ist es das

Emblem des St. Michaclordcns. Das auffallendste Beispiel möchte eine

Verkündigung von Jaeopo Montagnana sein, in welcher Michael mit seiner

Wage, und vollends Raphael mit seinem von ihm unzertrennlichen Begleiter

Tobias vorgeführt werden.

Weit mehr interessiren uns die Darstellungen, in welchen Michael wirklich

von der Scclcnwage Gebrauch macht. Die einfachsten Bilder und die häufigsten

zugleich lassen den Engelfürsten eine Wage halten, deren eine Schale — in

der Regel die zur Rechten — die zu prüfende Seele, und deren andere die

Sünde und Schuld dieser Seele enthält, ohne alle weiteren Zuthaten. Die
Seele wird symbolisirt durch eine nackte Mcnschcnfigur, die mit zum Gebet

gefalteten Händen in ihrer Schale kniet oder auch steht. Als Symbol der

Schuld dient irgend ein Gewicht, ein Felsblock, ein Berg, meist drei Steine

oder drei Berge, letztere in der Form, wie die Heraldik sie zeichnet. Drei
Steine und drei Berge sind es, vielleicht mit Hindcutung aus die dreifache

Möglichkeit der Versündigung: gegen Gott, gegen den Nächsten, gegen sich

selbst. Defter erscheint die Schuld als Mühlstein, wohl mit Anspielung an

das Wort Christi: „Dem wäre es besser, daß ihm ein Mühlstein an seinen

Hals gehängt würde" — so aus einer Scheibe in der historischen Sammlnng

zu Fraucnfeld, die, wie das zwischen den Füßen St. Michaels angebrachte

Stifterwappcn — eine Eule — ausweist, von einem der Schenken von Steinegg

herrührt, und ebenso auf dein Oelgemälde Bartel Behams in der Karlsruher
Galerie. Eine Miniature im Wolfseubüttler Evangeliarium legt in die linke

Schale ein Kerbholz, in welches die Sünden eingeschuitten sind. Unschwer zu

deuten ist die Zeichensprache, wenn in der Sündenschale kurz und gut ein

Schwein liegt.
Belebter wird die Darstellung, wenn der böse Feind sich bemüht, das

Spielen der Wage zu Ungunsten der Seele zu beeinflussen. Das thut er denn

auf gar vielerlei Weise. Er klammert sich an die Sündenschale, um sie

niederzuziehen ; reicht sein Gewicht nicht aus, so vergrößert er cS mit einem an sich

gebundenen Stein, wie wir es auf dem Steigbilde sahen; oder er stemmt seine

Arme in die Wagschale, oder hängt sich an die Stricke, die sie nüt dem Wag-



— 13 --
balken verbinden; oder er setzt sich kurzer Hand mitten in die Schale. Alle
diese Teufelsbemiihnngen sollen wohl dem Gedanken bildlichen Ausdruck geben,

der Off. 12, 10 ausgesprochen wird, wo der Teufel als „Verkläger der Brüder"

auftritt. Das merkwürdige Bild im Kloster zu Stein a/RH., das uns Drachen

kämpf und Seclenwägnng gewissermaßen in Einem vorführt, weil Michael
und der Teufel sich in ungefähr gleicher Größe feindlich gegenüberstehen, zeigt

uns den Satan als ein Ungeheuer mit langem Vogelschnabel, wie er mit der

linken Kralle die zwei senkrechten Eisenstangcn faßt, zwischen denen das Zünglein
der Wage spielt, wohl um letzteres ans die Schnldseite zu neigen. St. Michael
treibt den Feind mit dem Schwerte ab. — Der Teufel wagt sich wohl gar,
um seinen Zweck zu erreichen, an den Engclfürstcn selbst, indem er sich unterfängt,

natürlich umsonst, ihm das Schwert zu entwinden. Oft inachen sich

mehrere Teufel zugleich mit der Wage zu schaffen: sie hängen sich zu zweien

und dreien an die Schuldschale, sie setzen sich ans die linke .Hälfte des

Wagbalkens, sie halten das Zünglein, daß es sich nicht nach rechts hin neigen

kann. - Zuweilen zeigt sich die Sündenschale leer. Das wird heißen sollen,

daß der Gewogene zu den Heiligen gehöre, die sich keine Todsünde zu Schulden

kommen ließen, oder durch Gebet und gute Werke rechtzeitig ihre Schuld tilgten

und dann, statt sich von Neuem zu versündigen, durch überschüssige gute Werke

den Verdicnstschaö der Kirche äusnen halfen. Auch bei ihnen gibt der Feind

seine Sache nicht verloren. Er macht den allerdings hoffnungslosen Versuch,

den Spruch der Vcrdammniß selbst über diese Seelen zu bringen, indem er

alle seine Kräfte und Liften aufbietet, ob sich nicht die hoch emporgeschnellte

leere Schale dennoch niederziehen lasse.

Zum Glück bleibt die Schale rechter Hand ebenfalls nicht ihrem eignen

Gewicht und Spiel anheimgegeben. St. Michael kommt der Seele ernstlich zu

Hilfe, indem er drohend daS Schwert erhebt, um die höllischen Feinde weg-

zuschenchen. lind er läßt es nicht bloß beim Drohen bewenden. Die Strättliuger
Chronik erzählt: ein Herr von Strättlingcn sei nach seinem Abscheiden in die

Seelenwage gelegt worden, damit der Entscheid getroffen werden könne über

sein ewiges Loos. Die arme Seele war sehr gefährdet, denn ein zudringlicher

Teufel hing sich an die Schale der Schuld und riß sie bedenklich nach unten.

Aber St. Michael leistete der gefährdeten tapfer Beistand, indem er dem

unverschämten einen so gewaltigen Schwcrthicb über die Hintere Front versetzte, daß

er heulend entfloh. Außerdem nehmen sich der frommen Seelen Heilige und

Märtyrer an mit treuer Fürbitte. Sie stellen sich auf den Abbildungen als

Nothhelser neben die Seelenschale, oder sie flankiren das Wägegeschäft von



- u -
rechts und links und wachen darüber, daß nichts Ungehöriges sich einmenge

und Alles redlich und ordentlich zugehe. Auf einer gemalten Scheibe in

Stein a/RH>, einer Stiftung Abt Michaels von Eggenstorf, leistet St. Benediktus

der Seele diesen Dienst. Wahrscheinlich ließ Abt Michael diesen Heiligen ans

die Scheibe zeichnen als den Stifter seines Ordens, und den Erzengel als

seinen Namenspatron.

Eine ganz andere Idee liegt der Seelenwügung zu Grunde, wie sie Hans

Mcmling auffaßt in seinem berühmte» Gemälde des jüngsten Gerichts. Wir
sehen vor uns nach Ez. 37 ein Leichenfeld. In der Luft schweben posaunende

Engel. Auf dem Feld öffnen sich Gräber, Gebeine thun sich zusammen, Einzelne

haben sich schon erhoben, Andere stehen eben im Begriff, aus dem Grabe

hervorzugehen. Bütten im Feld steht St. Michael, in herrlicher Waffcnrüstung,

vom Haupt bw zum Fuße in goldenen Harnisch gekleidet, über den ein Purpnr-
mantel geschlagen ist. In der Linken hält er die Wage. Die Rechte führt
nicht Schwert noch Lanze, sondern den Kreuzstab. Das Merkwürdige ist nun

aber, daß hier in beiden Schalen sich je eine nackte menschliche Figur zeigt.

Die zur Rechten kniet und betet, wie wlr's bei der gläubigen Seele während

des Aktes der Wägung gewohnt sind. Die Gestalt zur Linken dagegen liegt

lang ausgestreckt auf dem Rücken in ihrer Schale, und ihre krampfhaft bewegten

Arme und Beine scheinen anzudeuten, daß sie sich gerne aufrichten möchte.

Der Erzengel läßt es jedoch nicht dazu kommen. Mit dem untern Ende

seinem langen und dicken Kreuzstabcs versetzt er dem Nackten einen derben

Stoß auf den Bauch, der ihm Lust und Kraft sich zu erheben gründlich aus-

trcibt. Was bedeuten wohl die zwei Gestalten, die hier gegeneinander abgewogen

werden? Ich dachte erst an den alten und neuen Menschen. Sollte dies die

Meinung des Künstlers sein, so würde sich sein Bild wohl in der Darstcllnngs-
wcisc, nicht aber dem Sinn nach von den bisher besprochenen Bildern
unterscheiden. Wahrscheinlicher dünkt mich, daß die Figur rechts als Repräsentant

sämtlicher Geretteten, diejenige links als Vertreter sämtlicher Verlorenen zu

deuten sei. Uebrigens sieht man auf einem Gemälde des Lnca Signorelli in

Florenz ebenfalls nur je einen Seligen und einen Verdammten in jeder Schale.

Vollends seltsam nimmt sich die Wägungsidee ans in dem Bilde des

jünger» Holbein in? Basier Museum. Da hat sich der Teufel groß und breit

in die rechte Schale gelegt, und hinter ihn? sieht man in der andern Schale

niit beiden Händen an deren Strängen sich haltend, wie ängstlich nach der

gewaltigen Teufelsgestalt hinblickend und von dieser halb verdeckt und in den

Hintergrund zurückgedrängt, eine Kindcrgestalt, mit einen? Nimbus um das



— 1-1 —

Haupt. Das Kind ficht aus wie das Jesuskind, — es wird auch Wohl

dasselbe vorstellen sollen. Im Katalog der Sammlung wird es kurzwcg als dcw

Christuskind bezeichnet. So übergewaltig der Teufel auf dem Bilde sich

vordrängt, eS ist ihm dennoch übel zu Muthe. Mit erbärmlichem Gesicht, wie

winselnd und heulend, schaut er zu dem riesenhaften Erzengel empor, der sein

Schwert aufzieht, um den Vernichtungsstrcich auf ihn nicdersausen zu lassen.

Und schon beginnt auch die Christusschale zu sinken. Wollte der Meister hier

etwa eine Summe der Weltgeschichte geben, daß der Sieg schließlich doch dem

Herrn Christus und seiner Gemeinde gehören werde, so wenig eS auch

zuweilen den Anschein habe, daß dies das Ende sei? Die Zeichnung würde

dann veranschaulichen, wie die Reiche der Welt zuletzt des Herrn und seines

Christus sein werden. Aber es stört nicht wenig, daß Jesus Christus so

gar winzig zu Füße» des Engels steht. Nach dem Bild fällt ihm doch eine

höchst untergeordnete Rolle zu, St. Michael ist der Kämpfer und Sieger. Und

bedarf es erst einer Abwägung, um festzustellen, auf welcher Seite dcw

Uebergewicht sei? Das Verhältniß zwischen dem Engclfiirsten und dem Herrn, wie

es sich auf diesen? Bilde kundgibt, erinnert an Göthes Xenic: „Christkindlein

trägt die Sünden der Welt; St. Christoph das Kind über Wasser hält."
Holbein meint es ja gut, aber er ist ein schlechter Theologe. Sein Bild hat

für jedes christliche Gefühl etwas ungcmein Widersinniges und Abstoßendes.

Zuweilen findet sich — nach den Abbildungen — St. Michael mit seiner

Seelenwage schon am Sterbebette ein, um die Seele sofort, nachdem sie den

Leib verlassen, der Probe zu unterstellen, und der Teufel mit seinen Genossen

säumt dann nicht, sich ebenfalls cinzufinden, um seine argen Künste zu

treiben. Auch sonst macht sich ja der Fürst der Finsterniß bei Sterbenden

viel zu schaffen. Selbst die sterbende Ataria erfrecht er sich zu beunruhigen.

Hart an ihrem Lager stehend streckt er auf dem Wandgemälde cimw Giotto-

Schülers in der Krypta von San Lorenzo in Scala gierig die Hand nach der

Gottesmutter aus, aber St. Michael ist gleichfalls zur Haud und haut ihn?

die Hände einfach ab. Höchst interessant ist das Sterbelager Kaiser Heinrichs II.,
wie dasselbe sich in dein Passionate dee> A. Kobcrgcr, gedruckt zu Nürnberg

1488 in einem Holzschnitt dargestellt findet. Der Kaiser liegt, so eben

verschieden, auf seinem Bett, die Krone auf dein Haupt und die Hände gefaltet.

Zu Füßen dew Bettes steht der Erzengel mit der Wage, ohne Schwert, ein

zweiter Engel zu seiner Seite. In der rechten Wagschalc kniet betend

des Kaisers Seele. Die linke Schale ist zwar leer, der Kaiser lebte ja als
ein Heiliger, aber ein Teufel hat sich grinsend in dieselbe gesetzt. Er richtet



— 16 —^

nichts ans, demi die rechte Schale sinkt. St. Lanrentins im Diakons-

gewand, mit dem Roost in der Linken, ist eben daran, einen Becher in die

Schale der Kaiserseele zu legen, und beides zusammen, das Gebet und diese

Gabe vereint niit Heinrichs frommem Wandel macht den Teufel zu Schanden.

Ein ganz ähnliches Bild fand ich im Münchner Nationalmuscum. Dort ist

in acht Oelgemälden die Legende von Kaiser Heinrich und seiner Gemahlin

Kunignnde dargestellt. (Den Künstler kennt man nicht, ohne Zweifel gehörte

er dem 15. Jahrhundert an). Das letzte Bild zeigt Heinrich im Sterben,

umgeben von Verwandten und knicendcn Geistlichen, alles klebrige wie sin

Passionate, nur daß hier St. Michael das Schwert schwingt, und daß es

drei Teufel sind, die sich um die auch hier leere Sündenschale bemühen. Der

heilige LaurentiuS — ein Mönch mit Glatze und Strahlennimbus — mit dem

Kelch fehlt ebenfalls nicht. Jacobns de Voraginc erzählt, um Kaiser Heinrichs

Seele sei ein heißer Streit entbrannt und der heilige LaurentiuS habe denselben

zum Entscheid gebracht. Derselbe legte zum Danke für die reichen Gaben des

Kaisers an die Kirche einen goldenen Kelch in dessen Schale und dadurch kam

dieselbe zum Sinken. — Wie uns Hans Memlings Danziger Bild lehrte,

tritt Michael als Seelenwäger hie und da auf bei der Auferstehung der Todten.

Doch sind dies ganz vereinzelte Fälle; sein Amt als Wäger der Seelen

verrichtet er doch hauptsächlich beim großen Endgericht. Nur auf wenigen

Gerichtsgcmälden des Mittclaltcrs dürfte der Engelfürst fehlen, und mit Vorliebe

stellen die. Künstler ihn dar als begriffen im Geschäft der Seelcnwägung.

Als Beispiel diene das Endgericht in einer Wandmalerei vom Jahr 1471,
die zu Adelboden im Berner Oberlande an der äußern Seitenmauer der Kirche

sich erhalten hat: Christus in der Mitte oben als Wcltrichter auf dem Regenbogen

stehend und von einem ähnlichen Bogen umstrahlt; rechts von ihm

Johannes Baptista und sechs Apostel, links ebenfalls sechs Apostel, alle mit
betend erhobenen Händen. Unter dieser himmlischen Versammlung links — vom

Beschauer aus — ein hcrabschwcbendcr Engel die Posanne blasend und unter

ihm die Auferstehung der Todten. Die Schaar der emporsteigenden Seligen,
die einst ans dieser Seite das Bild abschloß, ist verschwunden. Dagegen steht

links von den Auferstehenden St. Michael im Harnisch, geflügelt, mit Schwert
und Wage, und weiter nach links hin zwei Teufelsgcstaltcn, die eine die

Trommel schlagend, die andere den Dudelsack blasend; ein Teufel, der einen

Hansen Seelen, gekrönte Häupter, Päpste, Bischöfe mittelst eines Seiles, das

er um sie geschlungen hat, in die Hölle reißt, (der Teufel mit Hundskopf
und Entenfüßen, die Zunge seitwärts zum Maul heraushängend) ; sodann



der oberste Teufel, eine Menge Seelen, die mit allerlei Werkzeug — Hammer,

Axt, Säge u. s. w. ausgerüstet sind, auf den Hörnern tragend; zn äußerst

nach links ein Zuber mit Kindern gefüllt (der limkus iràntàm), darüber

Menschengestalten in den Flammen des Fegfcners; über diesem ein Priester am

Altar, die Hostie erhebend. Offenbar wird hier eine Seelenmesse gelesen, und

um deren Wirksamkeit zu zeigen, erscheint hinter dem Priester ein fliegender

Engel, der zwei menschliche Gestalten mit sich emporzieht, Seelen sonder Zweifel,
die der Priester soeben durch Kraft der Seelenmesse dem Fegfeuer entrissen

hat. (Anzeiger für Schweiz. Alterthumskunde 1886. S. 231 mit einer Copie).

St. Michael hat also hier die Aufgabe, die Erretteten und Verlorenen

auseinander zu halten und von einander zu scheiden. Anderswo wird die Scheidung

bewirkt durch das Kreuz, das mit oder ohne Cruzifixns hoch aufgerichtet zwischen

der seligen und der unseligen Schaar steht. Auf dem nämlichen Gemälde erscheint

also in diesem Fall der Herr Christus zweimal, in der Tiefe als Gekreuzigter,

in der Höhe als Weltrichter, und in dieser Symbolik liegt ein durchaus richtiger

und schristgemäßer Sinn. Am Kreuze scheidet es sich. Wie dort in der Wüste

zur erhöhten Schlange, so muß hier, wer dem Verderben entrinnen will, zu

dem an's Kreuz erhöhten Erlöser aufschauen. Die Andern fallen der alten

Schlange zur Beute und sterben an ihrem Gift. Nur wer zn dem gekreuzigten

Christus seine Zuflucht nimmt, gelangt zur Gemeinschaft mit den Verherrlichten.

Hier ist mehr denn der Seelcnwägcr!
3. Wir kehren jetzt zum Ausgangspunkt unserer Arbeit zurück; denn es

bleibt uns noch übrig, das Seelenwägungsbild unserer Stcigkirche wieder

vorzunehmen und die Lösung seines Räthsels zu versuchen. Nicht ohne Grund

warnt Dr. Wiegand, man möge durch das typologische Allerlei, das uns bei

den Künstlern des spätern Mittelaltcrs in der Michaelsdarstclluug entgegentritt,

sich nicht zu abenteuerlichen, haltlosen Deuteleien verleiten lassen. Kein allgemein

anerkannter Typus dränge jetzt die Individualität des Künstlers zurück;

Küustlcrphantasie und Künstlcrlaunc schalte mit den ausgebildeten Typen nach

freiem Ermessen, und nach rein ästhetischen Gesichtspunkten. Immerhin haben

die alten Meister bei jedem Zuge, die sie in ihren Michaelsdarstcllungen

anbrachten, sich etwas gedacht, und es muß gestattet sein, darüber

nachzusinnen, was. Dem Bild in der Steigkirchc kommt eine hervorragende

Bedeutung zn, nicht seiner Schönheit wegen, die eine äußerst bescheidene ist, wohl
aber wegen seines geistigen Gehaltes. Einmal vereinigt es in sich alle

Ausbildungen und Erweiterungen der Seclcnwägnngsidcc, die sonst nur vereinzelt

vorkommen in den Wägungsbildern da und dort, namentlich aber bringt es



18

in einem wesentlichen Zngc etwas ganz neues, das uns, so weit ich wenigstens

Umschau halten konnte, sonst nirgends begegnet.' Ein hochbedeutsamer Zug
ist es, daß der Erzengel in seiner rechten Hand statt des Schwertes eine

zierliche Vase hält, aus welcher er eine rothe Flüssigkeit auf das Haupt der zu

wägenden Menschengestalt gießt. Die Flüssigkeit werden wir als das don

Sünden reinigende Blut Jesu Christi zu deuten haben. In der früher
erwähnten Miniature der Wolffenbiittler Handschrift hat ein ähnlicher Gedanke

Ausdruck gesunden. Dort steht der Kelch in der rechten Schale als Be-

schwernngSmittcl und Michael gießt in den Kelch das Blut Christi, die Necki-

einn àki, ein kleiner Teufel aber ist beflissen, das heilige Blut mittelst eines

Röhrchens herauszusaugen. Daß auf der Steig das sühnende Blut auf das

Haupt der Menschengestalt geschüttet wird, ist offenbar viel passender, als wenn

es nur in einen Kelch gefaßt neben der Seele in der Schale steht. Ich
meinte zuerst, als ich im Nationalmuseum in München das Gemälde vom

Sterben des Kaiser Heinrich sah, eine Parallele zur Ausgießung des Blutes

Christi im Steigbilde gefunden zu haben. Aber ich freute mich umsonst.

Nach der Legende handelt es sich dort, wie erwähnt, nur um einen goldenen

Kelch, den der Verstorbene seines Goldwerthes halber den Armen vergabte.

Vom Blut Christi ist nicht die Rede, wie denn auch der Becher, den Laurentius

in die Wagschale legen will, leer ist. Eine gewisse Unebenheit liegt darin,
daß in der Steigkirche St. Michael selbst das sündcntilgendc Blut des Erlösers

auf das Haupt des Gewogenen gießt. Dieses sein Thun steht gewissermaßen

im Widerspruch mit der dem Wäger gebührenden Unparteilichkeit. Doch ist

ja der Erzengel nicht bloß Wäger, sondern auch Vertheidiger und Retter.

Warum sollte er nicht das wirksamste Mittel in Anwendung bringen? Mit
diesem versehen, kann er das Schwert wohl entbehren. — Das Kreuz in
den Händen der Seele —- verhältnißmäßig ungewöhnlich groß gezeichnet, —
versteht sich leicht. Der am Kreuz erlittene Opfertod Christi ist ja die einzige

Zuflucht des Sünders. Aus den fünf Kreuzwunden floß das sllndentilgende

Blut. In ornes sàs. Ohne Zweifel soll das auf der andern, rechen Seite

des Chorbogcns der Stcigkirchc angebrachte Gemälde auf ein weiteres Rettnngs-

mittcl für den Gewogenen hinweisen. Dort ist nämlich ein Priester dargestellt,

eine Seelenmesse lesend und eben im Akte der Elevation, des Sakramentes

begriffen. Das dargebrachte Opfer soll im Sinne des Malers der

Seele zum Heil gedeihen. Als mitwirkend zum Seligwcrdcn der gefährdeten

Seele sind Wohl auch die zwei Heiligen aufzufassen, die der Wägung beiwohnen,

St. Sebastianus links, der Bischof (ob St. Nikolaus?) rechts von dem Erzengel.



— 1l>

Weitaus das Merkwürdigste i» dem Geinäldc der Stcigkirche ist jedoch,

daß in der Wagschale linker Hand eine Kirche steht. Was soll diese Kirche

bedeuten? So angelegentlich ich mich auch darnach umgesehen habe, ich konnte

unter den Hunderten von Darstellungen der Seelcnwägung, die mir sei es

im Original, sei es in Abbildungen zu Gesicht kamen, oder von denen ich in

kunstgeschichtlichen Werken und Zeitschriften Beschreibungen las, nirgends einen

gleichartigen, oder auch nur ähnlichen Zug entdecken. Ein Bild der Seelen-

wägnng, auf welchem eine Kirche dargestellt ist, kam mir allerdings vor.

Dasselbe befindet oder befand sich als Fresko in der Kirche zu Velemer in

Ungarn. Der in ein violettes Oberklcid gehüllte Erzengel mit grün-rothen

ausgezackten Flügeln und dnnkelm Heiligenschein hält die Wage in der Linken,

während die Rechte das lange Schwert zur Verschcuchnng der Feinde schwingt.

Die Beschwerung der Schale seines Schützlings überläßt er einem znr Seite

stehenden Engel, welcher ein Kirchlein auf das rechte Ende des Wagbalkens

setzt. Er allein richtet mehr aus als die fünf Teufel auf der entgegengesetzten

Seite, welche weder durch drücken und belasten, noch durch ziehen und zerren

dte gcgentheilige linke Schale vor dem in die.Höhe-Schnellen bewahren können.

Leider vermag auch diese anscheinende Analogie uns zur Lösung des Steig

räthsels den Schlüssel nicht zu bieten. Dort in Velemer nämlich hilft das

Kirchlein zur Beschwerung der rechten Schale; es symbolisirt mithin ein

Verdienst, ein gutes Werk, das der Seele zu statten kommt, und die Teufel

bemühen sich, das Gewicht dieses Verdienstes durch Belastung der Schuldschale

zu neutralisiren. Befände sich im Steigbilde die Kirche auf der rechten Seile

der Wage, oben auf dein Balken, oder aber unten in der Schale neben der

Seele, so fiele jede Dunkelheit und Schwierigkeit weg. Wir würden dann

aus dem Bilde herauslesen, der Gewogene habe durch Erbauung oder durch

Renovation eines Gotteshauses sich göttliche Gnade und Vergebung der Sünden

erworben, und diese seine Stiftung, in seinem Erdcnlebcn das „gute Werk"

im höchsten Sinne des Wortes, komme ihm bis in die Ewigkeit zu gut.

Gegen diese Leistung, verbunden vollends mit der Wirkung aller sonstigen

Gnadenmittcl der Kirche, richte keine höllische Macht etwas ans. Nun aber

liegt ja die Schwierigkeit im Steigbildc eben darin, daß die Kirche sich in

der Sündenschale befindet. Sie spricht danach gegen die Seele. Sie spni-

bolisirt eine Schuld. Die zwei Teufel sind geschäftig, nicht etwa, sie ans
der Schale hinauszuwerfen, was sie thun müßten, wenn ihr Gewicht zu

Gunsten der Seele spräche, nein, sie bemühen sich, ihr ohnehin zum Nachtheil

der Seele wirkendes- Gewicht nach Kräften zu vermehren, lind zwar



— 20 —

muß die Kirche eine ganz bedeutende Schuld versinnbildlichen; denn es wird

ja auf der andern Seite alles Mögliche aufgeboten, ihrer verdammenden

Wirkung entgegenzuarbeiten: Heilige müssen Beistand leisten, Seelenmessen

werden gelesen, das Kreuz wird zu Hilfe genommen, es wird Anwendung

gemacht von dem Schriftwort: „Das Blut Jesu Christi, des Sohnes Gottes,

reinigt uns von allen Sünden." — Worin mag nun aber die Schuld bestehen,

die durch das Bild einer Kirche veranschaulicht wird, und zwar so

veranschaulicht, daß der Beschauer den Sinn ohne allzu große Schwierigkeit sicher

herausfindet? Denn auch auf Letzteres mußte das Absehen eines verständigen

Malers nothwendig gerichtet sein.

Ich versuchte es mit allen möglichen Deutungen. Handelt es sich etwa

bei dem Steiggemälde um eine bestimmte Person, und bestand deren Versündigung

vielleicht darin, daß sie eine Kirche erbaute aus erwnchertem oder

geraubtem Gut, mit den Thränen von Wittwen und Waisen? Schwerlich!
Wenn ungerechter Besitz zum Bau eines Gotteshauses diente, so war die

mittelalterliche Kirche in ihrer Beurtheilung des Falles sehr zur Milde geneigt.

Der Zweck heiligte die Mittel. Die Legende vom heiligen Crispinus zeigt,

wie Stehlen zu frommem Zwecke unter Umständen sogar als Tugend galt.

Soll vielleicht das Steigbild nichts weiter sein als eine Illustration des

bekannten Sprüchworts: „Wo unser Herrgott eine Kirche baut, da baut der

Teufel eine Kapelle daneben?" Aber wie käme man dazu, diesen: Gedanken

durch das Bild einer Wage Ausdruck zu geben? Und weßhalb der weitläufige

Apparat zur Vcranschanlichnng eines doch so einfachen Wortes? Und was hätte

St. Michael dabei zu thun? — Ist eS etwa die Seele eines Priesters,
die gewogen wird, und will mit der Kirche in der Schale links gesagt werden:

Die Schuld des Mannes sei um so schwerer, weil ein Diener des Hciligthums,
ein Spender der hl. Sakramente sie auf sich lud, vielleicht durch eine That,
die er im Gotteshans begieng? Es bedürfe aus diesem Grunde einer stärkeren

Sühne! „Der Knecht, der seines Herrn Willen weiß und thut ihn nicht,

wird viele Streiche leiden müssen." Die römische Kirche war zu allen Zeiten

viel zu politisch, als daß sie die dunkeln Thaten ihres Klerus so an die Oeffent-

lichkeit gezogen hätte. — In der Kathedrale zu Amiens findet sich ein Bild
der Seelcnwagc, auf welchen: die eine Schale die Seele, die andere dagegen

nicht die Schuld, sondern daS Lamm Gottes, also das Sühnmittel, enthält.

So schwierig es ist, sich dabei den Hergang einer Wägnng klar zu denken,

und so sehr man hiebei erinnert wird an die Konfusion in der oben erwähnten

Holbcin'schen Zeichnung, so viel geht doch aus dem Bilde hervor, daß die Wag-



21 —

schale, die in der Regel die Symbole der Verschuldung enthalt, doch ausnahmsweise

auch die Mittel der Entsündigung enthalten kann. Sollte die Kirche in der

linken Wagschale des Steigbildes in diesem Sinne zu deuten sei»? In Amiens

das Lamm Gottes, als das große Sühnopfer, auf der Steig die Kirche als
die große Sühnanstalt? Das geht nicht an! Die Teufel erschweren ja
das Gewicht der Kirche; dieselbe wirkt also zu ihre m Nutzen und zum Schaden

der Seele. S o thöricht ist der Teufel nicht, daß er gegen seinen eigenen

Vortheil arbeiten sollte. Es ist auch wohl zu beachten, daß der Teufel, der

auf dem Wagbalken sitzt, mit seiner Holzgabel offenbar grade den Kirchthurm
faßt und diesen, natürlich sammt der Kirche, niederdrückt. Je schwerer also

die Kirche wiegt, desto erwünschter ist es ihm. So läßt uns denn auch

dieser Deutnngsvcrsuch im Stich.

Sollen wir etwa durch die Kirche in der Sündenschale uns die ernste

Mahnung vorhalten lassen: Die bloße äußere Zugehörigkeit zur Kirche Christi
rettet euch nicht und gibt euch keine Gewähr der Seligkeit. Ja diese Zugehörigkeit,

wenn es dabei seine Bewenden hat, wird zur schweren Anklage gegen euch und

mehrt nur eure Schuld. Ihr hättet Zutritt gehabt zu allen Segnungen und

Kräften des Evangeliums und habt es euch nicht zu Nutze gemacht! ihr konntet

den Weg zum Heil euch weisen lassen und mochtet ihn nicht betreten! So liegt

denn auf euch größere Verantwortlichkeit als auf den Heiden. Die Leute von

Ninive werden auftreten mit diesem todten Christengeschlecht und werden es

verdammen. Rettung und Seligkeit schafft einzig und allein das Blut Jesu.

Die bloße Mitgliedschaft an der Kirchenanstalt, das gewohnheitsmäßige, gedankenlose

Kirchcngchen und Mitmachen der Kirchenbräuchc hat keinen Werth, ja es

gereicht zum Verderben, weil es einwiegt in Sicherheit. Man merkt dabei

nicht, daß der geistliche Tod im Herzen wohnt. Ein lebendiges Glied sein am

Leibe Christi, das thut Noth. Es muß heißen: „Ihr seid abgewaschcn, ihr
seid gereinigt, ihr seid gerecht geworden durch den Namen des .Herrn Jesu,

und durch den Geist unseres Gottes". Nicht die Stellung zur Kirche, sondern

die Stellung zn Gott und Christo ist bei Werthung der Seele maßgebend. —
Sollen wir aus diesem Wägungsbilde lernen: Eure besten Werke, und wären

es herrliche Stiftungen, bestünden sie in Erbauung ganzer Kirchen und in den

großartigsten Vergabungen, sind alle unvollkommen und mit Sünde befleckt, ja

sind strahlende Sünden, gehören somit nicht in die Verdienst- sondern in die

Sündcnschalc, wenn ihr nicht in Glaubens- und Lebensgemeinschaft stehet mit

Christo. Das allein entscheidet und rettet! — Oder will der Künstler der

Ueberzeugung Ausdruck geben: Eine einzige gerettete Mcnschensecle hat höheren



— 22 —

Werth als die ganze äußere Kirchenanstalt sammt Päpsten und Bischöfen, mit

allen ihren Rechten und Gütern? — Alle diese Deutungen stimmen zu dem

Bild und lassen sich ohne jede Künstelei rechtfertigen. Es spricht dafür das

Kreuz in der Hand des Gewogenen; es spricht dafür das Blut, das alls sein

Haupt gegossen wird. Es spricht dafür, daß in der Sündenschale groß und

breit eine Kirche steht und n u r eine Kirche, und daß die Teufel nichts weiter

zu thun haben als die ohnehin verderbliche Wirkung dieser Kirche zu verstärken.

Das Steigbild wäre somit gewissermaßen ein Analogem zu 1. Cor. Ill, 1—5.
Noch mehr: es wäre eine kräftige Summa der evangelischen Glaubenslehre!

Vrgl. Amos à, 21, Jesaj 1, 15. Merkwürdig ist auch, daß keinerlei

Einwirkung der beiden Heiligen, St. Sebastians und des Bischofes, auf die Seele

sich erkennen läßt. Sie stehen nur ganz unvermittelt zur Seite, als ob der

Maler andeuten wolle, daß sie zur Rettung wenig oder nichts beitragen. Nicht

zufällig dürfte es auch sein, daß der Maler dem messclcsenden Priester ohne

jeden erkennbaren Zusammenhang mit dem Bilde der Seelcnwägung seinen

Platz auf der andern Seite des ChorbogcnS angewiesen hat. Er konnte sich

damit salviren, wenn ihm etwa ketzerische Neigungen vorgeworfen werden wollten.

Nur ein Bedenken erhebt sich gegen diese Auslegung. Diese Ideen sind so

durch und durch autirömisch und so durchaus evangelisch, daß es sich schwer

begreifen läßt, wie dieselben schon in vorrcformatorischcr Zeit einem unbekannten

Maler sollten in solcher Klarheit aufgegangen und von ihm in solch mächtigen

Hieroglyphen au die Wände einer Kirche sollten geschrieben worden sein. Dem

im Ganzen ziemlich rohen Charakter der Zeichnung nach zu schließen werden

wir dieselbe doch wohl in das 15. Jahrh, zu setzen haben. Oder entstand sie

im Anfang des 1K. Jahrh, und hatte der Maler etwa Schriften Martin Luthers
in die Hände bekommen? Die Kunstgeschichte zeigt allerdings in vielen Beispielen,

daß der alterthümlichc Charakter eines Bildes noch kein sicherer Beweis ist für
sein höheres Alter. — Genug, eine andere Deutung des Wägungsbildes in

der Steigkirche als die angegebenen wußte ich für meine Person nicht zu finden,

und wenn die gegebene aus diesem oder jenem Grunde nicht belieben sollte,

so müßte ich meines Ortes meine Arbeit mit einem iron liqual schließen.


	St. Michael als Seelenwäger in der christlichen Kunst

