
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 120 (2024)

Heft: 2

Artikel: Aging und Queering im postsozialistischen China : Papa Weifeng als
digitaler und intergenerationaler Medienaktivismus des Globalen
Südens

Autor: Schweigler, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1063332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1063332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHES ARCHIV FÜR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES

120. Jahrgang (2024), Heft 2, S. 37-50, DOI 10.33057/CHRONOS.1786/37-50

Aging und Queering im
postsozialistischen China
Papa Weifeng als digitaler und intergenerationaler
Medienaktivismus des Globalen Südens

STEFAN SCHWEIGLER

Abstract

Dieser Beitrag bespricht den im Jahr 2016 erschienenen Kurzdokumentarfilm Papa

Weifeng und seine relationale Einbindung in den chinesischen Medienaktivismus. Die

experimentelle Dokumentation versammelt mehrere Personen in Festlandchina, die als

ältere Menschen adressiert werden und sich als aktivistisch engagierte Eltern von

Personen des LGBTIQA+-Spektrums vorstellen. Die Gruppendiskussionen und das Digital

Storytelling des Regisseurs Wei Feng verhandeln das Altern der Eltern, die Einforderung

von LGBTIQA+-Rechten und Perspektiven des Globalen Südens in verschränkter und

aufeinander bezogener Weise. Altern, Queerness und dekoloniale Positionen werden als

Aspekte sichtbar, die intersektional und kompliziert miteinander verbunden sind. Inter-

sektionalität wird damit zum Ausgangspunkt für eine künstlerisch-ästhetische kritische

Theoriebildung, die von den Beteiligten in Form eines intergenerationalen und digitalen

Aktivismus politisch produktiv gemacht wird.

Keywords: aging, China, digital ageism, intergenerationality, PFLAG, postcoloniality, post-

socialism, queer comrades

Altern, China, digitaler Ageismus, Intergenerationalität, PFLAG, Postkolonialität,

Postsozialismus, Queer Comrades

Als Beitrag zu einem kulturwissenschaftlich ausgerichteten Dialog von Aging
und Postcolonial Studies1 befasst sich die vorliegende medienwissenschaftliche

Betrachtung mit vier in Veränderung begriffenen und dabei miteinander
verschränkten politischen Wissensgegenständen in der Volksrepublik China. Anhand
des experimentellen Dokumentarfilms Papa Weifeng2 werden diese als Alter(n),
Queerness, digitale Medien und postsozialistische Subjektivität isoliert und im

1 Für die Einladung zum Beitrag sowie für ihr Feedback bedanke ich mich herzlich bei den Herausge-
ber*innen des Special Issues.

2 Papa Weifeng. China 2016, Regie: Papa Wei Feng: www.queercomrades.com/videos/papa-weifeng/,
7.2. 2024.



spezifischen Kontext Chinas in dessen Relation zu den globalen Machtverhältnissen

einer postkolonialen Weltordnung diskutiert. Während in Bezug auf die

festlandchinesische Bevölkerung etwa die rechtliche und soziale Lage ihrer wachsenden

LGBTIQA+-Community3 ebenso wie die schnelle demografische Alterung und
die damit einhergehenden ökonomischen und kulturellen Herausforderungen4
seit über zwei Jahrzehnten differenziert beforscht werden, liegt erstaunlich wenig
Literatur vor, die sich mit der Intersektion von Alter(n) und Queerness in China

beschäftigt. Dieser Forschungslücke steht der Befund gegenüber, dass in China
die weltweit grösste Bevölkerung von LGBTIQA+-Personen und -Angehörigen
lebt.5 Wie ich argumentieren werde, schreibt sich die Kurzdokumentation Papa
Weifeng als aktivistisches Filmprojekt in zeitgenössische chinesische Aushandlungen

von Queerness und Alter(n) ein und positioniert sich mit der Forderung,
konkreten Formen des demografischen Wandels durch Toleranz, Antidiskriminie-
rungsarbeit und Solidarität zu begegnen. Aufzeigen möchte ich, dass dies
insbesondere durch die konsequente Verschaltung mit zwei weiteren Dimensionen von

Subjektivierung gelingt. Verstanden als Digital Storytelling6 und «digital video
activism»7 sowie als Queering von «postsocialist coloniality»8 und als «queering
aging futures»9 generiert die Artikulation qua digitaler Infrastrukturen neben

Thesen zu Alter(n) und Queerness auch Thesen zum digitalen Medienwandel
sowie zu ostasiatisch-postsozialistischen Identitätsentwürfen. Dabei vermag die

hier analysierte Videoarbeit diese vier Wissensformationen wechselseitig und

produktiv aufeinander zu beziehen. Alter(n), Queerness, digitale Medienpraktiken

und dekoloniale Perspektiven werden in Papa Weifeng als Aspekte sichtbar,
die intersektional und kompliziert miteinander verbunden sind. Intersektionalität
wird damit zum Ausgangspunkt für eine ästhetisch formulierte Theoriebildung,
die von den Beteiligten in Form eines intergenerationalen und digitalen Medien-
aktivismus vorangetrieben wird.

3 Vgl. Bao, Hongwei: Queer Comrades. Gay Identity and Tongzhi Activism in Postsocialist China. Kopenhagen

2018.

4 Vgl. Silverstein, Merril D. (Hg.): Aging Families in Chinese Society. New York 2021; vgl. Powell, Jason L.:

China, Aging, and Theory. New York 2012 (Social Perspectives of Aging, 13).

5 Vgl. Wang, Yuanyuan u.a.: Mapping Out a Spectrum of the Chinese Public's Discrimination Toward

the LGBT Community. Results From a National Survay. In: BMC Public Health 20 (2020), S. 1-10;
sowie vgl. Hua, Boya; Yang, Vickie F.; Fredriksen Goldsen, Karen: LGBT Older Adults at a Crossroads in
Mainland China. The Intersections of Stigma, Cultural Values, and Structural Changes Within a Shifting
Context. In: International Journal of Aging and Human Development 88/4 (2019), S. 440-456.

6 Lambert, Joe: Digital Storytelling. Capturing Lives, Creating Community. 4. Auflage. New York 2013.
7 Bao, Hongwei: From (Celluloid Comrades» to (Digital Video Activism». Queer Filmmaking in Post-

socialist China. In: JOMEC Journal 12 (2018), S. 82-100.
8 Ye, Shana: Queering «Postsocialist Coloniality». Decolonising Queer Fluidity and Postsocialist Post-

colonial China. In: Redi Koobak; Madina Tlostanova; Suruchi Thapar-Björkert (Hg.): Postcolonial and

Postsocialist Dialogues. Intersections, Opacities, Challenges in Feminist Theorizing and Practice.

London 2021 (Routledge Advances in Feminist Studies and Intersectionality, 2), S. 53-68.
9 Sandberg, Linn J.; Marshall, Barbara L.: Queering Aging Futures. In: Societies 7/21 (2017), S. 1-11.



Papa Weifeng im Kontext chinesischer LGBTIQA+-Medienpraktiken

Der 45-minütige Kurzdokumentarfilm Papa Weifeng wurde auf der chinesischen
Website Queer Comrades veröffentlicht. Bei der Plattform handelt es sich um ein

digitales Projekt, das auf riskante Weise die chinesische Medienöffentlichkeit mit
den queer(end)en Lebensrealitäten von LGBTIQA+-Personen konfrontiert.
Homosexualität ist in China zwar offiziell entkriminalisiert und LGBTIQA+-Aktivismus
und -Veranstaltungen werden zunehmend geduldet, jedoch kämpfen Aktivist*innen

immer noch gegen Zensur, Verhaftungen und Polizeigewalt in der Praxis an.10

Wie kritische Journalistinnen konstatieren, lautet die Faustregel der Regierung in
Bezug auf das Vorgehen gegen LGBTIQA+-Medienformate häufig: «[T]he party is

happy to turn a blind eye until an arbitrary tipping point is reached».11 Die Rezeption

von LGBTIQA+-Filmen und -Serien erfolgt daher häufig über digitale Umwege.12

Queer Comrades stellt bisher ein Beispiel für ein seit 2007 toleriertes digitales
Non-Profit-Projekt dar, das Teil des Beijing Gender Health Education Institute ist.

Dort entstehen Talkshow-Clips zu LGBTIQA+-Themen sowie Dokumentarfilme im
Rahmen einer eigens angebotenen Ausbildung namens Queer University, welche
auch mit ähnlichen Gruppierungen in afrikanischen Ländern vernetzt ist und mit
diesen beispielsweise durch Begegnungsworkshops kooperiert.13

Papa Weifeng ist ein experimenteller Kurzdokumentarfilm mit Mandarin

sprechenden Akteur*innen und chinesischer und englischer Untertitelung. Der

Regisseur und Protagonist stellt sich zu Beginn des Films unter dem titelgebenden

Pseudonym «Papa Wei Feng» vor. Es sei sein «online nickname»,14 den er als

ehrenamtliches Mitglied der NGO PFLAG China (Parents, Friends and Families
of Lesbians and Gays) verwende. Die ersten Sequenzen stellen die Entstehungsgeschichte

des Films und die Situierung seiner Produktion in einem Netzwerk
festlandchinesischer Medienakteuer*innen und Akademiker*innen dar. Gezeigt

wird, dass der angehende Filmemacher die Medienkompetenz-Ausbildung Queer

University in Beijing absolviert und für die Produktion des Films Papa Weifeng von
namhaften Mentor*innen des chinesischen Queer Cinema wie Fan Popo und Yuan

Yuan Beratung erhält. Danach geht die Erzählung in den Hauptteil des Films über,
der verschiedene dokumentarische Ebenen verschränkt: In Frontalansicht und im
Dreiviertelprofil berichtet der Regisseur Wei Feng in den Studioaufnahmen einerseits

von seinem eigenen Heranwachsen im China der Kulturrevolution unter dessen

Vorzeichen einer starken Tabuisierung von Sexualität sowie andererseits von

10 Vgl. Bao, Queer Comrades (Anm. 3).
11 Vgl. Campbell, Charlie: Chinese Censors Have Taken a Popular Gay Drama Offline and Viewers Aren't

Happy. In: Time, 25.2.2016: https://time.com/423686A/china-gay-drama-homosexuality/, 18. 8.2022.
12 Vgl. Lo, Iris Po Yee: (Dis)Engagement with Queer Counterpublics: Exploring Intimate and Family Lives

in Online and Offline Spaces in China. In: The British Journal of Sociology 73 (2021), S. 139-153.
13 Vgl. Bao, Hongwei: The Queer Global South. Transnational Video Activism Between China and Africa.

In: Global Media and China 5/3 (2020), S. 294-318.
14 Papa Weifeng (Anm. 2), 01:22. Alle hier wiedergegebenen wörtlichen Zitate entstammen den engli¬

schen Untertiteln des Films. Zur Unterscheidung vom Filmtitel wird der Regisseur im Weiteren Wei

Feng genannt.



seiner Rolle als Vater eines geouteten homosexuellen Sohns und von den Affekten
und Erkenntnisprozessen, die dieser Erfahrungshorizont seither in ihm auslöst.

Die Nahaufnahmen und der in die Kamera gerichtete Blick spielen hier auch mit
der Ästhetik digitaler Confessionals, die im queeren Kontext ein mittlerweile
etabliertes Genre für das Coming-out oder dessen Nacherzählung sind.15 Diese Ebene

wechselt sich mit längeren Sequenzen ab, in denen der Filmemacher Wei Feng

sich mit befreundeten Aktivist*innen trifft und Gruppen- sowie Einzelgespräche
mit ihnen und einigen ihrer Angehörigen führt. Gelegentliches Kamera-Wackeln,
harte Schnitte und spontane Regieeinfälle erzeugen hier ästhetische Authentifizie-
rungseffekte, die das Material als etwas hervorheben, das aus dem Leben

herausgegriffen ist - aus dynamischen Praxiszusammenhängen und Momenten, die sich

einer restlosen Planbarkeit entziehen. Wie der Regisseur Wei Feng sind auch die

Aktivist*innen, mit denen er sich zusammenfindet, Eltern von LGBT-Personen

und Mitglieder von PFLAG China. Ihn eingeschlossen bezeichnet Wei Feng die

Versammlung in einem der Gespräche mit neun Anwesenden als Gruppe älterer
Menschen in ihren 50ern und 60ern.16 Zwar entfallen genauere Altersangaben
(gelegentliche Inserts führen lediglich Namen an), es erfolgt jedoch wiederholt
eine Selbstadressierung der Beteiligten als ältere Menschen und als Menschen,
die sich unter anderem mit Fragen des eigenen Alterns beschäftigen. Während das

zentrale Thema der Gespräche der LGBT-Aktivismus der Mitwirkenden ist, werden

Aspekte des eigenen Alterns im Zuge dessen als etwas verhandelt, das sich stets

mit Problemen sexueller Diskriminierung und normativer Erwartungshaltungen
in Bezug auf Reproduktion überlagert und sich als untrennbar verbunden mit der

Erfahrung des Alterns offenbart.

Ältere Medienaktivist*innen in China

Ich möchte hier darlegen, dass der Medienaktivismus älterer Menschen gegenwärtig

besondere Einblicke in alltägliche Ageismen ermöglicht sowie Chancen

intergenerationaler Solidarität aufzeigt. Die zunehmende Angewiesenheit auf
Formen der Sorge mit voranschreitendem Alter sowie vorurteilhafte Annahmen über
eine generelle Konservativität älterer Menschen werden häufig fälschlicherweise

in eine reduktionistische Perspektive übersetzt, die Altsein pauschal mit Politikferne

und zivilgesellschaftlicher Passivität assoziiert. Diese Verzerrung informiert
nicht nur stereotype Altersbilder im Allgemeinen, sondern auch altersfeindliche

Wissensproduktionen, Affekte und Konflikte speziell in Bezug auf Konzeptionen
von älteren Erwachsenen als Aktivist*innen.17 Zahlreiche Studien zum Aktivis-

15 Zu digitalen Confessionals im queeren Kontext vgl. Dannenberg, Nadine: Vlogging Asexuality. Beo¬

bachtungen zum subversiven Potential von medienästhetischen <Spielereien>. In: Onlinejournal Kultur
& Geschlecht 17 (2016), S. 1-18.

16 Vgl. Papa Weifeng (Anm. 2), 07:03.
17 Beispielsweise in Gestalt des Verschweigens oder In-Abrede-Stellens des Beitrags älterer Aktivistin¬

nen zur Klimaschutzbewegung. Zu Ageismen im Klimaaktivismus vgl. Ayaion, Liât; Roy, Senjooti: The



mus älterer Menschen demonstrieren indessen, dass deren aktivistischen und
ehrenamtlichen Tätigkeiten integraler Bestandteil von Sorgenetzwerken etwa für
Minderheiten, Non-Profit-Organisationen oder Klimaschutz sind.18 Auch im Fall von
China werden unterschiedliche negative Auswirkungen von Ageismus verzeichnet
und kritisch beforscht.'9 Im internationalen Vergleich mit Ländern des Globalen

Nordens werden jedoch auch signifikante, kulturell spezifische Ausprägungen
beobachtet. So wird etwa gesellschaftlich ein Weniger an hostiler und ein Mehr
an wohwollender Altersdiskriminierung festgestellt. In Bezug auf Altersdiskurse
in Medien fällt eine proportional besonders hohe Präsenz von Motiven und Nar-

rativen auf, die ältere Menschen als Caregivers, als aktive, engagierte und Sorge

offerierende Personen entwerfen.20 Positive Bilder, Narrative und Bewertungen von

zivilgesellschaftlichem Engagement von älteren Erwachsenen scheinen dadurch
im festlandchinesischen Zusammenhang auf den ersten Blick kulturell verhältnismässig

begünstigt zu sein. Allerdings könnten diese Aktivismen potenziell auch

Gegenstand von Romantisierungen des Active Aging sein und soziale Exklusion
durch wohlwollende Diskriminierung bewirken.

Als künstlerische Ausdrucksform, die eine aktivistische Versammlung von
älteren Angehörigen von LGBTQ-Personen und deren gemeinsame Anliegen
repräsentiert, reiht sich der Film Papa Weifeng sowohl in die genannten Praktiken
zivilgesellschaftlicher Teilhabe und Sorge durch ältere Menschen im Allgemeinen
als auch in die Tradition konkreter Arbeitsformen von LGBTIQA+-Communities

mit Medien ein. Wie Cathrine McNamara anhand von Projekten mit Personen des

LGBTIQA+-Spektrums betont, sind intergenerationale Praktiken ein etabliertes

Tätigkeitsfeld, «and [it] often involves the arts as a medium for exploration and articulation

of particular lived experiences».21 Aus konzeptueller Sicht scheint der Film
dabei unter anderem mit der Autonomie und Reflexivität fördernden Kulturtechnik
des Digital Storytelling vergleichbar, in welcher Personen Lebensereignisse erzählen

und ihre Narration in experimentellen, selbstgestalteten Videos aufbereiten.22

Role of Cronological Age in Climate Change Attitudes, Feelings, and Behavioral Intentions: The Case of
Null Results. In: PLoS ONE 18/6 (2023), S. 1-12.

18 Vgl. Barnes, Marian; Harrison, Elizabeth; Murray, Lesley: Ageing Activists. Who Gets Involved in Older

People's Forums? In: Ageing and Society 32/2 (2012), S. 261-280; Blanche-T., Daniel; Fernândez-

Ardèvol, Mireia: (Non-)Politicized Ageism: Exploring the Multiple Identities of Older Activists. In:
Societies 12/40 (2022), S. 1-14; Sawchuk, Dana: The Raging Grannies. Defying Stereotypes and

Embracing Aging Through Activism. In: Journal of Women & Aging 21/3 (2009), S. 171-185; Keller,

Seline; Bornemann, Basil: New Climate Activism between Politics and Law. Analyzing the Strategy of
the KlimaSeniorinnen Schweiz. In: Politics and Governance 9/2 (2021), S. 124-134.

19 Vgl. Xu, Dongjuan u. a.: Depressive Symptoms and Ageism among Nursing Home Residents. The Role of
Social Support. In: Int. J. Environ. Res. Public Health 19/12105 (2022), S. 1-10; Zhang, Xin: Validation
of the Ambivalent Ageism Scale in China. In: Innovation in Aging 2/Sl (2020), S. 569.

20 Vgl. Zhang, Validation (Anm. 19); vgl. Xi, Wanyu u. a.: A Thematic Analysis of Weibo Topics (Chinese
Twitter Hashtags) Regarding Older Adults During the COVID-19 Outbreak. In: J Gerontol B Psychol Sei

Soc Sei 76/7 (2021), S. 306-317.
21 McNamara, Catherine: A Complex Matrix of Identities. Working Intergenerationally with LGBTQ People.

In: Andrew King u. a. (Hg.): Older Lesbian, Gay, Bisexual and Trans People. Minding the Knowledge
Gaps. London 2018, S. 125-141, hier S. 125.

22 Vgl. Lambert, Digital Storytelling (Anm. 6).



Als Methode, die auf digitale Formen zur Förderung der Handlungsfähigkeit von
Sprecherinnen abzielt, wird Digital Storytelling mittlerweile speziell auch für
ältere Menschen in Care-Kontexten eingesetzt, um zugleich kulturell perpetuier-
ten Zuteilungen von digitalem Ageismus in Form von Barrieren und Exklusion
in Zusammenhang mit digitalem Medienhandeln und Medienöffentlichkeiten
entgegenzuwirken.23 Digitaler Ageismus umfasst ferner die wirkmächtige,
projizierte Auffassung von «older adults as outside of technological change»24 sowie

die damit korrelierende Idee, «that the culture dominated by the imperative
of connectivity and being always <on> is mostly inhabited by and belongs to the

young».25 Aus medientheoretischer Perspektive möchte ich dem jedoch hinzufügen,

dass digitaler Ageismus nicht nur die klischeehafte Engführung von Alt-Sein
und technologischer Unfähigkeit/Unwilligkeit zur Medienkompetenz im Sinne

eines altersfeindlichen Vorurteils reproduziert. Digitaler Ageismus müsste nach

meinem Dafürhalten auch als eine Foucault'sche Regierungstechnologie begriffen
werden, die hier konkret Alt-Sein und digitale Medien wechselseitig als einander
ausschliessende Wissensgegenstände hervorbringt.26 Entlang der machtvollen

Differenzproduktion bezüglich angenommener körperlicher und mentaler Hinfälligkeit

älterer Personen bestimmt die Regierungstechnologie des Digital Ageism,
wessen Mediengebrauch, wessen mediale Teilhabe und wessen Erwerb und
Fortbildung von Anwender Innenkenntnissen im gesellschaftlichen Leben noch oder

nicht mehr vorgesehen ist. Gemeinsam mit weiteren Zugangsbeschränkungen zu

digitalen Infrastrukturen (unter anderem Accessibility, staatliche Förderung,
ökonomische Leistbarkeit oder auch mangelnde Einbindung von älteren Menschen

und ihren Präferenzen in die Entwicklung von Technologiedesign) hemmt digitaler
Ageismus die Ausweitung intergenerationaler digitaler Mediennutzung.27 Dass aus

diesem Verbund von performativen Ausschlüssen älterer Menschen von digitalen
Infrastrukturen auch neue Herausforderungen für die alternde Gesellschaft Chinas

erwachsen, liegt nahe. Mit den Potenzialen einer stärkeren Digitalisierung der

alltäglichen Lebenswelt älterer Menschen in China beschäftigte sich zuletzt Gladys
Pak Lei Chong in Form einer empirischen Studie. Durch die Aneignung digitaler
Infrastrukturen, so Chong, haben die älteren Studienteilnehmer*innen gesteigerte
Formen von intersubjektiver Intimität sowie «ideas, means, and aspirations for the

management of the self, the family, and their social relations in their increasingly
ageing lives» exploriert, wobei sie sich als «energised» und «bonded» zeigten sowie

23 Vgl. Wagner, Sarah; Ogawa, Akiko: Tackling Ageism in Socio-Technical Interventions. An Actor-Network

Analysis of Digital Storytelling Workshops with Care Home Residents. In; Andrea Rosales; Mireia

Fernândez-Ardèvol; Jakob Svensson (Hg.): Digital Ageism. How it Operates and Approaches to Tackling
it. Oxon/New York 2023 (Routledge Studies in New Media and Cyberculture, 56), S. 210-228.

24 Ebd., S. 211.

25 Kania-Lundholm, Magdalena: Coping in the Culture of Connectivity. How Older Adults Make Sense of

Living with Digital Ageism. In: Rosales, Digital Ageism (Anm. 23), S. 193-209, hier S. 193.

26 Vgl. Stauff, Marcus: Regierungstechnologie. In: Christina Bartz u. a. (Hg.): Handbuch der Mediologie.
Signaturen des Medialen, München 2012, S. 227-236.

27 Zur Bedeutung von Technologie-Design und Altern vgl. Manchester, Helen; Jarke, Juliane: Considering
the Role of Material Gerontology in Reimagining Technology Design for Ageing Populations. In: IJAL

15/2 (2022), S. 181-213.



als «empowered about themselves and their connection with the world outside
their confining domestic spheres.»28

Der Film Papa Weifeng demonstriert eine ähnliche Emphase für digitale
Selbstermächtigung und gewährt zugleich einen flüchtigen Einblick in die

Mediennutzungsscham und die Nicht-Selbstverständlichkeit digitaler Autonomie von
älteren Menschen in China. Sichtbar wird dies etwa anhand eines filmischen
Eingangsstatements des Regisseurs Wei Feng. Die Aufnahme scheint einer Situation
zu entstammen, in welcher der Filmemacher seine jüngeren Kommiiiton*innen
der Queer University als Gegenüber adressiert: «I've met a lot of gay and lesbian

people and work on recording and writing down their stories. When it comes to

filmmaking, I regret that... I feel a lot of pressure. You're all young people in this
era of information, but I don't really get this stuff. If my child hadn't come out, I

would have remained ignorant about computers and social media.»29 Bald darauf

folgt eine Aufnahme, die den stolzen Filmemacher Wei Feng beim Erhalt seines

Abschlusszertifikats der Ausbildung für Filmregie, -schnitt und -produktion (Abb. 1)

dokumentiert: «In our LGBT community, there are a lot of sad stories, like suicides
and other things, and they truly move me. Now, after this training course I like

traveling. In the past, I always used the written word to express my messages, but
there are limits to its influence. What I learned here will help me in my welfare
work. I want to shoot influential things, and master the skills to broaden the impact
they have.»30 Durch die filmische Integration seiner Selbstthematisierung der
digitalen Medienausbildung, die eine Voraussetzung für die Entstehung des Dokumentarfilms

war, macht der Regisseur Wei Feng die Möglichkeitsbedingungen seiner
künstlerisch-aktivistischen Arbeit auch innerhalb dieser Arbeit transparent und

generiert unter anderem Aussagen über seine verschränkte Subjektivierung als

Mitglied der chinesischen LGBTIQA+-Community, als Aktivist, als Medienakteur
und als ältere Person. Diese anfänglichen Szenen erfüllen damit auch die Funktion

einer für den Filmemacher offenkundig besonders relevanten Kontextualisie-

rung des Films - also auch der darauffolgenden Gespräche, Interviews und des

Digital Storytellings. Dass es sich um eine Aneignung digitaler Dokumentations-,
Postproduktions- und Distributionstechniken von aktivistischen Narrativen durch
ältere Personen handelt, ist keine sekundäre Eigenschaft des Films, sondern dessen

roter Faden. Wie ich in der anschliessenden Analyse vertiefen werde, zeichnet
sich hier auch sichtlich eine ambivalente Gleichzeitigkeit von gesellschaftskritischen

Ansprüchen und (vielleicht unabsichtlich) reproduzierten, normativen
Affirmationen ab. Der digitale Aktivismus älterer Menschen wird einerseits als

Ermächtigung angerufen, während sein ehemaliges (oder im Fall anderer älterer
Menschen immer noch potenzielles) Ausbleiben andererseits demütig als

selbstverantwortliche Unkenntnis und Ignoranz gegenüber den Möglichkeiten neuer
Medien aufgefasst bleibt. Anstatt solche Ambivalenzen von subversivem Aktivis-

28 Chong, Gladys Pak Lei: Infrastructure at Home: Technology, Intimacy, and Ageing in China. In: Global
Media and China 8/3 (2023), S. 343-361, hier S. 357.

29 Papa Weifeng (Anm. 2), 01:32-02:01.
30 Ebd., 03:28-04:13.



mus und affirmativer Aufrechterhaltung sozialer Differenz aber als unzureichend
kritisch zu bewerten, möchte ich im Weiteren queeren und dekolonialen theoretischen

Positionen folgen, die gerade diese widerstrebenden Gleichzeitigkeiten als

interessante diskursive Reibungsflächen perspektivieren.

Queere und dekoloniale Verhandlungen des «Grandpa Age»

In einer Sequenz des Films trifft sich der Regisseur Wei Feng mit acht in Chongqing

lebenden älteren Personen (Abb. 2). Während die vorangehenden Zusammenkünfte

in einer Privatwohnung und in einem Karaoke-Separee gefilmt wurden,
reklamiert diese Begegnung bereits durch die Wahl ihres Schauplatzes öffentliche
Relevanz und streicht sie durch eine zusätzliche inszenatorische Komponente
hervor: Ein in einem Park gelegener Pavillon fungiert nun als öffentlicher
Versammlungsort der Beteiligten, die diesen ostentativ zu einem aktivistischen Raum

umfunktionieren, indem sie nicht nur kleinere Regenbogenfahnen schwingen,
sondern auch ein grosses Regenbogenbanner am Ast eines Baumes befestigen. Ein

Thema, das die Teilnehmer*innen des Gesprächs an diesem Ort wiederkehrend

aufgreifen und problematisieren, ist die in China besonders ausgeprägte normative

Erwartungshaltung, dass die Familienlinie durch biologische Reproduktion in
heterosexuellen Ehen fortzuführen sei.

Wen-Hsiang Su legt diesbezüglich dar, dass die heutige kulturelle Ablehnung
von Queerness in China durch Prozesse der Verwestlichung und durch die
Einflüsse des Christentums Form angenommen hat. Queerfeindlichkeit ist seither eng
an die Sorge um den Erhalt der Familienlinie gekoppelt, was sich wiederum mit der

«Puritan doctrine of valuing the core of a family» zusammenschliesse. Laut Su gelte
für China generell: «[P]eople do not deny the presence of homosexuality, but they
have questioned the homosexual procreation ability in Chinese culture since the

westernization. [...] Gradually, homosexuality has been misplaced as a deviation
from the dominant culture.»31 Diametral zu diesem im europäischen Imperialismus
verankerten Narrativ solidarisieren sich die Protagonist*innen des Films Papa
Weifeng mit ihren jüngeren Angehörigen des LGBTIQA+-Spektrums, hinterfragen die

Ideologie des Erhalts der Familienlinie und weisen sie teilweise auch offen zurück.
Dies erfolgt mit unterschiedlichen Argumentationssträngen, die als feministische
und queere, aber auch als neoliberal-individualistische identifizierbar sind, also

auch konfligieren können und weder durch die Gesprächsteilnehmer*innen noch

durch den filmischen Schnitt harmonisiert werden. Sie überschneiden sich jedoch
im Ausmass ihrer Kritik am Reproduktionsnarrativ, dem sie mit fundamentaler

Befremdung begegnen und dessen Dekonstruktion sie den Rezipient*innen des

Films mit Nachdruck weiterempfehlen wollen.

31 Su, Wenhsiang: The Power of Bromance in BL Fiction: A Homosexual Narrative in Chia Jidan's Addicted.
In: Advances in Social Sciences Research Journal 6/7 (2019), S. 505-571, hier S. 507.



Anhand der Positionen von Mama Congrong, die sich für Toleranz gegenüber
ihrer lesbischen Tochter engagiert, wird dies besonders evident. Congrong erinnert
sich in diesem Zusammenhang an die Haltung, die sie nach dem Outing ihrer Tochter

und im Anschluss an eine Internetrecherche zu Queerness eingenommen hat:

«Online, I saw a lot of parents in turmoil, focusing on this family line [issue (Anm.
SS)]. I'm like, is that necessary? Why do you have children? Lots of older people
like us want grandkids because others have them. They're like: <I'm at the grandpa

age. Others have a grandson, so I should have one, too.) What responsibility will he

take for the grandson? Is it his or his son's wish to have a kid? He might not even
know why he wants a grandson.»32 Vor dem Hintergrund des bunten Banners, das

ästhetisch unter anderem mit aktivistischem Auftreten und der Einforderung der

Akzeptanz von Diversität konnotiert ist, bricht Congrong hier eine Lanze für die

Denaturalisierung des «Grandpa Age». Das kulturelle Diktat der Fortführung einer

Familienlinie, das den obigen Ausführungen von Su zufolge ein Erbe imperialer
Wertvorstellungen ist und im Umkehrschluss Queerfeindlichkeit zementiert, wird
im Film als etwas freigelegt, das ferner massive Auswirkungen auf Vorstellungen
vom guten Altern hat. Für Congrong ist klar: «If you want kids, you have to ensure
that it's not because you want them to take care of you when you're old. That's
too selfish. Having kids, you enjoy the happiness that comes with it, and when

they're grown up, you need to let go.»33 Durch solche und weitere Erzählungen
relationiert der Film Fragen des Alterns mit queer-theoretischen Positionen aber

auch mit globalen Perspektiven, etwa wenn Congrong - weiterhin ein fiktives
Du adressierend - ironisch anhängt: «Besides, are your genes so excellent that

you need to pass them on? There are too many people in the world, and many
are more outstanding than you.»34 In ihrer Kritik der Idealisierung von
Reproduktion zugunsten eines gelingenden «Grandpa Age» nimmt die Aktivistin hier
auch unterkomplex Bezug auf Diskurse über das globale Bevölkerungswachstum,
die ihrerseits in ein grösseres Dispositiv postkolonialer, unter anderem ungleich
verteilter ökonomischer Ressourcen verwickelt sind. Die Montage des Films
begünstigt wiederum solche Aspekte des relationalen Rezipierens und Denkens in
grösseren und komplizierten Zusammenhängen, indem sie das Partikulare auch

motivisch im Universellen situiert: So wie szenische Ansichten von häuslichen
Zusammenkünften mit zwischengeschnittenen Aufnahmen der Skyline der in
globale Wirtschaftsströme eingeflochtenen Megacity Chongqing alterniert werden,
verwehrt sich auch die Verhandlung von Queerness und Altern einer als schlicht
privates Problem aufgefassten Exklusivität. Ästhetische und dialogische Verweise

auf grössere Zusammenhänge ergänzen sich, ohne vorgefertigte, bereits ausdeklinierte

Deutungen und Einordnungen aufzudrängen. Dadurch und durch die teils in
ihrer Unterkomplexität zugelassenen Argumente der Sprecher "innen scheint dem

Film durchgängig eine Philosophie des Eröffnens von möglichen Fragen zugrunde

32 Papa Weifeng (Anm. 2), 22:22-22:54.
33 Ebd., 23:10-23:29.
34 Ebd., 22:54-23:06.



zu liegen, die Rezipient* innen dazu einladen, sich auch selbstständig für die Vielzahl

von Zusammenhängen zu interessieren, die an diese Fragen geknüpft sind.
Es sind insbesondere narrativ eingeführte Perspektiwerschiebungen, die hier

das konstante Eröffnen von Fragen einleiten. In einem energischen Gruppengespräch

schlägt der Regisseur Wei Feng etwa eine Sicht auf das Altern vor, welche

Toleranz für LGBTIQA+-Angehörige als Voraussetzung für das eigene gute Altern
in Stellung bringt: «We're all 50, 60 years old, and we hope our children's issue

doesn't encumber our happy old age. We need to be healthy, sunny. We promote a

sunny and healthy life for our children, so we need to be healthy as well.» Mama

Lanxin ergänzt nun: «If our children are happy, we are happy.» Daraufhin schluss-

folgert Wei Feng: «If they're unhappy, our days will be gloomy.»35 Anstatt das Altern
als «Grandpa Age» zu imaginieren, dessen Konzeption auch die Kategorie «Glück»

von der Fortführung der Familienlinie abhängig macht, wird Gesundheit und Glück

im Alter untrennbar mit Sorge für Angehörige des LGBTIQA+-Spektrums - und
Solidarität mit ihnen - und deren Gesundheit und Glück verbunden.

Dieser Entwurf ist an Sarah Ahmeds Theorem von queeren Happy Futures

anschlussfähig, welche das Becoming Queer in konstitutiver Nähe von
hinterfragenden Zugängen zu sexueller Reproduktion sowie als Praxis des Becoming

Caring versteht.36 Eine Auswahl anderer, aber vergleichbarer Positionen der
feministischen Queer-Crip-Theory beziehen Linn Sandberg und Barbara Marshall auf

Queering Aging Futures - eine gegenhegemoniale Auffassung vom glücklichen
Altern, die sich in einer «critique of how herteronormativity continuously shapes

dominant conceptions of «successful aging)»37 äussere. Die Anrufung eines Quee-

rings von Zukünftigkeiten des Alterns, die, wie gezeigt, auch den Film Papa
Weifeng auszeichnet, stünde den Autorinnen zufolge für den Anspruch, «to challenge
the dividing practices that consign some aging bodies and identities to unhappy or
non-existent futures.»38 Der Film macht wiederholt deutlich, dass neben Personen

des LGBTIQA+-Spektrums unterschiedlichen Alters auch deren Angehörige häufig

in eine cis/heterosexistische Matrix eingelassen sind, die ihre Lebensrealität,

Subjektivierung und im Film erfolgende Selbstbezeichnung als Allies stets mit
Scheitern, Unglück und tatsächlich auch mit Queerness in Verbindung bringt.
Damit machen sich die Aktivist*innen nicht nur als Kritiker*innen der Veränderung
(othering) bestimmter Identitäten vorstellig, sondern erfahren sich auch selbst als

Betroffene queerfeindlicher Altersbilder, also als Subjekte, die ihrerseits verändert
werden. Durch das performative Queering von Aging Futures und die Zurückweisung

der heteronormativen und kolonial geprägten Notion des «Grandpa Age»

bringt der Film die Mechanismen dieser Diskriminierungsformen aus der Ruhe.

35 Ebd., 07:03-07:24.
36 Vgl. Ahmed, Sara: Happy Futures, Perhaps. In: E. L. McCallum; Mikko Tuhkanen (Hg.): Queer Times,

Queer Becomings. Albany, NY 2011, S. 159-182.
37 Sandberg; Marschall: Queering (Anm. 9), hier S. 2.

38 Ebd., S. 8.



Queer Postsocialist Coloniality:
Rainbow-Parents feiern den Valentinstag

Eine differenzierte Analyse der medienaktivistischen Kritik des Otherings von
Queerness und Alter(n) in/von China kommt nicht umhin, die besondere Situation
chinesisch-postsozialistischer Subjektivität als weitere Adresse von othering zu
bestimmen. Wie die bestechende kulturtheoretische Arbeit von Shana Ye eindringlich

verdeutlicht, ist China «an afterthought in both postcolonial and postsocialist
theorisation as postcolonialism continues to be associated with the Third World
and postsocialism with the Second. This <non-place> of China itself is a result of
intertwined colonial knowledge that organises the world along the British, US, and

Soviet empires and metageographic mapping of the <three-worlds>.»39 Ye betrachtet

speziell Queerness im Kontext Chinas als ein aufschlussreiches Netz von
Machtverhältnissen, das es ermögliche, sowohl bio- wie auch geopolitische Dispositive
des Globalen Nordens und Südens kritisch zu beleuchten. Dazu argumentiert sie,
dass die westliche Konzeption von Queer Theory im Sinne einer Fluidität und
AntiNormativität bejahenden Theorie sich für die chinesische Gesellschaft (auch unter
dem Vorzeichen neoliberaler Entwicklungen) als sehr implementierbar erwiesen
hat und breit ausdifferenziert ist. Der blinde Fleck weisser Identitätspolitik des

Globalen Nordens werde jedoch am Beispiel Chinas besonders gut sichtbar: «[A]s
the liberal and democratic discourse of queer politics predominantly frames queer
precarity in terms of mnfreedom under communism», rather than economic inequality

and violence, the blanket anti-communist rhetoric displaces queer inequality as

a result of global coloniality and its uneven division of labour onto the orientalist
construction of China as the ahistorical <other>.»40 Ye votiert im Gegenzug dafür,
Queerness mit Blick auf China von den Rändern her zu denken. Ganz im Sinne

postkolonialer Theoriebildung geht es ihr darum, Queerness nicht als ultimative
Transgression zu begreifen, sondern als komplizierte, vielschichtige und potenziell
auch widersprüchliche Disposition, die eben nicht den Dichotomien von
Unterdrückung vs. Widerstand oder neoliberaler Flomonormativität vs. radikal queerer
Anti-Normativität das Wort redet, da diese ihrerseits eurozentristisch geprägt sind.
In dieser Hinsicht ist Yes Gedanke an Jasbir Puars antirassistische Ausrichtung von
Queer Theory anschlussfähig41 sowie an Robert McRuers queer-crip-theoretische
Überlegungen zu queeren Subjektivitäten, die sich «In Homonormativity but Not
of Homonormativity»42 konstituieren. Yes Perspektive kann auch an Hongwei Baos

umfassende Forschung zu LGBTIQA+-Filmkulturen Festlandchinas anknüpfen,43
die Mai Corlin zufolge vorschlägt, «that Western queer theory is queered when

39 Ye: Queering (Anm. 8), hier S. 55.

40 Ebd., S. 54.
41 Vgl. Puar, Jasbir K.: Queere Zeiten, terroristische Assemblagen. In: Gabriele Dietze (Hg.): Kritik des

Okzidentalismus. Transdisziplinäre Beiträge zu (Neo-)Orientalismus und Geschlecht, Bielefeld 2010,
S. 271-294.

42 McRuer, Robert: Any Day Now. Queerness, Disability, and the Trouble with Homonormativity. In: Eliza¬

beth Ellcessor; Bill Kirkpatrick (Hg.): Disability Media Studies. New York 2017, S. 272-291, hier S. 278.
43 Vgl. Bao, Queer Comrades (Anm. 3).



it arrives in China, meaning that it is absorbed and altered by local political and

cultural contexts upon arrival.»44 Mit Ausnahmen wie der feministischen «veteran

queer activist»45 He Xiaopei fokussiert Bao allerdings überwiegend auf die Aktivitäten

einer jüngeren Generation von Medienakteur*innen. Wenn Bao zudem

progressive Entwicklungen in China mit der rhetorischen Setzung «From (Celluloid
Comrades) to (Digital Video Activism»)46 teleologisch typisiert, reproduziert er
damit eine medien- und altershierarchische Binarität, die alte Medien (Celluloid) mit
einer älteren Generation und neue digitale Medien mit einer jüngeren verrechnet.

Beispiele wie diese veranschaulichen meines Erachtens, dass das Altern innerhalb

queerer Theorie auf ähnliche Weise einem Nicht-Ort zugewiesen ist und maximal
als Nachgedanke auftritt, wie Ye zufolge ostasiatisch-postsozialistische Dispositionen

innerhalb Postkolonialer Theorie.
Der Film Papa Weifeng präsentiert sich hingegen als eine mediale Praxis, die

diskursiven Unterordnungen und Nachreihungen zuwiderläuft und einzigartige,
autonome Positionen im Geflecht von Medien, Queerness, Altern und Postkoloniali-
tät artikuliert. Besonders deutlich wird dies auch in der häuslichen Zusammenkunft
der sich Rainbow-Parents nennenden älteren Aktivist*innen am Valentinstag. In
dieser Szene erfolgt eine performative Aneignung dieses Festtags und dessen

Genealogie im westlichen, Monogamie-normativen und heteronormativen Kapitalismus.

Eingangs äussert Wei Feng: «I didn't know today is Valentine's Day. It's such a

trendy thing, we traditional, conservative people don't know about it. [...] It's a lucky
coincidence, which makes me even happier to be here.»47 Die Gruppe von Eltern
bricht dabei immer wieder in Lachen aus; sie flirten gekünstelt und ironisierend
miteinander und müssen darüber noch mehr lachen. Spielerisch karikieren sie

somit die Funktion des Valentinstags als Brauch, der monogame Paarbeziehungen
und eine sie betreffende Romantik heiligt. Unvermittelt schneidet der Filmemacher

zuzüglich wiederholt Auszüge aus seinem Digital Storytelling über oppressive
Sexualitätsdiskurse in seiner Jugend dazwischen. Damit verleiht er dem Gespräch
über den westlichen Feiertag der Liebe, der für jüngere Generationen in China
zunehmend Bedeutung erhält, eine filmische Kommentarstruktur und lädt dazu

ein, normative Vorstellungen von Begehren aufzudröseln - interessanterweise aus

einer Perspektive heraus formuliert, die als diejenige älterer, traditioneller,
konservativer Personen markiert ist. Ältersein wird so als etwas in Stellung gebracht,
das einen Blickwinkel queerer, postsozialistischer Befremdung gegenüber dem

Valentinstagskult inspiriert. Wenn Mama Xiaoli sagt: «This is my first Valentine
celebration as well»,48 klingt jedoch auch an, dass es sich nicht um eine solche queere
Strategie handelt, die sich über eine fundamentaloppositionelle Haltung auszeichnet.

Der Valentinstag wird hier tatsächlich gefeiert, aber anders. Der Regisseur Wei

44 Corlin, Mai: A Methodology of Friendship. In: Journal of Homosexuality 67/14 (2020), S. 2075-2078,
hier S. 2075.

45 Bao, Celluloid (Anm. 7), S. 91.

46 Ebd.

47 Papa Weifeng (Anm. 2), 07:39-08:09.
48 Ebd., 10:24.



Feng hebt dies besonders hervor: «Our Valentine isn't the common, parochial
Valentine. In the end, our Valentine is born from a profound and wide-ranging love. A

far-reaching love. Born from enthusiasm.»49 Damit wird neuerlich eine Denkweise

bemüht, die von der Solidarität mit ihren diskriminierten Angehörigen beseelt ist.

Ihr Zugriff auf das Modell einer Zelebration des Valentinstags besteht insofern
konkret in der Wendung seiner Funktion zugunsten intergenerationaler Bündnisse

im postsozialistischen China.

Schlussbetrachtungen

Wie nachvollzogen werden konnte, operiert der auf der Plattform Queer Comrades

online distribuierte und uneingeschränkt rezipierbare Kurzdokumentarfilm Papa

Weifeng zugleich als Repräsentation und als Praxis des LGBTIQA+-Medienaktivis-

mus älterer Personen in der Volksrepublik China. Im Unterschied zu vergleichbaren

dokumentarischen Projekten im Dunstkreis von Queer University und PFLAG

China stehen ältere Angehörige von geouteten Personen hier nicht nur vor,
sondern auch hinter der Kamera. Durch eine Methodologie vermischter Erzählungen
und Ästhetiken generiert der Film epistemologische Herausforderungen für seine

Rezipient* innen, die insbesondere im verschränkten Strapazieren der Wissensgegenstände

Alter(n), Queerness, Medienhandeln und postsozialistische Kolonialität
bestehen. Damit navigiert der experimentelle Film durch Fragen des guten Alterns,
des digitalen Ageismus, der medialen Teilhabe, des Diktats der Fortführung der

Familienlinie, des LGBTIQA+-Aktivismus sowie der globalen Situierung und
historischen Emergenz zeitgenössischer postsozialistischer Subjektivierung, wofür
nicht zuletzt die ebenso humorvolle wie scharfsinnige Dekonstruktion und Um-

funktionierung des Valentinstags betrieben wird.
Chronologisches Erzählen unterwandernd kehrt die Dokumentation ganz am

Ende noch einmal an den Drehtag am Valentinstag zurück. Die letzte Sequenz

besteht damit aus Filmmaterial von der Zelebration des Festtags der idealisierten

Liebeseinheit, angeeignet durch jene Gruppe älterer chinesischer LGBTIQA+-

Aktivist*innen in einem Wohnzimmer in Chongqing. Sie tanzen miteinander und

schäkern lautstark. Es ist die Mediatisierung eines konvivialen Ereignisses, das

Widersprüchliches aushält: Die Personen vertreten im Laufe des Films
unterschiedliche politische Forderungen. Auf der einen Seite wird für die Einführung
der Homoehe votiert. Auf der anderen Seite wird die totale Abschaffung der Ehe

eingefordert - sie wird dahingehend kritisiert, dass sie das einzige und ein
limitiertes Konzept von ökonomisch legitimierten und staatlich wie gesellschaftlich
geförderten Beziehungen in Form heterosexueller Paarbeziehungen darstellt. Mit
der tanzenden Zusammenkunft von Menschen mit Perspektiven, die sich in ihren
kritischen Reflexionen des «Grandpa Age» und dessen queerfeindlichen, imperialen

Imprägnierungen treffen, endet der Film Papa Weifeng und zeigt noch einmal

49 Ebd., 10:29-10:44.



jene ephemere Versammlung von älteren Aktivistinnen, deren erklärtes Ziel es

ist, sich durch ihre Partizipation an diesem Film in die digitale Öffentlichkeit
einzuschreiben.


	Aging und Queering im postsozialistischen China : Papa Weifeng als digitaler und intergenerationaler Medienaktivismus des Globalen Südens

