
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 120 (2024)

Heft: 1

Artikel: Der gestimmte Mensch : Impulse für eine empirisch-
kulturwissenschaftliche Stimmungsforschung

Autor: Murawska, Oliwia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1063328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1063328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHES ARCHIV FÜR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES

120. lahrgang (2024), Heft 1, S. 73-98, DOI 10.33O57/CHRONOS.1785/73-98

Der gestimmte Mensch

Impulse für eine empirisch-kulturwissenschaftliche
Stimmungsforschung1

OLIWIA MURAWSKA

Abstract

Das Ziel des vorliegenden Beitrags ist es, Stimmung ais eine von der Empirischen

Kulturwissenschaft bisher vernachlässigte Kategorie zu operationalisieren und Impulse

für eine empirisch-kulturwissenschaftliche Stimmungsforschung zu geben. Dazu wird

Stimmung zunächst mit etablierten Kategorien wie Emotion, Affekt und Atmosphäre

konfrontiert, um sie dann in Anlehnung an Martin Heidegger zu konkretisieren. Ferner

werden zwei Quellen, die sich auf ein 1988 in der Südkaschubei entstandenes

Landschaftsbild beziehen, analysiert, um mögliche Erscheinungsweisen von Stimmung zu

diskutieren und um von dort aus zu Aussagen über das Wesen der Stimmung in ihrer

Potenzialität und Widersprüchlichkeit zu gelangen. Sodann wird Stimmung als Gegenstand

und Instrument kulturanalytischer Forschung befragt; es folgt eine Vorstellung

von Heuristiken, die der Durchführung einer stimmungszentrierten Ethnografie dienlich

sind. Abschliessend wird Stimmung in ihrer posthumanen Dimension beleuchtet.

Keywords: Stimmung (attunement), Kashubia, ethnography, posthumanism, landscape,

Martin Heidegger, atmosphere, affect

Stimmung, Kaschubei, Ethnografie, Posthumanismus, Landschaft, Martin Heidegger,

Atmosphäre, Affekt

Was sich entzieht, kann den Menschen

wesentlicher angehen und inniger in den

Anspruch nehmen als jegliches Anwesende,
das ihn trifft und betrifft.2

1 Ganz herzlich möchte ich den beiden Reviewer*innen sowie den Herausgeber*innen des

Schweizerischen Archivs für Volkskunde, Sabine Eggmann und Konrad Kuhn, für die vielen wertvollen und

sachkundigen Hinweise danken.

2 Heidegger, Martin: Was heißt Denken? (1952). In: Martin Heidegger: Gesamtausgabe, Bd. 7,1. Abtei¬

lung: Veröffentlichte Schriften 1910-1976. Hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt am

Main 2000, S. 127-143, hier S. 134.



Einstimmung auf das vielfach Übersprungene

Der vorliegende Artikel beginnt mit einem Stimmungsbild (Abb. 1): Was sehen wir
darauf? Erblicken wir eine im Nordwesten Polens gelegene südkaschubische
Landschaft bei Sonnenuntergang? Oder betrachten wir nicht vielmehr horizontale Linien,
einmal dunkel, einmal hell, einmal kräftig und einmal schwach aufgetragen von der in
den 1980er-Jahren in der Südkaschubei tätigen Künstlerin Zofia Nalçcz-Jawecka alias

Zonaja (1929-2015)? Mithin sind es diese transversal die Landschaft durchziehenden
und diese mitsamt den darin befindlichen und unhintergehbar eingelassenen Entitä-
ten erschliessenden Linien, die Wesentliches der Landschaft zum Ausdruck bringen.
Wir wissen nicht, ob es eine Landschaft ist, wir vermuten es nur, weil unsere Augen
kulturell vorbereitet auf das Bild schauen. Doch ist es die schiere Sehgewohnheit, aus

der eine Seherwartung erwächst, oder vielleicht eine stimmungsmässige Zurüstung,
in der uns dasjenige zufällt, was die Künstlerin und das Kunstwerk uns mitteilen
möchten? Wir ahnen Landschaft und gelangen zur Stimmung, einem Etwas, das alles

durchschwingt, wie die der Logik der Abstraktion folgenden Pinselstriche, die Zonaja
auf die Bildfläche legte. Wir einigen uns beim Betrachten stillschweigend darauf,
dass es dieses Etwas ist, das die Elemente des Landschaftsgefüges am Wdzydze-See
zusammenhält. Die Abstraktion ist Reduktion im Sinne einer Rückführung auf
Wesentliches, das zur Erkennung der Landschaft notwendig ist, ihre Stimmung. In
seiner reduktiven und abstrakten Gestalt vermittelt das Bild eine in der Landschaft

herrschende, uns potenziell ergreifende und Präsenzeffekte erzeugende Stimmung,
die in ihren multiplen Erscheinungsweisen und Wesenszügen rhizomatisch in alle

Richtungen weist und uns in den Modus des Fragens versetzt.
In dieser Bildbeschreibung wurden bereits zentrale Kategorien zur Konkretisierung

von Stimmung vorweggenommen, wie sie uns bei Martin Heidegger, Timothy
Morton, Hans Ulrich Gumbrecht oder in Stefan Georges Gedicht «Stimmung» begegnen

und die für eine empirisch-kulturwissenschaftliche Schärfung hilfreich sein

können. Doch was ist Stimmung? Inwiefern ist sie anschlussfähig an bereits
bestehende empirisch-kulturwissenschaftliche Kategorien und in welcher Hinsicht weist
sie vielleicht gar über diese hinaus? Wie kann Stimmung Gegenstand und Instrument

ethnografischer Forschung werden? Meine These lautet, dass die in ihrer
Omnipräsenz und Alltäglichkeit vielfach übersprungene Stimmung eine Kategorie ist,
mit der sich Erscheinungsweisen, Verfasstheiten, Potenzialitäten, Interdependenzen
und Verflechtungen menschlicher wie nichtmenschlicher Akteure erschliessen

lassen. Damit besitzt sie auch für Alltagskulturforscher*innen epistemologische
Relevanz. Um diese herauszustellen, konsultiere ich das Stimmungskonzept Martin

Heideggers, der davon ausgeht, dass das Dasein schon immer gestimmt ist, es

nicht ungestimmt sein kann.3 Zur Hervorhebung ihrer methodischen Bedeutung
lehne ich mich an Timothy Morton an, demzufolge die Einstimmung der einzige
Zugriffsmodus ist, sich den Dingen zu nähern: «Da sich ein Ding nicht direkt oder

3 Heidegger, Martin: Sein und Zeit. 11. Auflage. Tübingen 1967, S. 134.



Abb. 1: Kaschubisches Stimmungsbild von Zofia Nalçcz-Jawecka alias Zonaja, ohne Titel,
1988, Mischtechnik auf Pappe, Masse 242 x 339 mm, im Privatbesitz © Autorin.

absolut erkennen lässt, bleibt einem nur, sich mehr oder weniger intim auf es

einzustimmen.»4 Beide Referenzen deuten bereits auf die tragende Kombination funda-

mentalontologischer und posthumanistischer Zugriffe hin. Obschon die vorliegende
Untersuchung theoretischer Natur ist, baut die Argumentation auf verschiedenen

von mir in der Kaschubei durchgeführten ethnografischen Studien auf, in denen ein

stimmungszentrierter Ansatz erprobt wurde.5

Im Sinne einer Annäherung an die Kategorie wird zu Beginn der Versuch

unternommen, Stimmung mit Kategorien wie Emotion, Affekt und Atmosphäre zu

konfrontieren, um sie dann in Anlehnung an Heidegger, dessen Stimmungskonzept das

am stärksten theoretisierte und zugleich mit unserer auf den Alltag gerichteten
Perspektive kompatibelste ist, zu konkretisieren. In einem weiteren Schritt werden ein

4 Morton, Timothy: Ökologisch Sein. Berlin 2020, S. 156.

5 Vgl. Murawska, Otiwia: Kashubian Lake Calling. The Posthuman as Care and Stimmung. In: Ethnologia
Fennica 47/2 (2020) (Special Issue: Posthumanism and Ethnology), S. 77-102; Murawska, Oiiwia: S
Unzuhause an der freien Luft. Anthropozäne Stimmungsbilder der Kaschubei. In: Rieken, Bernd; Popp, rj
Reinhold; Raile, Paolo (Hg.): Eco-Anxiety - Zukunftsangst und Klimawandel. Interdisziplinäre Zugänge.
Münster 2021, S. 57-74 (Psychotherapiewissenschaft in Forschung, Profession und Kultur, Bd. 33); Mu- £1

rawska, Oiiwia: Fleisch? Eine Frage der Stimmung. In: Gunther Hirschfelder et al. (Hg.): Fleischwissen.

Zur Verdinglichung des Lebendigen in globalisierten Märkten. Göttingen 2023, S. 181-204; Murawska,

Oiiwia: Following the Sand. Transversal Pathways of an Attuned Matter in Kashubia. In: Ethnologia >
Europaea 54/1 (2024), S. 22-45. ^



autobiograflscher Text Zonajas sowie eine autoethnografische Vignette, die meinen
Besuch in der ehemaligen Wirkstätte der Künstlerin dokumentiert, einander
gegenübergestellt, um so mögliche Erscheinungsweisen von Stimmung zu diskutieren und
auf diesem Wege zu Aussagen über das Wesen von Stimmung in ihrer Potenzialität
und Widersprüchlichkeit zu gelangen. Darauf aufbauend wird im vorletzten Teil

Stimmung als Gegenstand und Instrument ethnografischer Forschung befragt; es folgt die

Vorstellung einiger Heuristiken, die zur Durchführung einer stimmungszentrierten
Ethnografie angewandt werden können. Abschliessend geht es um Stimmung in
ihrer posthumanen Dimension als einer Hierarchien und Dichotomien aufhebenden,
und im Sinne einer flachen Ontologie alles zum Status des Menschen erhebenden
Grösse. Das Ziel dieses Beitrags ist es, Stimmung als Kategorie zu operationalisieren
und Impulse für eine empirisch-kulturwissenschaftliche Stimmungsforschung zu

geben, die nicht nur den Blick für neue Themenfelder und Untersuchungsgegenstände

weitet, sondern andere Perspektiven auf die Kulturanalyse und Feldforschung
einzunehmen erlaubt.

Bestimmung von Stimmung in Abgrenzung zu
Emotion, Affekt und Atmosphäre

Seitens der Empirischen Kulturwissenschaft wurde Stimmung wenig, und wenn,
dann fast ausschliesslich im Bereich der geisteswissenschaftlichen Emotions- oder

Atmosphärenforschung bedacht. Gänzlich unbemerkt blieb sie freilich nicht. So

betont etwa Martin Scharfe ihre epistemologische Relevanz, indem er daran erinnert,
dass unsere wissenschaftlichen Erkenntnismöglichkeiten gebremst oder befördert
würden durch Stimmungen, «die nach positivistischer Meinung keine Rolle spielen
dürften und die sich gerade wegen dieses pathetischen Postulats, das ja meist eine

Selbsttäuschung zur Folge hat, so großer Wirkung erfreuen dürfen; Affekte und

Stimmungen überdies, die sich nur aus dem (Sitz im Leben» erklären lassen», gelte
es «mitsamt den wissenschaftlichen Interessenschwankungen historisch zu enttarnen».6

Allzu gern, so liesse sich das vielschichtige Zitat interpretieren, werden und
wurden Stimmungen - als Teil des Alltags per se als Gegenstand für die
Kulturwissenschaft relevant - auch im Kontext wissenschaftlicher Wissensproduktion
in die Sphäre des Irrationalen verschoben und ignoriert, sodass sie dann, ganz
unbemerkt, ihre Wirkung entfalten können und konnten. Dabei gelte es sich ihres
Einflusses gerade auch im Hinblick auf die «Turns und Tunes»7 unserer Disziplin
bewusst zu werden. Scharfes an anderer Stelle vorgebrachte Forderung, Stimmung
aus volkskundlicher Perspektive begrifflich zu «vermessen»,8 wurde bisher noch

nicht eingelöst. Ihr Status als Verständigungsbegriff und sprachliches Ornament,

6 Scharfe, Martin: Menschenwerk. Erkundungen über Kultur. Köln etc. 2002, S. 234.

7 Kaschuba, Wolfgang: «Turns» und «Tunes». Zur Historizität ethnologischen Wissens. In: Zeitschrift für
Volkskunde 109/2 (2013), S. 1-27.

8 Scharfe, Martin: Signaturen der Kultur. Studien zum Alltag und zu seiner Erforschung. Marburg
2011, S. 146.



das Texte dekoriert und ihnen einen Hauch des Rätselhaften verleiht, und weniger
als Analyseinstrument verkompliziert dabei eine disziplinäre sowie interdisziplinäre

Kommunikation über Stimmung.9
Das Ziel dieses Abschnittes ist die Schärfung der Kategorie Stimmung in

Abgrenzung zu etablierten kulturwissenschaftlichen Kategorien wie Emotion, Affekt
und Atmosphäre - alle drei haben gelegentlich entsprechender Turns (emotional,
affective und atmospheric turn) paradigmatische Bedeutung erlangt.10 Und auch

wenn von einer Untrennbarkeit der Begriffe ausgegangen werden sollte und

muss,11 birgt eine unklare Verwendung die Gefahr, ihre je spezifischen Dimensionen

und ihr explanatives Potenzial zu verdecken. Das Stimmungskonzept Heideggers

erweist sich dabei in besonderem Masse mit einer kulturwissenschaftlichen
Perspektive kompatibel, insofern es aus einer an der Alltäglichkeit orientierten

Perspektive erwächst.12 Darin gründet wohl auch Heideggers Rolle als

Inspirationsquelle in den Sozial- und Kulturwissenschaften, wenn es um Belange der

Affektforschung geht.13

Spätestens seit dem in den 1990er-Jahren einsetzenden emotional tum14 wendet
sich unser Fach verstärkt Emotionen zu.15 Einen weitgehenden Konsens bezüglich
der Konkretisierung von Emotionen als im Spannungsfeld körperlicher,
physiologischer und sozialer Faktoren entstehende kulturelle Praktiken erwirkte dabei

Monique Scheer.16 Obschon Stimmungen dahingehend als kulturelle Praxis verstanden

werden könnten (auch der Umgang mit Stimmung ist kulturell codiert), zielt

9 Der Forderung, Stimmungen, Affekte oder Atmosphären zu erforschen, steht das Desiderat ihrer
methodischen und theoretischen Durchdringung gegenüber; vgl. Pfaller, Larissa; Wiesse, Basil:

Affektive Gestimmtheiten in den Sozial- und Kulturwissenschaften. In; dies. (Hg.): Stimmungen und

Atmosphären. Zur Affektivität des Sozialen. Wiesbaden 2018, S. 1-23, S. 4-6.
10 Beitl, Matthias; Schneider, Ingo (Hg.): Emotional Turn?! Europäisch ethnologische Zugänge zu Gefühlen

und Gefühlswelten. Wien 2016; Griffero, Tonino; Tedeschini, Marco (Hg.): Atmosphere and Aesthetics.
A Plural Perspective. Cham 2019; Clough, Patricia Ticineto (Hg.): The Affective Turn. Theorizing the

Social. Durham, NC 2007.
11 Emotionen, Atmosphären, Affekte und Stimmungen stehen in einem Wechselverhältnis zueinander. So

versteht Bulka den Zusammenhang von Stimmungen, Atmosphären und Emotionen als Strukturmoment

menschlicher Affektivität; vgl. Bulka, Thomas: Stimmung, Emotion, Atmosphäre. Phänomenologische

Untersuchungen zur Struktur der menschlichen Affektivität. Münster 2015, S. 12.

12 Vgl. Murawska, Oliwia: Heidegger und der Alltag. In: Jank-Humann, Anna (Hg.): Kultur, Psyche und

Desaster. Beiträge aus Europäischer Ethnologie, Psychotherapiewissenschaft, Katastrophenforschung
und Frisistik. (Festschrift für Bernd Rieken), Münster; New York 2023, S. 65-82, hier S. 67-71. In
diesem Artikel problematisiere ich zudem entlang einschlägiger Quellen den Zusammenhang zwischen

Volkskunde, Heidegger und Nationalsozialismus.
13 Vgl. Gilje, Nils: Moods and Emotions. Some Philosophical Reflections on the (Affective Turn). In: Frykman,

Jonas; Povrzanovic, Maja (Hg.): Sensitive Objects. Affect and Material Culture. Lund 2016, S. 31-53, hier
S. 51. Im Kontext ethnografischer Studien siehe auch Borneman, John; Ghassem-Fachandi, Parvis: The

Concept of Stimmung. From Indifference to Xenophobia in Germany's Refugee Crisis. In: HAU: Journal of

Ethnographic Theory 7/3 (2017), S. 105-135.
14 Zum wirtschaftlichen und sozialen Kontext des emotional und affective turn vgl. Molinier, Pascale; Laugier,

Sandra: Capitalismes émotionnels. In: Multitudes 52/1 (2013), S. 159-162, und Cerulo, Massimo: Les

émotions dans la recherche sociologique. Théories et concepts. In: Sociétés 160/2 (2023), S. 23-32.
15 Vgl. Langbein, Ulrike: Emotion. In: Heimerdinger, Timo; Tauschek, Markus (Hg.): Kulturtheoretisch

argumentieren. Münster; New York 2020, S. 130-153, hier S. 131.

16 Scheer, Monique: Emotion als kulturelle Praxis. In: Kappelhoff, Hermann etal. (Hg.): Emotionen. Ein

interdisziplinäres Handbuch. Berlin 2019, S. 352-362.



Heideggers Stimmungskonzept in eine andere Richtung. Stimmung, die er auf onto-

logischer Ebene unter dem Titel Befindlichkeit fasst, macht offenbar, wie einem ist,
wie und wo man sich befindet.17 Stimmung ist ihm zufolge kein Tun, sondern eine

räumliche, zeitliche und qualitative Verfasstheit. In der Stimmung gründet die

Möglichkeit, die Welt als Ganzes zu erschliessen und sich zu ihr in Beziehung zu setzen:
«Die Stimmung hat je schon das In-der-Welt-sein als Ganzes erschlossen und macht ein

Sichrichten auf... allererst möglich.»18 Ganz explizit grenzt Heidegger Stimmung von
inneren seelischen Zuständen ab: «Das Gestimmtsein bezieht sich nicht zunächst
auf Seelisches, ist selbst kein Zustand drinnen, der dann auf rätselhafte Weise

hinausgelangt und auf die Dinge und Personen abfärbt. [...] Sie [die Befindlichkeit]
ist eine existenziale Grundart der gleichursprünglichen Erschlossenheit von Welt,
Mitdasein und Existenz, weil diese selbst wesenhaft In-der-Welt-sein ist.»19

Während Stimmung einen ganzheitlichen Weltbezug ermöglicht, ist Emotion
dadurch gekennzeichnet, dass sie intentional auf etwas gerichtet ist: Neben der
Intentionalität gelten als weitere, aus der Alltagserfahrung rührende Kriterien der

Abgrenzung die Dauer und Intensität: Während Emotionen als flüchtig und heftig
erfahren werden, sind Stimmungen dauerhaft und latent.20

Im Zuge des in den 2000er-Iahren einsetzenden affective turn gelangen die

Spezifika von Affekt auch in Abgrenzung zur Emotion zur Abhebung: Während
Emotion als Erfahrung konzeptualisiert wird, die in Sprache und Deutung aufgeht,
wird der Affekt als Intensität verstanden, der frei von Deutungsschema, Intention
oder kognitivem Gehalt sei. Der Affekt, der sich an der Schwelle zur kulturellen
und sprachlichen Manifestation bewegt, geht der Emotion voraus und wird als

eine von aussen kommende, fremde Macht erlebbar.21 Auch Heidegger erwähnt
den Affekt, wenngleich er ihm wenig ontologische Relevanz einräumt: Wie Affekt
der Emotion, so geht Stimmung dem Affekt ontologisch betrachtet voraus. Denn
die Affektion käme nicht zustande, «wenn nicht befindliches In-der-Welt-sein sich

schon angewiesen hätte auf eine durch Stimmungen vorgezeichnete Angänglich-
keit».22 Indem Heidegger Stimmung weder innen noch aussen verortet - «[s]ie
kommt weder von <Außen> noch von <Innen>, sondern steigt als Weise des In-der-
Welt-seins aus diesem selbst auf»23 -, umgeht er Dichotomien und damit zugleich
eine am Affekt geübte Kritik der Humanzentrierung: Obschon in Anlehnung an
Baruch de Spinoza der Affekt als eine nicht allein dem Menschen vorbehaltene

Kapazität zu affizieren und affiziert zu werden verstanden werden kann, bleibt
der Fokus zumeist auf dem Menschen.24 Verstehen wir aber Stimmung als eine

17 Vgl. Heidegger (Anm. 3), S. 134.

18 Ebd., S. 137, Hervorhebung im Original.
19 Ebd., Hervorhebung im Original.
20 Zum Zusammenhang zwischen Stimmung und Emotion vgl. Bollnow, Otto Friedrich: Das Wesen der

Stimmungen. 3. Auflage. Frankfurt am Main 1956, S. 34-38; ßulka (Anm. 11), S. 52-54.
21 Massumi, Brian: Politics of Affect. Cambridge; Maiden 2015, S. 27, 30-34; Scheer (Anm. 16), S. 357.

22 Heidegger (Anm. 3), S. 137.

23 Ebd., S. 136.

24 Houser, Heather: Affective Turn. In: Braidotti, Rosi; Maria Hlavajova (Hg.): Posthuman Glossary. Lon¬

don 2018, S. 15-17, hier S. 16.



Weise des In-der-Welt-seins, die aus dem Sein aufsteigt, so ist alles, was sich in
der Welt befindet, gestimmt - auch Nichtmenschliches;25 diese Facette von
Stimmung birgt damit viel Potenzial für postdualistische, postanthropozentrische und

posthumanistische Zugriffe.26 Im Unterschied zur Emotion als Praxis eint Affekt
und Stimmung die Passivität ihres Erlebens sowie eine fehlende Regulierbarkeit:
Stimmung ergreift uns und hebt sich zumeist in ihren extremen Ausschlägen ins
Bewusstsein.27 Stimmung und Affekt transzendieren die Emotion dahingehend,
dass sie über die Subjektivität und Intentionalität von Erfahrungen hinausweisen
und eine vortheoretische Erschliessung von Welt ermöglichen. Dass Heideggers

Stimmungskonzept durch den affective turn in gewisser Weise reimportiert und

gleichzeitig durch den Affektbegriff verdeckt wird, gründet wohl in der fehlenden
Übersetzbarkeit des deutschen Wortes Stimmung, das jeweils in der
englischsprachigen Literatur nur unzureichend mit mood, harmony, climate, atmosphere
beschrieben ist.

Das volkskundliche Interesse an Atmosphären setzte bereits vor dem

atmospheric turn ein.28 Als prominentester Fachvertreter ist Albrecht Lehmann zu

nennen, der die Atmosphäre als Kategorie der Erzählforschung einführte; dabei

verwendete er sie zumeist synonym zur Stimmung. Atmosphären seien einerseits

subjektiv und individuell erlebbare Qualitäten und andererseits durch ihre sprachliche,

textuelle und materielle Vermittlung Teil der Kultur; mithin gelten sie als

Bestandteil und Auslöser von Erzählungen und Erinnerungen.29 Sowohl Lehmann
als auch Ovar Löfgren gehen davon aus, dass Atmosphären produziert werden,
aber auch spontan aufscheinen und verschwinden können.30 Mit Blick auf das

Nebulöse und Flüchtige der Atmosphäre erinnert Lehmann an die Wortherkunft,
die ihren Ursprung in den Naturwissenschaften hat. Erst seit der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts wurde Atmosphäre nicht ausschliesslich zur Beschreibung
der die Planeten umgebenden Luftschicht verwendet, sondern auch der menschlichen

Umgebung.31 Nicht zuletzt aufgrund der Wortherkunft gilt es daher auch

25 Vgl. dazu auch Bulka (Anm. 11), S. 173, 203.
26 Der Posthumanismus verbindet Sichtweisen, die humanistische, anthropozentrische und dualistische

Annahmen irritieren und infrage stellen. Obschon das Einnehmen einer posthumanistischen Perspektive

im ethnografischen Prozess eine Verschiebung des Blickwinkels vom AII-zu-Menschlichen hin zum
Mehr-als-Menschlichen zu Folge hat, bedeutet dies keineswegs, dass damit der Mensch aus dem Blick

gerät. Vielmehr entspricht der Drang, sich der Welt mit einem posthumanistischen Ansinnen zu

nähern, einer Grundverfasstheit des Menschen, namentlich seiner unentwirrbaren Verstrickung mit nicht
menschlichen Entitäten.

27 Heidegger, Martin: Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - Endlichkeit - Einsamkeit. In: Martin Heideg¬

ger. Gesamtausgabe, Bd. 29./30, II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944. Hg. von Friedrich-Wilhelm von

Herrmann. Frankfurt am Main 1983, S. 90-102.
28 Vgl. Griffera, Tonino: Is There Such a Thing as an «Atmospheric Turn»? Instead of an Introduction.

In: Griffera, Tonino; Tedeschini, Marco (Hg.): Atmosphere and Aesthetics. A Plural Perspective. Cham

2019, S. 11-62. Zur Atmosphäre in der Ethnografie vgl. Schroer, Sara Asu; Schmitt, Susanne B. (Hg.):

Exploring Atmospheres Ethnographically. London 2018.

29 Vgl. Lehmann, Albrecht: Reden über Erfahrung. Kulturwissenschaftliche Bewusstseinsanalyse des Er¬

zählens. Berlin 2007, S. 74-98.
30 Ebd., S. 82; Löfgren, Orvar: Urban Atmospheres as Brandscapes and Lived Experiences. In: Place Bran¬

ding and Public Diplomacy 10 (2014), S. 255-266; Schroer/Schmitt (Anm. 28), S. 1.

31 Vgl. Lehmann (Anm. 29), S. 92 f.



zwischen Stimmung und Atmosphäre zu differenzieren. So leitet sich Stimmung
von Stimme ab und ist ein musikalischer Terminus, in dem das Vibrierende und

Schwingende mitklingt. Im Unterschied zur umnebelnden und flüchtigen
Atmosphäre ist Stimmung dauerhaft und gehört zur «ursprünglichen Ständigkeit der
Existenz».32 Stimmung ist das Primäre, Dauerhaft-Stabile, Durchschwingende, die

Atmosphäre das Sekundäre, Flüchtig-Labile, Umströmende; Stimmungen sind
immer da und können nie weg sein, Atmosphären hingegen können erzeugt werden
und anschliessend auch wieder verschwinden.

Gerade also im Kontrast zu Emotion, Affekt und Atmosphäre kommen
Charakteristika von Stimmung zum Vorschein, etwa ihre Ganzheitlichkeit, Persistenz oder

Vorgelagertheit. Mithin ist die Frage nach ihrer Verortung für eine Unterscheidung
zentral: Während die Emotion eher innen und die Atmosphäre und der Affekt eher

aussen lokalisierbar sind, ist Stimmung weder innen noch aussen. Damit liegt sie

«der Trennung von Subjekt und Objekt beziehungsweise von Subjekt und Welt

noch voraus und umfass[t] daher beide Pole der Weltbeziehung»; insofern

Stimmung eine «ursprüngliche, primäre, basale Bezogenheit» von Mensch und Welt ist,33

sind das Dasein und die Welt sowie alles in ihr Befindliche gestimmt und durch

Stimmung miteinander verbunden. Treffend lässt sich Stimmung daher als Peri-

chorese bezeichnen,34 also als eine vollständige gegenseitige Durchdringung und
arterielle Durchströmung von Entitäten, die zu einer Einheit ohne Verschmelzung
und Aufgabe der jeweiligen Identität führt. Stimmung ist damit als Perichorese

Entität, als Befindlichkeit Verfasstheit und zugleich eine Weise der Erschliessung
von Welt.

Von der Erscheinung zur Essenz:
Wie sich Stimmung zeigt und wie sie west

Im Folgenden sollen zwei sich auf das Landschaftsbild (Abb. 1) beziehende

Quellentexte, namentlich eine autoethnografische Vignette und ein autobiogra-
fischer Text der Künstlerin Zonaja, einander gegenübergestellt werden, um
konkrete Erscheinungsweisen von Stimmung zu diskutieren und diese bisher eher auf
theoretischer Ebene betrachtete Kategorie empirisch zu fundieren. Von hier aus

wird dann der Versuch unternommen, Aussagen über das Wesen von Stimmung
zu treffen, wenngleich ein direkter Rückschluss von ihren Erscheinungsweisen auf
ihre Essenz nicht möglich ist, da beide schleifenartig miteinander verknüpft sind:

«Erscheinung und Essenz verhalten sich wie die beiden Seiten eines Möbiusbandes

zueinander, die zugleich die gleiche Seite sind. Eine in sich gewundene Schleife ist,

etymologisch gesehen, genau das, worauf weird Bezug nimmt. Das Möbiusband ist

32 Heidegger (Anm. 3), S. 340.
33 Rosa, Hartmut: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. 2. Auflage. Berlin 2016, S. 636 f.

34 Perichorese ist ein theologischer Begriff und beschreibt die Einheit der heiligen Trinität; dabei betont

er den Umstand, dass die drei göttlichen Personen, ungeachtet ihrer wechselseitigen Durchdringung,
ihre Identität nicht verlieren.



die Minimaltopologie eines Dings, eine Oberfläche, die jeden Moment die Richtung
wechselt, wo es an jeder Stelle eine Windung gibt. Dies deshalb, weil sich die

Erscheinung eines Dings von dem, was es ist, unterscheidet - doch die Erscheinung
ist auch unauflösbar mit ihm verbunden.»35

Die nachstehende Analyse wird daher lediglich eine Ahnung vom Wesen von

Stimmung vermitteln können, wenngleich die Bedeutung dieser Ahnung nicht
unterschätzt werden sollte: Die Ahnung ist «stimmende Macht», die Begeisterung
und Erschrecken zugleich36 und damit gestimmte Zuwendung zur Stimmung
bedeutet. Begeistert von Zonajas Grafik und nach der ihr zugrundeliegenden
Stimmung fragend, suchte ich an einem spätsommerlichen Septembernachmittag
jenen Ort auf, an dem - mutmasslich - das eingangs gezeigte Landschaftsbild
entstanden war (Abb. I).37 Im Anschluss daran verfasste ich die folgende
Vignette: «Auf einer am Wdzydze-See gelegenen Anhöhe befindet sich das ehemalige
Anwesen des Künstlerehepaares Zonaja und Najary. Die (Schwäne vom Weitsee)

wurden sie im Dorf genannt, wie mir ein Informant erzählt - eine traurige
Geschichte von Krankheit, Einsamkeit und dem Scheitern einer Ehe. Das von einem
maroden Holzzaun umgebene Gelände, auf dem aus der Ferne zwei reetgedeckte
Holzhütten zu erkennen sind, ist überwuchert von wildwachsenden Sträuchern
und Bäumen. Die verschlossene Schranke, die aus einem provisorisch in den Zaun

geschobenen Brett besteht, versperrt den Zutritt; rechts und links davon zwei

grosse Ameisenhaufen. Sobald meine zum Gelände drängenden Füsse zum Stehen

kommen, sind sie übersät von den Insekten, die meine Entscheidung beflügeln,
unbefugt unter der tiefhängenden Schranke hindurchzuhuschen. Zur Linken
liegen Reste eines eingestürzten hölzernen Wirtschaftsgebäudes, überall Spuren der

Verwahrlosung. Auch an der kaschubischen Holzhütte nagt der Zahn der Zeit. Mit
der Absicht, Zonajas Bildmotiv fotografisch einzufangen, bahne ich mir von der

zum See ausgerichteten Terrasse aus über einen steil zum Ufer hinunterführenden
schmalen Trampelpfad den Weg zum Steg, von dem aus sich der Blick auf das

riesige, von Wäldern umsäumte Gewässer sowie die darin eingelassenen Inseln
eröffnet. Doch die Sonne steht zu hoch, das Licht scheint zu grell, das Wasser zu

35 Morton (Anm. 4), S. 180.

36 Heidegger, Martin: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis). In: Martin Heidegger. Gesamtausgabe,
Bd. 65, III. Abteilung: Unveröffentlichte Abhandlungen. Vorträge - Gedachtes. Hg. von Friedrich-

Wilhelm von Herrmann. Frankfurt am Main 1989, S. 22.

37 Die Entscheidung, Zonajas Stimmungsbild zum Ausgangspunkt meiner Überlegungen zur Stim¬

mung zu wählen, ist vermutlich einer meiner frühesten Kindheitserinnerungen an ein Erlebnis

geschuldet, das ich im Alter von etwa vier Jahren gehabt habe. Es war die persönliche Begegnung
mit der Künstlerin Zonja und ihrem Ehemann Najary im Museumsdorf Wdzydze, wo sie in einer
Hütte ihre Bilder ausstellten. Bruchstückhaft erinnere ich mich zudem an den wenige Tage später

mit meinen Eltern unternommenen Besuch des Künstlerpaares auf ihrem Anwesen, das vom
Museumsdorf aus betrachtet, auf der gegenüberliegenden Seite des Wdzydze-Sees liegt. Im Zuge

dieses Künstler*innenkontaktes gelangten auch einige Bilder der Künstlerin Zonja in Familienbesitz;

darunter das hier analysierte. Durch meine wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der
Kaschubei schoben sich mir diese frühen Kindheitserinnerungen sowie das immer wieder in mein
Blickfeld rückende Bild erneut ins Bewusstsein, und ich begann den spärlichen, verstreuten Spuren
der Künstlerin und ihrer Werke in alten Ausstellungskatalogen, im Archiv des Museumsdorfes sowie
in Gesprächen mit Bewohnerinnen des Dorfes Wdzydze Tucholskie zu folgen.



blau... unzufrieden mit den Ergebnissen meiner zahlreichen Handyfotografien
entschliesse ich mich, es in einer halben Stunde erneut zu versuchen und
unterdessen einen Spaziergang zu unternehmen. Dieser führt mich weg von Zonajas

Hütte, über die Wiesen entlang der Anhöhe, wo sich in einem Kiefernwäldchen ein
Trailer Park mit bereits für den Winter verschlossenen Campingwagen befindet.
Das Heulen der Motorengeräusche einer nahgelegenen Landstrasse molestiert die
Ohren. Immer wieder suche ich auch während des Spazierganges zwischen den

Bäumen das Bildmotiv zu erspähen, doch die Kiefern verstellen mir die Sicht. Als
ich erneut Zonajas Anwesen betrete, sehe und fotografiere ich anders aus der

Perspektive der zuvor als lästig empfundenen Ameisenhügel, die das Gelände zu
bewachen scheinen, aus der Perspektive des vergessenen und das Idyll
entweihenden Plastik- und Pfannenzeugs (dessen störenden Anblick ich bei der ersten

Begehung noch zu vermeiden bestrebt war)... weil sie alle wesenhaft Teil dieser
Welt sind. Beim Steg angekommen, versuche ich erneut, das Motiv einzufangen:
Die Sonne steht jetzt tiefer, das Licht scheint weniger grell, das Blau des Sees wirkt
weniger blau. Und dennoch, ich scheitere. Auf dem Rückweg, die Terrasse über den

Trampelpfad erreichend, fällt mein Blick auf eine kleine, rücklings vor der Hütte
stehende Holzbank, auf die durch Kiefern das vom See gespiegelte Herbstlicht der

Spätnachmittagssonne fällt (Abb. 2), jenes Licht, das ich auf Zonajas Bild gesehen

zu haben glaube. Flackernd zeichnen sich hinter den Kiefernbäumen subtil die

charakteristischen, die Landschaft durchziehenden Linien des Horizontes ab.

Vielleicht wurde Zonaja auf dieser Bank sitzend von der Landschaft ergriffen, die sie

dann, in ihre Hütte zurückkehrend, zu Papier brachte?»38

Diese Vignette beschreibt das zum Scheitern verurteilte Vorhaben, ein als

Inbegriff südkaschubischer Landschaftsstimmung identifiziertes Bildmotiv mithilfe
von Fotografie nachstellen und technisch reproduzieren zu wollen. Das Erschrecken

über den Zustand des Geländes, die latent als störend vernommenen Objekte
und die enttäuschte Erwartung über die sich nicht einstellende Sicht auf den See

verhinderten eine unvoreingenommene Einlassung auf die vorgefundene Welt.

Im Drängen zu einer konkreten Landschaftsstimmung, auf der Suche nach <etwas

Bestimmtem in der Unbestimmtheit der Landschaft)39 verirrte sich die Ethnogra-
fin und verfehlte das Gesuchte zuverlässig. Erst das Verlassen des Geländes, die

Ab- und Rückkehr sowie der daraus entstehende Kontrast erlaubten ein Ablassen

vom ursprünglichen Vorhaben und die Einlassung auf das, was in seiner Unauf-

fälligkeit verkannt wurde, um sodann gefunden zu werden «in einem Finden, das

nicht so sehr einem direkten Suchen, sondern einem Fliehen entspringt».40 Diese

Erfahrung des Fliehenwollens verdichtet sich in Stefan Georges abschliessenden

Versen zur «Stimmung»; «Ich seufze und weiss nicht warum. // Für mich ist nicht

gut hier bleiben. // Hier ist es zu laut und zu stumm.»41 Erst das Ablassen erlaubt

38 Feidtagebuch, 27. 9. 2023, Wdzydze Tucholskie.

39 Vgl. Rilke, Rainer Maria: Worpswede. In: Rainer Maria Rilke. Werke. Kommentierte Ausgabe in vier
Bänden, Bd. 4. Hg. von Horst Nalewski et al. Frankfurt am Main; Leipzig 1996, S. 305-400, hierS. 317.

40 Heidegger (Anm. 3), S. 135.

41 George, Stefan: Stimmung. Die Fibel. Auswahl erster Verse (1889-1889). In: Gesamt-Ausgabe der



Abb. 2: Im flackernden Sehen, Autorin, Wdzydze Kiszewskie (Polen), 27. September 2023,
Smartphone-Fotografie. © Autorin.

eine Einfühlung (ein indwelling, wie dies Michael Polanyi nennt)42 in die Landschaft
und ein Sehen ebendieser mitsamt der darin befindlichen Entitäten, wie sie sich im
Licht der Spätnachmittagssonne darboten: Denn «[g]erade im unsteten, stimmungsmäßig

flackernden Sehen der <Welt> zeigt sich das Zuhandene in seiner spezifischen
Weltlichkeit, die an keinem Tag dieselbe ist».43 Stimmung ist damit für nichts und

niemanden, an keinem Ort und zu keiner Zeit dieselbe, weil sie aus der Weise des

In-der-Welt-Seins aufsteigt. Aus diesem Grund musste auch das Vorhaben, eine vor
35 Jahren von Zonaja erfahrene Stimmung zu reproduzieren, zwangsläufig scheitern,

denn die angestrebte Kopie hätte lediglich sich selbst reproduziert.44
Das bedeutet nun freilich nicht, dass eine Fotografie ein grundsätzlich

ungeeignetes Medium ist, Stimmung einzufangen, zu erzeugen oder zu vermitteln; sie

vermag es lediglich nicht, eine konkrete Stimmung zu wiederholen. Obschon Zonaja
das Motiv der untergehenden Sonne seriell malte - einige entsprechende Exemplare _

CM

o
CM

Werke, Bd. 1. Berlin 1901, S. 76. §
42 Polanyi, Michael: Implizites Wissen. 2. Auflage. Frankfurt am Main 2016, S. 24. &

43 Heidegger (Anm. 3), S. 138. <
44 Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Rhizom. In: dies. (Hg.): Kapitalismus und Schizophrenie. Tausend Pia- >

teaus. Berlin 1992, S. 11-42, hier S. 25.



mit den Titeln «Abenddämmerung» oder «Stimmung» sind in Ausstellungskatalogen45
überliefert -, bleibt doch jedes ihrer Bilder einzigartig, weil es künstlerischer
Ausdruck von Stimmung im Sinne einer gegenseitigen Bezogenheit der Malerin und der
Welt ist.

Eine Ahnung davon, wie Zonaja selbst die kaschubische Landschaft erlebte, in
der sie verweilte und die sie in ihren Arbeiten thematisierte, vermittelt die Lektüre
eines von ihr für einen Ausstellungkatalog verfassten autobiografischen Textes.46

Zonaja beschreibt darin ihre von Krieg und Armut geprägte Kindheit, ihre früh
einsetzende Hinwendung zur Kunst, ihren anfänglichen beruflichen Werdegang als

Krankenschwester und ihre anschliessende Ausbildung zur Künstlerin in Wroclaw.
Die Chronologie ihrer Erzählung unterbrechend und damit die Bedeutung des

Gesagten hervorhebend, beschreibt Zonaja dann am Ende des Textes jene Episode
ihres künstlerischen Schaffens, die sie mit ihrem Mann, dem Künstler Ryszard

Nalçcz-Jawecki alias Najary, in der Kaschubei verbrachte: «Viele meiner abstrakten

Bilder entstanden in Wdzydze in der Kaschubei. Obschon mich alltäglich die
wunderschönen Landschaften dieser Region umgaben, malte ich meine Abstraktionen
ausschliesslich in der Werkstatt. Daher sind diese Bilder befreit von der örtlichen
Schönheit. Das gedämpfte Licht der Werkstatt erlaubte es mir, mich besser zu
sammeln und dasjenige auszudrücken, was ich innerlich fühlte und erlebte. In Wdzydze
Tucholskie lebten wir über Jahre in einer am Abhang gelegenen Fischerhütte aus

Holz mit einem weiten Blick über den See und die Insel,»47

An den Anfang ihrer Kaschubei-Erzählung stellt Zonaja die Abstraktion.
Das Wort Abstraktion, das sich vom Mittellateinischen abstractus und dem Verb

abstrahere (wegziehen, fortschleppen, entfernen oder abwenden) ableitet, bezeichnet

einen Denkprozess des sich Lösens von als unwesentlich erachteten Einzelheiten

und der Hinwendung zum Wesentlichen, im Sinne der Reduktion.48 Zonaja
wählt die Abstraktion, um sich und ihre Bilder von der Schönheit der Landschaft

zu befreien und diese auf das Wesentliche zurückführen zu können. Ausdruck dieses

Abstraktionsprozesses sind die horizontalen Linien, die alles in die Landschaft

Eingelassene gleichursprünglich erschliessen und dergestalt die Stimmung der
Landschaft transportieren. Stimmung erscheint als Abstraktion ferner im Sinne

der Abwendung und Entfernung, wie sie bereits Georges Gedicht oder die Vignette
zutage brachten: «Die Stimmung erschließt nicht in der Weise des Hinblickens [...],

45 Zu Zonajas Oeuvre lässt sich sagen, dass sie sich vordringlich Landschaften, religiösen Motiven und

ihrem Seelenleben zuwandte; ferner illustrierte sie zahlreiche Gedichtbände und die kaschubischen

Legenden des Schriftstellers Jözef Ceynowa (1905-1991); ihr Stil wird als expressiv und abstrakt
beschrieben. Vgl. Czekay, Roman: Zofia Natçcz-Jawecka, ks. Tomasz Hergesel, Waldemar Werynski.

Wystawa malarstwa. Wroctaw 1999; G^sior, Edward (Hg.): Zofia Natçcz-Jawecka, Aleksandra Wiertelak,
Edward Gqsior, Tadeusz Mikulski. Malarstwo - Jarocinskie Prezentacje. Poznan 1997; Gqsior, Edward

(Hg.): Zofia Natçcz-Jawecka «Zonaja». Malarstwo. Ktodzko 1997, S. 7 f.; Kuczynski, Mieczystaw (Hg.):

Zonaja. Malarstwo. Poznan 1996.

46 G^sior (Anm. 45), S. 3-8.
47 Ebd., S. 7 f., Übersetzung und Hervorhebungen 0. M.

48 Vgl. www.dwds.de/wb/Abstraktion; Prechtl, Peter; Burkhard, Franz-Peter (Hg.): Metzler Lexikon Phi¬

losophie. Begriffe und Definitionen. 3. Auflage. Stuttgart 2008, S. 6, 501; Malter, Rudolf: Abstrakt. In:

Krings, Hermann et al. (Hg.): Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 1. München 1973, S. 22.



sondern als An- und Abkehr.»49 Zonaja flüchtet sich in ihre Hütte, wendet sich

von der Landschaft ab, um sich im gedämpften Licht ihrer Werkstatt zu sammeln:
«In der Befindlichkeit ist das Dasein immer schon vor es selbst gebracht, es hat
sich immer schon gefunden, nicht als wahrnehmendes Sich-vor-finden, sondern als

gestimmtes Sichbefinden.»50 Dass Stimmung im Flackern und Kontrast von Innen
und Aussen, im Wechsel von Hell und Dunkel, Licht und Schatten in Erscheinung
tritt, schlägt sich auch im Bildmotiv der Abenddämmerung nieder. Otto Friedrich
Bollnow beschreibt den Zusammenhang zwischen dem Wechselspiel von Licht
und Schatten in der Abenddämmerung und ihre Wirkung auf Stimmung wie folgt:
«Eine besondere Stimmung vermittelt etwa die Abenddämmerung, der Eintritt in
den Eigenschatten der Erde. [...] Die Schatten, die zuvor noch dem beleuchteten

Objekt zuzuordnen waren, scheinen dann eigentümlich aufgelöst. Das Gesehene

wird diffus und es entstehen Mehrdeutigkeiten. Der Stimmungsraum entfaltet
sich zunehmend mit den Schatten, die das visuelle Bild der Raumbegrenzungen
schwächen und die Raumimagination verstärken. An der Schwelle von Helle zu

Dunkelheit vollzieht sich im sehenden Menschen eine Veränderung, die seine

Raumwahrnehmung entscheidend prägt.»51

Auch wenn sich Zonaja in das Innere ihrer Hütte zurückzieht, um ihre Bezo-

genheit auf die Landschaft auszudrücken, gelten ihre abschliessenden Worte dem

Bildmotiv selbst - dem «weiten Blick über den See und die Insel» -, das nicht eine

Stimmung aus der Vergangenheit repräsentiert, sondern das «Teil einer substanzi-
ellen Präsenz von Vergangenheiten»52 ist, an der wir beim Betrachten teilhaben können.

Das Bild vergegenwärtigt eine Stimmung. Eine wohl nicht zu unterschätzende
Rolle spielt in diesen Erfahrungen die Landschaft selbst, deren Wahrnehmungen,
Imaginationen, Empfindungen, Darstellungsweisen und damit auch ihr Konnex zur
Stimmung kulturell geformt sind. Doch die aus dem 19. Jahrhundert rührende
Anschauung von Landschaft als etwas Distanziertes, Entrücktes und damit dem
Menschen Gegenüberstehendes53 kann durch die Fokussierung auf Stimmung, wie sie

vorliegend verstanden wird, irritiert werden: Landschaft erscheint dann nicht mehr

nur als eine Projektionsfläche für menschliche Imaginationen und Konstruktionen,
sondern als etwas in der Stimmung mit dem Menschen zutiefst Verbundenes,54

zugleich aber nicht allein auf die Beziehung zum Menschen Reduzierbares, insofern
darin auch Bäume, Trailer, Ameisen et cetera eingelassen sind.

49 Heidegger (Anm. 3), S. 135.

50 Ebd.

51 Bollnow (Anm. 20), S. 14.

52 Gumbrecht, Hans Ulrich: Stimmungen lesen. Über eine verdeckte Wirklichkeit der Literatur. München

2011, S. 25.

53 Zur kulturwissenschaftlichen Bedeutung von Landschaft vgl. Tschofen, Bernhard: Was ist Landschaft?

Plädoyer für Konzepte jenseits der Anschauung. In: Kasper, Michael etal. (Hg.): Entdeckungen der
Landschaft. Raum und Kultur in Geschichte und Gegenwart. Wien; Köln; Weimar 2017, S. 13-32,
insbesondere S. 16, 29.

54 Vgl. auch Ingold, Tim: The Perception of Environment: Essays on Livelihood, Dwelling and Skill. London

2011, S. 191.



In den beiden Texten und im Bild erscheint Stimmung auf verwandte Weise:

Im Flackern, im Wechsel, im Kontrast, in der Abstraktion und Reduktion, als Be-

zogenheit und Weise des Sichbeziehens, als Erschlossenheit und Weise des Er-

schliessens. Wie aber können wir nun zu Aussagen über ihr Wesen gelangen, wenn
bereits das Vorhaben, Stimmung zu begreifen, aus der Stimmung erwächst? «Herr
werden wir der Stimmung nie stimmungsfrei».55 Stimmung zu begreifen, bedeutet

von ihr ergriffen zu werden, insofern alle Ergriffenheit aus einer Stimmung kommt
und in einer Stimmung bleibt.56 Stimmung jenseits von Festschreibungen und

Essenzialisierungen zu erfassen, bedeutet sie in ihrer inhärenten Widersprüchlichkeit

zu belassen - als An- und Abkehr oder als ein georgesches Hier-ist-es-zu-
laut-und-zu-stumm. Die Frage nach dem Wesen der Stimmung ist eine Frage nach

der Weise, wie sie in der Zeit ist beziehungsweise «west».57 Beide Quellen, der Text

der Künstlerin und die Feldnotiz, sind Zeugnisse des Wesens von Stimmung, insofern

sie uns zurückbringen auf die im Bild zum Ausdruck gelangende Stimmung
kaschubischer Landschaft: Denn «der existenziale Grundcharakter der Stimmung
ist ein Zurückbringen auf ,..».58 Mithin west Stimmung auch als ein Hinführen zu
den potenziellen Stimmungen, indem sie sich unablässig in Raum und Zeit, je
nach Konstellation und Perspektive, formiert und transformiert. Und doch ist sie

zeit- und raumlos: Alle drei Quellen stehen als Stimmungsträger jenseits ihrer
zeitlichen und räumlichen Zerstreuung in einem inneren Zusammenhang, bilden
ein rhizomatisches Gefüge, das von der Stimmung zusammengehalten wird. Daher
kehren wir zu einem oben erwähnten Grundcharakter von Stimmung zurück:
Stimmung west im Modus der Perichorese, im Sinne einer arteriellen Durchströmung
von Entitäten, dies- und jenseits von Raum und Zeit. Nicht zuletzt west Stimmung
im Modus des Entzugs und der damit verbundenen Unmöglichkeit, ihrer habhaft
zu werden. Doch gerade in ihrem Entzugscharakter, an dem wir gleichermassen
verzweifeln und uns erfreuen, geht sie uns auf besondere Weise an, zwingt uns, sie

in ihrer Widersprüchlichkeit, Potenzialität und Unmöglichkeit zu belassen, ganz
im Sinne von Kathleen Stuarts Überlegungen zur Arbeit mit Affekten, die sie im
Übrigen nah an der Stimmung konzeptualisiert: «There are deadening frustrations
but there's also a central, palpable pleasure in the state of trying. An impulse
toward potentiality.»59 Die Unmöglichkeit einer klaren Bestimmung von Stimmung
wirft daher methodische Fragen auf: Wie kann etwas, das sich entzieht, Gegenstand

der Kulturanalyse werden? Wie lässt sich eine stimmungszentrierte Ethno-

grafie durchführen? Stimmung zum Forschungsgegenstand und zur Methode zu

erklären, bedeutet sich auf Stimmung zu besinnen, sich gedanklich - und gerade

55 Heidegger (Anm. 3), S. 136.

56 Vgl. Heidegger (Anm. 27), S. 9 f.

57 Heidegger, Martin: Die Frage nach der Technik (1953). In: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 7, I. Abteilung:
Veröffentlichte Schriften 1910-1976. Hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt am Main

2000, S. 5-36, hier S. 33. Mit dem Verb «west» (abgeleitet vom Substantiv «Wesen», das Wesen west)
zielt Heidegger nicht auf einen statischen Wesenskern einer Sache ab, sondern auf deren Prozesshaf-

tigkeit und Zeitlichkeit.
58 Heidegger (Anm. 3), S. 340.
59 Stewart, Kathleen: Ordinary Affects. Durham 2007, S. 129.



im ethnografischen Forschungsfeld auch körperlich - auf sie einzulassen, sie in
ihrer epistemischen Produktivität ernst zu nehmen - kurz: Stimmung zu
durchdenken und durch Stimmung zu denken. Das folgende Kapitel gibt in Anlehnung
an das bisher Gesagte und vor dem Hintergrund einiger von mir durchgeführter
empirisch-posthumanistischer60 und stimmungszentrierter Studien einen Einblick
darin, wie Stimmung zum Gegenstand der Kulturanalyse und zum Instrument der

Feldforschung werden kann.

Stimmung als Forschungsgegenstand und

stimmungszentrierte Ethnografien

Der Stimmung wenden sich, wenngleich in unterschiedlichen Explizitheitsgra-
den, zahlreiche kultur- und sozialwissenschaftliche Publikationen zu. Die
nachstehende Zusammenschau soll ein Gefühl für diesen spezifischen Gegenstand

vermitteln, indem sie einige unser Fach betreffende Schlaglichter auf die um
Stimmung kreisenden Diskurs wirft. Selten geht es freilich um Stimmung an sich, und

wenn doch, so zumeist in der Philosophie; neben dem bereits zitierten Heidegger
scheint in kulturwissenschaftlichen Studien vielfach auch Otto Friedrich Bollnows

«Das Wesen der Stimmungen» (1956) auf. Die Schwierigkeit, sich der Stimmung
zuzuwenden, thematisiert Scharfe in den einleitenden Worten zu «Signaturen der

Kultur». Er selbst habe vorgehabt, ein Buch mit dem Titel «Gebärden der Kultur»

zu schreiben, in dem das zweite Kapitel «Kulturelle Stimmungen und Gebärden»

lauten sollte. Scharfe erklärt, warum dieses Projekt nie umgesetzt wurde: «Ich

hätte freilich schon damals wissen können, daß mein wissenschaftlicher Eros

mich nicht trägt; denn eine der Schwächen, die ich kenne, liegt im Umstand, daß

mein theoretisches und insbesondere mein systematisches Interesse leider wenig
ausgeprägt ist, und daß mich entsprechende Anstrengungen rasch ermüden, ja
schlimmer: langweilen. So blieb es bei munteren Plänen, die rasch in kurze Stichworte

schrumpften [...].»61

Doch bereits das von ihm verwendete Stichwort «kulturelle Stimmung» gibt
einen Hinweis darauf, wie Scharfe Stimmung versteht, nämlich als eine allein
dem Kulturwesen Mensch vorbehaltene Grösse, die sich in Kulturgebärden
niederschlägt: «Ich plädiere dafür, die Kulturaffekte als Thema und Gegenstand volks-

kundlich-kulturgeschichtlicher Analyse zuzulassen - Kulturaffekte, die nicht nur
als freischwebende Stimmungen spür- und erfahrbar sind, sondern in (Kulturgebärden)

[...] sichtbar und fassbar werden: Kulturgebärde wäre dann der sinnlich
geronnene Aus- und Abdruck einer kulturellen Stimmung, eines kulturellen Affekts,
einer kulturellen Affektlage, eines Kulturaffekts [...].»62

60 Murawska, Oliwia: Empirischer Posthumanismus. Wir sind schon immer posthuman gewesen. In: Zeit¬

schrift für Empirische Kulturwissenschaft 119/2 (2023), S. 223-246.
61 Scharfe (Anm. 8), S. 13.

62 Ebd., S. 145.



Der Soziologe Heinz Bude versteht Stimmung analog dazu als eine soziale

beziehungsweise gesellschaftspolitische Kategorie, indem er sie für das Geschehen auf
Finanzmärkten verantwortlich macht oder einen Zusammenhang zwischen Stimmungen

und politischen Machtwechseln herstellt. Für Bude ist Stimmung «eine Schlüsselkategorie

für den ganzen Menschen»,63 die in alle Lebensbereiche hineinragt.
Gerade mit Blick auf die Landschaft - zumeist in ihrer ästhetischen Dimension

- gibt es viele Positionen, in denen Stimmung als Landschaftsstimmung,
«Stimmungslandschaft»64 oder Stimmungsbild aufscheint. In seiner «Philosophie
der Landschaft» (1913) versteht Georg Simmel Landschaft als einen vom Menschen

vorgenommenen Ausschnitt aus dem Naturganzen, den der Mensch im Geiste zu
einer Einheit zusammensetzt; Stimmung sei dabei der «erheblichste Träger dieser

Einheit».65 Stimmung und Landschaft sind demnach gleichursprünglich und
beziehen sich wechselseitig aufeinander. Noch etwas früher beginnt Alois Riegl
seine Ausführungen zu «Die Stimmung als Inhalt der modernen Kunst» (1899) mit
einer dichten Beschreibung einer alpinen Landschaft. Riegl beschreibt darin, wie
seine Landschaftsbetrachtung jäh von einer aufgescheuchten Gämse unterbrochen
wird, «die schöne Stimmung ist hinweg, verscheucht, verschwunden», schliesslich

seien zur Erfahrung von Stimmung «Ruhe und Fernsicht» notwendig. Doch

zeige sich Stimmung, wie oben herausgestellt, vordringlich im Kontrast: «Es ist
die Gegenprobe auf jene Elemente - Ruhe und Fernsicht -, aus denen die

Stimmung hervorgeht».66 Ein weiteres halbes Jahrhundert zuvor wendet sich Wilhelm
Heinrich Riehl in «Das landschaftliche Auge» (1850) der Landschaftsmalerei zu.
Kontrastierend stellt er die Landschaftsdarstellungen alter «fernsichtiger» Meister
wie Van Dyck oder Breughel jenen seiner «kurzsichtigen» Zeitgenossen gegenüber,
die nichts weiter als «reine Stimmungsbilder» produzierten.67 Erwähnenswert ist,
dass Riehl an der Popularisierung des Begriffes Stimmungsbild im 19. Jahrhundert
massgeblich beteiligt war, nachdem sich dieser im 18. Jahrhundert als ein
«intermediales Genre»68 zwischen Malerei und dichterischer Prosa entwickelt hatte. Und

63 Bude, Heinz: Das Gefühl der Welt. Über die Macht der Stimmungen. München 2016, S. 9, 34.
64 Von «Stimmungslandschaft als kulturspezifischefs] Muster <Natur- Einsamkeit») schreibt Ina Maria

Greverus, in Anlehnung an Willy Hellpach und Bollnow; Greverus, Ina Maria: Der territoriale Mensch.

Ein literaturanthropologischer Versuch zum Heimatphänomen. Giessen 1970, S. 345 f. Zur Rolle des

Menschen im Prozess der «Infusion» von Stimmung in eine Landschaft siehe Krebs, Angelika: Why
Landscape Beauty Matters. In: Land (2014), S. 1251-1269.

65 Simmel, Georg: Philosophie der Landschaft. In: Georg Simmel. Brücke und Tor. Essays des Philoso¬

phen zur Geschichte, Religion, Kunst und Gesellschaft. Hg. von Michael Landmann. Stuttgart 1957,
S. 141-152, S. 142f.

66 Riegl, Alois: Die Stimmung als Inhalt der modernen Kunst (1899). In: Alois Riegl. Gesammelte Auf¬

sätze. Berlin 1995, S. 28-39, hier S. 30.
67 Riehl, Wilhelm Heinrich: Culturstudien aus drei Jahrhunderten. Stuttgart 1859.

68 Jacobs, Angelika: Stimmungskunst von Novalis bis Hoffmannstal. Hamburg 2013, S. 171. Zur Bedeu¬

tung und Verwendung des Wortes im 19. Jahrhundert sowie zur Rolle Riehls als Vermittler vgl.
Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, Bd. 18, Sp. 3135, www.woerterbuchnetz.de/
DWB?lemma=stimmungsbild, 30.10. 2023. Vgl. auch Murawska, Oliwia: Von schöpferischer Kraft und

Stimmung. Ein Versuch über die kaschubische Ländlichkeit. In: Decker, Anja; Trümmer, Manuel (Hg.):
Das Ländliche als kulturelle Kategorie. Aktuelle kulturwissenschaftliche Perspektiven auf Stadt-Land-

Beziehungen. Bielefeld 2020 (Kulturanalyse des Ländlichen 1), S. 99-121.



so nimmt es auch nicht wunder, dass ich bei der Lektüre einer der ersten, von
Ernst Seefried-Gulgowski (1874-1925) verfassten Volkskunde zur Kaschubei auf
den Begriff stiess, was mich fürderhin für die Kategorie Stimmung sensibilisierte
und die Frage danach aufwarf, wie gegenwärtig mit dieser verstaubt anmutenden

Kategorie gearbeitet werden kann - gerade auch im Kontext des posthuman turn.

Gulgowski eröffnet seine Abhandlung mit einem Kapitel über die südkaschubische
Landschaft: «Es ist ein gewaltiges Stimmungsbild mit herbem, schwermütig-melancholischem

Unterton. Das Auge schweift ungehindert hinaus über die weiten
Heiden mit den dunklen Seen. Die Kiefernwälder am Horizont sind meist in eine

feine blaue Dunsthülle getaucht. Diese ruhigen, weichen Linien verleihen der

Landschaft etwas Großzügiges.»6'
Bemerkenswert ist, dass dieses verschriftlichte Stimmungsbild, das auf der

Zonajas Anwesen gegenüberliegenden Uferseite des Wdzydze-Sees im Abstand

von 77 Jahren entstanden ist, die gleichen Landschaftselemente (dunkle Seen,

ruhige Linien, das Dunstige) hervorhebt und eine ähnlich melancholische

Stimmung vermittelt wie das Bild der Künstlerin.70

Ferner gibt es Studien, die Stimmung und Wetter beziehungsweise Stimmung
und Klima zum Gegenstand machen. Dass zwischen Wetter und Stimmung ein

innerer Zusammenhang besteht, dass das Wettererleben Stimmung und Stimmung
das Wettererleben färbt und das Wetter in der Stimmung und die Stimmung im Wetter

eingelassen ist, spiegelt nicht zuletzt auch die Alltagssprache mit Zuschreibun-

gen wie heiter, trüb, mild, freundlich wider: «That a whole suite of etymologically
cognate words should refer interchangeably to the characteristics of the weather
and to human moods and motivations amply demonstrates that weather and mood

are not just analogous but, fundamentally, one the same.»71 Dass der anthropogene
Klimawandel das Wettererleben neu stimmt und ökologische Krisen das Gemüt

und die Befindlichkeit färben, beschreiben auch Konzepte wie «ecoanxiety», So-

lastalgie oder «ecopathy».72 Den Zusammenhang von Materie und Stimmung habe

ich im Rahmen von Studien zum kaschubischen Sand und zum Fleisch herauszustellen

gesucht.73 Der kursorische Blick auf die unterschiedlichen und vorliegend

69 Seefried-Gulgowski, Ernst: Von einem unbekannten Volke in Deutschland. Ein Beitrag zur Volks- und

Landeskunde der Kaschubei. Berlin 1911.

70 Ein Vergleich zwischen den Eheleuten Gulgowski (Gulgowskis Ehefrau Teodora war Künstlerin) und

Najary-Zonaja wäre reizvoll. Neben der physischen Verbindung über die geteilte Landschaft haben

Najary und Zonaja nicht nur in dem von den Gulgowskis errichteten Freilichtmuseum ihre Kunstwerke

ausgestellt; einige der dort aufgestellten Bauwerke finden sich ebenfalls in den Kunstwerken wieder.

Najary gab zudem den Katalog zu Gulgowskas Bildern heraus.

71 Ingold, Tim: The Life of Lines. Oxon; New York 2015, S. 72.

72 Rieken, Bernd; Raile Paolo: Eco-Anxiety - die Angst vor dem Klimawandel. Psychotherapiewissen¬
schaftliche und ethnologische Zugänge. Münster 2021 (Psychotherapiewissenschaft in Forschung,
Profession und Kultur, Bd. 32); Albrecht, Glenn: Solastalgia. The Distress Caused by Environmental

Change. In: Australasian Psychiatry 15/1 (2007), S95-S98; Vermeulen, Timotheus: Ecopathy. In: Rosi

Braidotti, Maria Hlavajova (Flg.): Posthuman Glossary. London 2018, S. 125-129; Murawska, Oliwia:
Unheimlich schönes Wetter. Der gestimmte Mensch im Anthropozän. In: Rieken, Bernd; Popp, Reinhold;

Raile, Paolo (Hg.): Eco-Anxiety - Zukunftsangst und Klimawandel. Interdisziplinäre Zugänge.
Münster 2021 (Psychotherapiewissenschaft in Forschung, Profession und Kultur 33), S. 17-35.

73 Vgl. Murawska, Following (Anm. 4); Murawska, Fleisch (Anm. 4). In letzterer Studie geht es auch um



zugegebenermassen potpourriartig zusammengetragenen Diskursfelder soll
vermitteln, wie Stimmung Gegenstand einer kulturanalytischen Untersuchung wurde
und werden kann: Stimmung an sich (auch in Relation zu anderen Verfasstheiten
oder als konkrete Stimmung), Stimmung als Kompositum (Stimmungslandschaft,
Klimawandelstimmung), als additive Konjunktion (Wetter und Stimmung,
Finanzmarkt und Stimmung) oder als Verfasstheit (gestimmter Mensch, gestimmte
Materie). Selten wird bisweilen die Frage danach gestellt, welche methodischen

Konsequenzen eine Zuwendung zur Stimmung hat beziehungsweise wie sich diese

Kategorie auf die Erhebung, Auswertung, Analyse und Repräsentation des empirischen

Materials auswirkt.
Nachstehend sollen daher einige Heuristiken vorgestellt werden, die bei der

Durchführung einer stimmungszentrierten Feldforschung - von der Erhebung
über die Auswertung des Materials bis zur Repräsentation der Ergebnisse -
behilflich sein können; da es sich dabei um lediglich in meinen Forschungsfeldern
angewandte Methoden handelt, können diese mit Blick auf andere Gegenstände
noch erweitert und angepasst werden. Weil eine zu starke Methodologisierung von
Stimmung ihren Wesenszügen zuwiderläuft, sind die Heuristiken bewusst offen

gehalten und dienen vordringlich der Sensibilisierung für Stimmung als eine den

gesamten Forschungsprozess unhintergehbar begleitende Grösse. Mithin meint
stimmungszentriertes Ethnografieren die Anregung «gegenintuitive[n]»74 Denkens

und weniger das Befolgen vorgeschriebener Anleitungen. Stimmung als Gegenstand

zu ethnografieren beziehungsweise stimmungszentriert, das heisst mit
einem Fokus auf im Forschungsfeld begegnende Stimmungen, zu ethnografieren,
meint Stimmungen im Alltag - in den Erfahrungen der Menschen, in Texten,
Bildern, Erzählungen, Objekten, Materien - zu entdecken, sich geistig und körperlich
auf sie einzulassen, ihnen zu folgen, sie als Navigations- und Analyseinstrument
einzusetzen und sie zu wecken.75

Erhebung

Stimmungszentrierte Ethnografie meint zunächst (1) Einstimmung auf die im Feld

befindlichen Stimmungen und Objekte. Da es keinen adäquaten Zugriffsmodus
geben kann, mit dem sich alle Qualitäten von Objekten erschöpfend ausloten lassen,
bleibt einem Forschenden ohnehin nichts anderes übrig, als sich auf diese
einzustimmen.76 Sich einzustimmen bedeutet, die Macht zu spüren, die das Feld und

die Frage, inwiefern Mastschweine Stimmung haben beziehungsweise gestimmt sind.

74 Gumbrecht (Anm. 52), S. 29.

75 Spätestens an diesem Punkt könnte sich die Frage aufdrängen, ob es immer nur eine oder nicht viel¬

mehr mehrere verschiedene, mitunter divergierende, gar einander widersprechende Stimmungen gibt.
Diese Frage ist meines Erachtens insofern problematisch, als dass sie, den Gegensand mathematisie-
rend, unweigerlich dazu verleitet, Stimmungen einzelnen Entitäten zuzuordnen und damit letztlich
nach der Zusammensetzung oder dem Ursprung von Stimmung zu fragen. Aus ethnografischer Sicht

weitaus relevanter ist es, sich ihren unterschiedlichen Erscheinungsweisen und perspektivenabhängigen

Erfahrungen zu widmen, sie zu beschreiben und zu analysieren. Es geht nicht um die Anzahl der

Stimmungen, sondern um die Mannigfaltigkeit ihrer Erscheinungsweisen und Perspektiven, aus denen

sie wahrgenommen wird.
76 Morton (Anm. 4), S. 30,156,189.



seine Objekte über den Ethnografen entfalten, oder die Stimmung zu vernehmen,
die alle Entitäten im Feld gleichursprünglich erschliesst. Denn Stimmung generiert
Verstehen und Wissen - wenn auch nicht unbedingt rationales.77 Dabei gilt es,

Momente der Einstimmung festzuhalten, vor dem Hintergrund der Fragen, wie sich

Stimmung im Feld bemerkbar macht, welche Stimmung in einem Feld vorgefunden
und welche hineingetragen wird.

Auf die sich entziehende Stimmung gilt es sich sodann geistig wie körperlich
(2) auszurichten und ihr zu folgen. Dies ist mit Blick auf den Entzugscharakter der

Stimmung nur ein vermeintlicher Widerspruch, insofern der Entzug der Stimmung
den Ethnografen bereits in eine bestimmte Richtung zieht: «Was sich uns in der

genannten Weise entzieht, zieht zwar von uns weg. Aber es zieht uns dabei gerade
mit und zieht uns auf diese Weise an.»78 Derart angezogen weisen wir bereits zur
Stimmung und gelangen unweigerlich zu ihr, denn «was uns anzieht, hat schon
Ankunft gewährt».79 Aus der Anziehung erwächst eine Bewegungsrichtung und das

Bedürfnis zu folgen, ganz im Sinne von George Marcus' follow-the-actor-Ansatz.S0

Angezogen von Zonajas Landschaftsbild folgte ich der Stimmung, wenngleich
zunächst unter falschen Vorzeichen, was aber Bestandteil der Einstimmung war;
ihre Anziehungskraft erlaubte mir dennoch und schliesslich mich auf die im Feld

vorgefundene Stimmung einzulassen. Rolf Lindner beschreibt den Modus des

Folgens als einen sinnlichen, affektiven und totalen: «Nicht nur im Sinne klassischer

Feldforschung, sondern im totalen Sinne eines Forschers, der alle seine Sinne

öffnet, sieht, hört, riecht, schmeckt, fühlt, der sich ständig auf der Fährte befindet
und Quellen aufspürt, (an) nichts anderes denkt als (an) seinen Gegenstand, um
ihn «begreifen» zu können. Er muß sich heranpirschen an seinen Gegenstand, ihn
umkreisen, ihn durchdringen, ihm auf verquere Weise begegnen, ihm zuweilen
auch die kalte Schulter zeigen, um aus seinem Gegenteil, dem Antipoden, neue

Anregungen zu gewinnen. Er wird dem Gegenstand, wenn er sich diesem in totaler
Weise überlässt, an den unmöglichsten Stellen begegnen [...].»81

Lindners Ideal der totalen Immersion im Feld ist keineswegs unsystematisch,
sondern, so lässt es sich weiterführen, sie ist die Grundstimmung, aus der
Verstehen und systematisches Arbeiten erwachsen. Dazu gehört auch, der Stimmung
gelegentlich die kalte Schulter zu zeigen, insofern stimmungszentriertes Arbeiten
(3) Abkehr und Abstraktion bedeutet. So wie Zonaja sich von der Landschaft lösen

musste, um sich im Inneren ihrer Hütte zu sammeln und malen zu können, so

musste auch ich mich zunächst von Zonajas Anwesen entfernen, um mich auf das

Feld einzustimmen. Es ist der aus Ab- und Rückkehr entstehende Kontrast, der
ein Finden erlaubt, das nicht einem expliziten Suchen entspringt. Dieser Aspekt
führt zur nächsten Heuristik, namentlich dem Achten auf (4) Kippunkte, Extreme

77 Heidegger (Anm. 3), S. 142, S. 136-138.
78 Heidegger (Anm. 2), S. 135.

79 Ebd.

80 Marcus, George E.: Ethnography in / of the World System. The Emergence of Multi-Sited Ethnography.
In: Annual Review of Anthropology 24 (2015), S. 95-117.

81 Lindner, Rolf: Vom Wesen der Kulturanalyse. In: Zeitschrift für Volkskunde 99 (2003), S. 177-188, S. 186.



und Kontraste, um aus den «Antipoden» neue Anregungen zu gewinnen und dem

Wesen der Stimmung zu begegnen: Stimmung überfällt, sie zeigt sich zumeist in
ihren Extremen, im Augenblick ihres Umschlagens beziehungsweise Kippens oder

in der Korrelation von Kippunkten. Im Rahmen einer Studie, die ich zu einem
verseuchten See durchführte, konnte ich beispielsweise beobachten, wie mit dem

kippenden See auch die Stimmung der betroffenen Menschen kippte.82 Auch in
Zonajas autobiografischer Erzählung gelangte Stimmung im Kontrast zwischen

innen/aussen, hell/dunkel, Licht/Schatten zur Abhebung.
Die stimmungsmässige Immersion ins Feld setzt Körperlichkeit voraus; daher

korreliert ein stimmungszentrierter Ansatz mit (5) der sinnlichen Ethnografie:83
Durch die Konzentration auf die sinnliche Wahrnehmung beginnt das physische
Feld den Forschenden zu affizieren und versetzt ihn oder sie in einen Modus, in
dem er oder sie empfänglich wird für die im Feld herrschenden Stimmungen, und
vice versa: Das Interesse an Stimmung, ihre Vergegenwärtigung, intensiviert die

Wahrnehmung der eigenen (körperlichen) Präsenz.84 Nicht zu trennen ist die

sinnlich-körperliche Einlassung von der emotionalen und affektiven. Die Fokussierung
(6) der Affekte und Emotionen steht dabei nicht im Widerspruch zur Aussage,

Stimmung sei vom Gefühl zu unterscheiden. Denn Stimmung liegt ontologisch
betrachtet vor der Affektion und ermöglicht sie: «Dergleichen wie Affektion käme
beim stärksten Druck und Widerstand nicht zustande, Widerstand bliebe wesenhaft

unentdeckt, wenn nicht befindliches In-der-Welt-sein sich schon angewiesen
hätte auf eine durch Stimmungen vorgezeichnete Angänglichkeit [...].»85

Eine stimmungszentrierte Ethnografie, im Sinne einer körperlichen und
emotionalen Einfühlung (indwelling), bedarf Zeit. Das Einnehmen (7) einer verweilenden

Perspektive oder dwelling perspective1"' erlaubt es, sich auf dasjenige
einzustimmen, das sich intellektuell zwar nur schwer erfassen, durchaus aber erfahren
lässt. Das Verweilen im Feld fördert eine Einstimmung und ein Erkennen von im
Feld herrschenden Stimmungen. Diese Perspektive korreliert daher auch (8) mit
der Autoethnografie, die eine Offenlegung sowie einen kreativen Umgang mit der

eigenen Einstimmung und Einfühlung erlaubt. Ferner überbrückt die Autoethnografie

vermeintliche Lücken zwischen Feld und Forschenden, zwischen Mensch
und Welt,87 dem schreibenden und adressierten Subjekt und fördert die Reflexion
der stimmungsmässigen Bezogenheit von Feld und Feldforscher*in. Das Führen
(9) stimmungszentrierter Gespräche impliziert eine Fokussierung auf körperliche
und seelische Verfasstheiten, Resonanzen, Dissonanzen, Flow-Erlebnisse,
Momente der Überwältigung, Trauer, Angst, Langeweile, auf Stimmungsumschwünge,
Verstimmungen, Kippunkte oder Fluchtbewegungen. Für die Durchführung stim-

82 Murawska, Kashubian Lake Calling (Anm. 5).

83 Es sei daraufhingewiesen, dasssich die sinnliche Ethnografie auf einer anderen analytischen Ebene befin¬

det als die bisher genannten Heuristiken, sofern sie den ethnografischen Ansatz als solches kategorisiert.
84 Ebd.; Pink, Sarah: Doing Sensory Ethnography. 2. Auflage. Los Angeles et al. 2015.

85 Heidegger (Anm. 3), S. 137.

86 Ingold (Anm. 54), S. 185.

87 Bönisch-Brednich, Brigitte: «Autoethnografie. Neue Ansätze zur Subjektivität in kulturanthropologi¬
scher Forschung.» In: Zeitschrift für Volkskunde 108/1 (2012), S. 47-63, hier S. 47.



mungszentrierter Gespräche könnten folgende Fragen hilfreich sein: Gelingt ein

Einschwingen auf den Gesprächspartner? Welche Stimmung liegt dem Gesagten

zugrunde? Wird das Gespräch von einer bestimmten Stimmung überschattet? Wie

transformieren sich Stimmungen im Gesprächsverlauf?
Ein wichtiger Bestandteil einer stimmungszentrierten Ethnografie ist (10) das

Dokumentieren von Stimmung mittels Feldnotizen, Fotografien, Videos, Vignetten,
Zeichnungen, Gedichten oder Anekdoten, die als Stimmungsbilder verstanden

werden können, insofern sie den Versuch unternehmen, eine im Feld vernommene

Stimmung zu artikulieren. Letztlich kann das gesamte erhobene Material als

Spiegelbild der stimmungsmässigen Verfasstheit der Ethnograf*in und des Feldes

gelesen werden. Die Arbeit mit Stimmungsbildern sowie die Hinwendung zu den

poetics of dwelling?" führt - Nigel Thrift spricht im Kontext nonrepräsentativer
Phänomene, zu denen zweifellos Stimmung gehört, auch von den «poetics of the

unthought»89 - (11) zu einer Ästhetisierung oder Poetisierung des Forschungsprozesses

von der Erhebung bis zur Repräsentation. Das Navigationsinstrument
Stimmung dient dabei in besonderem Masse einer empirisch-posthumanistischen
Forschung, insofern in der transversal und symmetrisch zu allen Entitäten
verlaufenden Stimmung Dichotomien, Kausalitäten und Hierarchien zur Aufhebung
gelangen.90 Die Konzentration auf Stimmung erlaubt eine relationale, offene,

verkörperte, eingebettete, verortete, ökosophische, integrierende, affirmative, kreative
und zuweilen auch spekulative Wissensproduktion; sie fördert eine Sensibilität für
Interdependenzen und für das, was dies- und jenseits des Menschen geschieht.
Weil Stimmung inbetween ist, erlaubt sie ein Denken von der Mitte her.91

Auswertung und Analyse

Wie lässt sich empirisches Material, das mit, aber auch ohne stimmungszentrierten
Zugriff erhoben wurde, mit Blick auf Stimmung auswerten und analysieren? Gum-

brecht hat eine Heuristik zur Analyse von Literatur entwickelt, die sich auch für
ethnografisches Material fruchtbar machen lässt, weil sie den in der Kulturanalyse
eingesetzten hermeneutischen Verfahren ähnelt, namentlich das (12) Lesen von

Stimmung: «(Stimmung lesen) meint Stimmungen in Texten und anderen Artefakten

entdecken, sich affektiv und auch körperlich auf sie einzulassen und auf sie zu

zeigen. Gewiss, es schadet nicht, ihre historische Genese oder die Strukturen ihrer
Artikulation zu rekonstruieren - aber solche Analysen bleiben sekundär. Vor allem
wollen wir auf Stimmungen verweisen, das Potenzial von Stimmungen freilegen,
ihre Vergegenwärtigung, so gut es geht, befördern.»92

Die Konzentration auf Stimmungen erlaubt es uns, nicht nur Literatur, sondern
auch empirisches Material anders, das heisst intensiver und intimer zu erleben.93

88 Ebd., S. 26.

89 Thrift, Nigel: Non-Representational Theory. London 2007, S. 16.

90 Murawska (Anm. 60).
91 Deleuze/Guattari (Anm. 44), S. 39.
92 Gumbrecht (Anm. 52), S. 31.

93 Ebd., S. 23.



Es geht dabei weniger um die Entzifferung von Stimmung im Sinne ihrer
Objektivierung, sondern um eine besinnliche, gleichwohl nicht minder systematische

Zuwendung, die einem begründbaren, planvollen und offengelegten Vorgehen
entspricht. Und auch hier wird die Aufmerksamkeit für Stimmung durch (4) Extreme

gelenkt, durch Faszination für einen Begriff, die Irritation über eine Aussage oder

im Material enthaltene Kippunkte. Stimmungen schreiben sich freilich auf
verschiedenen Ebenen der Materialproduktion ein: Im Moment der Erhebung, auf der
Ebene des Inhalts, im Moment des Auswertens. Daher erfordert eine stimmungs-
zentrierte Auswertung, die sich, wie die Erhebung auch, über längere Zeiträume
erstrecken kann, sich (13) der eigenen Gestimmtheit bewusst zu werden: Aus

welcher Stimmung heraus werte ich Material aus und wähle meine Analyseinstrumente?

Denn das Nachdenken, Sprechen und Schreiben, die Auswahl unserer
Lektüre, unser kulturanalytischer Blick auf Alltagsphänomene, unsere Analysen,

Interpretationen und Ergebnisse werden stimuliert, getragen, gelenkt, aber auch

verstellt von Stimmungen, die sich in Gedanken, Worten und Texten festsetzen und
sich anschliessend wieder herauslesen lassen.

Die Verwendung (14) von Stimmung als Analysekategorie verlangt, diese

als solche auszuweisen, zu bestimmen und auch offenzulegen, in Anlehnung an

welche bereits bestehenden Positionen sie mit Blick auf die Forschungsfrage kon-

zeptualisiert wird. Unter Berücksichtigung des Wesens der Stimmung ist dies ein

Balanceakt, insofern sich Stimmung gerade durch ihre Unbestimmbarkeit
kennzeichnet. Baudrillard erinnert uns an die Janusköpfigkeit definitorischen Eifers:

«Indem der Mensch sich die Dinge vorstellt, sie benennt und in Begriffe fasst, sorgt
er dafür, dass sie existieren, jagt sie jedoch gleichzeitig ihrem Verlust entgegen,
löst sie auf subtile Weise von ihrer rohen Realität. [...] Der Moment, da eine Sache

benannt wird, da sich die Vorstellung und der Begriff ihrer bemächtigen, ist eben

jener Moment, da sie beginnt, ihre Energie einzubüßen.»94

Die Lösung dieses Dilemmas besteht nicht im Verzicht auf eine Definition,
sondern in der Thematisierung von bewusst gewählten Setzungen mitsamt den

damit verbundenen möglichen Bedeutungsverlusten. Ferner gehört die Reflexion
des epistemologischen Potenzials von Stimmung als Analysekategorie - aber auch

ihrer Grenzen - mit Blick auf das konkrete auszuwertende Material zur stim-

mungszentrierten Analyse. Denn Stimmung verkompliziert einerseits produktiv
Aussagen etwa über die Erscheinungsweisen und Essenzen von Entitäten, insofern
sie sich unablässig in Raum und Zeit transformiert und perspektivenabhängig ist,
andererseits birgt ihre Vagheit die Gefahr, die Grenzen einer wissenschaftlichen

Analyse zu unterlaufen. Dieser kann mit der Systematik, Nachvollziehbarkeit und
Überprüfbarkeit der einzelnen Analyseschritte begegnet werden.

94 Baudrillard, ]ean: Warum ist nicht alles schon verschwunden? 3. Auflage. Berlin 2018, S. 9.



Abb. 3: Ein zum Scheitern verurteilter Versuch, Autorin, Wdzydze Kiszewskie (Polen),
27. September 2023, Smartphone-Fotografie. © Autorin.

Repräsentation

Obgleich Stimmung in ihrem Entzugscharakter per definitionem ein nonrepräsentatives

Phänomen ist,95 gibt es Wege, sie dennoch zu kommunizieren, etwa über eine (11

ästhetische Sprache. Stimmung in Sprache und Schrift zu überführen, bedeutet
anzurühren sowie Schönheitserfahrungen, Ergriffenheit, Melancholie, Euphorie, Affirmation

oder Faszination zu säen, um ein (Sichrichten auf) wahrscheinlicher zu machen.

Gleichwohl gehört dazu auch eine Dosis Nüchternheit, damit die Versuche der

Stimmungsvermittlung nicht zum «Brei des Herzens» zerfliessen, wie Gumbrecht trefflich
schreibt.96 Der Grat zwischen Ästhetik und Kitsch (Abb. 3), zwischen Instrument und
Ornament ist schmal, und es gibt dagegen kein allgemeingültiges Rezept. Gumbrecht

empfiehlt, lediglich auf potenzielle Stimmungen zu verweisen, anstatt sie zu feiern.

Hilfreich ist zudem (15) die Arbeit mit Bildern, Fotografien, Skizzen, Gedichten,

Stimmungsbildern, die Stimmungen jenseits der Linearität und des Pragmatismus der

Wissenschaftssprache transportieren, indem sie einer grundlegend anderen Logik „<r
folgen. Gerade im empirisch-posthumanistischen Forschungszusammenhang wird S

r\j
verstärkt das Potenzial von Stimmungen genutzt: So arbeitet Anna Tsing in ihrer Stu-

ô
die zu Matsutake-Pilzen mit Gedichten, Skizzen und Fotografien, die einen weiteren 3

Q_

IS)
<

95 Thrift (Anm. 89), S. 176. >
96 Gumbrecht (Anm. 52), S. 28. ^



Erzählstrang bilden, das Gesagte stimmungsmässig untermalen und die Leser*innen
auf das Gesagte einstimmen: Im Kapitel «Herbstaroma», in dem Tsing explizit auf
die in japanischen Gedichten über Pilze transportierte Stimmung eingeht, heißt es:

«Ihr Duft [der Pilze] evoziert jene Traurigkeit, die mit dem Verlust der sommerlichen

Leichtigkeit und Fülle einhergeht, beschwört aber auch die geschärfte Intensität und
das erhöhte Empfindungsvermögen des Herbstes. Eine solche Empfänglichkeit ist

geboten, wenn die sommerliche Leichtigkeit des globalen Fortschritts zu Ende geht»;97

und auch Eduardo Kohn begegnet dem Unsagbaren, doch den Forschungsprozess

unhintergehbar begleitenden, mit visuellen und verbalen Bildern, und erinnert an die

Rolle der Einstimmung: «To engage with the forests on its terms, to enter its relational

logic, to think with its thoughts, one must become attuned to these.»98

In der Stimmung wird alles menschlich

Eduardo Kohn und Anna Tsing, zwei posthumanistischen Basisprämissen folgende
Ethnograf*innen,99 leiten über zur abschliessenden Reflexion der Stimmung in
ihrer posthumanen Dimension, wenn posthuman über den Menschen hinaus meint.
In den vorhergehenden Abschnitten konnte Stimmung in Abgrenzung zu Emotion,

Atmosphäre und Affekt und in ihren Erscheinungsweisen und Essenzen am
Beispiel von Zonajas Bild - insbesondere in der an Martin Heidegger angelehnten
Lesart - als eine perichoretisch und transversal zu allen Entitäten verlaufende Grösse

konkretisiert werden. Insofern in der Stimmung - als Entität, Verfasstheit und

Erschliessungsweise - Dichotomien (innen/aussen, Subjekt/Objekt), Kausalitäten

(Vergangenheit/Zukunft, vorher/nachher) und Hierarchien (Mensch/Nichtmensch)
zur Aufhebung gelangen und sie in ihrer Zukunftsoffenheit und Perspektivenabhängigkeit

das Potenzielle mitdenkt, vermag sie den Menschen zu dezentrieren.
Durch die Verlagerung der Perspektive auf Stimmung werden alle von ihr ergriffenen

Akteur*innen - im Falle der oben beschriebenen Feldbeobachtung die Hütte,
der Garten, die Bäume, die Ameisen, die Ethnografin sowie all jene Akteur*innen,
die es in ihrer Agency bedauerlicher Weise nicht vermochten, ins Bewusstsein

der Ethnografin vorzurücken - auf eine «Realitätsebene» beziehungsweise in einen

«Entitätsbereich»100 erhoben und auf diese Weise ermächtigt. Dies entspricht einer
flachen Ontologie, die davon ausgeht, «dass sich das, was ein gegebenes Phänomen

ausmacht, auf einer einzigen Realitätsebene erstreckt», namentlich der Stimmung,
in die alle Akteur*innen eingelassen sind und die Einfluss auf ihre Verfasstheit
nimmt.101 In der Stimmung existieren die Dinge ungeachtet dessen, was sie sind,

97 Tsing, Anna Lowenhaupt: Der Pilz am Ende der Welt. Über das Leben in den Ruinen des Kapitalismus.
3. Auflage. Berlin 2021, S. 8,13-24.

98 Kohn, Eduardo: How Forests Think. Toward an Anthropology beyond the Human. Berkeley et al. 2013,
S. 14; 20.

99 Murawska (Anm. 60).
100 Schatzki, Theodore R.: Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm. Bielefeld 2016, S. 29-

44, hier S. 30.

101 Ebd.



auf die gleiche Weise.102 In ihrem Entzugscharakter, ihrer Rätselhaftigkeit und

Vagheit lehrt uns Stimmung zudem das Ahnen, das gegenintuitive Denken, fordert

uns heraus, mit Geduld, auf ihre Ausschläge oder ihr Aufflackern zu warten, und

mässigt derart unseren Hang zur Bestimmbarkeit und Eindeutigkeit.
Und doch haftet der auf das Jenseits des Menschen verweisenden Stimmung

das Moment des All-zu-Menschlichen an, insofern sie eine Weise der verstehenden

Erschliessung von Welt ist, ein Sich-richten ermöglicht und eine Projektionsfläche
menschlicher oder kultureller Sehnsüchte darstellt: «Die Sehnsucht nach Stimmung
ist eine - vielleicht besonders kultivierte - Variante der Sehnsucht nach Präsenz.»103

Doch besteht zwischen den posthumanen und humanen, all-zu-menschlichen und

mehr-als-menschlichen Dimensionen der Stimmung überhaupt ein Widerspruch?
Ist nicht vielmehr das Humane im Posthumanen und das Posthumane im Humanen

bereits angelegt? Auf diese Fragen lässt sich mit Heinrich Rombach - unlängst
als anonymer Posthumanist wiederentdeckt104 - und seinen Überlegungen zum
«menschlichen Menschen» antworten. Der Mensch sei, so Rombach, «ontologisch
mit allem Seienden gleich»; dies impliziere keineswegs eine Herabwürdigung des

Menschen, der Mensch werde nicht «auf die Stufe der Natur heruntergezogen,
sondern umgekehrt» die Natur werde «auf die Stufe des Menschen hinaufgehoben».105

Alles Seiende hat Anteil am Menschlichen - worin letztlich auch der im Zuge
des posthuman turn rehabilitierte Anthropomorphismus gründet: Alles «spricht
den Menschen auf eine menschliche Weise an, und teilt sich mit ihm in die selbe

Wirklichkeit».106 Sowie sich das Mehr-als-Menschliche im Menschlichen spiegelt,
so spiegelt sich das Menschliche im Mehr-als-Menschlichen: «Darum begegnet er
[der Mensch] sich in allem und darum findet alles in ihm ein Echo.»107 Um das Echo

zu vernehmen beziehungsweise eine lebendige Beziehung zu allem aufzubauen,
bedarf es mit Morton der Einstimmung108 und mit Rombach der Idemität,109 die

sich als eine Einlassung in ein Ruf- und Antwortgeschehen verstehen lässt, als

eine gleichzeitige Identität mit sich selbst und allem Sein. Wenn Stimmung glei-
chermassen Bezogenheit von Mensch auf Welt und Welt auf Mensch ist, wenn alles

Seiende gestimmt ist, wird in ihr alles lebendig und menschlich.
Eine stimmungszentrierte Perspektive, die die Dinge nicht in ihrer Potenzia-

lität und Offenheit begrenzt, begabt dazu, über das menschliche Unvermögen der
Versetzbarkeit hinauszuwachsen, weil sie an die ganzheitliche, gleichursprüngliche

und perichoretische Durchschwingung von allem erinnert. Alles ist gestimmt,

102 Morton (Anm. 4), S. 113.

103 Gumbrecht (Anm. 52), S. 33.

104 Schmaus, Thomas: «Heinrich Rombachs Konzept des <menschlichen Menschen) als Interpretament
für aktuelle Narrative des Anthropozäns.» In: Cress, Torsten; Murawska, Oliwia; Schütte, Annika (Hg.):
Posthuman? Neue Perspektiven auf Natur/Kultur. Paderborn 2023, S. 89-108.

105 Rombach, Heinrich: Strukturanthropologie. «Der menschliche Mensch». 3. Auflage. Freiburg im

Breisgau 2012, S. 107.

106 Ebd.

107 Ebd.

108 Morton (Anm. 4), S. 156.

109 Vgl. Rombach (Anm. 105), S. 98.



alles hat Stimmung. Die Besinnung auf Stimmung ist eine Praxis der Aufmerksamkeit;

sie hilft, den Menschen zu transzendieren, ohne ihn dabei aus den Augen
zu verlieren. Denn der Schritt über den Menschen hinaus bedeutet lediglich eine

Umkehrung der Betrachtungsrichtung: «Er sieht die Welt nicht vom Menschen her,
sondern den Menschen von der Welt her.»110 Stimmung als Erschliessungsweise
entspricht daher einem Abstraktionsprozess: Stimmung abstrahiert vom
Menschen, indem sie über ihn hinausweist, konkretisiert sie ihn zugleich als einen in
der Stimmung stets mit anderen Seienden Verbundenen und damit in seiner (post)
humanen Verfasstheit. In der Stimmung begegnet sich der Mensch «im Sinne tiefer
Entsprechung und grundsätzlicher Antwort»"' zu allem. In diesem Sinne kann uns
eine Hinwendung zur Stimmung, deren Wiederkehr als Indikator für einen
Umbruch gelesen werden kann,112 affektiv auf die mit dem Anthropozän verbundenen

Herausforderungen rüsten. Allein die Besinnung auf Stimmung macht uns nicht
zu besseren Menschen, sie macht uns lediglich menschlicher. Darin gründet ihr
epistemologischer Wert.

110 Ebd., S. 187.

111 Ebd., S. 106.
112 «The most elaborate philosophical discussions of mood, attunement and affect are to be found at

turning points like the Rennaissance, the Scientific Revolution, Romanticism and the decisive years
around the first World War.» Frykman, Jonas; Frykman, Maja Povrzanovic: Affect and Material Culture.

Perspectives and Strategies. In; dies. (Hg.): Sensitive Objects. Affect and Material Culture. Lund 2016,
S. 9-18, hier S. 12.


	Der gestimmte Mensch : Impulse für eine empirisch-kulturwissenschaftliche Stimmungsforschung

