Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 119 (2023)

Heft: 2

Artikel: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora
Autor: Wallenbock, Ute

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1050116

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1050116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHES ARCHIV FUR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES
119. Jahrgang (2023), Heft 2, S. 73-91, DOI 10.33057/CHRONOS.1745/73-91

Die tibetische Kiiche und
Momo als Kulturgut in der Diaspora

UTE WALLENBOCK

Abstract:

Dieser Artikel leistet einen kulturanthropologischen Beitrag zur Bedeutung des Essens
als Kulturgut Tibets in der Schweiz mit Fokus auf das sogenannte «tibetische National-
gericht» der Momo, gefiillten Teigtaschen. Anhand kulturwissenschaftlicher und -histo-
rischer Konzepte wird die Bedeutung der Momo in Tibet sowie in der Diaspora basierend
auf historischen Reiseberichten, modernen Kochbiichern und Erzdhlungen der vorwie-
gend dlteren in der Schweiz lebenden Generation von TibeterInnen beschrieben. Weiter
wird auf die Prasenz von Momo in der Schweizer Gastronomielandschaft sowie auf die
Griinde fiir deren Erfolgsgeschichte in der Schweiz eingegangen.

Keywords: Diaspora, Tibet, Switzerland, Momo, Nutrition, Food Cultures

Diaspora, Tibet, Schweiz, Momo, Essen, Erndhrungskultur //

Einleitung

Essen dient nicht nur der Nahrungsaufnahme, sondern stiitzt auch unsere Identi-
tit,! denn anhand von Essen kann zwischen Wir und «den Anderen» differenziert
werden. Vor allem in einem «fremdkulturellen» Umfeld eines Zuwanderungslandes
kann Erndhrung zu einem identitatsstiftenden Element in einer Gruppe werden,
wobei gemeinsame Kiiche und gleicher Geschmack verbinden. Was, wo und wie
gegessen wird, hangt also nicht nur von Klima, Produktionstechniken und Han-
del ab, sondern ebenso von den Normen und kulturellen Werten der jeweiligen
Gesellschaft. Zudem sind Speisen und Gewiirze — obschon je nach Verfiigharkeit
angepasst und oft aus ihrem urspriinglichen Kontext herausgelost — bei Migrati-
onsgesellschaften? fiir die Verbundenheit mit dem Herkunftsland sowie fiir die
Konstruktion einer ethnischen Identitit mitbestimmend.* Da Essen und Kultur

1 Vgl. Férber, Alexa: Identitat. In: Brigitta Schmidt-Lauber; Manuel Liebig, Begriffe der Gegenwart. Ein
kulturwissenschaftliches Glossar. Wien 2022, S. 143-152.

2 Vgl. Hess, Sabhine: Migration. In: Brigitta Schmidt-Lauber; Manuel Liebig, Begriffe der Gegenwart. Ein
kulturwissenschaftliches Glossar. Wien 2022, S. 187-194.

3 Vgl. Holzmann, Jon D.: Food and Memory. In: Annual Review of Anthropology 35, 2006, S. 361-378.
Nicolau, Mary; Doak, Colleen M.; van Dam, Rob M.; Brug, Johannes; Stronks, Karien; Seidell Jaap C.: Cul-

SAVK | ASTP 119:2 (2023)

~
w



Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVK | ASTP 119:2 (2023)

~J
=~

untrennbar zusammengehoren, zdhlt Essen zu einem Marker der kulturellen
Identitdt einer jeden Gemeinschaft. Heute, in globalisierten Kontexten, werden be-
stimmte Gerichte immer bedeutender, um mit ihnen kulturelle Einzigartigkeit oder
auch Ahnlichkeit unterschiedlicher Gesellschaften zu unterstreichen. Vom Anbau
diverser Zutaten, von der Zubereitung und der Einnahme von Gerichten, bis hin
zur Weitergabe von Familienrezepten — die Wahl der Lebensmittel und des Essens
sind nicht nur mit den natiirlichen Gegebenheiten, sondern eng mit den sozialen
und kulturellen Strukturen der jeweiligen Gesellschaften verbunden. Durch die
Ubernahme neuer Lebensmittel und Gewiirze wurden einige traditionelle Lebens-
mittel im Laufe der Jahrhunderte angepasst oder sogar in neue Gerichte umge-
wandelt. Dieser in vielen Zusammenhéngen beobachtbare Prozess soll in diesem
Beitrag anhand der bis vor einigen Jahren in Europa kaum bekannten tibetischen
Kiiche am Beispiel der Momo,* gedampfter Teigtaschen aus diinnem Weizenteig
gefiillt mit gehacktem Fleisch oder mit Gemiise, dargestellt werden. Der Ursprung
des Namens Momo (Tib. mog mog) findet sich im chinesischen Wort momo 1&1% fiir
«gedampftes Brot». Die Bedeutung des chinesischen Begriffes hat sich jedoch im
Laufe der Zeit hin zu «gefiillten Teigtaschen»® entwickelt.

Auf einer empirischen Basis sollen neue Einblicke in die tibetische (Alltags—) Kiiche
moglich werden, und deren Integration in die Schweizer Gastronomielandschaft
am Beispiel des tibetischen «Nationalgerichts» der Momo nachgezeichnet werden.
In meiner Forschung untersuche ich, wie Traditionen fiir wirtschaftliche Zwecke
«erfunden»® und Momo dabei als sogenannt «traditionelles» Kulturgut’ zu einem
wirtschaftlich erfolgreichen Produkt in der Schweiz wurden. Momo zdhlen heutzu-
tage zur bekanntesten Speise Tibets.® Mit der Betonung auf die dabei mitverhan-
delten ideellen Werte und den damit in Verbindung stehenden identititsstiftenden
Anspriichen, soll dargelegt werden, welche Praktiken zur heutigen Wertschatzung
dieses kulinarischen Kulturguts fiihren: Die Region Tibet ist in der Schweizer Be-
volkerung unter anderem durch Momo prasent. Dies formulieren jene drei jungen

tural and Social Influences on Food Consumption in Dutch Residents of Turkish and Moroccan Origin:
A Qualitative Study. In: Journal of Nutrition Education and Behavior 41 (2009), 4, S. 232-241; Amenda,
Lars; Langthaler, Ernst: Kulinarische «Heimat» und «Fremde»: Migration und Erndhrung im 19. und 20.
Jahrhundert. Jahrbuch fiir Geschichte des Landlichen Raumes 10, 2013. Innsbruck Wien 2014.

4 Da es sich bei «<Momo» um einen tibetischen Begriff handelt, behalte ich im tibetisch-sprachigen
Kontext auch im Plural «<Momo» ohne «s» bei. Ausnahmen werden nur gemacht bei Verweisen auf
Publikationen und bei der expliziten Erwdhnung von «Momos» in Interviews.

5 Gefullte Teigtaschen sind im gesamten asiatischen Raum bekannt, so wie Buuz in der Mongolei, Manti
in Afghanistan, Gyoza in Japan und Jiaozi in China etc. (siehe: Otsuka, Hideaki: Research on Gyoza
Culture in Japan and China: How the Chinese dish fused into Japanese cuisine, and its historical back-
ground, 2017. www.kikkoman.co.jp/c/kiifc/foodculture/pdf_27/e_012_013.pdf), die sich vor allem in
ihrer Faltung und den verschiedenen Zutaten fiir die Fiillungen unterscheiden.

6 Hobshawm, Eric: Introduction: The Invention of Tradition. In: Eric Hobshawm; Terence Ragner: The
Invention of Tradition. Cambridge 1983, S. 1-14.

7 An dieser Stelle soll auf Regina Bendix verwiesen werden, die sich in ihrer Forschung mit der Profi-
lierung von Kulturerbe als gesellschaftliche und wirtschaftliche Ressource auseinandersetzt. Bendix,
Regina: Eigentum, Kultur(erbe) und Wert. In: Stefan Groth, Regina Bendix; Achim Spiller (Hg.): Kultur
als Eigentum: Instrumente, Querschnitte und Fallstudie. Géttingen 2015, S. 177-196.

8 Urs Biihler: Momo? Mo-moll! In: Neue Ziircher Zeitung. 27. 4. 2017. www.nzz.ch/zuerich/restaurantkri-
tiken/restaurant-tenz-zuerich-1d.1288862.



Tibeter, die durch Produktion und Vermarktung von Momo erfolgreich wurden, in
einem Zeitungsinterview: «Mit den Momos versuchen wir, den Menschen Tibet und
die tibetische Kultur ndherzubringen und somit ein Bewusstsein fiir Tibet zu schaf-
fen.»? Offenbar funktioniert nicht nur die Geschiftsidee, sondern tibetische Teig-
taschen werden auch als kulturelle Ressource gesehen, die am (internationalen)
Markt genutzt werden konnen. In der Schweiz wird Tibet mittlerweile mit Momo
assoziiert und folglich zahlen die Teigtaschen zu jenen sichtbaren Manifestationen
der tibetischen Pridsenz in der Schweiz, auch wenn, wie eine Tibeterin in einem
Gesprach bedauert, die «Tibeter vergessen haben, Momo patentieren zu lasseny.!°
Aufgrund fehlender (oder der Autorin unbekannter) historischer Quellen aus
Tibet zur tibetischen Kiiche beruht dieser Forschungsbeitrag auf historischen
Reiseberichten, modernen Kochbiichern und auf den Resultaten dreier Phasen
ethnographischer Feldforschungen in der Schweiz im Sommer 2021, im September
2022 und im Laufe des Friihjahrs 2023. Ziel war es herauszufinden, inwiefern
Momo eine «erfundene» Tradition sind, deren Kontinuitdt damit weitgehend kon-
struiert ist. Meiner Ansicht nach handelt es sich bei der Zubereitung von Momo
ndmlich um eine Praxis ritueller oder symbolischer Natur, deren Ursprung un-
Klar ist. Ich fiihrte folglich ethnographische! und qualitative Interviews durch mit
dem Versuch, «das sympathisierende Verstindnis fiir die spezielle Situation des
Befragten zum Ausdruck zu bringen».’? In Gesprdachen mit TibeterInnen in der
Schweiz begegneten mir Aussagen, die inhaltlich divergent waren. Ich war konkret
an Speisen und Mahlzeiten interessiert, daher mass ich manchen Bemerkungen
anfangs wenig Bedeutung bei, da sie nicht in mein Bild passten.”® Die Auswahl
meiner InformantInnen erfolgte nach dem Schneeballprinzip. Ich wurde also tiber
Empfehlungen meines seit Jahren bestehenden Netzwerkes weitergeleitet.”* Die
Bestimmung des Ortes fiir die Durchfiihrung der Interviews iiberliess ich jeweils
den Informantlnnen; so traf ich mich in Cafés, in Restaurants, in Privathaushalten
oder bei Spaziergdngen. Ich versprach allen Informantlnnen, die Interviews zu
anonymisieren, wobei in den Interviewprotokollen Datum und Ort des Interviews
vermerkt wurden. Ich fiihrte Interviews mit TibeterInnen unterschiedlichster
biografischer Priagung, aus den diversen Regionen des tibetischen Kulturraums
und zudem aus unterschiedlichen sozialen Gruppen durch, um so einen Einblick
in die Heterogenitit der tibetischen Gemeinschaft in der Schweiz zu bekommen.
Eingangs stellte ich jeweils die Frage nach der Erinnerung daran, was sie in Tibet

9 Lacourrége, Deborah: Momomania: Wenn Teigtaschen siichtig machen. In: Coop Zeitung. 30. 10. 2017.
www.coopzeitung.ch/themen/essen-trinken/2017/momomania-wenn-teigtaschen-suechtig-ma-
chen-32348/.

10 Gesprachsprotokoll vom 09. 9. 2022, Wil.

11 Vgl. Schlehe, Judith: Qualitative ethnographische Interviews. In: Bettina Beer et al. (Hg.): Methoden
ethnologischer Feldforschung. Berlin 2020, S. 91-111.

12 Lamnek, Siegrfried: Qualitative Sozialforschung. Weinheim 2010, S. 313.

13 Vgl. Reimers, Inga: Essen mit und als Methode. Ethnographie auReralltaglicher Mahlzeiten. Bielefeld
2022, hier S. 160-161.

14 Fur Informationen zu meinen Aufenthalten und der Etablierung meiner Kontakte in Tibet verweise ich
auf Wallenbock, Ute: Die Bevolkerung am Sino-Tibetischen Grenzgebiet. Identitdtskonstruktion der
Tibet-Mongolen. (Globalgeschichte und Global Studies, Vol. 1). Miinster 2019, S. 35-37.

Ute Wallenbock: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVk | ASTP 119:2 (2023)

~
(8, ]



Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVk | ASTP 119:2 (2023)

-~J

bzw. in ihrer Kindheit gegessen haben und zwischendurch unterbrach ich mit
Verstindnisfragen. Mit dieser Frage zielte ich darauf, herauszufinden, inwieweit
Momo eine traditionelle Speise innerhalb des gesamten tibetischen Kulturraums
darstellt oder sich diese Tradition einzelner Gruppen zur allumfassenden Tradition
Tibets etabliert hat.

Um ein Verstdndnis fiir das Thema Ernahrungskultur und Tibet zu schaffen, folgt
zundchst eine kurze Darstellung iiber Essen und Tibet anhand historischer Reise-
berichte. Im Anschluss daran wird auf die heterogene tibetische Gemeinschaft in
der Schweiz eingegangen, gefolgt von der Erklarung der Tradition der Weitergabe
von Rezepten und der Anpassung von Momo an den Schweizer Geschmack sowie
deren Vermarktung in der Schweizer Gastroszene.

Essen und Tibet

In den letzten Jahren wurde das Forschungsthema «Essen» im wissenschaftlichen
Kontext vor allem in Bezug auf Ost- und Siidostasien populdr, zur tibetischen
Kiiche existiert jedoch so gut wie keine wissenschaftliche Forschung, auBer zur
Erndhrung im Kontext der tibetischen Medizin.” Aussagen zur Erndhrung im
vorkommunistischen Tibet bzw. Tibet vor 1959 (oft auch «altes Tibet» genannt)
sind nur auf der Basis sporadischer Erwahnungen in Berichten von christlichen
Missionaren ab dem 17. Jahrhundert moglich. So berichtet der Kapuziner Francisco
Horatio della Penna (1680-1745), dass TibeterInnen «Thier-Fleisch»'® essen bzw.
«Fleisch-Speisen von einem geschlachteten Vich»,”” sowie ihre Grundnahrung aus
«Thee, Mell und Getraid»'® besteht. Die detaillierteste Beschreibung iiber das Essen
in Tibet stammt vom italienischen Jesuiten Ippolito Desideri (1684-1733), der im
18. Jahrhundert als Missionar in Tibet tédtig war."” Er schreibt beispielsweise, dass
TibeterInnen alles essen diirfen und ihre Erndhrung von keiner abergldaubischen
Uberzeugung bestimmt ist. Zudem unterscheidet er zwischen dem Essen der Armen
und der Reichen. Die Adeligen verfiigten seiner Berichterstattung nach iiber einen

15 Medizin und Erndhrung sind im tibetischen Kontext eng miteinander verbunden, so findet sich im
rGyud bzhi, die Vier Tantra des Sowa Rigpa (Tib. gso ba rig pa), der Wissenschaft der Heilung, ein
Kapitel zur Erndhrung. Siehe Ploberger, Florian: Wurzeltantra und Tantra der Erkldrungen aus der
tibetischen Medizin: Die vier Tantra der Tibetischen Medizin. Schiedlberg 2012, S. 231-255. Ein auf
Englisch erschienenes Buch zur Didtetik zeigt basierend auf der Sowa Rigpa heilende Wirkung der
Nahrungsaufnahme auf. Gyal, Yangbum: Tibetan Medical Dietary Book: Vol 1, Potency and Preparation
of Vegetables. Clinical Research Department. Dharamsala 2014.

16 Missio Apostolica, Thibetano-Seraphica. Das ist: Neue durch pabstlichen Gewalt in dem grossen Thi-
betanischen Reich von denen P. P. Capucineren aufgerichtete Mission und uber solche Von P. Francisco
Horatio della Penna. 1740, S. 31.

17 Ebd., S.90.

18 Ebd., S.73.

19 Luciano Petech: I Missionari Italiani nel Tibet e nel Nepal. La Liberia dello Stato, 1952, Vol. VI, Libro II
Notizie della natura, costume e governo civile del Tibet; Cap. XIV Delle vesti e de’ cibi che s’'usano nel
Thibet, p. 83-91, hier S. 86; Desideri, Ippolito: Mission to Tibet: The Extraordinary Eighteenth-Century
Account of Father Ippolito Desideri S. )., Leonard Zwilling (Hg.) und Michael |. Sweet (Ubersetzer).
Boston 2010.



vielfaltigeren Speiseplan als der Rest der Bevolkerung. Die Berichte von Missionar-
Innen,* AbenteurerInnen? und Diplomaten? des 19. und 20. Jahrhunderts geben
schliesslich vereinzelt einen Uberblick iiber die Vielfalt der Lebensmittel und der
Erndhrung in Tibet, abhangig von der Region sowie dem sozialen Hintergrund und
Lebensstil.” Der dsterreichische Bergsteiger Heinrich Harrer (1912-2006), der von
1944 bis 1951 in Tibet lebte, schreibt beispielsweise: «Die Kochkiinste der Noma-
den sind denkbar einfach. Im Winter gibt es fast nur Fleischgerichte, die recht
fett zubereitet werden.»** Meist erwidhnen die Berichte jedoch hauptsdchlich das
gerostete Gerstenmehl tsampa?, Fleisch und Buttertee als Hauptnahrungsmittel.
Verwiesen wird in manchen Berichten auch darauf, dass die Kiiche der «obereny
und «unteren» Klassen?® sich im alten Tibet sehr stark unterschied, denn vor allem
fiir die Hauptstadt Lhasa ist ein Vordringen fremder Einfliisse? in der Kiiche der
Adeligen im Laufe der Jahrhunderte belegbar. So berichtet der britische Diplomat
und Tibetologe Charles Alfred Bell (1870-1945) iiber die Essgewohnheiten der
Adeligen und den chinesischen Einfluss, denn das Mittagessen bei den Wohlha-
benden bestand aus «vier oder fiinf Gingen nach chinesischer Art».?

Ahnliche Beschreibungen von Hauptnahrungsmitteln in Tibet finden sich in den
aktuellen wissenschaftlichen Beitragen der Tibetologinnen Veronika Ronge?’ und

20 Vgl. Carson Rijnhart, Susanna: With the Tibetans in Tent and Temple. Chicago, New York & Toronto
1901; Ekvall, Robert: Fields on the Hoof. New York/Chicago 1968; Hermanns, Matthias: Die Nomaden
von Tibet. Miinchen 1949; Kawaguchi, Ekai: Three years in Tibet. Benares/London 1909.

21 Vgl. Hedin, Sven: Transhimalaya. Neue Abenteuer in Tibet. Leipzig 1919; Rayfield, Donald: The Dream
of Lhasa: the Life of Nikolay Przhevalsky (1839-1888). London 1976; David-Neél, Alexandra: Land
der Is. In Chinas Wildem Westen. Frankfurt/Berlin 1952. Harrer, Heinrich: Sieben Jahre in Tibet. Mein
Leben am Hofe des Dalai Lama. Berlin 1957.

22 Vgl. Bell, Charles: The People of Tibet. London 1928; Rockhill, William W.: Diary of a Journey through
Mongolia and Tibet in 1891 and 1892. Washington 1894; Sir Younghusband, Francis Edward: 1905. The
Opening of Tibet; An Account of Lhasa and the Country and People of Central Tibet and of the Progress of
the Mission Sent There by the English Government in the Year 1903-4. New York/Doubleday 1905.

23 In meiner Forschung zu beriicksichtigende Aspekte sind ausserdem, dass was, wo und wie gegessen
wird, nicht nur von Klima, Produktionstechniken und Handel abhangt, sondern ebenso von den Nor-
men (kulturellen Werten) der jeweiligen Gesellschaft. Die Esskultur sowie auch die Speisen innerhalb
Tibets divergieren regional aufgrund des Klimas, der Topografie sowie auch der Bodenfruchtbarkeit.
Dariiber hinaus miissen neben den regionalen auch die sozialen Unterschiede beriicksichtigt werden,
da diese sich in der Erndhrung widerspiegeln.

24 Harrer, Sieben Jahre in Tibet (Anm. 21), S. 57.

25 Bezugnehmend auf Tsampa als traditionelles Grundnahrungsmittel und auch als Symbol fiir eine vereinte
tibetische Identitét, soll verwiesen werden auf: Wallenbéck, Ute; Exl-Preysch, Bianca-Maria: Tsampa:
Symbol der tibetischen Identitat und Nahrungsmittel. In: Tibet Fokus 157 (2022), September, S. 8-9.

26 In Bezug auf die unterschiedlichen gesellschaftlichen Klassen in Tibet verweise ich auf: Fjeld, Heidi:
Commoners and naobles: hereditary divisions in Tibet, Nordic Institute of Asian Studies, Kopenha-
gen 2005; Kapstein, Matthew: Tibetan Society. In: Matthew Kapstein: The Tibetans. Hoboken 2006,
S.175-204.

27 Vgl. Wallenbéck, Ute: Connecting Foodways: Cultural Entanglement in Inner Asia. In: Proceedings of
the 4" International Scientific Conference «Current Issues in the Study of History, Foreign Relations
and Culture of Asian Countries», Novosibirsk 2021, S. 102-109.

28 Bell, Charles Alfred: The People of Tibet. London 1968. hier: S. 96. Ubersetzung der Autorin.

29 Ronge, Veronika: Was essen und trinken die Tibeter? In: Die Welt des tibetischen Buddhismus. Mittei-
lungen aus dem Museum fiir Volkerkunde Hamburg, Band 36, 2005, S. 549-567.

Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVk | ASTP 119:2 (2023)

-~
~



Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVk | ASTP 119:2 (2023)

-~J

Petra Maurer.*® Diana Altner® hingegen beschiftigt sich mit der Fischerei auf dem
tibetischen Plateau. Einen komplett anderen Zugang zum Essen in Tibet wahlt
schliesslich Geoffrey Barstow.?? In seiner Forschung setzt er sich mit der Geschichte
des Vegetarismus in Tibet in Bezug auf den tibetischen Buddhismus auseinander.
Ansonsten ist das Thema Essen in Tibet sowie auch in der tibetischen Diaspora in
der anthropologischen Forschung bisher kaum thematisiert worden. Anna Elisa-
beth Ott-Marti jedoch, die in ihrer Dissertation iiber die Lebensgewohnheiten und
kulturellen Umstellungen der ersten TibeterInnen in der Schweiz in den friithen
1960er-Jahren geforscht hat, berichtet zumindest in Ansidtzen iiber deren Essge-
wohnheiten, auch im tempordren indischen Exil: «Die Essgewohnheiten der Tibeter
mussten in Indien fast ganz aufgegeben werden. Es galt dort, dem Hunger zu ent-
rinnen und zu iiberleben. Fleisch, eines der tibetischen Hauptnahrungsmittel, war
kaum erhéltlich. Man musste sich weitgehend auf vegetarische Kost umstellen. |[....]
Erstin der Schweiz, als die Not weniger akut war, erwachte in jedem das Bediirfnis,
wenigstens ab und zu wieder so zu essen wie in der Heimat.»** Bezugnehmend auf
aktuellere Forschungen von Tina Laurer spielen fiir die Mitglieder der tibetischen
Gemeinschaft in der Schweiz Essgewohnheiten fiir ihre soziale Verortung des
Selbst in der Diaspora eine wichtige Rolle.**

Die tibetische(n) Gemeinschaft(en) in der Schweiz

Nach der 1951 erfolgten offiziellen Eingliederung Zentraltibets in das chinesische
Staatsgebiet,*®> der heutigen autonomen Region Tibet (TAR) und nach den damit
in Verbindung stehenden, von der chinesischen Volksbefreiungsarmee niederge-
schlagenen Aufstinden im Méarz 1959 kam es zu einer Abwanderung der tibeti-
schen Bevolkerung, wobei vor allem die tibetische Elite in Richtung Nepal und
Indien fliichtete. Die Schweiz reagierte umgehend und war das erste Land Europas,
das seit 1960 tibetische Fliichtlinge aufnahm. So zéhlte bis in die letzten Jahre

30 Maurer, Petra: Die traditionelle Erndhrung der Tibeter. In: Akademie Aktuell. Zeitschrift der bayrischen
Akademie der Wissenschaften. Heft 36, Schwerpunkt Erndhrung. Grundlagen des Lebens, Ursache von
Krankheit, Ausdruck von Kultur und Religion, 2011, S. 35-39.

31 Altner, Diana: From Water Radish to Fish Restaurant: Recent Development of Fisheries in Central Tibet.
AAS Working Papers in Social Anthropology, 2010. Vol. 18, S. 1-13.

32 Geoffrey, Barstow. Food of Sinful Demons: Meat, Vegetarianism, and the Limits of Buddhism in Tibet.
Berkeley 2017.

33 Ott-Marti, Anna Elisabeth. Tibeter in der Schweiz: Kulturelle Verhaltensweisen im Wandel. Ziirich 1971,
S.137. In Bezug auf «Heimat», so bezieht es sich im Kontext Tibet aufgrund des vorwiegend patriline-
aren exogamen Verwandtschaftsverhaltnis auf das «Vaterland» (Tib. pha yul) bzw. auf das «Land der
Vorfahren».

34 Lauer, Tina: Wir Sind Keine Kleinen Dalai Lamas: Lebenswelten Von Tibeterinnen und Tibetern der
Zweiten Generation in Indien und der Schweiz. Bern 2013. S. 294 f.

35 Gemdss dem Narrativ der Kommunistischen Partei Chinas marschierte im Jahr 1951 die Volksbefrei-
ungsarmee in Lhasa ein und «befreite» Tibet bzw. kam es durch die chinesischen Truppen zur soge-
nannten «friedlichen Befreiung». Im Narrativ der Exil-TibeterInnen hingegen wurde Tibet von China
«erobert» bzw. «annektiert» Die tibetische Kulturregion von Amdo, Grossteil der heutigen chinesi-
schen Provinz Qinghai, wurde bereits 1723 in das Qing-Reich eingegliedert.



die Schweiz (und dabei vor allem die Ostschweiz) zu dem Land mit der grossten
tibetischen Gemeinschaft in Europa.

Der Grossteil der frithen Forschung zur tibetischen Diaspora in der Schweiz ver-
suchte den Fragen der sozialen Verortung der Fliichtlinge nachzugehen.’” Die
Pionierarbeiten zur Problematik der Integration von TibeterInnen in der Schweiz
leistete Anna Elisabeth Ott-Marti.*® Peter Lindegger,*® der als Betreuer einer Tibet-
Gruppe in den Anfingen titig war, sowie Ursula Rathgeb* geben eine Ubersicht
iiber die frithe Zeit der TibeterInnen in der Schweiz sowie deren diverse Aktivita-
ten. Den Schwerpunkt auf Themen der Identitit und den Veranderungen durch die
Migration sowie auf den Erhalt der tibetischen Kultur legten Martin Brauen und
Detlef Kantowsky,* die sich in den friihen 1980er-Jahren im Rahmen ihrer Studie zu
den sozialen Milieus mit der kulturellen Integration tibetischer Pflegekinder und
Jugendlichen in der Schweiz auseinandersetzen. Bei diesen Milieus handelt es sich
um Schweizer Pflegefamilien der Aeschimann-Aktion,*? dem Pestalozzi-Kinderdorf*?
und den «Heimstatten»,** teilweise unter dem Dach des Roten Kreuzes, wobei bei
Letzteren Erwachsene die Zielgruppe waren. Bei den Erwachsenen handelte es sich
zumeist um Menschen mit wenig Schulbildung, welche in der Schweiz schlecht be-
zahlte Arbeiten annahmen.* Da es den Rahmen dieses Beitrags sprengen wiirde,

36 Seit dem Jahr 2005 stieg die Zahl der tibetischen Asylsuchenden in Frankreich sprunghaft an. Zurzeit
sollen in Frankreich iber 8000 TibeterInnen leben. Siehe: Robin, Francoise: Les restaurants tibétains de
Paris, témoins ethno-politiques des deux vagues de l'exil tibétain en France. In: INALCO. December 2020.
www.inalco.fr/itineraires/9/restaurants-tibetains-paris-temoins-ethno-politiques-deux-vagues-exil-tibe-
tain-france.

37 In Bezug auf den Begriff «Diaspora» tibernehme ich die Definition von Martin Sokefeld, der diese
als imaginierte transnationale Gemeinschaften sieht, welche Teile von Menschen vereinen, die an
territorial getrennten Orten leben. Zudem handelt es sich hierbei um eine transnational verstreute
Kollektivitat, welche sich durch ein klares Selbstverstdndnis als Gemeinschaft sieht. Sokefeld, Martin:
Mobilizing in Transnational Space: A Social Movement Approach to the Formation of Diaspora. In:
Global Networks (Oxford) 6 (2006), 9, S. 265-284, hier S. 267.

38 Ott-Marti, Anna Elisabeth: Tibeter in der Schweiz: Kulturelle Verhaltensweisen im Wandel. Zirich
1971. Ott-Marti, Anna Elisabeth: Probleme der Integration von Tibetern in der Schweiz. Rikon 1980.

39 Lindegger, Peter: 40 Jahre Tibeter in der Schweiz: eine erste Bestandsaufnahme fiir die Jahre zwischen
1960 und 2000. Rikon/Ziirich 2000.

40 Rathgeb, Ursula: Vom Dach der Welt. Tibeter in der Schweiz. Ziirich 1993.

41 Brauen, Martin; Kantowsky, Detlef: Junge Tibeter in der Schweiz: Studien zum Prozess kultureller
Identifikation: Gemeinschaftsprojekt der Universitat Konstanz und des Vélkerkundemuseums der Uni-
versitat Ziirich. Diessenhofen 1982.

42 Im Rahmen der Aeschimann-Aktion kamen 160 tibetische Kinder in die Schweiz, wo sie in Schweizer
Familien untergebracht wurden, mit dem Ziel den Kindern eine Chance fiir eine Ausbildung zu geben.
Diese bekamen im Gegensatz zu den Pestalozzi-Kindern eine rein westlich orientierte Aushildung
und verlernten ihre Muttersprache. Siehe: Bitter, Sabine; Nad-Abonji, Nathalie: Tibetische Kinder fir
Schweizer Familien. Die Aktion Aeschimann. Ziirich 2018.

43 Dort hatten die tibetischen Fliichtlingskinder durch ihre Hauseltern die Maglichkeit, die tibetische
Kultur und Gemeinschaft zu leben und diese so zu erhalten. Siehe: Gyaltag, Gyaltsen: Exiled Tibetans
in Europe and North America. In: Dagmar Bernsdorff; Hubertus von Welck (Hg.): Exile as Challenge:
The Tibetan Diaspora. New Delhi 2003. Reprint 2004, S. 243-265, hier: S. 248.

44 In diesen Heimstatten wurde das Ziel verfolgt, neben der Sicherung der Existenz durch Arbeit auch die
Bewahrung der eigenen Kultur, Sprache und Religion. Diese sprechen bis heute relativ wenig Deutsch,
was diese Gruppe wiederum von der Schweizer Gesellschaft isoliert. Siehe: Gyaltag, Gyaltsen: Exiled
Tibetans, hier S. 247.

45 Ott-Marti, Anna Elisabeth: Probleme der Integration von Tibetern in der Schweiz. Rikon 1980, S. 70 und 80

Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVK | ASTP 119:2 (2023)

7

O



Ute Wallenbock: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVK | ASTP 119:2 (2023)

(o]
o

soll nicht weiter auf diese unterschiedlichen Milieus eingegangen werden, jedoch
soll hervorgehoben werden, dass es sich bei den Mitgliedern der tibetischen Ge-
meinschaft in der Schweiz keineswegs um eine homogene Gruppe handelt.*¢ Nicht
nur die jeweiligen Lebensgeschichten, sondern auch die Alltagskulturen, das selb-
standige Handeln, Erleben und Denken pragen ihre jeweilige Lebenswirklichkeit.
Trotz der unterschiedliche Hintergrundgeschichten der einzelnen Mitglieder der
tibetischen Gemeinschaften in der Schweiz kann auf der Basis der eben genannten
Forschungen doch festgehalten werden, dass Gemeinsamkeiten und Gruppenge-
fiihle auch unter den in der Schweiz geborenen und aufgewachsenen TibeterInnen
bestehen. So stellt beispielsweise Tina Laurer in ihrer Forschung die Frage, in wel-
cher Verbindung die zweite Generation, welche die Heimat der Eltern nicht selbst
gesehen hat, mit Tibet steht.*” Geschichten der Flucht sowie von ihrer Ankunft in
der Schweiz und der Unterbringung in einem dieser drei Milieus werden in dem
von Christian Schmidt*® herausgegebenen Buch von zwolf TibeterInnen erzihlt.
Schlieter, Kind und Laurer konzentrieren sich vor allem auf religiose Aspekte und
auf die Verhandlung der «Identitdty von TibeterInnen in der Schweiz,* beispiels-
weise benennen Mitglieder der tibetischen Gemeinschaft neben Familie, Religion
und Sprache auch das Essen als ihr Bindeglied zu Tibet.

Welchen Stellenwert das Essen, praziser Momo, in der tibetischen Gesellschaft in
der Schweiz hatte und hat, unterscheidet sich geméss den jeweiligen Sozialisierun-
gen der TibeterInnen in der Schweiz: Fiir einen in Lhasa aufgewachsenen Tibeter,>
der mittlerweile seit iiber flinfundzwanzig Jahren in der Schweiz lebt, galten Momo
als Alltagsgericht, denn diese wurden bei Festen nur als Beilage serviert. Seiner
Aussage nach, sind «Momo erst im Ausland «gross» gewordeny. Eine im Pestaloz-
zidorf aufgewachsene Tibeterin® hingegen schildert, dass sie die Herstellung von
Momo von den Hauseltern lernte, denn mindestens einmal im Jahr wurden gemein-
sam Momo gemacht und diese wurden dann unter den anderen «Hausern» verteilt.
Momo zu servieren zeigt namlich, wie wichtig der Gast oder der Beschenkte fiir die
Familie ist, da fiir Herstellung der Mahlzeit ein hoher Zeitaufwand erforderlich ist.
Doch nicht fiir alle TibeterInnen, die in den 1960er-Jahren in die Schweiz kamen,
zahlten Momo zu den ihnen bekannten Speisen. Ein in den 1960er-Jahren als Pfle-
gekind im Rahmen der Aeschimann-Aktion in die Schweiz immigrierter Tibeter
erzahlte,*? dass er bei einem Besuch bei seiner Mutter in Indien im Alter von iiber

f.

46 An dieser Stelle soll erwahnt werden, dass Ott-Marti beruhend auf ihrer Forschung in den 1970er-Jah-
ren berichtete, dass unter den TibeterInnen kaum Unterschiede nach der geografischen Herkunft ge-
macht wurde, jedoch aufgrund des Gebrauchs des Lhasa-Tibetischen eine Uberlegenheit zu sehen war.
Unterschiede nach sozialer Herkunft wurden jedoch sehr wohl gemacht. Siehe Ott-Marti: Probleme der
Integration von Tibetern, S. 147 f., 157.

47 Lauer: Wir sind keine kleinen Dalai Lamas (Anm. 34).

48 Schmidt, Christian: Exil Schweiz. Tibeter auf der Flucht. 12 Lebensgeschichten. Ziirich 20089.

49 Schlieter, Jens; Kind, Marietta; Lauer, Tina (Hg.): Die Zweite Generation der Tibeter in der Schweiz.
Identitdtsaushandlungen und Formen buddhistischer Religiositét. Ziirich 2014.

50 TCM-Mediziner, Gesprachsprotokoll vom 3. 9. 2022, in Zlrich.

51 Schneiderin, Gesprachsprotokoll vom 3. 8. 2021, in St. Gallen.

52 Koch, Gesprachsprotokoll vom 21. 6. 2022, in Ziirich.



20 Jahren erstmals Momo gegessen hatte. Zuvor war ihm diese Speise nicht be-
kannt, da er in einer Schweizer Pflegefamilie aufwuchs. Ein anderes ehemaliges
Pflegekind offenbarte mir ebenfalls,> dass er sich gar nicht an seine ersten Momo
erinnern kann. Jetzt da er selbst Enkelkinder hat, ist es ihm jedoch wichtig, dass
diese Momo machen konnen. Daher bereitet er gemeinsam mit seiner Tochter und
deren Kinder zumindest einmal im Jahr Momo zu. Dies ldsst seiner Aussage nach
ein Gemeinschaftsgefiihl innerhalb der Familie entstehen und die Enkelkinder
konnen so eine Verbindung zu ihren tibetischen Wurzeln erfahren. Kochen kann
folglich als Versuch gesehen werden, Herkunft synasthetisch zu rekonstruieren,
sich zu erinnern und zur «Heimaty, also ins Land der Vorfahren, zuriickzukehren,
die sowohl lokal als auch national subjektiv erlebt wird.

Ein weiterer erwdhnenswerter Aspekt ist die Verbindung zu Tibet durch den Ver-
zehr von Momo. Wie Sarah Rothlisberger in ihrer Bachelorarbeit feststellt,>* kom-
men bei einigen in der Schweiz lebenden TibeterInnen in Gesprachen tiber Momo
personliche Erinnerungen an Tibet hoch, auch wenn manche selbst noch nie in
Tibet waren. Durch den Verzehr dieser Teigtaschen werden TibeterInnen in der
Schweiz emotional nach Tibet zuriickversetzt, somit entsteht ein Zugehorigkeitsge-
fiih1°® nicht nur innerhalb der tibetischen Diaspora, sondern zum gesamten tibeti-
schen Kulturraum. Im Gesprach mit einer im nordindischen Kalimpong geborenen
Tibeterin, die ebenfalls Anfang der 1960er-Jahre als Pflegekind in die Schweiz kam,
berichtet,* dass beim jahrlichen dreitdgigen «Pflegekinder-Treffeny jeweils am
zweiten Tag gemeinsam Momo gemacht werden, da dies ein verbindendes Element
unter den TibeterInnen sei. Momo, beziehungsweise die gemeinsame Zubereitung
dieser, tragen zur Gemeinschaftsbildung bei und werden als Identitdtsmarker der
Zugehorigkeit reklamiert. So wurde mir in diversen Gesprachen berichtet: «Kein
Festessen wire ohne Momo kompletty, denn Momo bringen nicht nur Freunde und
Familie zusammen, sondern bringen auch Frieden und Harmonie.

Tradierung von Rezepten

Beruhend auf den diversen Interviews kann festgehalten werden, dass die Tra-
dierung des Wissens um die diversen Nahrungsmittel und deren Zubereitung im
Kontext von Tibet ausschliesslich miindlich an die ndchste Generation erfolgte. So
erklarte etwa Rinjing Dorje in seinem Kochbuch: «Die meisten Tibeter lernen das
Kochen von einer dlteren Person, die bereits ein guter Koch ist, und sie haben keine

53 Sozialpddagoge, Gesprédchsprotokoll vom 14. 07. 2022, in Basel.

54 Rothlisberger, Sarah: Unfolding Momo. A Discussion about the Meaning of Tibetan Dumplings for Peo-
ple Belonging to the Tibetan Diaspora in Zurich. Bachelor Thesis, Universitat Ziirich 2020.

55 Der Begriff der Zugehérigkeit «nimmt wichtige Dimensionen des Identitatsbegriffs auf, ist aber besser
geeignet, den gegenwartigen Komplexitaten, Dynamiken und Feinheiten der menschlichen Beziehun-
gen, ihrem situativen und prozesshaften Charakter, ihren Ambivalenzen und Paradoxien auf die Spur
zu kommen.» Pfaff-Czarnecka, Joanna: Zugehdorigkeit in der mobilen Welt: Politik der Verortung. Got-
tingen 2012, S. 10 f.

56 Angestellte, Gesprachsprotokoll vom 4. 9. 2022, in Ziirich.

Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVk | ASTP 119:2 (2023)

co
juire



Ute Wallenbock: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVKk | ASTP 119:2 (2023)

oo
N

genauen schriftlichen Rezepte, an die sie sich halten konnen. Kochen ist mehr eine
Sache der Erfahrung und des gesunden Menschenverstandes, und ein Gefiihl dafiir
zu bekommen, wie die Dinge zusammenpassen und wie sie schmecken und ausse-
hen sollten!»*” Somit handelt es sich bei den diversen Speisen Tibets um familidr
tradierte Speisen, deren Trdgerinnen vor allem Miitter und GroBmiitter waren.®
Im tibetischen Adel, welcher seine eigenen Koche hatte, wurde das Wissen von
einem Koch zum néchsten weitergegeben, so berichtet mir ein Tibeter aus Lhasa.*®
Doch mit der Migration und der globalen Verteilung der tibetischen Bevilkerung
ausserhalb des tibetischen Kulturraums seit 1959 wurde die Weitergabe dieses All-
tagswissens reduziert. Auch aus diesem Grund entstanden die ersten tibetischen
Kochbiicher erst in der Diaspora, abgesehen von dem von der franzosischen Orien-
talistin und Reiseschriftstellerin Alexandra David-Néel (1868-1969) verfassten und
posthum erschienenen Buch Leben in Tibet (Original: Vivre aux Tibet, 1975), in dem
erstmals Rezepte aus dem tibetischen Hochland publiziert wurden. Das Ziel der
Autorin war nicht, «die Hausfrauen mit exotischen Kiichenrezepten zu versorgeny,
sondern es sollte «vielmehr einen umfassenden Einblick in die tibetische Erndh-
rungsweise vermitteln.»°

Die Vision fiir ihr erstes in Indien publiziertes Kochbuch war fiir Indra Majupuria
und Diki Lobsang eine andere: Sie strebten an, die diversen lokalen Kochtraditio-
nen (auch in der Diaspora) zu bewahren, damit diese weitergelebt werden konnen.
So publizierten sie schliesslich im Jahr 1985 in Delhi «ein Pionierbuch iiber die
Erndhrung und Kochkunst» von Tibet.®" Ziemlich zeitgleich erschien von Rinjing
Dorje ein weiteres auf Englisch verfasstes tibetisches Kochbuch, das nicht nur
Rezepte auffiihrt, sondern auch einen Einblick in die Kultur Tibets gewahrt.5? In
der autonomen Region Tibet (TAR) publizierte Tséring Chopel schliesslich im Jahr
1993 das erste Kochbuch in tibetischer Sprache, in welchem in der Einleitung die
Alltagszutaten, im Anschluss daran die Rezepte aufgelistet werden.’® In den da-
rauffolgenden Jahren verfassten Personen unterschiedlicher Herkunft nicht nur
kommerzielle Kochbiicher, sondern auch Biicher im Eigenverlag.’* Eine beson-

57 Dorje, Rinjing: Food in Tibetan Life. London 1985, S. 50. (Ubersetzung von der Autorin.

58 Des Ofteren wurde mir in Interviews von Tibeterinnen wie folgt mitgeteilt: «Nur wenn eine Frau kochen
kann, findet sie einen Mann».

59 TCM-Mediziner, Gesprachsprotokoll vom 3. 9. 2022, in Ziirich.

60 David-Néel, Alexandra: Leben in Tibet. Kulinarische und andere Traditionen aus dem Lande des Ewigen
Schnees. Basel 1976/1989, S. 9.

61 Majupuria, Indra; Lobsang, Diki: Tibetan Cooking. [A pioneer book on the food and cookery of the well
known mysterious and one time forbidden land]. Revised Edition. Bangkok 1989. (Ibersetzung von der
Autorin.

62 Dorje, Rinjing: Food in Tibetan Life.

63 Bei den Alltagszutaten handelt es sich um «Tsampa, Weizenmehl, Butter, Yak-oder Rindfleisch, Lamm-
fleisch, tibetisches Schwein, Tee, Bier, Milch, Joghurt und Chura (Kdse)». Tshe ring Chos ‘phel: Bod zas
bdud rtsi'i bum pa (Tibetan Cookbook). Lhasa 1993, S. 7.

64 Wangmo, Tsering; Houshmand, Zara: The Lhasa Moon Tibetan Cookbook. New York 1999; Bruckner,
Sohns: Die tibetische Kiiche; Tsering Mendrong: Tibetisch Kochen; E. Kelly, Elizabeth: Tibetan Cook-
ing: Recipes for Daily Living, Celebrations and Ceremony. Ithaca, New York 2007; Wandu, Lobsang;
O’Bannon, Yolanda: Tibetan Home Cooking: Learn How to Bring Joy to the People You Love by
Making Your Own Delicious, Authentic Tibetan Meals. Eigenverlag 2011; Rai, Jay: Jay Rai’s Kitchen.



dere Motivation fiir das Verfassen ihres Kochbuchs hatte die im Pestalozzi-Dorf
aufgewachsene Nechung Engeler-Zingshuk.®® In einem Gesprach berichtete sie
mir,% dass es sich bei ihrem Werk um eine Sammlung von tibetischen Rezepten
aus den diversen Regionen Tibets handelt. Oft kamen Neuankdommlinge® zu ihr
und fragten sie nach Rezepten aus ihrer Heimat, daraus entstand die Idee, ein
Kochbuch zu entwickeln. Ihr Anliegen sei es, nicht nur den in der Schweiz leben-
den TibeterInnen die traditionelle tibetische Kost weiterzugeben, sondern auch
zu verhindern, dass die traditionelle Kiiche Tibets nicht in Vergessenheit gerit.
Zudem erklart sie, dass es zwar in Tibet unterschiedliche regionale Kiichen gebe,
es jedoch gerade in der Diaspora wichtig sei, Tibet als ein Ganzes zu sehen und
nicht regional zu differenzieren, denn es ginge um den Erhalt des tibetischen
Kulturguts.

Das Kochbuch dient somit als «Erinnerungshilfe»,*® denn auch Kochrezepte konnen
als Spiegel der Kulturgeschichte gesehen werden, da sie Einblicke in das Leben in
Tibet geben. Heute werden Rezepte im Internet ausgetauscht, sei es auf eigenen
Websites, Food-Blogs oder YouTube Kandlen. Hierbei steht nicht nur der Austausch
von Informationen im Vordergrund, sondern das Teilen von Rezepten aus der (al-
ten) Heimat.

Zubereitung von Momo

So heterogen die tibetische Gesellschaft ist, so divers ist auch die Zubereitung von
Momo, die Falttechniken und auch die genauen Rezepte. Es existieren familien-
intern Theorien, wie genau der aus Weizenmehl zubereitete Momo-Teig auf die
gewiinschte Diinne ausgerollt und gefaltet und wie die Fiillungen saftiger werden.
Die Zubereitung der Momo ist relativ zeitaufwendig, daher wird fiir die Herstel-
lung traditionell die ganze Familie eingeteilt, wobei kleine Kinder ein Stiick Teig
bekommen und damit iiben, Momo zu formen. Das Momo-Machen als Kulturpraxis
wird auf diese Art von einer Generation auf die nidchste Generation weitergegeben.
Der Teig wird in der Regel aus Weizenmehl®® und Wasser hergestellt, manchmal
werden auch Hefe, Soda und/oder Backpulver hinzugefiigt. Informanten, die vor

Tibetan Cuisine. Emedia 2013; Zeitun, Nariman: Tibetische Kiiche. Kochrezepte aus dem Hochland
Zentralasiens. Hamburg 2018; Kleeman, Julie; Jampa, Yeshi: Taste Tibet: Family Recipes from the
Himalayas. London 2022.

65 Engeler, Nechung: Nechungss kulinarische Reise durch Tibet. St. Gallen 2009.

66 Gesprédchsprotokoll vom 3. 8. 2021 in St. Gallen.

67 Ab den 1990er-Jahren kam es zu einem vermehrten Zustrom von tibetischen Fliichtlingen in die
Schweiz. Diese Fliichtlinge nannte meine Gesprdchspartnerin «Neuankémmlinge».

68 Habjan, Ulrike: Graz, Osterreichs gastrosophische Hauptstadt. Der Siegeszug der Kochbiicher im Lauf
der Jahrhunderte. In: Verdffentlichungen der Steierméarkischen Landesbibliothek, Band 40. «Man
nehme...» Kochbiicher und ihre Rezeption im Laufe der Jahrhunderte. Beitrdge zum Symposium «Man
nehme...». Graz 2015, S. 213-270, hier S. 222.

69 Imeinzigen Tibet Restaurant Osterreichs werden Momo aus 2/3 Vollkornmehl und 1/3 Weizenweissmehl
hergestellt. Im Zuge meiner Feldforschung in der Schweiz stiess ich nur bei einem einzigen tibetischen
Restaurant in St. Gallen auf das Angebot von Vollkorn-Momo.

Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVk | ASTP 119:2 (2023)

oo
w



Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVK | ASTP 119:2 (2023)

oo

ihrer Flucht in die Schweiz im Gebiet von Bathang sozialisiert wurden,’® berich-
ten, dass in ihrer Kindheit in Wasser aufgeloste Asche (Tib. thal khu, Asche-
Suppe) als Backtriebmittel verwendet wurde. Ein Nomade aus Markham,” der
seit 1998 in der Schweiz lebt, berichtete mir wiederum, dass seine Mutter eine
Art Sauerteig fiir den Momoteig ansetzte. Erstmals in Nepal, dann in der Schweiz,
hat er erfahren, dass der Teig auch ohne Triebmittel zubereitet werden kann. Im
Gespriach fiigte er nebenbei hinzu, dass Momo «ohne Hefe saftiger, mit Hefe etwas
trockener» wiirden.

Nachdem der Teig einige Zeit geruht hat, wird dieser anschliessend portionsweise
mit einem Nudelholz ca. 3 mm diinn und rund ausgerollt. Eine Informantin’? erin-
nerte sich daran, dass wenn der Teig nicht rund ausgerollt war, sie von ihrem Vater
mit dem Nudelholz leicht geschlagen wurde, denn bei der Zubereitung von Momo
musste alles perfekt sein.

Die Grosse der Momo sind regional unterschiedlich, so erzahlte ein Food Truck-In-
haber,”® dass die Momo in Kham groBer seien als in anderen Teilen Tibets. Wenn
man davon drei Stiick esse, sei man satt. Doch fiir Street Food in der Schweiz wer-
den kleinere Momo produziert, so wiegt hier ein Momo durchschnittlich 30 bis 40
Gramm.

Nach dem Auswallen werden die Teigrondellen gefiillt und gefaltet. Fast alle von
mir befragten Personen erlernten das Momo-Handwerk von ihren Grossmiittern
und Miittern. Eine in Osttibet aufgewachsene Informantin erzéhlte mir im Laufe
eines Gesprichs, dass ihre Mutter ihr stets sagte: «Momos sollen so schon sein wie
du bzw. wie dein Gesicht.»™

Nicht nur beim Teig, sondern auch bei den Falttechniken kann (regional) unter-
schieden werden: Generell wird zwischen runden, halbmondformigen (siehe Abb.
1) und mausformigen Momo, den sogenannten «tsi tsiv-Momo, oft auch mit der
Form eines Haarknotens verglichen, unterschieden (siehe Abb. 2). In einem In-
terview’® auf einem Street Food-Festival am Ziircher Hauptbahnhof erérterte ein
tibetischer Food Truck-Inhaber in Bezug auf die Falttechniken, dass in Kham und
Amdo Momo eher die runde Form der chinesischen Baozi hitten, in Lhasa seien
jedoch «aufgrund des Kontakts mit China» die halbmondformigen Teigtaschen weit
verbreitet, welche den chinesischen Jiaozi ahnlich sind. Bezug nehmend auf Baozi
berichtet der deutsche Missionar und Tibetologe Matthias Hermanns (1899-1972),
der in Amdo tétig war, von «GemiiBekloBeny (tsd bau dse),” also von gedampften,
gefiillten Hefeteigtaschen.

Neben den Zutaten fiir den Teig und den Falttechniken sind auch die Garmethoden
regional divergent: Momo werden in Wasser gekocht, gedampft, gebraten oder frit-

70 Take-away Inhaber, Gesprachsprotokoll vom 17. 3. 2023, in Ziirich; angelernter Koch, Gespréchsproto-
koll vom 27. 5. 2023, in Ziirich.

71 Koch, Gesprachsprotokoll vom 14. 5. 2023, in Zrich.

72 Angestellte, Gesprdachsprotokoll vom 4. 9. 2022, in Zurich.

73 Food-Truck Inhaber, Gesprachsprotokoll vom 18. 4. 2023, in Ziirich.

74 Pflegekraft, Gesprachsprotokoll vom 14. 8. 2022, in Wetzikon.

75 Food-Truck Inhaber, Gesprachsprotokoll vom 18. 4. 2023, in Ziirich.

76 Matthias Hermanns: Die Familie der Amdo-Tibeter. Miinchen 1959, S. 134.



= hidd %.,;ni%hx 7\ %& |
Abb. 1: Zubereitung und Faltung von Momo sowie die ersten Dampfgartdpfe in der Schweiz, ©
Archiv, Tibet-Institut Rikon.

tiert. Ein Informant aus der Region von Ngari erzahlte mir,”” dass in seiner Kindheit
ausschlieBlich in Wasser gekochte Momo gegessen worden seien. Eine Informantin’®
aus Konpo wiederum berichtete, dass Momo in Bambuskorben gedampft wurden,
heute aber auch Alukérbe dazu verwendet werden. Ein Informant aus Markham
erzahlte mir beildufig, dass sie «damals» aufgrund von fehlendem Kochgeschirr
Momo in einem Topf auf Bldttern didmpften.” Die vorab erwédhnten Informanten aus
diversen Regionen von Bathang wiederum schilderten, dass die (Hefe)Teigtaschen
zuerst in einer weiten Bratpfanne mit Ol angebraten werden, und sobald der Boden
gelblich wird, werde Wasser hinzugefiigt und die Momo wiirden so gegart. Bei den
frittierten Momo werden die Teigtaschen zuerst geddmpft und dann frittiert. Die am
meisten verbreitete Garmethode ist jedoch das Dampfen.

An dieser Stelle ist die Metallwarenfabrik in Rikon im Kanton Ziirich zu erwéahnen,
welche von den Briidern Henri und Jacques Kuhn gefiihrt wurde. Sie bauten nicht
nur das tibetische Kloster in Rikon,* sondern boten auch einer Gruppe von tibeti-
schen Gefliichteten Arbeit und Unterkunft. Aufgrund der tibetischen ArbeiterInnen
und ihres Wunsches nach Momo, begann die Firma Kuhn Anfang der 1970er Jahre
mit der Produktion der ersten Momo-Dampfer in Europa.® Fiir den ersten Besuch
des Dalai Lama in Rikon im Jahr 1973 wurden damit schliesslich Momo zubereitet.

77 Pensionist, Gespréachsprotokoll vom 6. 4. 2023, in Bern.

78 Pensionistin, Gesprachsprotokoll vom 7. 7. 2021, in Bern.

79 Koch, Gesprachsprotokoll vom 10. 7. 2023, in Ziirich.

80 DieBriider Henriund Jacques Kuhnerrichtetenin den1960er-Jahren die Stiftung «Tibet-Institut Rikon». Das
Klosterliche Institut wurde am 9. 11. 1968 eingeweiht. Tibet-Institut Rikon. URL: www.tibet-institut.ch

81 An dieser Stelle méchte ich mich bei Renate Koller, Bibliothekarin des Tibet-Instituts, fiir ihre Unter-
stiitzung bei meiner Recherche herzlich bedanken.

Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVK | ASTP 119:2 (2023)

[=.2]
9, ]



Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVk | ASTP 119:2 (2023)

oo

Nicht nur Garungsformen unterscheiden sich regional, sondern auch die Fiillungen,
wobei Fiillung aus Yak- und Rind- bzw. Lammfleisch in ganz Tibet verbreitet ist.
Einzig ein Tibeter aus Garze erwahnte mir gegeniiber Momo mit Schweinefleisch-
fiillung.

Uber die Gemdisefiillung der Momo bestehen Uneinigkeiten unter den TibeterInnen
in der Schweiz. So behauptet eine seit gut 30 Jahren in der Schweiz lebende Tibete-
rin,® dass Momo mit Gemiisefiillung, also «tshal»-Momo, «sehr spit nach Lhasa ka-
men, dann nach Europay. Ihrer Meinung nach zahlen diese Momo zur ¢modernen
tibetischen Kiiche». Momo mit Gemiisefiillung soll es jedoch in mancher fruchtba-
ren Region Tibets gegeben haben, denn eine in Kongpo geborene Tibeterin erinnert
sich,® dass in ihrer Kindheit, die mit «Kartoffeln, griinen Erbsen, Rettich, Zwiebel
und Fett fiir den Geschmack plus Salz» gefiillten Momo auf Bambusstreifen iiber
Wasser gedampft wurden. Ackerbauenden TibeterInnen in Amdo assoziieren mit
Momo wiederum mit «Jiucai» (Knoblauch-Schnittlauch)® oder Kartoffeln® gefiill-
ten Teigtaschen. Von TibeterInnen aus der Region um Lhasa erfuhr ich schlieBlich
von «Chura» — den sogenannten phyur ba (Kase)-Momo, mit Kase-Zucker Mischung
gefiillte Teigtaschen — welche jedoch in anderen Teilen Tibets unbekannt sind.
Mein Informant aus Markham erzahlte zudem,® dass es in seiner Kindheit «Tsam-
pa-Momo» gab, wenn Kkein Fleisch vorhanden war: Chura wurde in Wasser einge-
weicht, dann ausgedriickt und mit Honig, Butter und Tsampa vermischt. Anhand
dieser beiden Beispiele zeigt sich die Diversitiat der tibetischen Zubereitungsart
der Momo, welche wiederum die Heterogenitit der tibetischen Gesellschaft wider-
spiegelt. Doch jenseits dieser Heterogenitdt vereinen diese gefiillten Teigtaschen
die Gemeinschaft der TibeterInnen.

In der Diaspora sowie auch in den tibetischen Kulturregionen hat sich dariiber
hinaus die Fiillung in den letzten Jahren weiterentwickelt, so finden sich mitt-
lerweile neben den Fiillungen aus Rind- und Schweinefleisch auch Hiihnerfleisch
und Shrimps. Zudem soll erwdhnt werden, dass in der Schweiz zwar Momo mit
Rindfleisch-Fiillung angeboten werden, doch oft wird die Fleischmasse durch die
Zugabe von beispielsweise Chinakohl, Sellerie, Karotten und Kabis «verfeinerty.
Durch den Einfluss von aussen werden die urspriinglich rein mit Fleisch gefiillten
Teigtaschen mit «traditionellen»®® jedoch verdnderten Zutaten, wie z. B. Pilzen, ver-
feinert und mit einem neuen geschmacklichen Verstandnis bereichert. Als Beispiel
soll auf die in tibetischen Restaurants angebotene «modifizierten» Gemiusefiillun-
gen hingewiesen werden: Es gibt eine Fiillung mit Spinat, Erbsen, Tofu, Paneer-
Kase, Champignon und Kartoffel, bzw. auch eine Fiillung aus Glasnudeln, Kabis

82 Restaurant-Inhaber, Gesprachsprotokoll vom 17. 8. 2021, in Bern.

83 Pensionistin, Gesprachsprotokoll vom 9. 9. 2022, in Wil.

84 Pensionistin, Gesprachsprotokoll vom 7. 7. 2021, in Bern.

85 Angestellte, Gesprachsprotokoll vom 4. 9. 2022, in Zirich.

86 Gesprach mit einem Amdo Tibeter, Anthropologe, 20. 2. 2023, in Wien.

87 Koch, Gesprachsprotokoll vom 14. 5. 2023, in Ziirich.

88 Hierbei handelt es sich neben Rind- und Yakfleisch unter anderem um folgende, lokal und wild wach-
senden Gemiisesorten und Gewiirze: Pilze (Tib. ser sha, dkar sha und shing skye mog ro), Knoblauch
(Tib. sgog skya), Kiimmel (Tib. go snyod), Friihlingszwiebel (Tib.‘dzim bu) und Koriander (Tib. u su).



und Spinat, oder sogar eine aus Chinakohl, Kabis, Sellerie, frischem Spinat, Ka-
rotten, Schnittlauch, Petersilie und Zucchetti bestehende Fiillung. Weitere vegane
Fillungen bestehen aus Shiitake Pilz, Champignon und Kichererbsen oder auch
aus Spinat und Tofu. Die fiir meinen Geschmack am weitaus interessanteste der
«typischen Schweizer» Fillungen beinhalten den bekannten Schweizer Gruyéere-
kidse. Bei der Verwendung von Kase verweist mich jedoch eine Kongpo-Tibeterin
auf eine Weiterentwicklung der traditionellen (siissen) Chura-Momo.*

Anhand dieser hier vorgestellten Momo-Variationen ist offensichtlich, dass Rezepte
dem lokalen Geschmack und den aktuellen Gegebenheiten angepasst werden. Kii-
chen (cuisines) bzw. Speisen sind kein statisches, sondern vielmehr ein sich durch
kulturelle Kontakte und Kulturtransfer stindig weiterentwickelndes Phinomen.
Eine in Shigatse geborene und als Pflegekind in den 1960er-Jahren in die Schweiz
gefliichtete Tibeterin hob in einem Gesprach hervor: «Die tibetischen Speisen, de-
ren Zutaten sowie deren Verarbeitung haben sich in den Restaurants angepasst,
namlich, wie man es vermarkten kann.»*° Thr Sohn fiigte ergdnzend zu: «Bei Momo
handelt es sich heutzutage um ein Geschaftsmodell und hat nichts mehr mit der
Tradition zu tun.» Die Beobachtung, dass Momo in den letzten Jahren die Schwei-
zer Gastroszene erobert haben, bestétigt diese Aussagen.

Momo - eine tibetische Speise?

So gesellschaftlich divergent auch die Alltags— und Festtagskiiche in Tibet war,
wodurch eine Vielfalt an Speisen zu verzeichnen ist, wunderte ich mich jedoch
beim Lesen diverser Reiseberichte tiber das Fehlen von Berichten iiber die ge-
fiilllten Teigtaschen, welche doch in unterschiedlichen Landeskiichen «Tradition»
haben.’! Laut Alexandra David-Ne€él handelt es sich bei Momo um «eine Art kleine
gedampfte Pasteten»’? bzw. um «Fleischpasteten».”® Abgesehen von ihr findet
sich nur mehr beim Leiter des britischen Tibetfeldzugs (1903-1904), Sir Francis
Edward Younghusband (1863-1942), eine Beschreibung von diesen Teigtaschen:
«Das sind Knodel aus dickem Teig (engl. pudding), die um seltsames Fleisch gewi-
ckelt sind.»** Heinrich Harrer beispielsweise erwédhnt in keiner seiner Publikatio-
nen Momo auch nur mit einem Satz. In der Verfilmung von «Sieben Jahre in Tibet»

89 Pensionierte Restaurantinhaberin, Gesprachsprotokoll vom 7. 9. 2022, in Ziirich.

90 Pensionistin, Gesprachsprotokoll vom 9. 9. 2022, in Wil.

91 An dieser Stelle soll auf die kulinarische Entdeckungsreise zu den Wurzeln der Teigtaschen verwiesen
werden: Aga, Heimo; Schmidt, Nicole: Teigtaschen. Eine Reise zu den besten Rezepten der Welt. Weil
der Stadt 2017.

92 David-Neél, Alexandra: Im Schatten des Himalaja: Zauber und Wunder in Nepal. Miinchen 1953, S. 61.
Im Originaltext auf Franzdsisch lautet die Bezeichnung: «une sorte de petit paté cuit a la vapeur»,
siehe: David-Neél, Alexandra: Au Coeur des Himalays. Le Népal. Paris 1978/2004, hier S. 125.

93 David-Néel: Lebenin Tibet, S. 56; Alexandra David-Neél: Im Schatten des Himalaja: Zauber und Wunder
in Nepal. Miinchen 1953, S. 61.

94 Sir Younghusband, Francis Edward: 1905. Tibet (Anm. 60), S. 196. Ubersetzung der Autorin.

Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVk | ASTP 119:2 (2023)

co
~



Ute Wallenbdéck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVK | ASTP 119:2 (2023)

(=]

aus dem Jahr 1997 werden in einer Szene den Protagonisten Heinrich Harrer und
Peter Aufschnaiter Momo serviert.

Momo sollen ihren Ursprung entweder in China oder in Nepal von den Newari®
haben. Gemass einer Informantin kamen die Teigtaschen aus der Mongolei nach
Tibet.”® Julie Kleeman und Yeshi Jampa hingegen postulieren in ihrem 2022 er-
schienenen Kochbuch, dass Momo von TibeterInnen nach Nepal gebracht worden
seien.”” Rejaul Hoque Bepary und Pe Patki wiederum bezeichnen Momo als «eth-
nisches Essen der Gemeinschaften des Himalayas» und als «traditionelles Essen
Tibet und Nepals»,*® obschon der Ursprung der Momo nicht eindeutig ist. In der
Werbung, fiir die seit 2018 im Tiefkiihlsortiment einer Schweizer Supermarktkette
verkauften Momo (mit Rind und «Vegi»-Variante), werden diese jedoch als «tibe-
tisch-nepalesische Spezialitdty angepriesen.’” Momo einer anderen Firma werden
im Kiihlregal einer anderen Supermarktkette seit 2021 sowie einer Firma, welche
Tiefkiihl-Momo ausschliesslich fiir den Grosshandel anbietet, ohne jeglichen Ver-
weis auf Tibet verkauft. In Kochbiichern und in Schweizer Medien werden Momo
durchwegs als «inoffizielles Nationalgericht Tibets»'° bzw. als eine «Art Nationalge-
richt»"" und auch als «obligatorischen Bestandteil des Mittagsessen in tibetischen
Familien»'*? vermarktet. [ch behaupte, dass Momo von TibeterInnen in der Schweiz
nicht nur aus wirtschaftlichen Interessen als tibetisches Kulturgut angesehen wer-
den, sondern auch als ein Beitrag zur historischen und sozialen Ausdrucksform der
Gemeinschaft zu interpretieren ist.!'® TibeterInnen verstehen sich namlich als die
KulturtrdgerInnen, fiir die Momo identitatsstiftend sind: «Momo sind unser Lebeny,
wie dies der Food Truck-Inhaber knapp formuliert hat.'**

Heutzutage werden Momo in der Schweiz nicht nur in tibetischen Familien geges-
sen, sondern auch in tibetischen Restaurants, Take-away Food Boxen und in Food
Trucks angeboten.!® In der Schweiz wurde im Jahr 1987 das erste Tibet-Restaurant

95 In Anbetracht dessen, dass Sir Francis Edward Younghusband 1904 von Nepal aus nach Tibet kam und
auch Alexandra David-Neél 1912/13 nach Nepal reiste, und keiner der in Osttibet gereisten Personen
von gefillten Teigtaschen berichtet haben, kann vermutet werden, dass Momo aus Nepal nach Tibet
kamen. Doch diese Annahme muss noch weiter anhand von tibetischen Quellen untersucht werden.

96 Zuden tibetisch-mongolischen Beziehungen soll unter anderem verwiesen werden auf: Atwood, Chris-
topher: The First Mongol Contacts with the Tibetans. In: Roberto Vitali (Hg.): Trails of the Tibetan
Tradition: Papers for Elliot Sperling. Paris, 2015, S. 21-45.

97 Julie Kleeman, Yeshi Jampa: Taste Tibet: Family Recipes from the Himalayas. London 2022, S. 146.

98 Hoque Bepary, Rejaul; Patki, Pe. Momo-A Traditional Food of Himalayan Belt. Indian Food Industry
Magasin 34 (2015) 3, S. 48-52, hier S, 48.

99 Bihler: Momo? Mo-moll!

100 Grob, Pascal: Tenz: Tibetische Teigtaschen. In: Ziiri Isst. 2. 8.2017. www.gaultmillau.ch/zuri-isst/
tenz-tibetische-teigtaschen; Harrys Ding: Sesshaft gewordene Momos. In: Harrys Ding. 12. 4. 2017.
https://harrysding.ch/2017/04/12/tenz-momos/

101 Mendrong, Tsering: Tibetisch Kochen. Gerichte und ihre Geschichte. Géttingen 2006, S. 118.

102 Bruckner, Karin; Sohns, Christian: Die tibetische Kiiche. 108 Kastlichkeiten vom Dach der Welt. Miin-
chen 2003, S. 31.

103 An dieser Stelle kann gleichzeitig die Frage nach dem Anspruch auf das kulturelle Eigentum gestellt
werden, jedoch unter Beriicksichtigung, dass Kultur als ein vom Menschen - den jeweiligen AkteurIn-
nen - hervorgebrachtes und wandelbares Gewebe von Bedeutungen verstanden werden soll.

104 Food-Truck Inhaber, Gesprachsprotokoll vom 18. 4. 2023, in Ziirich.

105 Mittlerweile existieren sogar Momo Take-away-Angebote von Schweizer Gastronomen ohne jeglichem



in Wolfshausen im Kanton Ziirich eréffnet (und 1997 wieder geschlossen), welches
nach Aussage der Ehefrau des damaligen Besitzers, auch das erste Momo Catering
Service angeboten hat. In den folgenden Jahren folgten einige weitere Tibet-Res-
taurants sowie auch bereits die ersten Take-away-Angebote. Ein Momo Take-away
Besitzer in Zirich erklarte mir das Verhaltnis zwischen Momo, Zugehorigkeit und
Gastronomie: «Momo gemeinsam mit Familie und Freunden zu produzieren und
zu essen vermittelt ein Gefiihl der Zusammengehorigkeit.»'° Die Kundschaft zéhle
zur «Familie». Bei dem sich in den letzten Jahren in der Schweiz etablierten Street
Food stehen frische Zubereitung, regionale Produkte, Nachhaltigkeit und Genuss
im Fokus, folglich eignen sich Momo bestens dafiir. Ein weiterer Aspekt, warum
sich die gefiillten Teigtaschen als Street Food eignen, ist, dass diese traditionell
mit Fingern gegessen werden. Die Benutzung von Stibchen oder Besteck ist eine
neuere Entwicklung.

Zudem benotigen seit ein paar Jahren die Betreiber von Food Trucks und Take-away
Restaurants kein Wirtepatent mehr, was die Eroffnung eines solchen Betriebs deut-
lich vereinfacht hat. So hob ein aus Lhasa stammender Tibeter im Gesprach hervor:
«Momo kann jeder machen, dafiir ist kein Koch notwendig.»'*” Seinem Wissen nach
sind in Lhasa Momo nie in Restaurants angeboten worden, denn die gefiillten Teig-
taschen galten traditionell - wie erwédhnt — als Familienmahlzeit, welche zusam-
men zubereitet und in der Familienkiiche gemeinsam gegessen wurde. An dieser
Stelle soll kurz auf Restaurants im Tibet zwischen dem spéaten 19. und der Mitte
des 20. Jahrhunderts Bezug genommen werden:'® Beim indischen Gelehrten Sarat
Chandra Das (1849-1917) findet sich eine erste kurze Erwdhnung von zakhang (Re-
staurant) in Shigatse im Jahr 1879, wohin seine Begleiter gingen, um ihren Hun-
ger zu stillen.'”” Der schottische Abenteurer Laurence A. Waddell'® (1854-1983)
berichtet in einem Satz von «plentifuly (massenhaft) Restaurants in Lhasa im Jahr
1904, jedoch gibt es auch bei ihm keine Berichte dariiber, welche Speisen serviert
worden sind. Der in den USA lebende, tibetische Schriftsteller Jamyang Norbu
schildert die Griindung des berithmten Restaurants namens «Chindai Zakhangy» in
Lhasa im Jahr 1912.™! Seiner Darstellung nach sollen in diesen Restaurants unter
anderem auch Momo serviert worden sein. Nach Aussage einiger TibeterInnen in
der Schweiz war der Besuch von Restaurants in Lhasa bis in die 1940/1950er-Jah-
ren jedoch verpont, denn «draussen» von «Unbekannten» produzierten Speisen
stand man skeptisch gegeniiber. Ausserhalb der grosseren Stadte soll es gar keine

Tibet-Bezug und zudem werden Momo auch in einem China Take-away in Ziirich neben chinesischen
Jiaozi angeboten.

106 Take-away Inhaber, Gesprachsprotokoll vom 7. 9. 2022, Ziirich.

107 TCM-Mediziner, Gesprachsprotokoll vom 3. 9. 2022, in Ziirich.

108 Da lokale Archive in den letzten Jahren nicht mehr zugédnglich sind, kann nur auf Quellen von auslandi-
schen Reisenden Bezug genommen werden.

109 Chandra Das, Sarat: Journey to Lhasa and Central Tibet, London 1902, S. 60.

110 L. Austine Waddell: Lhasa and Its Mysteries. Delhi 1905, S. 427.

111 Norbu, Jamyang: Tibetan Restaurant Culture: Origins and Evolutions. February 14, 2018. www.
jamyangnorbu.com/blog/2018/02/14/tibetan-restaurant-culture-origins-and-evolution/?hilit-
e=%27restaurant%?27.

Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVk | ASTP 119:2 (2023)

(o]
0



Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVk | ASTP 119:2 (2023)

O

Restaurants gegeben haben; die Familien, bei denen Reisende iibernachteten, ver-
pflegten diese auch. Erst in den 1980erJahren kam es zu einem «Restaurant-Boom»
in Tibet.

Fazit

Meine Recherchen zeigen, wie die Kiiche der Tibeterlnnen in der Diaspora unter-
schiedliche Aspekte und Phdnomene aufzeigt: von der wirtschaftlichen Integra-
tion, der Vermarktung bis zur Aneignung der neu definierten tibetischen Kiiche in
der Schweiz. Den historischen Reiseberichten nach gab es zwar reichlich Nahrung
(vor allem Fleisch und Milchprodukte) im vorkommunistischen Tibet, doch war die
Vielfalt der Gerichte, insbesondere in der Zubereitungsart, sehr begrenzt. Zudem
muss hervorgehoben werden, dass Speisen, Kiiche und Essgewohnheiten selbst
innerhalb der tibetischen Kultur alles andere als homogen sind.

Aufgrund der nicht vorhandenen Tradition des Verfassens von Kochbiichern und
weil der Autorin bis dato keine lokalen historischen Texte zu und iber Essen im
tibetischen Kulturraum bekannt sind, basiert das Bild von der tibetischen Kiiche
im historischen Tibet ausschliesslich auf westlichen Reiseberichten vom 17. bis
ins friithe 20. Jahrhundert. Daher ist es ein schwieriges Unterfangen, die «traditio-
nelle» tibetische Kiiche zu erfassen. Die miindlich tradierten Kochrezepte wurden
erst mit Mitte der 1980er-Jahre in der tibetischen Diaspora verschriftlicht, denn
in der Diaspora werden Erinnerungen schriftlich aufbewahrt, um unter anderem
das Essen als traditionelles Kulturgut Tibets zu erhalten. Dieses Kulturgut umfasst
namlich alles, was von Menschen entwickelt und hergestellt sowie mit Essen in
Verbindung gebracht wird. Folglich handelt es sich sowohl um materielle Dinge
wie Lebensmittel als auch um immaterielle Dinge, wie selbst entwickelte Rezepte
fiir bestimmte Speisen. Somit kann festgehalten werden, dass die Esskultur ein
soziales, auf verschiedenen Wertorientierungen und Zielsetzungen basierendes
Konstrukt ist, die sich aufgrund von Kulturkontakten stetig weiterentwickelt.
Essen leistet ausserdem einen wichtigen Beitrag zur Konstruktion von Identitat
und Zugehorigkeit, denn die tagliche Nahrung hélt Familie und Gemeinschaften
zusammen. Dariiber hinaus dienen die jeweiligen Essensvorlieben auch dazu, Indi-
viduen und Gruppen voneinander abzugrenzen oder zu verbinden: Auf diese Weise
wird Tibet in der Schweiz immer wieder neu hergestellt.

Die Vielfalt der gefiillten Teigtaschen wie deren Rezepte, Zubereitungsarten,
Gar- und Falttechniken spiegeln die Heterogenitat Tibets wider. Die Zubereitung
und der Verzehr von Momo war und ist aufgrund der regionalen topografischen,
klimatischen Begebenheiten sowie auch der diversen Lebensstile, namlich der
nomadisierenden und Ackerbau betreibende Bevilkerung, unterschiedlich. Doch
die Tradition einzelner Gruppen hat sich in der Diaspora, welche als soziale Be-
wegung gesehen werden kann und will,""? zur allumfassenden Tradition Tibets

112 Sokefeld: Mobilizing in Transnational Space.



etabliert. Auch wenn Momo in historischen Berichten nicht erwahnt werden, so
vermitteln sie den TibeterInnen «Heimatgefiihl» und werden als Bestandteil der
tibetischen Identitdt gesehen. Folglich kann behauptet werden, dass es sich bei
Momo um eine «erfundene Tradition», geméass Eric Hobsbawm und Terence Ran-
ger, handelt. Regionale und soziale Unterschiede pragten namlich die Speisen (und
deren Zubereitung) innerhalb des tibetischen Kulturraums. Die scheinbar festver-
ankerte kulinarischen Tradition der Momo hat sich demnach erst in der Diaspora
entwickelt und diese hat schliesslich gesellschaftliche Identitdatsstrukturen legiti-
miert. In Bezug auf Diaspora-Gesellschaften ist zu sehen, dass Essen eine zentrale
Rolle bei der Neukonfiguration der migrantischen Identitat durch den Einsatz von
nationalen Markern spielt, insbesondere durch die Verbreitung diverser Kiichen
durch gastronomische Aktivititen. Somit kann am Beispiel der TibeterInnen in
der Schweiz gezeigt werden, dass das Essen ein vermittelnder Faktor bei der
Imagination der tibetischen Identitét ist sowie auch ein Gefiihl von Zugehorigkeit
fordert. Momo etablieren eine kollektive nationale Identitat, beruhend nicht nur
auf gemeinsamen wirtschaftlichen Interessen, sondern vor allem auch auf nostal-
gischen Erinnerungen, welche letztlich als Marketingstrategie eingesetzt werden.
Die tibetische Diaspora hat sich bei der Entwicklung ihrer Kiiche an der Schwei-
zer Aufnahmegesellschaft orientiert sowie dem Trend des Street Food angepasst,
wodurch vor allem die Momo Anerkennung gefunden hat, da gemeinsam geteilte
Vorlieben zu Nahrungsmitteln und deren Zubereitungsarten verbinden. Momo ha-
ben erfolgreich die Schweizer Gastroszene erreicht.

Ute Wallenbdck: Die tibetische Kiiche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

SAVk | ASTP 119:2 (2023)

O
s






	Die tibetische Küche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

