
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 119 (2023)

Heft: 2

Artikel: Die tibetische Küche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

Autor: Wallenböck, Ute

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1050116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1050116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHES ARCHIV FÜR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES

119. Jahrgang (2023), Heft 2, S. 73-91, DOI 10.33057/CHRONOS.1745/73-91

Die tibetische Küche und

Momo als Kulturgut in der Diaspora

UTE WALLENBÖCK

Abstract:

Dieser Artikel leistet einen kulturanthropologischen Beitrag zur Bedeutung des Essens

als Kulturgut Tibets in der Schweiz mit Fokus auf das sogenannte «tibetische Nationalgericht»

der Momo, gefüllten Teigtaschen. Anhand kulturwissenschaftlicher und
-historischer Konzepte wird die Bedeutung der Momo in Tibet sowie in der Diaspora basierend

auf historischen Reiseberichten, modernen Kochbüchern und Erzählungen der vorwiegend

älteren in der Schweiz lebenden Generation von Tibeterlnnen beschrieben. Weiter

wird auf die Präsenz von Momo in der Schweizer Gastronomielandschaft sowie auf die

Gründe für deren Erfolgsgeschichte in der Schweiz eingegangen.

Keywords: Diaspora, Tibet, Switzerland, Momo, Nutrition, Food Cultures

Diaspora, Tibet, Schweiz, Momo, Essen, Ernährungskultur //

Einleitung

Essen dient nicht nur der Nahrungsaufnahme, sondern stützt auch unsere Identität,1

denn anhand von Essen kann zwischen Wir und «den Anderen» differenziert
werden. Vor allem in einem «fremdkulturellen» Umfeld eines Zuwanderungslandes
kann Ernährung zu einem identitätsstiftenden Element in einer Gruppe werden,
wobei gemeinsame Küche und gleicher Geschmack verbinden. Was, wo und wie

gegessen wird, hängt also nicht nur von Klima, Produktionstechniken und Handel

ab, sondern ebenso von den Normen und kulturellen Werten der jeweiligen
Gesellschaft. Zudem sind Speisen und Gewürze - obschon je nach Verfügbarkeit
angepasst und oft aus ihrem ursprünglichen Kontext herausgelöst - bei
Migrationsgesellschaften2 für die Verbundenheit mit dem Herkunftsland sowie für die

Konstruktion einer ethnischen Identität mitbestimmend.3 Da Essen und Kultur

1 Vgl. Färber, Alexa: Identität. In: Brigitta Schmidt-Lauber; Manuel Liebig, Begriffe der Gegenwart. Ein

kulturwissenschaftliches Glossar. Wien 2022, S. 143-152.
2 Vgl. Hess, Sabine: Migration. In: Brigitta Schmidt-Lauber; Manuel Liebig, Begriffe der Gegenwart. Ein

kulturwissenschaftliches Glossar. Wien 2022, S. 187-194.
3 Vgl. Holzmann, Jon D.: Food and Memory. In: Annual Review of Anthropology 35, 2006, S. 361-378.

Nicolau, Mary; Doak, Colleen M.; van Dam, Rob M.; Brug, Johannes; Stronks, Karien; SeidellJaap C.: Cul-



untrennbar zusammengehören, zählt Essen zu einem Marker der kulturellen
Identität einer jeden Gemeinschaft. Heute, in globalisierten Kontexten, werden
bestimmte Gerichte immer bedeutender, um mit ihnen kulturelle Einzigartigkeit oder

auch Ähnlichkeit unterschiedlicher Gesellschaften zu unterstreichen. Vom Anbau

diverser Zutaten, von der Zubereitung und der Einnahme von Gerichten, bis hin

zur Weitergabe von Familienrezepten - die Wahl der Lebensmittel und des Essens

sind nicht nur mit den natürlichen Gegebenheiten, sondern eng mit den sozialen

und kulturellen Strukturen der jeweiligen Gesellschaften verbunden. Durch die
Übernahme neuer Lebensmittel und Gewürze wurden einige traditionelle Lebensmittel

im Laufe der Jahrhunderte angepasst oder sogar in neue Gerichte
umgewandelt. Dieser in vielen Zusammenhängen beobachtbare Prozess soll in diesem

Beitrag anhand der bis vor einigen Jahren in Europa kaum bekannten tibetischen
Küche am Beispiel der Afomo,4 gedämpfter Teigtaschen aus dünnem Weizenteig
gefüllt mit gehacktem Fleisch oder mit Gemüse, dargestellt werden. Der Ursprung
des Namens Momo (Tib. mog mog) findet sich im chinesischen Wort momo Ütl für
«gedämpftes Brot». Die Bedeutung des chinesischen Begriffes hat sich jedoch im
Laufe der Zeit hin zu «gefüllten Teigtaschen»5 entwickelt.
Auf einer empirischen Basis sollen neue Einblicke in die tibetische (Alltags-) Küche

möglich werden, und deren Integration in die Schweizer Gastronomielandschaft

am Beispiel des tibetischen «Nationalgerichts» der Momo nachgezeichnet werden.

In meiner Forschung untersuche ich, wie Traditionen für wirtschaftliche Zwecke
«erfunden»6 und Momo dabei als sogenannt «traditionelles» Kulturgut7 zu einem

wirtschaftlich erfolgreichen Produkt in der Schweiz wurden. Momo zählen heutzutage

zur bekanntesten Speise Tibets.8 Mit der Betonung auf die dabei mitverhandelten

ideellen Werte und den damit in Verbindung stehenden identitätsstiftenden

Ansprüchen, soll dargelegt werden, welche Praktiken zur heutigen Wertschätzung
dieses kulinarischen Kulturguts führen: Die Region Tibet ist in der Schweizer

Bevölkerung unter anderem durch Momo präsent. Dies formulieren jene drei jungen

tural and Social Influences on Food Consumption in Dutch Residents of Turkish and Moroccan Origin:
A Qualitative Study. In: journal of Nutrition Education and Behavior 41 (2009), 4, S. 232-241; Amenda,

Lars; Langthaler, Ernst: Kulinarische «Heimat» und «Fremde»: Migration und Ernährung im 19. und 20.

Jahrhundert. Jahrbuch für Geschichte des Ländlichen Raumes 10, 2013. Innsbruck Wien 2014.
4 Da es sich bei «Momo» um einen tibetischen Begriff handelt, behalte ich im tibetisch-sprachigen

Kontext auch im Plural «Momo» ohne «s» bei. Ausnahmen werden nur gemacht bei Verweisen auf

Publikationen und bei der expliziten Erwähnung von «Momos» in Interviews.
5 Gefüllte Teigtaschen sind im gesamten asiatischen Raum bekannt, so wie Buuz in der Mongolei, Manti

in Afghanistan, Gyoza in Japan und Jiaozi in China etc. (siehe: Otsuka, Hideaki: Research on Gyoza

Culture in Japan and China: How the Chinese dish fused into Japanese cuisine, and its historical
background, 2017. www.kikkoman.co.jp/c/kiifc/foodculture/pdf_27/e_012_013.pdf), die sich vor allem in

ihrer Faltung und den verschiedenen Zutaten für die Füllungen unterscheiden.
6 Hobsbawm, Eric: Introduction: The Invention of Tradition. In: Eric Hobsbawm; Terence Ragner: The

Invention of Tradition. Cambridge 1983, S. 1-14.
7 An dieser Stelle soll auf Regina Bendix verwiesen werden, die sich in ihrer Forschung mit der Profi¬

lierung von Kulturerbe als gesellschaftliche und wirtschaftliche Ressource auseinandersetzt. Bendix,

Regina: Eigentum, Kultur(erbe) und Wert. In: Stefan Groth, Regina Bendix; Achim Spiller (Hg.): Kultur
als Eigentum: Instrumente, Querschnitte und Fallstudie. Göttingen 2015, S. 177-196.

8 Urs Bühler: Momo? Mo-moll! In: Neue Zürcher Zeitung. 27. 4. 2017. www.nzz.ch/zuerich/restaurantkri-
ti ken/restaurant-tenz-zuerich-ld.1288862.



Tibeter, die durch Produktion und Vermarktung von Momo erfolgreich wurden, in
einem Zeitungsinterview: «Mit den Momos versuchen wir, den Menschen Tibet und
die tibetische Kultur näherzubringen und somit ein Bewusstsein für Tibet zu schaffen.»9

Offenbar funktioniert nicht nur die Geschäftsidee, sondern tibetische
Teigtaschen werden auch als kulturelle Ressource gesehen, die am (internationalen)
Markt genutzt werden können. In der Schweiz wird Tibet mittlerweile mit Momo

assoziiert und folglich zählen die Teigtaschen zu jenen sichtbaren Manifestationen
der tibetischen Präsenz in der Schweiz, auch wenn, wie eine Tibeterin in einem

Gespräch bedauert, die «Tibeter vergessen haben, Momo patentieren zu lassen».10

Aufgrund fehlender (oder der Autorin unbekannter) historischer Quellen aus

Tibet zur tibetischen Küche beruht dieser Forschungsbeitrag auf historischen

Reiseberichten, modernen Kochbüchern und auf den Resultaten dreier Phasen

ethnographischer Feldforschungen in der Schweiz im Sommer 2021, im September
2022 und im Laufe des Frühjahrs 2023. Ziel war es herauszufinden, inwiefern
Momo eine «erfundene» Tradition sind, deren Kontinuität damit weitgehend
konstruiert ist. Meiner Ansicht nach handelt es sich bei der Zubereitung von Momo

nämlich um eine Praxis ritueller oder symbolischer Natur, deren Ursprung
unklar ist. Ich führte folglich ethnographische11 und qualitative Interviews durch mit
dem Versuch, «das sympathisierende Verständnis für die spezielle Situation des

Befragten zum Ausdruck zu bringen».12 In Gesprächen mit Tibeterlnnen in der
Schweiz begegneten mir Aussagen, die inhaltlich divergent waren. Ich war konkret
an Speisen und Mahlzeiten interessiert, daher mass ich manchen Bemerkungen
anfangs wenig Bedeutung bei, da sie nicht in mein Bild passten.13 Die Auswahl
meiner Informantinnen erfolgte nach dem Schneeballprinzip. Ich wurde also über

Empfehlungen meines seit Jahren bestehenden Netzwerkes weitergeleitet.14 Die

Bestimmung des Ortes für die Durchführung der Interviews überliess ich jeweils
den Informantinnen; so traf ich mich in Cafés, in Restaurants, in Privathaushalten
oder bei Spaziergängen. Ich versprach allen Informantinnen, die Interviews zu

anonymisieren, wobei in den Interviewprotokollen Datum und Ort des Interviews
vermerkt wurden. Ich führte Interviews mit Tibeterlnnen unterschiedlichster

biografischer Prägung, aus den diversen Regionen des tibetischen Kulturraums
und zudem aus unterschiedlichen sozialen Gruppen durch, um so einen Einblick
in die Heterogenität der tibetischen Gemeinschaft in der Schweiz zu bekommen.

Eingangs stellte ich jeweils die Frage nach der Erinnerung daran, was sie in Tibet

9 Lacourrège, Deborah: Momomania: Wenn Teigtaschen süchtig machen. In: Coop Zeitung. 30.10. 2017.

www.coopzeitung.ch/themen/essen-trinken/2017/momomania-wenn-teigtaschen-suechtig-ma-
chen-32348/.

10 Gesprächsprotokoll vom 09. 9. 2022, Wil.
11 Vgl. Schlehe, Judith: Qualitative ethnographische Interviews. In: Bettina Beer et al. (Hg.): Methoden

ethnologischer Feldforschung. Berlin 2020, S. 91-111.
12 Lamnek, Siegrfried: Qualitative Sozialforschung. Weinheim 2010, S. 313.

13 Vgl. Reimers, Inga: Essen mit und als Methode. Ethnographie außeralltäglicher Mahlzeiten. Bielefeld

2022, hierS. 160-161.
14 Für Informationen zu meinen Aufenthalten und der Etablierung meiner Kontakte in Tibet verweise ich

auf Wallenböck, Ute: Die Bevölkerung am Sino-Tibetischen Grenzgebiet. Identitätskonstruktion der

Tibet-Mongolen. (Globalgeschichte und Global Studies, Vol. 1). Münster 2019, S. 35-37.



bzw. in ihrer Kindheit gegessen haben und zwischendurch unterbrach ich mit
Verständnisfragen. Mit dieser Frage zielte ich darauf, herauszufinden, inwieweit
Momo eine traditionelle Speise innerhalb des gesamten tibetischen Kulturraums
darstellt oder sich diese Tradition einzelner Gruppen zur allumfassenden Tradition
Tibets etabliert hat.

Um ein Verständnis für das Thema Ernährungskultur und Tibet zu schaffen, folgt
zunächst eine kurze Darstellung über Essen und Tibet anhand historischer
Reiseberichte. Im Anschluss daran wird auf die heterogene tibetische Gemeinschaft in
der Schweiz eingegangen, gefolgt von der Erklärung der Tradition der Weitergabe

von Rezepten und der Anpassung von Momo an den Schweizer Geschmack sowie

deren Vermarktung in der Schweizer Gastroszene.

Essen und Tibet

In den letzten Jahren wurde das Forschungsthema «Essen» im wissenschaftlichen
Kontext vor allem in Bezug auf Ost- und Südostasien populär, zur tibetischen
Küche existiert jedoch so gut wie keine wissenschaftliche Forschung, außer zur
Ernährung im Kontext der tibetischen Medizin.15 Aussagen zur Ernährung im
vorkommunistischen Tibet bzw. Tibet vor 1959 (oft auch «altes Tibet» genannt)
sind nur auf der Basis sporadischer Erwähnungen in Berichten von christlichen
Missionaren ab dem 17. Jahrhundert möglich. So berichtet der Kapuziner Francisco

Floratio della Penna (1680-1745), dass Tibeterlnnen «Thier-Fleisch»16 essen bzw.

«Fleisch-Speisen von einem geschlachteten Vieh»,17 sowie ihre Grundnahrung aus

«Thee, Meli und Getraid»18 besteht. Die detaillierteste Beschreibung über das Essen

in Tibet stammt vom italienischen Jesuiten Ippolito Desideri (1684-1733), der im
18. Jahrhundert als Missionar in Tibet tätig war.19 Er schreibt beispielsweise, dass

Tibeterlnnen alles essen dürfen und ihre Ernährung von keiner abergläubischen
Überzeugung bestimmt ist. Zudem unterscheidet er zwischen dem Essen der Armen
und der Reichen. Die Adeligen verfügten seiner Berichterstattung nach über einen

15 Medizin und Ernährung sind im tibetischen Kontext eng miteinander verbunden, so findet sich im

rGyud bzhi, die Vier Tantra des Sowa Rigpa (Tib. gso ba rig pa), der Wissenschaft der Heilung, ein

Kapitel zur Ernährung. Siehe Ploberger, Florian: Wurzeltantra und Tantra der Erklärungen aus der

tibetischen Medizin: Die vier Tantra der Tibetischen Medizin. Schiedlberg 2012, S. 231-255. Ein auf

Englisch erschienenes Buch zur Diätetik zeigt basierend auf der Sowa Rigpa heilende Wirkung der

Nahrungsaufnahme auf. Gyal, Yangbum: Tibetan Medical Dietary Book: Vol 1, Potency and Preparation
of Vegetables. Clinical Research Department. Dharamsala 2014.

16 Missio Apostolica, Thibetano-Seraphica. Das ist: Neue durch pabstlichen Gewalt in dem grossen Thi-

betanischen Reich von denen P. P. Capucineren aufgerichtete Mission und über solche Von P. Francisco

Horatio della Penna. 1740, S. 31.

17 Ebd., S. 90.
18 Ebd., S. 73.

19 Luciano Petech: I Missionari Italiani nel Tibet e nel Nepal. La Liberia dello Stato, 1952, Vol. VI, Libro II
Notizie della natura, costume e governo civile del Tibet; Cap. XIV Delle vesti e de' eibi che s'usano nel

Thibet, p. 83-91, hier S. 86; Desideri, Ippolito: Mission to Tibet: The Extraordinary Eighteenth-Century
Account of Father Ippolito Desideri S. Leonard Zwilling (Hg.) und Michael J. Sweet (Übersetzer).

Boston 2010.



vielfältigeren Speiseplan als der Rest der Bevölkerung. Die Berichte von Missionarinnen,20

Abenteurerinnen21 und Diplomaten22 des 19. und 20. Jahrhunderts geben
schliesslich vereinzelt einen Überblick über die Vielfalt der Lebensmittel und der

Ernährung in Tibet, abhängig von der Region sowie dem sozialen Hintergrund und
Lebensstil.23 Der österreichische Bergsteiger Heinrich Harrer (1912-2006), der von
1944 bis 1951 in Tibet lebte, schreibt beispielsweise: «Die Kochkünste der Nomaden

sind denkbar einfach. Im Winter gibt es fast nur Fleischgerichte, die recht
fett zubereitet werden.»24 Meist erwähnen die Berichte jedoch hauptsächlich das

geröstete Gerstenmehl tsampa25, Fleisch und Buttertee als Hauptnahrungsmittel.
Verwiesen wird in manchen Berichten auch darauf, dass die Küche der «oberen»

und «unteren» Klassen26 sich im alten Tibet sehr stark unterschied, denn vor allem
für die Hauptstadt Lhasa ist ein Vordringen fremder Einflüsse27 in der Küche der

Adeligen im Laufe der Jahrhunderte belegbar. So berichtet der britische Diplomat
und Tibetologe Charles Alfred Bell (1870-1945) über die Essgewohnheiten der

Adeligen und den chinesischen Einfluss, denn das Mittagessen bei den Wohlhabenden

bestand aus «vier oder fünf Gängen nach chinesischer Art».28

Ähnliche Beschreibungen von Hauptnahrungsmitteln in Tibet finden sich in den

aktuellen wissenschaftlichen Beiträgen der Tibetologinnen Veronika Ronge29 und

20 Vgl. Carson Rijnhart, Susanna: With the Tibetans in Tent and Temple. Chicago, New York & Toronto

1901; Ekvall, Robert: Fields on the Hoof. New York/Chicago 1968; Hermanns, Matthias: Die Nomaden

von Tibet. München 1949; Kawaguchi, Ekai: Three years in Tibet. Benares/London 1909.
21 Vgl. Hedin, Sven: Transhimalaya. Neue Abenteuer in Tibet. Leipzig 1919; Rayfield, Donald: The Dream

of Lhasa: the Life of Nikolay Przhevalsky (1839-1888). London 1976; David-Neél, Alexandra: Land

der Is. In Chinas Wildem Westen. Frankfurt/Berlin 1952. Harrer, Heinrich: Sieben Jahre in Tibet. Mein

Leben am Hofe des Dalai Lama. Berlin 1957.

22 Vgl. Bell, Charles: The People of Tibet. London 1928; Rockhill, William W.: Diary of a journey through
Mongolia and Tibet in 1891 and 1892. Washington 1894; Sir Younghusband, Francis Edward: 1905. The

Opening of Tibet; An Account of Lhasa and the Country and People of Central Tibet and of the Progress of
the Mission Sent There by the English Government in the Year 1903-4. New York/Doubleday 1905.

23 In meiner Forschung zu berücksichtigende Aspekte sind ausserdem, dass was, wo und wie gegessen
wird, nicht nur von Klima, Produktionstechniken und Handel abhängt, sondern ebenso von den Normen

(kulturellen Werten) der jeweiligen Gesellschaft. Die Esskultur sowie auch die Speisen innerhalb
Tibets divergieren regional aufgrund des Klimas, der Topografie sowie auch der Bodenfruchtbarkeit.
Darüber hinaus müssen neben den regionalen auch die sozialen Unterschiede berücksichtigt werden,
da diese sich in der Ernährung widerspiegeln.

24 Harrer, Sieben Jahre in Tibet (Anm. 21), S. 57.

25 Bezugnehmend auf Tsampa als traditionelles Grundnahrungsmittel und auch als Symbol für eine vereinte
tibetische Identität, soll verwiesen werden auf: Wallenböck, Ute; Exl-Preysch, Bianca-Maria: Tsampa:

Symbol der tibetischen Identität und Nahrungsmittel. In: Tibet Fokus 157 (2022), September, S. 8-9.
26 In Bezug auf die unterschiedlichen gesellschaftlichen Klassen in Tibet verweise ich auf: Fjeld, Heidi:

Commoners and nobles: hereditary divisions in Tibet, Nordic Institute of Asian Studies, Kopenhagen

2005; Kapstein, Matthew: Tibetan Society. In: Matthew Kapstein: The Tibetans. Hoboken 2006,
S. 175-204.

27 Vgl. Wallenböck, Ute: Connecting Foodways: Cultural Entanglement in Inner Asia. In: Proceedings of
the 4th International Scientific Conference «Current Issues in the Study of History, Foreign Relations
and Culture of Asian Countries», Novosibirsk 2021, S. 102-109.

28 Bell, Charles Alfred: The People of Tibet. London 1968. hier: S. 96. Übersetzung der Autorin.
29 Ronge, Veronika: Was essen und trinken die Tibeter? In: Die Welt des tibetischen Buddhismus. Mittei¬

lungen aus dem Museum für Völkerkunde Hamburg, Band 36, 2005, S. 549-567.



Petra Maurer.30 Diana Altner31 hingegen beschäftigt sich mit der Fischerei auf dem

tibetischen Plateau. Einen komplett anderen Zugang zum Essen in Tibet wählt
schliesslich Geoffrey Barstow.32 In seiner Forschung setzt er sich mit der Geschichte
des Vegetarismus in Tibet in Bezug auf den tibetischen Buddhismus auseinander.
Ansonsten ist das Thema Essen in Tibet sowie auch in der tibetischen Diaspora in
der anthropologischen Forschung bisher kaum thematisiert worden. Anna Elisabeth

Ott-Marti jedoch, die in ihrer Dissertation über die Lebensgewohnheiten und
kulturellen Umstellungen der ersten Tibeterlnnen in der Schweiz in den frühen
1960er-fahren geforscht hat, berichtet zumindest in Ansätzen über deren
Essgewohnheiten, auch im temporären indischen Exil: «Die Essgewohnheiten der Tibeter
mussten in Indien fast ganz aufgegeben werden. Es galt dort, dem Hunger zu
entrinnen und zu überleben. Fleisch, eines der tibetischen Hauptnahrungsmittel, war
kaum erhältlich. Man musste sich weitgehend auf vegetarische Kost umstellen. [....]

Erst in der Schweiz, als die Not weniger akut war, erwachte in jedem das Bedürfnis,
wenigstens ab und zu wieder so zu essen wie in der Heimat.»33 Bezugnehmend auf
aktuellere Forschungen von Tina Laurer spielen für die Mitglieder der tibetischen
Gemeinschaft in der Schweiz Essgewohnheiten für ihre soziale Verortung des

Selbst in der Diaspora eine wichtige Rolle.34

Die tibetische(n) Gemeinschaft(en) in der Schweiz

Nach der 1951 erfolgten offiziellen Eingliederung Zentraltibets in das chinesische

Staatsgebiet,35 der heutigen autonomen Region Tibet (TAR) und nach den damit
in Verbindung stehenden, von der chinesischen Volksbefreiungsarmee
niedergeschlagenen Aufständen im März 1959 kam es zu einer Abwanderung der tibetischen

Bevölkerung, wobei vor allem die tibetische Elite in Richtung Nepal und
Indien flüchtete. Die Schweiz reagierte umgehend und war das erste Land Europas,
das seit 1960 tibetische Flüchtlinge aufnahm. So zählte bis in die letzten lahre

30 Maurer, Petra: Die traditionelle Ernährung der Tibeter. In: Akademie Aktuell. Zeitschrift der bayrischen
Akademie der Wissenschaften. Heft 36, Schwerpunkt Ernährung. Grundlagen des Lebens, Ursache von
Krankheit, Ausdruck von Kultur und Religion, 2011, S. 35-39.

31 Altner, Diana: From Water Radish to Fish Restaurant: Recent Development of Fisheries in Central Tibet.
AAS Working Papers in Social Anthropology, 2010. Vol. 18, S. 1-13.

32 Geoffrey, Barstow. Food of Sinful Demons: Meat, Vegetarianism, and the Limits of Buddhism in Tibet.

Berkeley 2017.

33 Ott-Marti, Anna Elisabeth. Tibeter in der Schweiz: Kulturelle Verhaltensweisen im Wandel. Zürich 1971,
S. 137. In Bezug auf «Heimat», so bezieht es sich im Kontext Tibet aufgrund des vorwiegend patriline-
aren exogamen Verwandtschaftsverhältnis auf das «Vaterland» (Tib. phayui) bzw. auf das «Land der

Vorfahren».

34 Lauer, Tina: Wir Sind Keine Kleinen Dalai Lamas: Lebenswelten Von Tibeterinnen und Tibetern der

Zweiten Generation in Indien und der Schweiz. Bern 2013. S. 294 f.

35 Gemäss dem Narrativ der Kommunistischen Partei Chinas marschierte im Jahr 1951 die Volksbefrei¬

ungsarmee in Lhasa ein und «befreite» Tibet bzw. kam es durch die chinesischen Truppen zur
sogenannten «friedlichen Befreiung». Im Narrativ der Exil-Tibeterlnnen hingegen wurde Tibet von China

«erobert» bzw. «annektiert» Die tibetische Kulturregion von Amdo, Grossteil der heutigen chinesischen

Provinz Qinghai, wurde bereits 1723 in das Qing-Reich eingegliedert.



die Schweiz (und dabei vor allem die Ostschweiz) zu dem Land mit der grössten
tibetischen Gemeinschaft in Europa.36

Der Grossteil der frühen Forschung zur tibetischen Diaspora in der Schweiz
versuchte den Fragen der sozialen Verortung der Flüchtlinge nachzugehen.37 Die

Pionierarbeiten zur Problematik der Integration von Tibeterlnnen in der Schweiz

leistete Anna Elisabeth Ott-Marti.38 Peter Lindegger,39 der als Betreuer einer Tibet-

Gruppe in den Anfängen tätig war, sowie Ursula Rathgeb40 geben eine Übersicht

über die frühe Zeit der Tibeterlnnen in der Schweiz sowie deren diverse Aktivitäten.

Den Schwerpunkt auf Themen der Identität und den Veränderungen durch die

Migration sowie auf den Erhalt der tibetischen Kultur legten Martin Brauen und
Detlef Kantowsky,41 die sich in den frühen 1980er-Jahren im Rahmen ihrer Studie zu
den sozialen Milieus mit der kulturellen Integration tibetischer Pflegekinder und

Jugendlichen in der Schweiz auseinandersetzen. Bei diesen Milieus handelt es sich

um Schweizer Pflegefamilien der Aeschimann-Aktion,42 dem Pestalozzi-Kinderdorf43

und den «Heimstätten»,44 teilweise unter dem Dach des Roten Kreuzes, wobei bei

Letzteren Erwachsene die Zielgruppe waren. Bei den Erwachsenen handelte es sich

zumeist um Menschen mit wenig Schulbildung, welche in der Schweiz schlecht
bezahlte Arbeiten annahmen.45 Da es den Rahmen dieses Beitrags sprengen würde,

36 Seit dem Jahr 2005 stieg die Zahl der tibetischen Asylsuchenden in Frankreich sprunghaft an. Zurzeit
sollen in Frankreich über 8000 Tibeterlnnen leben. Siehe: Robin, Françoise: Les restaurants tibétains de

Paris, témoins ethno-politiques des deux vagues de l'exil tibétain en France. In: INALCO. December 2020.
www.inalco.fr/itineraires/9/restaurants-tibetains-paris-temoins-ethno-politiques-deux-vagues-exil-tibe-
tain-france.

37 In Bezug auf den Begriff «Diaspora» übernehme ich die Definition von Martin Sökefeld, der diese

als imaginierte transnationale Gemeinschaften sieht, welche Teile von Menschen vereinen, die an

territorial getrennten Orten leben. Zudem handelt es sich hierbei um eine transnational verstreute
Kollektivität, welche sich durch ein klares Selbstverständnis als Gemeinschaft sieht. Sökefeld, Martin:

Mobilizing in Transnational Space: A Social Movement Approach to the Formation of Diaspora. In:
Global Networks (Oxford) 6 (2006), 9, S. 265-284, hier S. 267.

38 Ott-Marti, Anna Elisabeth: Tibeter in der Schweiz: Kulturelle Verhaltensweisen im Wandel. Zürich
1971. Ott-Marti, Anna Elisabeth: Probleme der Integration von Tibetern in der Schweiz. Rikon 1980.

39 Lindegger, Peter: 40 Jahre Tibeter in der Schweiz: eine erste Bestandsaufnahme für die Jahre zwischen
1960 und 2000. Rikon/Zürich 2000.

40 Rathgeb, Ursula: Vom Dach der Welt. Tibeter in der Schweiz. Zürich 1993.
41 Brauen, Martin; Kantowsky, Detlef: Junge Tibeter in der Schweiz: Studien zum Prozess kultureller

Identifikation: Gemeinschaftsprojekt der Universität Konstanz und des Völkerkundemuseums der
Universität Zürich. Diessenhofen 1982.

42 Im Rahmen der Aeschimann-Aktion kamen 160 tibetische Kinder in die Schweiz, wo sie in Schweizer
Familien untergebracht wurden, mit dem Ziel den Kindern eine Chance für eine Ausbildung zu geben.
Diese bekamen im Gegensatz zu den Pestalozzi-Kindern eine rein westlich orientierte Ausbildung
und verlernten ihre Muttersprache. Siehe: Bitter, Sabine; Nad-Abonji, Nathalie: Tibetische Kinder für
Schweizer Familien. Die Aktion Aeschimann. Zürich 2018.

43 Dort hatten die tibetischen Flüchtlingskinder durch ihre Hauseltern die Möglichkeit, die tibetische
Kultur und Gemeinschaft zu leben und diese so zu erhalten. Siehe: Gyaltag, Gyaltsen: Exiled Tibetans
in Europe and North America. In: Dagmar Bernsdorff; Hubertus von Welck (Hg.): Exile as Challenge:
The Tibetan Diaspora. New Delhi 2003. Reprint 2004, S. 243-265, hier: S. 248.

44 In diesen Heimstätten wurde das Ziel verfolgt, neben der Sicherung der Existenz durch Arbeit auch die

Bewahrung der eigenen Kultur, Sprache und Religion. Diese sprechen bis heute relativ wenig Deutsch,

was diese Gruppe wiederum von der Schweizer Gesellschaft isoliert. Siehe: Gyaltag, Gyaltsen: Exiled

Tibetans, hier S. 247.

45 Ott-Marti, Anna Elisabeth: Probleme der Integration von Tibetern in der Schweiz. Rikon 1980, S. 70 und 80



soll nicht weiter auf diese unterschiedlichen Milieus eingegangen werden, jedoch
soll hervorgehoben werden, dass es sich bei den Mitgliedern der tibetischen
Gemeinschaft in der Schweiz keineswegs um eine homogene Gruppe handelt.46 Nicht

nur die jeweiligen Lebensgeschichten, sondern auch die Alltagskulturen, das

selbständige Handeln, Erleben und Denken prägen ihre jeweilige Lebenswirklichkeit.
Trotz der unterschiedliche Hintergrundgeschichten der einzelnen Mitglieder der
tibetischen Gemeinschaften in der Schweiz kann auf der Basis der eben genannten
Forschungen doch festgehalten werden, dass Gemeinsamkeiten und Gruppengefühle

auch unter den in der Schweiz geborenen und aufgewachsenen Tibeterlnnen
bestehen. So stellt beispielsweise Tina Laurer in ihrer Forschung die Frage, in
welcher Verbindung die zweite Generation, welche die Heimat der Eltern nicht selbst

gesehen hat, mit Tibet steht.47 Geschichten der Flucht sowie von ihrer Ankunft in
der Schweiz und der Unterbringung in einem dieser drei Milieus werden in dem

von Christian Schmidt48 herausgegebenen Buch von zwölf Tibeterlnnen erzählt.

Schlieter, Kind und Laurer konzentrieren sich vor allem auf religiöse Aspekte und
auf die Verhandlung der «Identität» von Tibeterlnnen in der Schweiz,49 beispielsweise

benennen Mitglieder der tibetischen Gemeinschaft neben Familie, Religion
und Sprache auch das Essen als ihr Bindeglied zu Tibet.
Welchen Stellenwert das Essen, präziser Momo, in der tibetischen Gesellschaft in
der Schweiz hatte und hat, unterscheidet sich gemäss den jeweiligen Sozialisierungen

der Tibeterlnnen in der Schweiz: Für einen in Lhasa aufgewachsenen Tibeter,50

der mittlerweile seit über fünfundzwanzig Jahren in der Schweiz lebt, galten Momo
als Alltagsgericht, denn diese wurden bei Festen nur als Beilage serviert. Seiner

Aussage nach, sind «Momo erst im Ausland <gross> geworden». Eine im Pestalozzidorf

aufgewachsene Tibeterin51 hingegen schildert, dass sie die Herstellung von
Momo von den Hauseltern lernte, denn mindestens einmal im Jahr wurden gemeinsam

Momo gemacht und diese wurden dann unter den anderen «Häusern» verteilt.
Momo zu servieren zeigt nämlich, wie wichtig der Gast oder der Beschenkte für die

Familie ist, da für Herstellung der Mahlzeit ein hoher Zeitaufwand erforderlich ist.

Doch nicht für alle Tibeterlnnen, die in den 1960er-Jahren in die Schweiz kamen,
zählten Momo zu den ihnen bekannten Speisen. Ein in den 1960er-Jahren als

Pflegekind im Rahmen der Aeschimann-Aktion in die Schweiz immigrierter Tibeter
erzählte,52 dass er bei einem Besuch bei seiner Mutter in Indien im Alter von über

f.

46 An dieser Steile soll erwähnt werden, dass Ott-Marti beruhend auf ihrer Forschung in den 1970er-Jah-

ren berichtete, dass unter den Tibeterlnnen kaum Unterschiede nach der geografischen Herkunft
gemacht wurde, jedoch aufgrund des Gebrauchs des Lhasa-Tibetischen eine Überlegenheit zu sehen war.
Unterschiede nach sozialer Herkunft wurden jedoch sehr wohl gemacht. Siehe Ott-Marti: Probleme der

Integration von Tibetern, S. 147 f., 157.

47 Lauer: Wir sind keine kleinen Dalai Lamas (Anm. 34).

48 Schmidt, Christian: Exil Schweiz. Tibeter auf der Flucht. 12 Lebensgeschichten. Zürich 2009.
49 Schlieter, Jens; Kind, Marietta; Lauer, Tina (Hg.): Die Zweite Generation der Tibeter in der Schweiz.

Identitätsaushandlungen und Formen buddhistischer Religiosität. Zürich 2014.

50 TCM-Mediziner, Gesprächsprotokoll vom 3. 9. 2022, in Zürich.

51 Schneiderin, Gesprächsprotokoll vom 3. 8. 2021, in St. Gallen.

52 Koch, Gesprächsprotokoll vom 21. 6. 2022, in Zürich.



20 Jahren erstmals Momo gegessen hatte. Zuvor war ihm diese Speise nicht
bekannt, da er in einer Schweizer Pflegefamilie aufwuchs. Ein anderes ehemaliges

Pflegekind offenbarte mir ebenfalls,53 dass er sich gar nicht an seine ersten Momo

erinnern kann. Jetzt da er selbst Enkelkinder hat, ist es ihm jedoch wichtig, dass

diese Momo machen können. Daher bereitet er gemeinsam mit seiner Tochter und
deren Kinder zumindest einmal im Jahr Momo zu. Dies lässt seiner Aussage nach

ein Gemeinschaftsgefühl innerhalb der Familie entstehen und die Enkelkinder
können so eine Verbindung zu ihren tibetischen Wurzeln erfahren. Kochen kann

folglich als Versuch gesehen werden, Herkunft synästhetisch zu rekonstruieren,
sich zu erinnern und zur «Heimat», also ins Land der Vorfahren, zurückzukehren,
die sowohl lokal als auch national subjektiv erlebt wird.
Ein weiterer erwähnenswerter Aspekt ist die Verbindung zu Tibet durch den
Verzehr von Momo. Wie Sarah Röthlisberger in ihrer Bachelorarbeit feststellt,54 kommen

bei einigen in der Schweiz lebenden Tibeterlnnen in Gesprächen über Momo

persönliche Erinnerungen an Tibet hoch, auch wenn manche selbst noch nie in
Tibet waren. Durch den Verzehr dieser Teigtaschen werden Tibeterlnnen in der
Schweiz emotional nach Tibet zurückversetzt, somit entsteht ein Zugehörigkeitsgefühl55

nicht nur innerhalb der tibetischen Diaspora, sondern zum gesamten tibetischen

Kulturraum. Im Gespräch mit einer im nordindischen Kalimpong geborenen

Tibeterin, die ebenfalls Anfang der 1960er-Jahre als Pflegekind in die Schweiz kam,
berichtet,56 dass beim jährlichen dreitägigen «Pflegekinder-Treffen» jeweils am

zweiten Tag gemeinsam Momo gemacht werden, da dies ein verbindendes Element

unter den Tibeterlnnen sei. Momo, beziehungsweise die gemeinsame Zubereitung
dieser, tragen zur Gemeinschaftsbildung bei und werden als Identitätsmarker der

Zugehörigkeit reklamiert. So wurde mir in diversen Gesprächen berichtet: «Kein

Festessen wäre ohne Momo komplett», denn Momo bringen nicht nur Freunde und
Familie zusammen, sondern bringen auch Frieden und Harmonie.

Tradierung von Rezepten

Beruhend auf den diversen Interviews kann festgehalten werden, dass die

Tradierung des Wissens um die diversen Nahrungsmittel und deren Zubereitung im
Kontext von Tibet ausschliesslich mündlich an die nächste Generation erfolgte. So

erklärte etwa Rinjing Dorje in seinem Kochbuch: «Die meisten Tibeter lernen das

Kochen von einer älteren Person, die bereits ein guter Koch ist, und sie haben keine

53 Sozialpädagoge, Gesprächsprotokoll vom 14. 07. 2022, in Basel.

54 Röthlisberger, Sarah: Unfolding Momo. A Discussion about the Meaning of Tibetan Dumplings for Peo¬

ple Belonging to the Tibetan Diaspora in Zurich. Bachelor Thesis, Universität Zürich 2020.
55 Der Begriff der Zugehörigkeit «nimmt wichtige Dimensionen des Identitätsbegriffs auf, ist aber besser

geeignet, den gegenwärtigen Komplexitäten, Dynamiken und Feinheiten der menschlichen Beziehungen,

ihrem situativen und prozesshaften Charakter, ihren Ambivalenzen und Paradoxien auf die Spur
zu kommen.» Pfaff-Czarnecka, Joanna: Zugehörigkeit in der mobilen Welt: Politik der Verortung.
Göttingen 2012, S. 10 f.

56 Angestellte, Gesprächsprotokoll vom 4. 9.2022, in Zürich.



genauen schriftlichen Rezepte, an die sie sich halten können. Kochen ist mehr eine
Sache der Erfahrung und des gesunden Menschenverstandes, und ein Gefühl dafür

zu bekommen, wie die Dinge zusammenpassen und wie sie schmecken und aussehen

sollten!»57 Somit handelt es sich bei den diversen Speisen Tibets um familiär
tradierte Speisen, deren Trägerinnen vor allem Mütter und Großmütter waren.58

Im tibetischen Adel, welcher seine eigenen Köche hatte, wurde das Wissen von
einem Koch zum nächsten weitergegeben, so berichtet mir ein Tibeter aus Lhasa.59

Doch mit der Migration und der globalen Verteilung der tibetischen Bevölkerung
ausserhalb des tibetischen Kulturraums seit 1959 wurde die Weitergabe dieses

Alltagswissens reduziert. Auch aus diesem Grund entstanden die ersten tibetischen
Kochbücher erst in der Diaspora, abgesehen von dem von der französischen
Orientalistin und Reiseschriftstellerin Alexandra David-Néel (1868-1969) verfassten und

posthum erschienenen Buch Leben in Tibet (Original: Vivre aux Tibet, 1975), in dem

erstmals Rezepte aus dem tibetischen Hochland publiziert wurden. Das Ziel der
Autorin war nicht, «die Hausfrauen mit exotischen Küchenrezepten zu versorgen»,
sondern es sollte «vielmehr einen umfassenden Einblick in die tibetische
Ernährungsweise vermitteln.»60

Die Vision für ihr erstes in Indien publiziertes Kochbuch war für Indra Majupuria
und Diki Lobsang eine andere: Sie strebten an, die diversen lokalen Kochtraditionen

(auch in der Diaspora) zu bewahren, damit diese weitergelebt werden können.
So publizierten sie schliesslich im Jahr 1985 in Delhi «ein Pionierbuch über die

Ernährung und Kochkunst» von Tibet.61 Ziemlich zeitgleich erschien von Rinjing
Dorje ein weiteres auf Englisch verfasstes tibetisches Kochbuch, das nicht nur
Rezepte aufführt, sondern auch einen Einblick in die Kultur Tibets gewährt.62 In
der autonomen Region Tibet (TAR) publizierte Tséring Chöpel schliesslich im Jahr
1993 das erste Kochbuch in tibetischer Sprache, in welchem in der Einleitung die

Alltagszutaten, im Anschluss daran die Rezepte aufgelistet werden.63 In den

darauffolgenden Jahren verfassten Personen unterschiedlicher Herkunft nicht nur
kommerzielle Kochbücher, sondern auch Bücher im Eigenverlag.64 Eine beson-

57 Dorje, Rinjing: Food in Tibetan Life. London 1985, S. 50. Übersetzung von der Autorin.
58 Des Öfteren wurde mir in Interviews von Tibeterinnen wie folgt mitgeteilt: «Nur wenn eine Frau kochen

kann, findet sie einen Mann».

59 TCM-Mediziner, Gesprächsprotokoll vom 3. 9. 2022, in Zürich.

60 David-Néel, Alexandra: Leben in Tibet. Kulinarische und andere Traditionen aus dem Lande des Ewigen

Schnees. Basel 1976/1989, S. 9.

61 Majupuria, Indra; Lobsang, Diki: Tibetan Cooking. [A pioneer book on the food and cookery of the well
known mysterious and one time forbidden land]. Revised Edition. Bangkok 1989. Übersetzung von der

Autorin.
62 Dorje, Rinjing: Food in Tibetan Life.

63 Bei den Alltagszutaten handelt es sich um «Tsampa, Weizenmehl, Butter, Yak-oder Rindfleisch, Lamm¬

fleisch, tibetisches Schwein, Tee, Bier, Milch, Joghurt und Chura (Käse)». Tshe ring Chos 'phel: Bod zas

bdud rtsi'i bum pa (Tibetan Cookbook). Lhasa 1993, S. 7.

64 Wangmo, Tsering; Houshmand, Zara: The Lhasa Moon Tibetan Cookbook. New York 1999; Bruckner,
Sohns: Die tibetische Küche; Tsering Mendrong: Tibetisch Kochen; E. Kelly, Elizabeth: Tibetan Cooking:

Recipes for Daily Living, Celebrations and Ceremony. Ithaca, New York 2007; Wandu, Lobsang;

O'Bannon, Yolanda: Tibetan Home Cooking: Learn How to Bring Joy to the People You Love by

Making Your Own Delicious, Authentic Tibetan Meals. Eigenverlag 2011; Rai, Jay: Jay Rai's Kitchen.



dere Motivation für das Verfassen ihres Kochbuchs hatte die im Pestalozzi-Dorf
aufgewachsene Nechung Engeler-Zingshuk.65 In einem Gespräch berichtete sie

mir,66 dass es sich bei ihrem Werk um eine Sammlung von tibetischen Rezepten

aus den diversen Regionen Tibets handelt. Oft kamen Neuankömmlinge67 zu ihr
und fragten sie nach Rezepten aus ihrer Heimat, daraus entstand die Idee, ein
Kochbuch zu entwickeln. Ihr Anliegen sei es, nicht nur den in der Schweiz lebenden

Tibeterlnnen die traditionelle tibetische Kost weiterzugeben, sondern auch

zu verhindern, dass die traditionelle Küche Tibets nicht in Vergessenheit gerät.
Zudem erklärt sie, dass es zwar in Tibet unterschiedliche regionale Küchen gebe,

es jedoch gerade in der Diaspora wichtig sei, Tibet als ein Ganzes zu sehen und
nicht regional zu differenzieren, denn es ginge um den Erhalt des tibetischen

Kulturguts.
Das Kochbuch dient somit als «Erinnerungshilfe»,68 denn auch Kochrezepte können
als Spiegel der Kulturgeschichte gesehen werden, da sie Einblicke in das Leben in
Tibet geben. Heute werden Rezepte im Internet ausgetauscht, sei es auf eigenen
Websites, Food-Blogs oder YouTube Kanälen. Hierbei steht nicht nur der Austausch

von Informationen im Vordergrund, sondern das Teilen von Rezepten aus der
(alten) Heimat.

Zubereitung von Momo

So heterogen die tibetische Gesellschaft ist, so divers ist auch die Zubereitung von
Momo, die Falttechniken und auch die genauen Rezepte. Es existieren familienintern

Theorien, wie genau der aus Weizenmehl zubereitete Momo-Teig auf die

gewünschte Dünne ausgerollt und gefaltet und wie die Füllungen saftiger werden.
Die Zubereitung der Momo ist relativ zeitaufwendig, daher wird für die Herstellung

traditionell die ganze Familie eingeteilt, wobei kleine Kinder ein Stück Teig
bekommen und damit üben, Momo zu formen. Das A/omo-Machen als Kulturpraxis
wird auf diese Art von einer Generation auf die nächste Generation weitergegeben.
Der Teig wird in der Regel aus Weizenmehl69 und Wasser hergestellt, manchmal
werden auch Hefe, Soda und/oder Backpulver hinzugefügt. Informanten, die vor

Tibetan Cuisine. Emedia 2013; Zeitun, Nariman: Tibetische Küche. Kochrezepte aus dem Hochland

Zentralasiens. Hamburg 2018; Kleeman, Julie; Jampa, Yeshi: Taste Tibet: Family Recipes from the

Himalayas. London 2022.
65 Engeler, Nechung: Nechungrs kulinarische Reise durch Tibet. St. Gallen 2009.
66 Gesprächsprotokoll vom 3. 8. 2021 in St. Gallen.

67 Ab den 1990er-Jahren kam es zu einem vermehrten Zustrom von tibetischen Flüchtlingen in die

Schweiz. Diese Flüchtlinge nannte meine Gesprächspartnerin «Neuankömmlinge».
68 Habjan, Ulrike: Graz, Österreichs gastrosophische Hauptstadt. Der Siegeszug der Kochbücher im Lauf

der Jahrhunderte. In: Veröffentlichungen der Steiermärkischen Landesbibliothek, Band 40. «Man

nehme...» Kochbücher und ihre Rezeption im Laufe der Jahrhunderte. Beiträge zum Symposium «Man

nehme...». Graz 2015, S. 213-270, hier S. 222.

69 Im einzigen Tibet Restaurant Österreichs werden Momo aus 2/3 Vollkornmehl und 1/3 Weizenweissmehl

hergestellt. Im Zuge meiner Feldforschung in der Schweiz stiess ich nur bei einem einzigen tibetischen
Restaurant in St. Gallen auf das Angebot von Vollkorn-Momo.



ihrer Flucht in die Schweiz im Gebiet von Bathang sozialisiert wurden,70 berichten,

dass in ihrer Kindheit in Wasser aufgelöste Asche (Tib. thai khu, Asche-

Suppe) als Backtriebmittel verwendet wurde. Ein Nomade aus Markham,71 der
seit 1998 in der Schweiz lebt, berichtete mir wiederum, dass seine Mutter eine

Art Sauerteig für den Momoteig ansetzte. Erstmals in Nepal, dann in der Schweiz,
hat er erfahren, dass der Teig auch ohne Triebmittel zubereitet werden kann. Im
Gespräch fügte er nebenbei hinzu, dass Momo «ohne Hefe saftiger, mit Hefe etwas

trockener» würden.
Nachdem der Teig einige Zeit geruht hat, wird dieser anschliessend portionsweise
mit einem Nudelholz ca. 3 mm dünn und rund ausgerollt. Eine Informantin72
erinnerte sich daran, dass wenn der Teig nicht rund ausgerollt war, sie von ihrem Vater

mit dem Nudelholz leicht geschlagen wurde, denn bei der Zubereitung von Momo

musste alles perfekt sein.

Die Grösse der Momo sind regional unterschiedlich, so erzählte ein Food Truck-In-
haber,73 dass die Momo in Kham größer seien als in anderen Teilen Tibets. Wenn

man davon drei Stück esse, sei man satt. Doch für Street Food in der Schweiz werden

kleinere Momo produziert, so wiegt hier ein Momo durchschnittlich 30 bis 40

Gramm.

Nach dem Auswallen werden die Teigrondellen gefüllt und gefaltet. Fast alle von
mir befragten Personen erlernten das Momo-Handwerk von ihren Grossmüttern
und Müttern. Eine in Osttibet aufgewachsene Informantin erzählte mir im Laufe

eines Gesprächs, dass ihre Mutter ihr stets sagte: «Momos sollen so schön sein wie
du bzw. wie dein Gesicht.»74

Nicht nur beim Teig, sondern auch bei den Falttechniken kann (regional)
unterschieden werden: Generell wird zwischen runden, halbmondförmigen (siehe Abb.

1) und mausförmigen Momo, den sogenannten «Ts; tsh-Momo, oft auch mit der

Form eines Haarknotens verglichen, unterschieden (siehe Abb. 2). In einem
Interview75 auf einem Street Food-Festival am Zürcher Hauptbahnhof erörterte ein

tibetischer Food Truck-Inhaber in Bezug auf die Falttechniken, dass in Kham und
Amdo Momo eher die runde Form der chinesischen Baozi hätten, in Lhasa seien

jedoch «aufgrund des Kontakts mit China» die halbmondförmigen Teigtaschen weit
verbreitet, welche den chinesischen Jiaozi ähnlich sind. Bezug nehmend auf Baozi

berichtet der deutsche Missionar und Tibetologe Matthias Hermanns (1899-1972),
der in Amdo tätig war, von «Gemüßeklößen» (tsä bau dse),76 also von gedämpften,

gefüllten Hefeteigtaschen.
Neben den Zutaten für den Teig und den Falttechniken sind auch die Garmethoden

regional divergent: Momo werden in Wasser gekocht, gedämpft, gebraten oder frit-

70 Take-away Inhaber, Gesprächsprotokoli vom 17. 3. 2023, in Zürich; angelernter Koch, Gesprächsproto¬
koll vom 27. 5. 2023, in Zürich.

71 Koch, Gesprächsprotokoll vom 14. 5. 2023, in Zürich.

72 Angestellte, Gesprächsprotokoll vom 4. 9. 2022, in Zürich.

73 Food-Truck Inhaber, Gesprächsprotokoll vom 18. 4. 2023, in Zürich.

74 Pflegekraft, Gesprächsprotokoll vom 14. 8. 2022, in Wetzikon.

75 Food-Truck Inhaber, Gesprächsprotokoll vom 18. 4. 2023, in Zürich.

76 Matthias Flermanns: Die Familie der Amdo-Tibeter. München 1959, S. 134.



Abb. 1: Zubereitung und Faltung von Momo sowie die ersten Dampfgartöpfe in der Schweiz, ©

Archiv, Tibet-Institut Rikon.

C

tiert. Ein Informant aus der Region von Ngari erzählte mir,77 dass in seiner Kindheit
ausschließlich in Wasser gekochte Momo gegessen worden seien. Eine Informantin78

aus Konpo wiederum berichtete, dass Momo in Bambuskörben gedämpft wurden,
heute aber auch Alukörbe dazu verwendet werden. Ein Informant aus Markham
erzählte mir beiläufig, dass sie «damals» aufgrund von fehlendem Kochgeschirr
Momo in einem Topf auf Blättern dämpften.79 Die vorab erwähnten Informanten aus

diversen Regionen von Bathang wiederum schilderten, dass die (Hefe)Teigtaschen
zuerst in einer weiten Bratpfanne mit Öl angebraten werden, und sobald der Boden

gelblich wird, werde Wasser hinzugefügt und die Momo würden so gegart. Bei den

frittierten Momo werden die Teigtaschen zuerst gedämpft und dann frittiert. Die am
meisten verbreitete Garmethode ist jedoch das Dämpfen.
An dieser Stelle ist die Metallwarenfabrik in Rikon im Kanton Zürich zu erwähnen,
welche von den Brüdern Henri und lacques Kuhn geführt wurde. Sie bauten nicht
nur das tibetische Kloster in Rikon,80 sondern boten auch einer Gruppe von tibetischen

Geflüchteten Arbeit und Unterkunft. Aufgrund der tibetischen Arbeiterinnen
und ihres Wunsches nach Momo, begann die Firma Kuhn Anfang der 1970er Jahre

mit der Produktion der ersten Momo-Dämpfer in Europa.81 Für den ersten Besuch

des Dalai Lama in Rikon im Jahr 1973 wurden damit schliesslich Momo zubereitet.

77 Pensionist, Gesprächsprotokoll vom 6. 4. 2023, in Bern.

78 Pensionistin, Gesprächsprotokoll vom 7.7.2021, in Bern.

79 Koch, Gesprächsprotokoll vom 10. 7. 2023, in Zürich.

80 Die Brüder Henri und Jacques Kuhn errichteten in den 1960er-Jahren die Stiftung «Tibet-Institut Rikon». Das

Klösterliche Institut wurde am 9.11.1968 eingeweiht. Tibet-Institut Rikon. URL: www.tibet-institut.ch
81 An dieser Stelle möchte ich mich bei Renate Koller, Bibliothekarin des Tibet-Instituts, für ihre Unter¬

stützung bei meiner Recherche herzlich bedanken.

&
CD

5

85



Nicht nur Garungsformen unterscheiden sich regional, sondern auch die Füllungen,
wobei Füllung aus Yak- und Rind- bzw. Lammfleisch in ganz Tibet verbreitet ist.

Einzig ein Tibeter aus Garze erwähnte mir gegenüber Momo mit Schweinefleischfüllung.82

Über die Gemüsefüllung der Momo bestehen Uneinigkeiten unter den Tibeterlnnen
in der Schweiz. So behauptet eine seit gut 30 Jahren in der Schweiz lebende Tibete-

rin,83 dass Momo mit Gemüsefüllung, also «tshah-Momo, «sehr spät nach Lhasa

kamen, dann nach Europa». Ihrer Meinung nach zählen diese Momo zur «modernen

tibetischen Küche». Momo mit Gemüsefüllung soll es jedoch in mancher fruchtbaren

Region Tibets gegeben haben, denn eine in Kongpo geborene Tibeterin erinnert
sich,84 dass in ihrer Kindheit, die mit «Kartoffeln, grünen Erbsen, Rettich, Zwiebel

und Fett für den Geschmack plus Salz» gefüllten Momo auf Bambusstreifen über
Wasser gedämpft wurden. Ackerbauenden Tibeterlnnen in Amdo assoziieren mit
Momo wiederum mit «Jiucah (Knoblauch-Schnittlauch)85 oder Kartoffeln86 gefüllten

Teigtaschen. Von Tibeterlnnen aus der Region um Lhasa erfuhr ich schließlich

von «Chura» - den sogenannten phyur ba (Käse)-Momo, mit Käse-Zucker Mischung
gefüllte Teigtaschen - welche jedoch in anderen Teilen Tibets unbekannt sind.

Mein Informant aus Markham erzählte zudem,87 dass es in seiner Kindheit «Tsam-

pa-Momo» gab, wenn kein Fleisch vorhanden war: Chura wurde in Wasser

eingeweicht, dann ausgedrückt und mit Honig, Butter und Tsampa vermischt. Anhand
dieser beiden Beispiele zeigt sich die Diversität der tibetischen Zubereitungsart
der Momo, welche wiederum die Heterogenität der tibetischen Gesellschaft

widerspiegelt. Doch jenseits dieser Heterogenität vereinen diese gefüllten Teigtaschen
die Gemeinschaft der Tibeterlnnen.
In der Diaspora sowie auch in den tibetischen Kulturregionen hat sich darüber
hinaus die Füllung in den letzten Jahren weiterentwickelt, so finden sich
mittlerweile neben den Füllungen aus Rind- und Schweinefleisch auch Hühnerfleisch
und Shrimps. Zudem soll erwähnt werden, dass in der Schweiz zwar Momo mit
Rindfleisch-Füllung angeboten werden, doch oft wird die Fleischmasse durch die

Zugabe von beispielsweise Chinakohl, Sellerie, Karotten und Kabis «verfeinert».

Durch den Einfluss von aussen werden die ursprünglich rein mit Fleisch gefüllten
Teigtaschen mit «traditionellen»88 jedoch veränderten Zutaten, wie z. B. Pilzen,
verfeinert und mit einem neuen geschmacklichen Verständnis bereichert. Als Beispiel
soll auf die in tibetischen Restaurants angebotene «modifizierten» Gemüsefüllungen

hingewiesen werden: Es gibt eine Füllung mit Spinat, Erbsen, Tofu, Paneer-

Käse, Champignon und Kartoffel, bzw. auch eine Füllung aus Glasnudeln, Kabis

82 Restaurant-Inhaber, Gesprächsprotokoll vom 17. 8. 2021, in Bern.

83 Pensionistin, Gesprächsprotokoll vom 9. 9.2022, in Wil.

84 Pensionistin, Gesprächsprotokoll vom 7. 7.2021, in Bern.

85 Angestellte, Gesprächsprotokoll vom 4. 9.2022, in Zürich.

86 Gespräch mit einem Amdo Tibeter, Anthropologe, 20. 2.2023, in Wien.

87 Koch, Gesprächsprotokoll vom 14. 5. 2023, in Zürich.

88 Hierbei handelt es sich neben Rind- und Yakfleisch unter anderem um folgende, lokal und wild wach¬

senden Gemüsesorten und Gewürze: Pilze (Tib. ser sha, dkar sha und shing skye mog ro), Knoblauch

(Tib. sgogskya), Kümmel (Tib. gosnyod), Frühlingszwiebel (Tib,'dzim bu) und Koriander (Tib. u su).



und Spinat, oder sogar eine aus Chinakohl, Kabis, Sellerie, frischem Spinat,
Karotten, Schnittlauch, Petersilie und Zucchetti bestehende Füllung. Weitere vegane
Füllungen bestehen aus Shiitake Pilz, Champignon und Kichererbsen oder auch

aus Spinat und Tofu. Die für meinen Geschmack am weitaus interessanteste der

«typischen Schweizer» Füllungen beinhalten den bekannten Schweizer Gruyère-
käse. Bei der Verwendung von Käse verweist mich jedoch eine Kongpo-Tibeterin
auf eine Weiterentwicklung der traditionellen (süssen) Chura-A/omo.89

Anhand dieser hier vorgestellten Afomo-Variationen ist offensichtlich, dass Rezepte
dem lokalen Geschmack und den aktuellen Gegebenheiten angepasst werden.
Küchen (cuisines) bzw. Speisen sind kein statisches, sondern vielmehr ein sich durch
kulturelle Kontakte und Kulturtransfer ständig weiterentwickelndes Phänomen.

Eine in Shigatse geborene und als Pflegekind in den 1960er-Jahren in die Schweiz

geflüchtete Tibeterin hob in einem Gespräch hervor: «Die tibetischen Speisen,
deren Zutaten sowie deren Verarbeitung haben sich in den Restaurants angepasst,

nämlich, wie man es vermarkten kann.»90 Ihr Sohn fügte ergänzend zu: «Bei Momo

handelt es sich heutzutage um ein Geschäftsmodell und hat nichts mehr mit der
Tradition zu tun.» Die Beobachtung, dass Momo in den letzten Jahren die Schweizer

Gastroszene erobert haben, bestätigt diese Aussagen.

Momo - eine tibetische Speise?

So gesellschaftlich divergent auch die Alltags- und Festtagsküche in Tibet war,
wodurch eine Vielfalt an Speisen zu verzeichnen ist, wunderte ich mich jedoch
beim Lesen diverser Reiseberichte über das Fehlen von Berichten über die
gefüllten Teigtaschen, welche doch in unterschiedlichen Landesküchen «Tradition»
haben.91 Laut Alexandra David-Neél handelt es sich bei Momo um «eine Art kleine
gedämpfte Pasteten»92 bzw. um «Fleischpasteten».93 Abgesehen von ihr findet
sich nur mehr beim Leiter des britischen Tibetfeldzugs (1903-1904), Sir Francis
Edward Younghusband (1863-1942), eine Beschreibung von diesen Teigtaschen:
«Das sind Knödel aus dickem Teig (engl, pudding), die um seltsames Fleisch gewickelt

sind.»94 Heinrich Harrer beispielsweise erwähnt in keiner seiner Publikationen

Momo auch nur mit einem Satz. In der Verfilmung von «Sieben Jahre in Tibet»

89 Pensionierte Restaurantinhaberin, Gesprächsprotokoll vom 7. 9. 2022, in Zürich.

90 Pensionistin, Gesprächsprotokoll vom 9. 9.2022, in Wil.

91 An dieser Stelle soll auf die kulinarische Entdeckungsreise zu den Wurzeln der Teigtaschen verwiesen
werden: Aga, Heimo; Schmidt, Nicole: Teigtaschen. Eine Reise zu den besten Rezepten der Welt. Weil
der Stadt 2017.

92 David-Neél, Alexandra: im Schatten des Himalaja: Zauber und Wunder in Nepal. München 1953, S. 61.

Im Originaltext auf Französisch lautet die Bezeichnung: «une sorte de petit pâté cuit à la vapeur»,
siehe: David-Neél, Alexandra: Au Coeur des Himalays. Le Népal. Paris 1978/2004, hier S. 125.

93 David-Néel: Leben in Tibet, S. 56; Alexandra David-Neél: Im Schatten des Himalaja: Zauber und Wunder
in Nepal. München 1953, S. 61.

94 Sir Younghusband, Francis Edward: 1905. Tibet (Anm. 60), S. 196. Übersetzung der Autorin.



aus dem Jahr 1997 werden in einer Szene den Protagonisten Heinrich Harrer und
Peter Aufschnaiter Momo serviert.
Momo sollen ihren Ursprung entweder in China oder in Nepal von den Newari95

haben. Gemäss einer Informantin kamen die Teigtaschen aus der Mongolei nach
Tibet.96 Julie Kleeman und Yeshi Jampa hingegen postulieren in ihrem 2022

erschienenen Kochbuch, dass Momo von Tibeterlnnen nach Nepal gebracht worden
seien.97 Rejaul Hoque Bepary und Pe Patki wiederum bezeichnen Momo als

«ethnisches Essen der Gemeinschaften des Himalayas» und als «traditionelles Essen

Tibet und Nepals»,98 obschon der Ursprung der Momo nicht eindeutig ist. In der

Werbung, für die seit 2018 im Tiefkühlsortiment einer Schweizer Supermarktkette
verkauften Momo (mit Rind und «Vegi»-Variante), werden diese jedoch als

«tibetisch-nepalesische Spezialität» angepriesen.99 Momo einer anderen Firma werden

im Kühlregal einer anderen Supermarktkette seit 2021 sowie einer Firma, welche

Tiefkühl-Afomo ausschliesslich für den Grosshandel anbietet, ohne jeglichen
Verweis auf Tibet verkauft. In Kochbüchern und in Schweizer Medien werden Momo

durchwegs als «inoffizielles Nationalgericht Tibets»100 bzw. als eine «Art Nationalgericht»101

und auch als «obligatorischen Bestandteil des Mittagsessen in tibetischen
Familien»102 vermarktet. Ich behaupte, dass Momo von Tibeterlnnen in der Schweiz

nicht nur aus wirtschaftlichen Interessen als tibetisches Kulturgut angesehen werden,

sondern auch als ein Beitrag zur historischen und sozialen Ausdrucksform der

Gemeinschaft zu interpretieren ist.103 Tibeterlnnen verstehen sich nämlich als die

Kulturträgerinnen, für die Momo identitätsstiftend sind: «Momo sind unser Leben»,

wie dies der Food Truck-Inhaber knapp formuliert hat.104

Heutzutage werden Momo in der Schweiz nicht nur in tibetischen Familien gegessen,

sondern auch in tibetischen Restaurants, Take-away Food Boxen und in Food

Trucks angeboten.105 In der Schweiz wurde im Jahr 1987 das erste Tibet-Restaurant

95 In Anbetracht dessen, dass Sir Francis Edward Younghusband 1904 von Nepal aus nach Tibet kam und

auch Alexandra David-Neél 1912/13 nach Nepal reiste, und keiner der in Osttibet gereisten Personen

von gefüllten Teigtaschen berichtet haben, kann vermutet werden, dass Momo aus Nepal nach Tibet
kamen. Doch diese Annahme muss noch weiter anhand von tibetischen Quellen untersucht werden.

96 Zu den tibetisch-mongolischen Beziehungen soll unter anderem verwiesen werden auf: Atwood, Chris¬

topher: The First Mongol Contacts with the Tibetans. In: Roberto Vitali (Flg.): Trails of the Tibetan

Tradition: Papers for Elliot Sperling. Paris, 2015, S. 21-45.
97 Julie Kleeman, Yeshi Jampa: Taste Tibet: Family Recipes from the Himalayas. London 2022, S. 146.

98 Floque Bepary, Rejaul; Patki, Pe. Momo-A Traditional Food of Himalayan Belt. Indian Food Industry
Magasin 34 (2015) 3, S. 48-52, hier S, 48.

99 Bühler: Momo? Mo-moll!

100 Grob, Pascal: Tenz: Tibetische Teigtaschen. In: Züri Isst. 2. 8. 2017. www.gaultmillau.ch/zuri-isst/
tenz-tibetische-teigtaschen; Harrys Ding: Sesshaft gewordene Momos. In: Harrys Ding. 12.4.2017.
https://harrysding.ch/2017/04/12/tenz-momos/

101 Mendrong, Tsering: Tibetisch Kochen. Gerichte und ihre Geschichte. Göttingen 2006, S. 118.

102 Bruckner, Karin; Sohns, Christian: Die tibetische Küche. 108 Köstlichkeiten vom Dach der Welt. Mün¬

chen 2003, S. 31.

103 An dieser Stelle kann gleichzeitig die Frage nach dem Anspruch auf das kulturelle Eigentum gestellt
werden, jedoch unter Berücksichtigung, dass Kultur als ein vom Menschen - den jeweiligen Akteurinnen

- hervorgebrachtes und wandelbares Gewebe von Bedeutungen verstanden werden soll.

104 Food-Truck Inhaber, Gesprächsprotokoll vom 18. 4.2023, in Zürich.

105 Mittlerweile existieren sogar Momo Take-away-Angebote von Schweizer Gastronomen ohne jeglichem



in Wolfshausen im Kanton Zürich eröffnet (und 1997 wieder geschlossen), welches

nach Aussage der Ehefrau des damaligen Besitzers, auch das erste Momo Catering
Service angeboten hat. In den folgenden Jahren folgten einige weitere Tibet-Restaurants

sowie auch bereits die ersten Take-away-Angebote. Ein Momo Take-away
Besitzer in Zürich erklärte mir das Verhältnis zwischen Momo, Zugehörigkeit und
Gastronomie: «Momo gemeinsam mit Familie und Freunden zu produzieren und

zu essen vermittelt ein Gefühl der Zusammengehörigkeit.»106 Die Kundschaft zähle

zur «Familie». Bei dem sich in den letzten Jahren in der Schweiz etablierten Street
Food stehen frische Zubereitung, regionale Produkte, Nachhaltigkeit und Genuss

im Fokus, folglich eignen sich Momo bestens dafür. Ein weiterer Aspekt, warum
sich die gefüllten Teigtaschen als Street Food eignen, ist, dass diese traditionell
mit Fingern gegessen werden. Die Benutzung von Stäbchen oder Besteck ist eine

neuere Entwicklung.
Zudem benötigen seit ein paar Jahren die Betreiber von Food Trucks und Take-away
Restaurants kein Wirtepatent mehr, was die Eröffnung eines solchen Betriebs deutlich

vereinfacht hat. So hob ein aus Lhasa stammender Tibeter im Gespräch hervor:
«Momo kann jeder machen, dafür ist kein Koch notwendig.»107 Seinem Wissen nach

sind in Lhasa Momo nie in Restaurants angeboten worden, denn die gefüllten
Teigtaschen galten traditionell - wie erwähnt - als Familienmahlzeit, welche zusammen

zubereitet und in der Familienküche gemeinsam gegessen wurde. An dieser
Stelle soll kurz auf Restaurants im Tibet zwischen dem späten 19. und der Mitte
des 20. Jahrhunderts Bezug genommen werden:108 Beim indischen Gelehrten Sarat

Chandra Das 1849-1917) findet sich eine erste kurze Erwähnung von zakhang
(Restaurant) in Shigatse im Jahr 1879, wohin seine Begleiter gingen, um ihren Hunger

zu stillen.109 Der schottische Abenteurer Laurence A. Waddell110 (1854-1983)
berichtet in einem Satz von «plentiful» (massenhaft) Restaurants in Lhasa im Jahr

1904, jedoch gibt es auch bei ihm keine Berichte darüber, welche Speisen serviert
worden sind. Der in den USA lebende, tibetische Schriftsteller Jamyang Norbu
schildert die Gründung des berühmten Restaurants namens «Chindai Zakhang» in
Lhasa im Jahr 1912.111 Seiner Darstellung nach sollen in diesen Restaurants unter
anderem auch Momo serviert worden sein. Nach Aussage einiger Tibeterlnnen in
der Schweiz war der Besuch von Restaurants in Lhasa bis in die 1940/1950er-Jah-

ren jedoch verpönt, denn «draussen» von «Unbekannten» produzierten Speisen
stand man skeptisch gegenüber. Ausserhalb der grösseren Städte soll es gar keine

Tibet-Bezug und zudem werden Momo auch in einem China Take-away in Zürich neben chinesischen

Jiaozi angeboten.
106 Take-away Inhaber, Gesprächsprotokoll vom 7. 9. 2022, Zürich.

107 TCM-Mediziner, Gesprächsprotokoll vom 3. 9. 2022, in Zürich.

108 Da lokale Archive in den letzten Jahren nicht mehr zugänglich sind, kann nur auf Quellen von ausländi¬

schen Reisenden Bezug genommen werden.

109 Chandra Das, Sarat: Journey to Lhasa and Central Tibet, London 1902, S. 60.

110 L. Austine Waddell: Lhasa and Its Mysteries. Delhi 1905, S. 427.

111 Norbu, Jamyang: Tibetan Restaurant Culture: Origins and Evolutions. February 14, 2018. www.
jamyangnorbu.com/blog/2018/02/14/tibeta n-restau rant-cultu re-origins-a nd-evolution/?hilit-
e=%27restaurant%27.



Restaurants gegeben haben; die Familien, bei denen Reisende übernachteten,
verpflegten diese auch. Erst in den 1980er-Jahren kam es zu einem «Restaurant-Boom»

in Tibet.

Fazit

Meine Recherchen zeigen, wie die Küche der Tibeterlnnen in der Diaspora
unterschiedliche Aspekte und Phänomene aufzeigt: von der wirtschaftlichen Integration,

der Vermarktung bis zur Aneignung der neu definierten tibetischen Küche in
der Schweiz. Den historischen Reiseberichten nach gab es zwar reichlich Nahrung
(vor allem Fleisch und Milchprodukte) im vorkommunistischen Tibet, doch war die

Vielfalt der Gerichte, insbesondere in der Zubereitungsart, sehr begrenzt. Zudem

muss hervorgehoben werden, dass Speisen, Küche und Essgewohnheiten selbst

innerhalb der tibetischen Kultur alles andere als homogen sind.

Aufgrund der nicht vorhandenen Tradition des Verfassens von Kochbüchern und
weil der Autorin bis dato keine lokalen historischen Texte zu und über Essen im
tibetischen Kulturraum bekannt sind, basiert das Bild von der tibetischen Küche

im historischen Tibet ausschliesslich auf westlichen Reiseberichten vom 17. bis

ins frühe 20. Jahrhundert. Daher ist es ein schwieriges Unterfangen, die «traditionelle»

tibetische Küche zu erfassen. Die mündlich tradierten Kochrezepte wurden
erst mit Mitte der 1980er-Jahre in der tibetischen Diaspora verschriftlicht, denn

in der Diaspora werden Erinnerungen schriftlich aufbewahrt, um unter anderem
das Essen als traditionelles Kulturgut Tibets zu erhalten. Dieses Kulturgut umfasst

nämlich alles, was von Menschen entwickelt und hergestellt sowie mit Essen in
Verbindung gebracht wird. Folglich handelt es sich sowohl um materielle Dinge
wie Lebensmittel als auch um immaterielle Dinge, wie selbst entwickelte Rezepte

für bestimmte Speisen. Somit kann festgehalten werden, dass die Esskultur ein

soziales, auf verschiedenen Wertorientierungen und Zielsetzungen basierendes

Konstrukt ist, die sich aufgrund von Kulturkontakten stetig weiterentwickelt.
Essen leistet ausserdem einen wichtigen Beitrag zur Konstruktion von Identität
und Zugehörigkeit, denn die tägliche Nahrung hält Familie und Gemeinschaften

zusammen. Darüber hinaus dienen die jeweiligen Essensvorlieben auch dazu,
Individuen und Gruppen voneinander abzugrenzen oder zu verbinden: Auf diese Weise

wird Tibet in der Schweiz immer wieder neu hergestellt.
Die Vielfalt der gefüllten Teigtaschen wie deren Rezepte, Zubereitungsarten,
Gar- und Falttechniken spiegeln die Heterogenität Tibets wider. Die Zubereitung
und der Verzehr von Momo war und ist aufgrund der regionalen topografischen,
klimatischen Begebenheiten sowie auch der diversen Lebensstile, nämlich der

nomadisierenden und Ackerbau betreibende Bevölkerung, unterschiedlich. Doch

die Tradition einzelner Gruppen hat sich in der Diaspora, welche als soziale

Bewegung gesehen werden kann und will,112 zur allumfassenden Tradition Tibets

112 Sökefeld: Mobilizing in Transnational Space.



etabliert. Auch wenn Momo in historischen Berichten nicht erwähnt werden, so

vermitteln sie den Tibeterlnnen «Heimatgefühl» und werden als Bestandteil der

tibetischen Identität gesehen. Folglich kann behauptet werden, dass es sich bei
Momo um eine «erfundene Tradition», gemäss Eric Hobsbawm und Terence Ranger,

handelt. Regionale und soziale Unterschiede prägten nämlich die Speisen (und
deren Zubereitung) innerhalb des tibetischen Kulturraums. Die scheinbar
festverankerte kulinarischen Tradition der Momo hat sich demnach erst in der Diaspora
entwickelt und diese hat schliesslich gesellschaftliche Identitätsstrukturen
legitimiert. In Bezug auf Diaspora-Gesellschaften ist zu sehen, dass Essen eine zentrale
Rolle bei der Neukonfiguration der migrantischen Identität durch den Einsatz von
nationalen Markern spielt, insbesondere durch die Verbreitung diverser Küchen
durch gastronomische Aktivitäten. Somit kann am Beispiel der Tibeterlnnen in
der Schweiz gezeigt werden, dass das Essen ein vermittelnder Faktor bei der

Imagination der tibetischen Identität ist sowie auch ein Gefühl von Zugehörigkeit
fördert. Momo etablieren eine kollektive nationale Identität, beruhend nicht nur
auf gemeinsamen wirtschaftlichen Interessen, sondern vor allem auch auf
nostalgischen Erinnerungen, welche letztlich als Marketingstrategie eingesetzt werden.
Die tibetische Diaspora hat sich bei der Entwicklung ihrer Küche an der Schweizer

Aufnahmegesellschaft orientiert sowie dem Trend des Street Food angepasst,
wodurch vor allem die Momo Anerkennung gefunden hat, da gemeinsam geteilte
Vorlieben zu Nahrungsmitteln und deren Zubereitungsarten verbinden. Momo
haben erfolgreich die Schweizer Gastroszene erreicht.




	Die tibetische Küche und Momo als Kulturgut in der Diaspora

