
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 118 (2022)

Heft: 2

Artikel: Alles vibriert : "vibes" als Paradigma der Pop- und Clubkultur

Autor: Schmitzberger, Julian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1035156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHES ARCHIV FÜR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES

118. JAHRGANG (2022), HEFT 2, S. 51-68, DO1 10.33057/CHRON0S.1699/51-68

Alles vibriert
«Vibes» als Paradigma der Pop- und Clubkultur

JULIAN SCHMITZBERGER

Abstract

Vibe und vibes sind zu Modevokabeln mit hoher semantischer Beweglichkeit und

kommunikativer Potenz avanciert. Etymologisch leiten sich die beiden Begriffe von vibrations

ab, gemeint sind sinnlich wahrgenommene Schwingungen. Der Beitrag betrachtet solche

vibes aus zwei Perspektiven: Zum einen wird rekonstruiert, in welcher Weise und in

welchen Kontexten die Vokabeln verwendet werden. Bezugspunkt dieser semantischen

Kartierung bildet der popkulturell durchdrungene Alltag. Zum anderen wird der vibe

als besondere Erfahrungsqualität der Clubkultur empirisch untersucht, wobei das Wort

in diesem Kontext auf die (gute) Stimmung bei einer Tanzveranstaltung verweist. Mit

Rückgriff auf Denkansätze aus der Phänomenologie und der affect theory wird der

clubkulturelle vibe ethnografisch-kulturanalytisch als ästhetische Interaktion beschrieben.

Abschliessend wird die Konjunktur der Rede von vibes in ein Verhältnis zu grösseren

zeithistorischen und gesellschaftlichen Zusammenhängen gesetzt.

Keywords: pop culture, club culture, aesthetics, affect, emotion, embodiment, phenomenology,

moods, atmospheres

Popkultur, Clubkultur, Ästhetik, Affekte, Emotionen, Sinnlichkeit, Phänomenologie,

Stimmungen, Atmosphären

Clubs und Diskotheken waren die ersten Orte in Deutschland, an denen die

Auswirkungen der Covid-19-Pandemie für die Kulturwirtschaft messbar wurden. Als

Anfang 2020 das neuartige Coronavirus auch in Europa nachgewiesen wurde,
schlössen einige Clubs schon vorsorglich ihre Türen. Um die Verbreitung des

Virus zu verlangsamen, erliessen zunächst einzelne Bundesländer gesetzliche
Massnahmen. Wenig später wurde bundesweit ein umfassendes Kontaktverbot

ausgesprochen, das soziales Zusammenleben drastisch limitierte und
Kulturveranstaltungen unterband. Als Reaktion auf die pandemiebedingten Schliessungen
wurden mehrere Streamingangebote gegründet, die DJ-Sets von menschenleeren

Veranstaltungsstätten aus sendeten. Eine der bekanntesten dieser Initiativen war
United We Stream, eine im Fernsehsender Arte übertragene Spendenkampagne,
die ins Leben gerufen wurde, um existenziell bedrohte Clubs finanziell zu unter-



stützen. Im Vergleich zur gewöhnlichen Livesituation mussten jedoch Einschränkungen

hingenommen werden. In einem Interview mit der Tageszeitung äussert

sich Lutz Leichsenring vom Interessenverband Clubcommission Berlin dazu: «Es

ist eher ein trauriges Bild, wenn man vor Ort ist. Das ist ja auch keine Clubkultur,
das ist eine Fernsehproduktion. Da stehen ein paar Kameras um den DJ herum,
und der kann sich nicht auf sein Publikum einstellen, weil er es nicht sieht. Er

spürt den Vibe nicht, den er kreiert.»1

Als im Sommer die Infektionszahlen sanken, wurden die Restriktionen
teilweise aufgehoben. Je nach regionaler Gesetzgebung konnten Clubs, die über geeignete

Aussenflächen verfügten, als Bier- oder Sektgärten oder temporäre Restaurants

wiedereröffnen, doch Tanzlustbarkeiten, so die juristische Bezeichnung, blieben in
weiten Teilen der Bundesrepublik das ganze Jahr über untersagt. Eine der wenigen
Ausnahmen bildete Berlin, wo diese ab Ende Juli 2020 unter freiem Himmel wieder

durchgeführt werden konnten - unter der Voraussetzung der Einhaltung strenger
Hygienevorschriften. Eine vorherige Onlineregistrierung zur Kontaktnachverfolgung

wurde obligatorisch. Selbst Clubs, die für ihre harte Türpolitik, sprich für die

strenge Auslese am Einlass, bekannt waren, setzten nun auf einen personalisierten
Ticketvorverkauf. Beim Tanzen war auf ausreichend Abstand zu den anderen Gästen

zu achten - für die Einhaltung der Regeln sorgten üblicherweise eigens für diesen

Zweck engagierte Sicherheitsdienste. Der Mund-Nasen-Schutz durfte lediglich
an ausgewiesenen Sitzplätzen abgenommen werden. Veranstaltungen, die zuvor
mehrere Tage lang andauern konnten, mussten nun bereits um 22 Uhr ihr Ende

finden, manchmal wurde die Anwesenheit sogar auf konkrete Zeitslots beschränkt.
In Berlin war das Feiern also generell möglich - allerdings, so würden es die meisten

Beteiligten beschreiben, unter erschwerten Bedingungen. Im Rahmen meiner

ethnografischen Feldforschung zur Clubkultur in deutschen Grossstädten habe

ich mit Personen gesprochen, die schon zuvor umfänglich am Berliner Nachtleben

partizipierten und auch während der Pandemie an solchen Tanzveranstaltungen
teilnahmen. In vielen Interviews stand zur Debatte, ob das Feiern in Zeiten von
Covid-19 etwas Essenzielles einbüsst: den vibe.

Diese Beispiele - der nicht spürbare vibe beim Streaming von DJ-Sets und die

Hemmung von vibes durch die Berücksichtigung der Corona-Regeln - verdeutlichen,

dass den Ausdrücken im Kontext von im Nachtleben verorteten Musikszenen
eine bestimmte Bedeutung zukommt: Sie werden gebraucht, um die sinnlich
wahrgenommene Stimmung einer Tanzveranstaltung zu beschreiben. Zum Eindruck
einer bestimmten Stimmung können verschiedene Faktoren beitragen, wobei im

Mittelpunkt der gemeinsame Tanz steht, der konstitutiv für eine Clubveranstaltung
ist. In den Gesprächen wurden zudem einzelne Merkmale hervorgehoben, die das

sinnliche Erleben massgeblich prägen, beispielsweise die Musik, die Architektur
und Ästhetik des Clubraums oder das Publikum. Allerdings findet während des

Feierns eher selten ein elaborierter Austausch über die jeweilige Stimmung statt.
Die Kategorie des vibe wird oftmals erst im retrospektiven Sprechen über ästhe-

1 Uthoff, Jens: «Er spürt den Vibe nicht». In: taz, 10. 5. 2020, S. 28.



tische Erfahrungen herangezogen. Wenn meine Gesprächspartnerinnen vom vibe

oder von vibes reden, dann findet ex post eine sprachliche Vergegenwärtigung
eines zurückliegenden Ereignisses in Form eines Qualitätsurteils statt. Idealtypisch
lassen sich hier mit Kaspar Maase zwei ästhetische Teilprozesse unterscheiden:
Das Erleben, verstanden als die Tätigkeit des sinnlichen Wahrnehmens, Fühlens

und Handelns, und dessen Reflexion, Deutung und Kommunikation als Erfahrung.
Während sich der Begriff Erleben auf aktive Betätigung und Körperlichkeit
bezieht, ist mit der Erfahrung eine subjektive Sinneinheit gemeint, die sich in der
Form von sprachlich verfasstem Wissen artikuliert.2

In den Interviews werden die Begriffe vibe und vibes allerdings keineswegs
einheitlich verwendet. Auch Jenseits der Sphäre der Clubkultur ist von den beiden

Wörtern die Rede, vor allem in der popkulturell geprägten Jugend- und Umgangssprache.

Die alltäglichen und die für das Nachtleben spezifischen Konnotationen

überlagern sich, sie werden nicht zwangsläufig in Hinblick auf etwaige Differenzen

kritisch hinterfragt oder in scharfer Abgrenzung voneinander gebraucht. Zwar
lassen sich analytische Trennungen vornehmen, doch letztlich handelt es sich um

polyseme Begriffe, die ähnlich wie das Wort «Stimmung» mit mehreren Bedeutungen

aufgeladen sind, die eine etymologische Verwandtschaft beziehungsweise eine

ähnliche Grundbedeutung aufweisen.3

Vibe ist eine Ableitung von vibration, was mit Schwingung übersetzt werden

kann. Im Wesentlichen geht es um Schwingungen, die jemand oder etwas ausstrahlt
oder die jemanden ergreifen. Den meisten Verwendungsweisen ist gemein, dass

eine Relation zwischen einer Sprecherposition und einem sinnlich wahrgenommenen

Referenzpunkt markiert wird - eher in Form subjektiver Bezugnahmen,

weniger in der von allgemein gültigen Werturteilen. Vibes werden zwar intuitiv
und unmittelbar erkannt, aber eher selten spezifiziert oder genauer beschrieben.
Sie werden eher gespürt oder gefühlt, als dass sie einer rationalen Begründung
bedürfen. Anders gesagt: Vibes sind affektive Qualitäten.

Als ästhetische Kategorie ist dem vibe eine Vagheit und Offenheit eigen -
inhaltlich ist er nicht exakt bestimmbar. Als sinnliche Wahrnehmung und Empfindung

entziehen sich solche Schwingungen tendenziell der sprachlichen Fixierung.
Dies stellt eine kulturwissenschaftliche Einordnung des Phänomens vor ein

theoretisch-methodologisches Problem. Wie lässt sich ästhetisches Erleben beschreiben

und erklären, das mit empirischen Vorgehensweisen nur schwer greifbar ist?

2 Vgl. Maase, Kaspar: Schönes alltäglich erleben. Über die Ästhetisierung der Kultur. Bielefeld 2022,
S. 120-126.

3 Für die Geschichte des Bedeutungswandels von «Stimmung» siehe Wellbery, David E.: Stimmung. In:
Karlheinz Barck, Martin Fontius, Dieter Schlenstedt, Burkhart Steinwachs, Friedrich Wolfzettel (Flg.):
Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, Bd. 5. Stuttgart, Weimar 2003,
S. 703-733, hier S. 733.



Eine Kulturanalyse affektiver Schwingungen

Im Folgenden nähere ich mich vibes ethnografisch-kulturanalytisch von zwei

Perspektiven aus, die in ihrer Synthese der Komplexität des Phänomens gerecht werden

sollen.4 Einerseits geschieht dies auf einer sprachlich-diskursiven Ebene im
Kontext des popkulturell geprägten Alltags mit dem Ziel, den Sprachgebrauch
insoweit zu rekonstruieren, dass daraus ein funktionales Verständnis der Perzeption

von vibes abgeleitet werden kann.5 Infolge einer kurzen Genealogie des Begriffs,
die das heutige Sprechen von Schwingungen grundiert, werden eher explorativ
argumentierend verschiedene Verwendungsweisen angeführt, die zeigen, wie

man sich mit Hilfe von vibes verständigt, also ästhetische Erfahrungen in einer
bestimmten Weise adressiert oder sich über sie austauscht. Nur vor dem Hintergrund
der Explikation transnational zirkulierender popkultureller Semantiken und dem

Sondieren relevanter Diskursfelder kann dem clubkulturellen vibe Kontur verliehen

werden, da alltägliche und feldspezifische Bedeutungen in Wechselbeziehung
stehen beziehungsweise miteinander verschränkt sind. Andererseits werden vibes

in einer praxeologischen Perspektive unter besonderer Berücksichtigung ihrer
affektiven Dimension als sinnlicher Wahrnehmungsmodus und ästhetisches Erleben

interpretiert.6 Um das, was als Schwingung registriert wird, methodologisch und

theoretisch greifbar zu machen, wird dabei neben phänomenologischen Ansätzen

auf die affect theory rekurriert. Unter diesem Gesichtspunkt lassen sich vibes als

relationales Phänomen und affektive Dynamik untersuchen. Dieser Analyseansatz

erlaubt es, nicht nur den clubkulturellen vibe als ästhetische Interaktion zu

beschreiben, sondern auch die lebensweltliche Relevanz sinnlich empfundener
Schwingungen aufzuzeigen. Zur Illustration wird Material aus meiner ethnogra-
fischen Feldforschung zum Berliner Nachtleben in Zeiten der Covid-19-Pandemie

herangezogen. Im letzten Abschnitt werden die Konjunktur der Vokabel und die

damit in Zusammenhang stehenden Wahrnehmungsformen in grössere
gesellschaftliche und zeithistorische Zusammenhänge eingeordnet.

Amplitude: Zu konjunkturellen Schwankungen von Schwingungen

Zunächst ein kursorischer Blick auf die Genealogie des Worts, das massgeblich im
Umfeld von Musik- und Subkulturen gebräuchlich war. Die Begriffsgeschichte reicht
in die 1930er-Jahre zurück, als ausgehend von den USA das Vibrafon, kurz vibes,

als Jazzinstrument bekannt wird. Exemplarisch zu nennen sind Lionel Hamptons

Jivin' the Vibes (1937) oder Vibe Boogie (1945). Das Vibrafon ist ein Schlaginstru-

4 Paradigmatisch Lindner, Rolf: Vom Wesen der Kulturanalyse. In: Zeitschrift für Volkskunde 99/2
(2003), S. 177-188.

5 Für eine weitere kulturwissenschaftliche Analyse eines popkulturellen Schlüsselbegriffs vgl. Ege,

Moritz; Zeitler, Simon: «Support» - eine Schlüsselvokabel zwischen Szene-Ethos, Crowdfunding und

popkulturnaher Ökonomie. In: Österreichische Zeitschrift für Volkskunde 118 (2015), S. 203-233.
6 Vgl. etwa Reckwitz, Andreas: Praktiken und ihre Affekte. In: Hilmar Schäfer (Hg.): Praxistheorie. Ein

soziologisches Forschungsprogramm. Bielefeld 2016, S. 163-180.



ment, das dem Glockenspiel ähnelt. Es ist mit Metallplatten bestückt, unter denen

sich unterschiedlich lange Resonanzröhren befinden. Deren Abdeckungen werden

von einem elektrischen Motor zum Rotieren gebracht, was beim Anschlag der

Klangplatten einen «vibrierenden» oder «schwebenden» Ton erzeugt. Die Konnotation

von vibes als Slangausdruck für eine subjektive Empfindung hingegen stammt

aus der Gegenkultur der Hippies der 1960er- und 70er-Jahre. Sinnverwandt mit

Energie oder Aura, kursiert der Begriff zunächst im Milieu der US-amerikanischen

Westküste, wo man etwa in der kalifornischen Untergrundzeitung Berkeley Barb

davon lesen kann.7 Auch in Tom Wolfes Erzählung The Electric Kool-Aid Acid Test, in
dem die Reise einer Gruppe von Aussteiger:innen um den Schriftsteller Ken Kesey

dokumentiert wird, sind verschiedene Arten von anziehenden, abstossenden oder

drogeninduzierten vibrations zentral.8 Jenseits der vergleichsweise kleinen Kreise

von Eingeweihten wird die Rede von guten Schwingungen massgeblich durch
Good Vibrations (1966), den Hit der Beach Boys popularisiert. Ein Jahrzehnt später

spielen Bob Marley and the Wailers das Album Rastaman Vibration ein, in dem

Marley von positive vibration singt. In den 1990er-Jahren taucht das Wort vermehrt
in Raptexten auf: A Tribe Called Quest rappen «We got the vibe», während im
Hintergrund das Sample eines Vibrafons erklingt, und senden shout outs an ihre Fans.

In einem anderen Song greifen Busta Rhymes und Q-Tip auf die Formel «I caught
that ill vibe» zurück, um auf ihre einzigartigen flows hinzuweisen. Auch die Beastie

Boys wähnen sich im Besitz von «vibes, vibrations» und Kendrick Lamar erzielt
seinen ersten kommerziellen Erfolg mit Bitch, Don't Kill My Vibe (2012). Parallel zur
häufigeren Verwendung in rap lyrics etabliert sich die Bezugnahme auf den vibe

(meistens im Singular) in Szenen um elektronische Tanzmusik wie Techno oder

House. Das Wort verweist in diesem Zusammenhang auf die besondere Stimmung
und Atmosphäre von Clubveranstaltungen und Raves.

Semantisches Frequenzspektrum: Definitionsversuche

In welcher Weise und in welchen Kontexten wird heute von vibe und vibes

gesprochen? Heuristisch lassen sich vier Relevanzbereiche unterscheiden: Vibes

dienen sowohl dazu 1. (körperliche) Selbstverhältnisse zu beschreiben, als auch
2. Beziehungen anzuzeigen. Im Sinne einer ästhetischen Alltagstheorie werden sie

dazu genutzt, sich über 3. die Wesenszüge von Rezeptionseffekten oder 4. sinnliche

Wahrnehmungen, insbesondere die von Räumen, zu verständigen. Im Fall

des clubkulturellen vibe fallen prinzipiell alle diese Dimensionen - Körperlichkeit,
soziale Beziehungen, Ästhetik und Raum - zusammen.

Erstens hat sich in den letzten Jahren das Sprechen von Schwingungen als

selbstreflexive Bemerkung zu einem Körpergefühl durchgesetzt: zu viben (eng-

7 Vgl. Chayka, Kyle: Tiktok and the Vibes Revival. In: The New Yorker, 26. 4.2021, www.newyorker.com/
culture/cultural-comment/tiktok-and-the-vibes-revival.

8 Der Hinweis geht zurück auf Therieau, Mitch: Vibe, Mood, Energy. Or, Bust-Time Reenchantment. In:
The Drift, 19.1.2022, www.thedriftmag.com/vibe-mood-energy.



lisch häufig: vibin') kann heissen, dass man sich in einer Art flow befindet, sich

also selbst ein bestimmtes (gutes) Gefühl gibt oder Gefühle gewissermassen in
sich aufnimmt (vergleichbar mit Busta Rhymes' oben erwähnten «ill vibe»). Einen
vibe zu fühlen, kann des Weiteren bedeuten, dass man bestimmte musikalische
Qualitäten fühlen und gegebenenfalls in körperliche Aktivität umsetzen kann. Mit
Bezeichnungen wie groove oder swing ist oft Ähnliches gemeint. Das Urban Dictionary,

ein Community-basiertes Onlinewörterbuch für Slangausdrücke, führt für
die Wortfamilie vibe (samt möglichen Paarungen mit anderen Wörtern) über 800

verschiedene, von Nutzeninnen erstellte Einträge. Bei der verbalen Form «to vibe»

kann die Definition «To chill, be at peace, & let life do it's thing» derzeit die meisten
Stimmen auf sich vereinen.9 Hier ist der Einklang mit sich selbst gemeint, der
zwischen Entspannung, Wohlbefinden und Euphorie changieren kann - beim chilien,
abhängen oder dem alltäglichen Zeitvertreib. In einer Kolumne für das Magazin
der Wochenzeitung Die Zeit zitiert der Autor seine jugendliche Tochter Lotta, die,

entgegen seiner Erwartung, während des pandemiebedingten Lockdowns anfängt,
Bücher im Freien zu lesen. Bei der Verabschiedung vom Vater sagt Lotta: «Ich gehe

draußen viben.»10

Zweitens können vibes auf eine Übereinstimmung oder eine Harmonie
zwischen mehreren Instanzen hindeuten. In Analogie zu Instrumenten lässt sich von
einem «gestimmt sein» im Sinne einer Angleichung oder Anpassung sprechen,

lenseits von den binären Differenzkategorien good/bad vibes kann also eine

Haltung, Einstellung oder Orientierung ausgedrückt oder eine gewisse Verbundenheit
oder eine Identifikation vermittelt werden. Vor allem auf der Videoplattform Tiktok
kursiert die Phrase «to pass the vibe check», die eine Prüfung des Gegenübers

ankündigt, die bestenfalls mit der Anerkennung von Coolness quittiert wird. Ästhetische

Artefakte wiederum werden mit dem Prädikat vibey versehen, wenn ihnen
das Attribut zugeschrieben wird, in besonderem Masse stimmungsvoll oder

atmosphärisch zu sein. Mit jemandem zu viben (englisch: to vibe with) entspricht dem

Auf-einer-Wellenlänge-Sein mit einer anderen Person, was von einer unkomplizierten

freundschaftlichen Beziehung über sexuelle Anziehung bis hin zur Chiffre für
Geschlechtsverkehr reichen kann. Die Dating-App Tinder verfügt seit Mai 2021

über die sogenannte Vibe-Funktion, bei der ähnlich wie im klassischen Online-

dating Fragen beantwortet werden, die anschliessend im eigenen Profil sichtbar
sind. Auf der Website des Unternehmens heisst es dazu: «Du weißt, was ein Vibe

ist: das Gefühl, das sich in dir breit macht, wenn es sofort Klick macht, weil dein
Match auch auf Astrologie steht oder Picknicks liebt.»" Schliesslich sangen bereits

die Beach Boys «I'm pickin' up good vibrations / she's giving me excitations».

In Kombination mit einem anderen Wort kann, drittens, auf ein kulturelles
Timbre, eine ästhetische Färbung oder einen Stil verwiesen werden. Beispiels-

9 Eintrag von DeeBun, 17. 8. 2017, www.urbandictionary.com/define.php7terrrwVibe.
10 Prüfer, Tillmann: «Ich gehe draussen viben». Jugendliche im Lockdown. In: Zeit Magazin 11 (2021),

S. 45.
11 Team Tinder: Dürfen Wir Vorstellen: Vibes!, 5.5. 2021, https://de.tinderpressroom.com/news7i-

tem=122488.



weise kündigen «friday vibes» das Wochenende an, «summer vibes» weisen darauf

hin, dass etwas als sommerlich wahrgenommen wird. Durch solche Komposita
kann mitgeteilt werden, dass eine Begebenheit an eine andere erinnert oder dass

man Ähnlichkeiten, Verwandtschaften und Homologien erkennt (same vibes). In
den sozialen Medien lassen sich diverse Accounts, Kanäle, Gruppen und Hashtags

finden, die sich bestimmten Gefühlen oder Stimmungen (beziehungsweise den

sozialen Welten, in die diese eingebettet sind) widmen. So stehen «80s vibes»

dafür, dass etwas an die Kultur und Ästhetik der 1980er-Jahre erinnert, «dad vibes»

spielen auf väterliches Verhalten an.12

Viertens können sich vibes ausserdem auf räumliche Umgebungen und so-

ziomaterielle Anordnungen beziehen. Sie haben eine kollektive Dimension und

werden - zumindest potenziell - auch von anderen wahrgenommen und gefühlt.
Von einem Ort können gemütliche oder entspannte, aber ebenso unheimliche und

furchteinflössende vibes ausgehen. Eine belebte Strandpromenade kann besondere

Schwingungen ausstrahlen, ebenso ein verlassenes Fabrikgebäude oder eine

weihnachtlich dekorierte Innenstadt. In dieser Verwendungsweise kommen sie

dem nahe, was in der neueren Phänomenologie als Stimmung oder Atmosphäre
bezeichnet wird. Auf diese philosophische Denkschule wird weiter unten noch

eingegangen, da sie auch das Verständnis des vibe im Kontext von Clubkultur
erleichtert, um den es im Weiteren gehen wird. Bevor ich zur Analyse meines ethno-

grafischen Materials ansetze, werden Forschungsansätze besprochen, die sich

bereits mit dem clubkulturellen vibe auseinandergesetzt haben.

«The vibe»: Die clubkulturelle Schwingung

Seit den 1990er-Jahren beschäftigt sich eine Reihe kultur- und sozialwissenschaftlicher

Studien zu Clubkultur mit der angemessenen Theoretisierung und epistemi-
schen Einordung von ästhetischen Erfahrungen auf der Tanzfläche. Die Diskussion
dreht sich im Kern darum, wie etwa durch ekstatische und tranceartige Zustände

Subjektivitäten und Identitäten geformt werden.13 Auch wenn die Kategorie des

kollektiven vibe vergleichsweise selten bemüht wird, lassen sich insbesondere im
Bereich der popular music studies einige Beispiele finden: Der Kulturanthropologe
Graham St. John begreift den vibe der internationalen electronic dance music culture
im Anschluss an Victor Turner als die spontane communitas der Schwellenphase
eines postmodernen Rituals.14 Der Musikethnologe Luis-Manuel Garcia hingegen
setzt ihn mit buchstäblicher Vibration gleich, konkret mit der sensorisch erfahrbaren

Materialität von Klängen, die sich auf das Gefühlsleben auswirkt und dadurch

12 Stellvertretend die Instagram-Profile «90s anime viibes» oder «the.dad.vibes».
13 Vgl. etwa die Positionen von Gilbert, Jeremy; Pearson. Ewan: Discographies. Dance, Music, Culture and

the Politics of Sound. London, New York 1999; Bonz, Jochen: Subjekte des Tracks. Ethnografie einer
postmodernen/anderen Subkultur. Berlin 2008.

14 St. John, Graham: Trance Tribes and Dance Vibes: Victor Turner and Electronic Dance Music Culture.
In: ders. (Hg.): Victor Turner and Contemporary Cultural Performance. New York, Oxford 2008, S. 149-
173.



sozial bedeutsam wird.15 Für diese Autoren bildet der vibe die Ausgangslage für
weitere theoretische Ausführungen, er wird als geteiltes Erlebnis vorausgesetzt
und nicht weiter erklärt oder analysiert. Für eine kulturwissenschaftliche Lesart

der Herstellung und des Erlebens des vibes der Clubkultur lassen sich hier nur
vereinzelt Hinweise finden.

In dieser Hinsicht erweist sich der Beitrag der Musikwissenschaftlerin Maria
Witek als instruktiver. Sie beschreibt den clubkulturellen vibe als ein Zusammenwirken

mehrerer Elemente zu einer Konstellation, die nicht auf ihre einzelnen
Bestandteile reduziert werden kann: «The vibe of a dance party is an example of
affective atmosphere: a smooth, surfaceless space where subjectivity is secondary
to feeling intensities.»16 Der vibe wird hier als ein Kräftefeld entworfen, in dem das

Subjekt dezentriert ist. Unter Bezugnahme auf die kognitionswissenschaftliche
extended mind theory spekuliert Witek, dass kognitive Prozesse nicht auf das Gehirn

begrenzt sind, sondern sich über die Grenzen des Körpers erstrecken. In dieser

Perspektive bilden Mensch und Umwelt ein gemeinsames kognitives System, da

Objekte die Funktion mentaler Vorgänge übernehmen: «The vibe is considered as a

non-anthropocentric force where subjectivity is not just shared between people but
is diffused across a greater, and partially non-human whole.»17 Ein theoretischer

Standpunkt, der menschliches Denken und Fühlen explizit auf unbelebte Materie

ausweitet, scheint zwar kompatibel mit transhumanistischen Denkansätzen, lässt

sich aber im hier untersuchten Zusammenhang kaum empirisch operationalisie-

ren. Letztlich ist diese Tendenz aber bereits in der im Weiteren besprochenen
phänomenologischen Literatur angelegt, die sich mit der ästhetischen Erfahrung des

gelebten Alltags beschäftigt und in der die Differenz zwischen Subjekt und Raum

fliessend ist.

Schwingende Räume: Phänomenologie der Vibrationen

In manchen Verwendungsweisen sind vibes vergleichbar mit Stimmungen und

Atmosphären, wie sie in der neueren Phänomenologie nach Hermann Schmitz oder

Gernot Böhme beschrieben werden. Böhme begreift das Spüren von Atmosphären
als den elementaren Gegenstand und Modus menschlicher Wahrnehmung. Der

zentrale Gedanke seiner «neuen Ästhetik», eine systematische Theorie der
Herstellung und Wahrnehmung von Atmosphären, ist, dass Dinge nicht in ihrer Differenz

zur Umwelt beziehungsweise nicht in ihrem natürlichen Volumen, sondern

in ihrer räumlichen Ausdehnung begriffen werden. Laut Böhme führt eine solche

Perspektive zur Auflösung der Dichotomie von Subjekt und Objekt: «In der klas-

15 Garcia, Luis-Manuel: Feeling the Vibe. Sound, Vibration, and Affective Attunement in Electronic Dance

Music Scenes. In: Ethnomusicology Forum 29/1 (2020), S. 21-39.
16 Witek, Maria A. G.: Feeling at One. Socio-Affective Distribution, Vibe, and Dance-Music Consciousness.

In: Ruth Herbert, David Clarke, Eric Clarke (Hg.): Music and Consciousness 2. Worlds, Practices, Modalities.

Oxford 2019, S. 108.

17 Ebd., S. 94.



sischen Dingontologie wird die Form eines Dinges als etwas Abgrenzendes und

Einschließendes gedacht, nämlich dasjenige, was das Volumen des Dinges nach

innen einschließt und nach außen abgrenzt. Die Form eines Dings wirkt aber auch

nach außen. Sie strahlt gewissermaßen in die Umgebung hinein, nimmt dem Raum

um das Ding seine Homogenität, erfüllt ihn mit Spannungen und Bewegungssuggestionen.

»,8

Atmosphären werden also durch die unmittelbar erfahrbare Anwesenheit von

Dingen, Menschen oder deren Konstellationen geschaffen. Die Charakteristika der

Dinge wirken über ihre vermeintlichen Grenzen hinaus und erfüllen den Raum.

Nach Böhme richtet sich das menschliche Befinden nach solchen Atmosphären aus:

Eine Umgebung gibt bestimmte Stimmungsqualitäten ab, die man, sinnlich
wahrnehmend, in sich aufnehmen kann. Stimmungen leiten sich also von den quasi

objektiv gegebenen Atmosphären als subjektive Seite des Wahrnehmungsvorgangs
ab. Dieses Verständnis knüpft an Schmitz' «Neue Phänomenologie» an, in der

Gefühle als «räumlich ergossene, leiblich ergreifende Mächte» definiert werden.19

Atmosphären haben einen bestimmten Ausdruckscharakter, sie regen auf eine

bestimmte Art und Weise zum Fühlen an. Obwohl sie leibliches Spüren voraussetzen,

sind sie - zumindest dem Inhalt nach - nicht subjektiv und letztlich auch

ohne Individuum, das sie empfindet, gegeben. Atmosphären nehmen in der Sub-

jekt-Objekt-Dichotomie zwar eine Zwischenposition ein, eröffnen aber tendenziell

objektorientierte Untersuchungsperspektiven.20 Für die Kulturanalyse des

clubkulturellen vibe bietet Böhmes Theorie zwar wichtige Impulse, weil Materialität
und Historizität betont werden, doch der starke Fokus auf den Raum klammert die

Emergenz und Prozessualität sinnlicher Interaktion aus. Ein statisches Modell mit
stabilen Eigenschaften vernachlässigt die dynamischen Beziehungen und
Wechselwirkungen zwischen distinktiven Elementen einer materiellen Konstellation und

deren Eingebundensein in konkrete Situationen und divergente Kontexte. Dennoch

lässt sich Folgendes aus dieser phänomenologischen Blickweise übernehmen: Der
vibe einer Tanzveranstaltung ist massgeblich abhängig von der atmosphärischen
Wirkung des Orts, an dem sie stattfindet.21 Das Erleben des vibe schliesst prinzipiell

alle Dimensionen der sinnlichen Erkenntnis ein: auditive, visuelle, taktile und
olfaktorische Eindrücke, Temperaturempfinden, ebenso das Spüren des eigenen

Körpers (Pulsschlag, Muskelspannung, Schweiss und Drogeneffekte inbegriffen).
Zudem benötigt er die Präsenz und die (gegebenenfalls durch subkulturelle Stile

und Moden geprägten) ästhetischen Wirkungen anderer Menschen. Eine (gute)

18 Böhme, Gernot: Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik. Berlin 2017, S. 33 (Hervorhebung im Original).
19 Schmitz, Hermann: Kurze Einführung in die Neue Phänomenologie. Ereiburg, München 2009, S. 79;

grundlegend Schmitz/Hermann: Leib und Gefühl. Materialien zu einer philosophischen Therapeutik.
Bielefeld 2008.

20 Richtungsweisend ist in dieser Hinsicht Stefan Wellgrafs Analyse der schulischen Langeweile, in der

er historische und materielle Untersuchungsperspektiven mit ethnografischen Methoden verbindet.
Siehe Wellgraf, Stefan: Ruinierte Schule. Atmosphäre der Langeweile. In: Schule der Gefühle. Zur
emotionalen Erfahrung von Minderwertigkeit in neoliberalen Zeiten. Bielefeld 2018, S. 21-56.

21 Vgl. Schwanhäußer, Anja: Raumästhetik - die zweite Stadt. In: dies.: Kosmonauten des Underground.
Ethnografie einer Berliner Szene. Frankfurt am Main 2010, S. 109-145.



Stimmung wird aber nicht nur leiblich gespürt, sondern auch gemacht - sie leitet
sich in erster Linie von einer Interaktionsdynamik ab. Die Affekttheorie in der
Traditionslinie von Baruch de Spinoza und Gilles Deleuze bietet somit ein Korrektiv für
phänomenologische Denkansätze, welche die soziale Dimension von Sinnlichkeit
vernachlässigen, indem sie den Körper beziehungsweise das Verhältnis von
Körpern zueinander als Ausgangspunkt der Betrachtung festlegt.

Spinozas Affektlehre als relationale Kulturtheorie

In den Geistes- und Sozialwissenschaften wird von einem affective turn gesprochen,
der Mitte der 1990er-Jahre eingesetzt hat, wobei die kulturtheoretische Relevanz

von Affekten vor allem in den englischsprachigen cultural studies betont wurde.22

Bei Affekttheorien handelt es sich um eine Reihe heterogener Konzepte, deren
Gemeinsamkeit darin besteht, dass Affekte primär als körperlich konstituiert
angesehen werden und nicht als vorrangig diskursive oder kognitive Phänomene.23

Paradigmatisch für die Affekttheorie jüngeren Datums steht der Ansatz des

Philosophen und Medienwissenschaftlers Brian Massumi.24 Aufbauend auf Spinozas
Affektlehre aus dem 17. Jahrhundert - die von Deleuze erstmals in den späten
1960er-Jahren aufgegriffen und in den 1980er-Jahren massgeblich durch die
gemeinsam mit Félix Guattari verfassten Schriften popularisiert wurde - dienen
Massumis Veröffentlichungen für viele nachfolgende affekttheoretische Ansätze
als Referenz.

Nach Spinoza sind Affizierungen als allgemeine Wirkungsverhältnisse
zwischen Subjekt und Umwelt zu verstehen. Affektion (affectio) entspricht einer

grundlegenden Fähigkeit des Körpers: Der Mensch affiziert und wird affiziert, er
bewegt (sich und andere) und er wird bewegt. Affekte (affectus) beziehen sich

weniger auf spezifische subjektive Zustände als auf Übergänge von einem Zustand in
einen anderen; sie sind transitorische Vorgänge, die in einem universellen
Resonanzverhältnis stehen.25 Ein ethisch gelungenes Leben ist für Spinoza das Ergebnis
des geschickten Umgangs mit und erfolgreichen Steuerns von Affekten hin zur
Empfindung von Formen von Freude: Durch das affektive In-Beziehung-Setzen mit
der Umwelt resultiert eine Zunahme von Tätigkeitsvermögen. Im dritten Teil seines

Hauptwerks, der Ethica, definiert Spinoza Affekte daher als «Affektionen des

Körpers, von denen die Wirkungsmacht des Körpers vermehrt oder vermindert,

22 Clough, Patricia Ticineto; Halley, Dan (Hg.): The Affective Turn. Theorizing the Social. Durham, London

2007.

23 Einführend Gregg, Melissa; Seigworth, Gregory J. (Hg.): The Affect Theory Reader. London 2010.
24 Ein anderes einflussreiches Theorieangebot stammt von der Queer-Theoretikerin Eve Kosofsky Sedg¬

wick, die das Modell genetisch programmierter Affekte des Psychologen Silvan Tomkins aufgreift,
vgl. Sedgwick, Eve Kosofsky; Frank, Adam: Shame in the Cybernetic Fold. Reading Silvan Tomkins. In:
Eve Kosofsky Sedgwick: Touching Feeling. Affect, Pedagogy, Performativity. Durham, London 2003,
S. 35-66.

25 Vgl. Andermann, Kerstin: Die Macht der Affekte. Spinozas Theorie immanenter Individuation. Hamburg
2020.



gefördert oder gehemmt wird, und zugleich die Ideen dieser Affektionen».20 Ein

von Spinoza inspirierter Affektbegriff fragt demzufolge nach Wechselwirkungen
und Interaktionen zwischen Körper und Umwelt, wobei die damit verbundenen

Vorstellungen und Imaginationen gleichermassen Beachtung finden müssen, und

danach, inwiefern solche dynamischen Artikulationsprozesse Handlungsfähigkeit
bedingen.27

Das Ausüben und Empfangen von Wirkungen steht in einem zirkulären Fluss.

Affektdynamiken beschreiben somit ein relationales Wirkungsgeschehen - sei es

im Verhältnis eines Körpers zu sich selbst, zu anderen Körpern oder zu Objekten
und Umgebungen. Wenn von vibe oder vibes die Rede ist, geht es um Prozesse des

Affizierens und Affiziertwerdens: Entweder wird dadurch ein Betroffensein, also

die affektive Ansprache auf Reize, ausgedrückt oder konkreter ein Bezug auf die

Art und Weise von Affektionen hergestellt.
Inwiefern kann nun diese Affekttheorie dazu dienen, den vibe der Clubkultur,

also die Stimmung einer Tanzveranstaltung, besser zu verstehen? Das Geschehen

auf der Tanzfläche lässt sich als ein Kreislauf von Affektionen charakterisieren:

Entsprechend der allgemeinen clubkulturellen Konvention wird das affektive
Betroffensein durch Musik motorisch artikuliert. Sie findet ihren Ausdruck aber

nicht nur in Bewegungen, sondern gleicherweise in der Mimik, der Gestik und

gelegentlich auch in Ausrufen der Tanzenden. Die Affektionen, die sich etwa durch

die eigenen Körperbewegungen zeigen, affizieren andere, die wiederum andere

affizieren. Getragen von einer Rückkopplungsschleife von Aktion und Reaktion

bildet sich ein unübersichtliches Netzwerk aus Effekten. Bildlich gesprochen: Der

vibe überträgt sich, er weitet sich aus und erfüllt den sozialen Raum. Es wird nicht

nur miteinander getanzt, sondern gewissermassen füreinander - die Kette aus

gegenseitigen Affizierungen trägt zum Eindruck kollektiv geteilter Freude bei.

Affektbeziehungen beschreiben dabei oftmals Momente von Kollektivität -
imaginierte wie praktisch wirksame Vergemeinschaftungsprozesse werden durch

einen von Spinoza inspirierten Affektbegriff in den Mittelpunkt gerückt. Das ge-

meinschaftsstiftende Potenzial von Musik erschöpft sich nicht in Bezugnahmen auf
eine symbolische Ordnung, sondern entsteht durch das gemeinsame Durchleben

einer Erfahrung.28 Musik ermöglicht also nicht nur ideelle Verbindungen
(Identifikationen), sie produziert auch materielle (Momente und Formen von Sozialität).29

Dies lässt sich an einem Beispiel aus meiner Forschung zu Clubkultur in Zeiten

von Covid-19 verdeutlichen, in denen das gewohnte Affektionsgeschehen vermin-

26 Spinoza, Baruch de: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. In: ders.: Sämtliche Werke, Bd. 2, hg.

von Wolfgang Bartuschat. Hamburg 2010, S. 223.

27 Einführend zu Spinozas Machtbegriff Saar, Martin: Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach

Spinoza. Berlin 2019, insbesondere S. 137-154. Eine philosophiegeschichtliche Rekonstruktion der

Rezeption von Spinoza mit Schwerpunkt auf den Potenzialen seines Denkens für aktuelle theoretische
Debatten bietet Diefenbach, Katja: Spekulativer Materialismus. Spinoza in der postmarxistischen
Philosophie. Wien, Berlin 2008.

28 Vgl. Bonz (Anm. 13).

29 Vgl. Kosnik, Kira: Out On the Scene. Queer Migrant Clubbing and Urban Diversity. In: Ethnologia Euro-

paea 38/2 (2008), S. 69-80.



dert war. Eine Interviewpartnerin bemängelte, dass das Tragen von Masken
Gesichtsausdrücke verschleiert, die sie als essenziell erachtet: «Du siehst nicht, wenn
Leute dich anlächeln, [...] und du kannst Leute nicht anlächeln. Mir passiert es

sonst ganz oft, dass Leute mich ansprechen und sagen: <Du lächelst so schön!) [...]

Das geht natürlich vollkommen verloren. Das ist jetzt nicht so schlimm, weil man

spürt trotzdem die positiven vibes - das passt schon. Es wäre jetzt für mich kein

Grund, keine Maske zu tragen, aber es war anders.»30

Dieser Interviewausschnitt deutet darauf hin, dass der vibe - dieser Gedanke

lässt sich bereits in der phänomenologischen Denkrichtung finden - auch eine

biografische und historische Dimension hat. Einerseits wird er an bisherigen
Erfahrungen und Erinnerungen gemessen, andererseits konnte meine Gesprächspartnerin,

obwohl gute Schwingungen grundsätzlich fühlbar waren, die sie affi-
zierenden äusseren Impulse, etwa das Lächeln anderer, nicht gänzlich in
Wohlbefinden umsetzen, da sie sich um eine mögliche Ansteckung mit dem Coronavirus

sorgte. Während vordergründig ein vibe spürbar war, wirken im Hintergrund die

Konsequenzen einer gesellschaftlichen Krise mit.

Affekte jenseits von Repräsentation

Brian Massumi ist durch einen programmatischen Essay bekannt geworden, der

die spinozistisch-deleuzianische Denktradition zuspitzt. Auf Basis seiner Interpretation

neuro- und kognitionswissenschaftlicher Experimente beschreibt er Affekte
als undifferenzierte Intensitäten, die nur als Effekte analysierbar sind, da sie sich

der bewussten Wahrnehmung entziehen. Bei Intensitäten handelt es sich um
kurzlebige körperliche Erregungszustände: «Intensity is [...] outside expectation and

adaptation, as disconnected from meaningful sequencing, from narration, as it is

from vital function. It is narratively de-localized, spreading over the generalized

body surface, like a lateral backwash from the function-meaning interloops traveling

the vertical path between head and heart.»31

Affekte werden nach Massumi unvermittelt gespürt, sie entziehen sich
weitgehend gesellschaftlichen Prägekräften. Emotionen hingegen begreift er als so-

ziolinguistische Fixierungen von Intensitäten. Für den Philosophen verkennt der

Vorgang der Bedeutungszuweisung die weitgehend unstrukturierte Gestalt
physiologischer Intensitäten: Emotionen bieten sich erst im Nachhinein als Erklärungen
für den «temporal and narrative noise» der Affekte an, welche von der Sprache
niemals wirklich eingeholt und mit kulturellen Codes nie hinlänglich beschrieben

werden können, da sie eigenen Gesetzen folgen und einer eigenen Erfahrungsordnung

angehören.32 Die somatischen Intensitäten stehen zwar in einem Wechselver-

30 Interview mit Katerina, am 12.12. 2020.
31 Massumi, Brian: The Autonomy of Affect. In: ders.: Parables for the Virtual. Movement, Affect, Sensa¬

tion. Durham, London, S. 25.

32 Ebd., S. 26.



hältnis zu den sprachlich codierten Emotionen, doch Massumi schreibt Affekten
eine gewisse Autonomie gegenüber kognitiven Vorgängen zu.

Diese strenge Trennung von Affekt und Emotion wurde bereits vielfach
überzeugend kritisiert.33 Gleichwohl stecken die beiden Begriffe die Ränder eines

kulturanalytisch relevanten Spektrums ab. Eine hilfreiche Einschätzung zur Debatte

gibt die amerikanische Kulturtheoretikerin Sianne Ngai. Sie vermutet zwischen

Affekt und Emotion lediglich einen modalen Unterschied und verortet die beiden

Konzepte auf einem Kontinuum. Affekte müssen kein Gegensatz von Kognition
oder semantischer und semiotischer Bedeutung sein, sondern können in ein
Verhältnis zueinander gesetzt werden: «[T]he difference between affect and emotion is

taken as a modal difference of intensity or degree, rather than a formal difference
of quality or kind. My assumption is that affects are less formed and structured
than emotions, but not lacking form or structure altogether; less <sociolinguistically
fixed), but by no means code-free or meaningless; less (organized in response to our
interpretations of situations), but by no means entirely devoid of organization or
diagnostic powers.»34

Eine von der Affekttheorie informierte Perspektive trägt dem Umstand

Rechnung, dass wir stärker oder schwächer ausgeprägte Empfindungen haben, die uns
diffus oder unbeschreiblich erscheinen. Diese können sich zwischen Polen wie

Erregung und Teilnahmslosigkeit, Anziehung und Abstossung oder Involviertheit
und Distanzierung bewegen, ohne - nach eigener Einschätzung - treffend ver-
balisiert werden zu können. Allerdings sollten Materialität und Körperlichkeit
nicht als absoluter Gegensatz zu Diskurs, Repräsentation und Geschichtlichkeit

gedacht werden.35 Für den hier untersuchten Zusammenhang gilt es im Anschluss

an praxeologische Ansätze zu betonen, dass affektive Qualitäten kulturell codiert
sind.36 Sie setzen erlernte Deutungsmuster sowie routiniertes Handeln voraus.
Ohne (auch körperliches) Vorwissen, grundsätzliche Mitmachbereitschaft oder

ästhetische Affinität könnten Affektionen nicht ansteckend wirken.
Affekte jenseits des Repräsentationsparadigmas zu situieren, kann dennoch

für die empirisch-kulturwissenschaftliche Forschung fruchtbar gemacht werden.

Bereits seit den 1980er-Jahren widmet sich Lawrence Grossberg, ein Theoretiker

33 Vgl. etwa Leys, Ruth: The Turn to Affect: A Critique. In: dies.: The Ascent of Affect. Genealogy and

Critique. Chicago, London 2017, S. 307-350; Gatens, Moira: Affective Transitions and Spinoza's Art of
Joyful Deliberation. In: Marie-Luise Angerer, Bernd Bösel, Michaela Ott (Hg.): Timing of Affect. Episte-

mologies, Aesthetics, Politics. Zürich, Berlin 2015, S. 17-34.
34 Ngai, Sianne: Introduction. In: dies.: Ugly Feelings. Cambridge, MA, London 2005, S. 27(Hervorhebung

im Original).
35 Der Kulturwissenschaftler Jeremy Gilbert weist darauf hin, dass alle Formen von sozialer Organisation

als kulturelle Phänomene angesehen werden sollten, auch wenn sie sich nicht als signifying practices
beschreiben lassen. Vgl. Gilbert, Jeremy: Signifying Nothing: Culture, Discourse and the Sociality of
Affect. In: Culture Machine 6 (2004), https://culturemachine.net/deconstruction-is-in-cultural-studies/
signifying-nothing.

36 Monique Scheer entwirft eine kulturwissenschaftliche Epistemologie, die sich auch mit Ansätzen aus
der Affekttheorie auseinandersetzt, vgl. Scheer, Monique: Emotionspraktiken: Wie man über das Tun

an die Gefühle rankommt. In: Matthias Beitl, Ingo Schneider (Hg.): Emotional Turn?! Europäisch
ethnologische Zugänge zu Gefühlen & Gefühlswelten. Wien 2016, S. 15-36.



im Feld der cultural studies, der kulturellen Signifikanz von Affekten.37 In einer
seiner frühen Arbeiten zum Thema versteht er unter «affective investments» die

handlungsmotivierende Kraft, die Interaktionen und Identitäten zugrunde liegt
und gesellschaftliche Machtverhältnisse konstituiert. Im Lichte einer «psychology
of belief» sagen Affekte weniger etwas darüber aus, ob ein Glaubenssystem oder

eine Ideologie logisch greift, sondern ob sie aktiv unterstützt wird. Im Gegensatz

zu Massumi, der Affekte als somatische Energie und Intensität bestimmt, entfalten

Grossbergs Affekte ihre Wirkung also in erster Linie als verbindende Relationen
zwischen Praktiken, sie manifestieren sich nicht unmittelbar.38 Der affektive
Einsatz, der einer bestimmten Praktik zukommt, ist allerdings keine verlorene Energie,

vielmehr spiegelt er sich reziprok auf die Subjekte zurück: «Affective empowerment

involves the generation of energy and passion, the construction of possibility.
Unlike pleasure, an affective investment in certain practices always returns some

interest through a variety of empowering relations: by producing further energy
(e.g., rock dancing, while exhausting, continuously generates its own energy, if
only to continue dancing); by placing people in a position from which they feel they
have a certain control over their (affective) life; or by reaffirming the feeling that

one is still alive and that this matters. In all of these cases, affective empowerment
enables one to go on, to continue to struggle to make a difference. The investment
in popular practices opens up strategies which enable one to invest in new forms

of meaning, pleasure and identity.»39

In einer solchen Perspektive sind Affekte nicht mehr an einzelne Körper
gebunden, sondern werden gerade als relationale Affektbeziehungen, also in ihrer
sozialen Funktion, zu einer Grundlage für Subjektivierungsprozesse - ein
Gedanke, den man bis zu Spinoza zurückverfolgen kann. Körperliche Transformationen

besitzen das Potenzial zur Selbstermächtigung im Sinne des Ausweitens oder

Eingrenzens von Handlungsmöglichkeiten.
Ein weiterer Ausschnitt aus meiner ethnografischen Feldforschung kann dies

veranschaulichen. Die Einschätzung, dass aufgrund der coronabedingten Restriktionen

kein vibe entstehen konnte, teilen nicht alle meiner Befragten. Eine Person

berichtete sogar von einer tief greifenden und existenziell bedeutsamen Erfahrung
während einer Clubveranstaltung in dieser Zeit, die ihm dabei geholfen hat, eine

Entscheidung bei der Frage zu treffen, ob er seinen Arbeitsvertrag kündigen soll:

«Das war wirklich schön, weil du hattest eine Atmosphäre. Die Leute haben nicht
geraucht, aber hatten Masken auf. [...] Auf der Tanzfläche hatten alle richtig Bock.

[...] Um 21:58 war Schluss. Es hätte noch weitergehen können, aber ich war so

dankbar für das, was man hatte. Und ich fand die Energie auf der Tanzfläche - ich
hatte so viel Spass. Und ich war so: (Jetzt kündige ich. Geil. Genauso muss es

weitergehen.) Manchmal brauche ich von der Tanzfläche so eine Art von Energie-Input.

37 Vgl. Grossberg, Lawrence: Postmodernity and Affect. All Dressed Up with No Place to Go. In: Commu¬

nication 10 (1988), S. 271-293.
38 Grossberg, Lawrence: Mapping Popular Culture. In: ders.: We Gotta Get Out of This Place. Popular

Conservatism and Postmodern Culture. New York, London 1992, S. 83.

39 Ebd., S. 85.



Wenn ich mich manchmal nicht entscheiden kann, gibt mir manchmal so ein

Moment, wenn man loslassen kann, den Mut, mich wirklich für etwas zu entscheiden

und das dann durchzuziehen - den hatte ich da. Das war eine ganz tolle
Veranstaltung. Ich hatte sehr viel Freude. Ich bin angekommen, habe sofort getanzt und

nicht aufgehört. [...] Schön durchgetanzt, war super, und nicht drüber nachgedacht.
Und ich hatte den Eindruck, so war das bei vielen. Und dementsprechend war ich

so: It ain 't dead. Es kommt alles wieder.»40

Dass mein Interviewpartner zu Beginn des Zitats von einer Atmosphäre

spricht und nicht etwa von einem vibe oder einer guten Stimmung, zeigt erneut
die prinzipielle Austauschbarkeit bedeutungsähnlicher Wörter in der pragmatischen

Alltagskommunikation - an dieser Stelle des Interviews schildert er seine

Eindrücke nicht als differenziert wahrgenommene Schwingungen, sondern als

holistische Erfahrung («eine Atmosphäre»), Damit hebt er die individuelle
Bedeutsamkeit des Erlebnisses hervor, die womöglich nur mit Mühe und Ausschweifungen

sprachlich genau vermittelt werden könnte - insbesondere jenen, die nicht mit
dem vibe als clubkultureller Erfahrungsqualität vertraut sind. Denn hier handelt

es sich weniger um beiläufiges oder kontemplatives - und in diesem Sinne

alltägliches - sinnliches Spüren und Empfinden als um eine besonders intensive,
aussergewöhnliche Erfahrung, die für die Welt der Clubkultur spezifisch ist.

Zugleich eröffnet sie Handlungsspielräume für den restlichen Alltag. Das Tanzen

zur Musik hat durch die damit verbundene Steigerung von Entscheidungsfreiheit
einen transformativen Charakter. Der biografische Umbruch wird allerdings nicht
durch ein isolierbares, einschneidendes Ereignis ausgelöst, sondern durch die
kontinuierliche Verdichtung ästhetischer Interaktionen, die affektiv wirksam werden.
Auch der clubkulturelle vibe - als in sich geschlossene Sinneinheit - schliesst an

alltäglichere Formen ästhetischen Handelns an. Im Zusammenhang mit dem Alltag

«gewöhnlicher» Menschen spricht Maase von «niedrigschwelligen ästhetischen

Mikroerlebnissen», die «Stimmungseffekte» zeitigen, wobei der Begriff Stimmung
hier eine relativ permanente «emotionale Grundeinstellung» oder die fortwirkende
«Tönung des Empfindens» meint.41 Mit der voranschreitenden «Ästhetisierung der

Lebenswelt», sprich dem historischen Prozess der Ausweitung der Ästhetik auf
alltägliche Lebensbereiche, seien ästhetische Erlebnisse für einen Grossteil der

Bevölkerung europäischer Gesellschaften selbstverständlich geworden.42 Doch wie
verhält sich das Perzipieren und die Rede von vibe und vibes zu diesem Prozess?

Im folgenden letzten Abschnitt ordne ich die Konjunktur der Vokabeln in
umfassendere gesellschaftliche Entwicklungen ein.

40 Interview mit Bhavin am 12.1.2021.
41 Maase, Kaspar: Die Schönheiten des Populären. Ästhetische Erfahrung der Gegenwart. Frankfurt am

Main, New York 2008, S. 147 f.

42 Vgl. ebd., S. 34-52; Bubner, Rüdiger: Ästhetisierung der Lebenswelt. In: Walter Haug, Rainer Warning
(Hg.): Das Fest. München 1989, S. 651-662.



Schwingungen der Gegenwart

Vor allem auf der Kurznachrichtenplattform Twitter wurde im Frühjahr 2022
intensiv über «vibe shifts» debattiert. Das Onlinemagazin The Cut fasst das diskursive

Phänomen folgendermassen: «In the culture, sometimes things change, and a

once-dominant social wavelength starts to feel dated.» Für den Artikel wurde Sean

Monahan interviewt, der Urheber dieses sprachlichen Ausdrucks. Er arbeitet als

Meinungsforscher für ein Unternehmen, das Trendprognosen erstellt. Monahan
macht drei solcher vibe shifts im New Yorker Zeitgeist seit Anfang der Nullerjahre
aus: «Hipster/Indie Music (ca. 2003-9), or peak Arcade Fire, Bloc Party, high-wais-
ted Cheap Mondays, Williamsburg, bespoke-cocktail bars; Post-Internet/Techno
Revival (ca. 2010-16), or the Blood Orange era, normcore, dressing like The Matrix,
Kinfolk the club, not Kinfolk the magazine; and Hypebeast/Woke (ca. 2016-20),
or Drake at his Drakest, the Nike SNKRS app, sneaker flipping, virtue signaling,
Donald Trump, protests not brunch.»43

Vibe shifts stellen ursprünglich eine Selbstbeschreibung bestimmter urbaner

Milieus dar - der vibe tritt hier als Währung des Wandels in Erscheinung.
Im Internet hat sich die Formel inzwischen aber verselbstständigt und wird auf
unterschiedlichste Kontexte angewandt. Zusammen mit beliebten Phrasen wie

«no thoughts, just vibes» reiht sie sich in eine Serie von Internetmantras ein, die

Rezeptionseffekte betonen und manchmal rational begründete Einschätzung und

Kategorisierung sogar gänzlich zurückweisen. Für den Journalisten Kyle Chayka
scheint Affektivität zu einem informellen Leitprinzip digitaler Bild- und Tonkulturen

geworden zu sein. Der zunehmende Gebrauch von Hashtags wie «vibe»,

«vibes» oder «vibin» auf Social-Media-Plattformen ist für ihn ein Zeichen dafür,
dass Sprache und Text im Vergleich zu Tonaufnahmen, Bildern und Videos, die

eine bestimmte Stimmung transportieren, an Bedeutung verlieren: «In the social-
media era [...] <vibe> has come to mean something like a moment of audiovisual

eloquence [...]. What haiku is to language, a vibe is to sensory perception: a concise

assemblage of image, sound and movement.»44 In den sozialen Medien werden
vibes gesammelt, kuratiert und geteilt.

Die tatsächliche Evidenz solcher Diagnosen lässt sich schlussendlich schwer

nachweisen und ist nur in Einzelfällen empirisch zu klären. Gleichwohl fügen sie

sich in die zeitgeschichtliche Tendenz der epochalen Ästhetisierung ein, wie sie

von Maase und anderen konstatiert wird. Diese Entwicklung wird jedoch nicht von

allen Beobachteninnen befürwortet. Der Literaturwissenschaftler David E. Wellbery
bemängelt in seiner historischen Analyse des Bedeutungswandels des ehemals

ideengeschichtlich wirkmächtigen Konzepts der Stimmung dessen «alltagssprachliche

Trivialisierung»: «Ein differenziertes Vokabular der Stimmungsbeschreibung ist
keine Komponente des individuellen Selbstverständnisses mehr. Stimmungsnuancen

werden selten registriert; nur die grobe Alternative von guter und schlechter

A3 Davis, Allison P.: A Vibe Shift Is Coming. Will Any of Us Survive It? In: The Cut, 16. 2.2022, www.thecut.

com/2022/02/a-vibe-shift-is-coming.html (Hervorhebung im Original).
AA Chayka (Anm. 7) (Hervorhebung im Original).



Stimmung stehen zur Verfügung; auch die auf Kollektive bezogenen Verwendungen
des Begriffs sind alles andere als subtil. Die Stimmungssemantik, könnte man

sagen, ist während der zweiten Hälfte des 20. Jh. dumm geworden.»45

Diese kulturkonservative Verfallsthese lässt sich auch positiv umdeuten. Das

Erkennen von vibes verkörpert einen bestimmten Typus von Perzeption, eine -
popkulturell grundierte - ästhetische Kompetenz. Sie ist nicht notwendigerweise
sprachlich repräsentiert, sondern artikuliert sich in erster Linie affektiv, dennoch

kann sie von grosser subjektiver Bedeutsamkeit sein. Relevanz wird hier also

weniger der intellektuellen Beurteilung als der körperlichen und affektiven
Dimension sinnlichen Erlebens beziehungsweise dem kommunikativen Austausch

darüber zugemessen.
Wenn eine breite Bevölkerungsschicht sinnliche Sensibilitäten ausprägt und

die Bereitschaft zum Unterscheiden ästhetischer Werte steigt, kann das auch als

Selbstermächtigung gesehen werden, da sich dadurch vielzählige Möglichkeiten
eröffnen, die Lebensführung zu bereichern. Auf vibes zu rekurrieren, bietet zudem

eine praktische Lösung für jene, die ohne die Vokabel vor der Anforderung stünden,

sich der - vielen schwer zugänglichen - sprachlichen Mittel des künstlerischen

Diskurses bedienen zu müssen - insofern hat die zunehmende Verbreitung
des Sprechens von Schwingungen demokratisches Potenzial. Unter umgekehrtem
Vorzeichen lässt sich sogar behaupten, dass sich vibes, aus der Sphäre der Popkultur

kommend, in geisteswissenschaftlichen Diskursen eingenistet haben und zur
Mode geworden sind. Die Philosophin Jane Bennett spricht von «vibrant matter»,

um die Macht der Dinge zu umschreiben, wie sie von Akteur-Netzwerk-Theorien

vertreten werden.46 Hartmut Rosa wiederum sieht einen «vibrierenden Draht zur
Welt» als essenzielle Bedingung für ein gelingendes Leben an, oder, wie er es

bezeichnet, eine «résonante Weltbeziehung». Resonanz wird von Rosa als Gegenbegriff

zu Entfremdung in Stellung gebracht, gleichzeitig sei sie - hier werden seine

Anleihen aus der Psychologie deutlich - gleichbedeutend mit Selbstwirksamkeit.47

Zwar handelt es sich hier um zwei Theorien mit unterschiedlichen Intentionen
und Erklärungswerten, doch die Vibrationsmetapher erfüllt in beiden Beispielen
denselben Zweck: sie gibt - wenn auch nur in einem symbolischen Sinn - der als

leblos erscheinenden oder verdinglichten Welt eine sinnliche Dimension zurück.
Ob im Nachtleben, in der Popmusik, in Internetkulturen oder wissenschaftlichen
Theorien - affektive Schwingungen sind in relativ kurzer Zeit zu einem dominanten

Topos aufgestiegen. Die Verwendung der Vokabeln vibe und vibes sind dabei
Kennzeichen berührter, ergriffener, bewegter oder erschütterter Körper. Sie bieten
eine Alternative zum klassischen, logisch-rational begründeten Verstehen und er-
schliessen so den Raum für neue Formen des Ausdrucks und der Verständigung.
Eine Attraktivität des sinnlichen Weltbezugs mittels affektiver Schwingungen
besteht darin, dass sowohl vermeintlich unbedeutende sinnliche Wahrnehmungen

als auch der sonst vorwiegend begriffslosen ästhetischen Überwältigung ein

45 Wellbery (Anm. 3), S. 733.

46 Vgl. Bennett, Jane: Vibrant Matter. A Political Ecology of Things. Durham 2010.
47 Vgl. Rosa, Hartmut: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin 2016.



Referenzwert zugewiesen ist. Die «scheinbare Sprachlosigkeit» in der Begegnung
mit dem «Schönen» im Alltag verortet Maase aber nicht nur auf der Seite vorgeblicher

«Banausen», denen «kein inneres Wörterbuch» zur Verfügung steht, sondern

ebenso bei den ethnografisch Forschenden, die nicht ausreichend «methodische

Phantasie» besitzen, um Alltagsästhetiken angemessen zu charakterisieren.48 Eine

Wissenschaft, die sich der Innenansichten der Akteuninnen ernsthaft annimmt,
stehe vor der Aufgabe, eine eigene «Sprache für die Erfahrungen [...] des Schönen

im Alltagszusammenhang» zu entwickeln.49 Der Eigenwert solcher Erfahrungen
kann schliesslich nur bestimmt werden, wenn man sie auf Augenhöhe mit ästhetischen

Praktiken betrachtet, die als Kunst markiert sind.

48 Vgl. Maase (Anm. 41), S. 47.

49 Ebd. (Hervorhebung im Original).


	Alles vibriert : "vibes" als Paradigma der Pop- und Clubkultur

