
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 117 (2021)

Heft: 1

Artikel: "In welche Richtung will jetzt wirklich die Schweiz?" : Zukunftsvisionen
und Gesellschaftsentwürfe im Kontext der Schweizer Wolfsdebatten

Autor: Heinzer, Nikolaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-953552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-953552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHES ARCHIV FÜR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES

117. JAHRGANG (2021), HEFT 1, S. 7-26, DOI 10.33057/CHR0N0S.1655/7-26

«In welche Richtung will jetzt wirklich
die Schweiz?»
Zukunftsvisionen und Gesellschaftsentwürfe im Kontext

der Schweizer Wolfsdebatten1

NIKOLAUS HEINZER

Abstract

Wölfe wurden bis zur zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in Mitteleuropa ausgerottet,

kehren aber seit einigen Jahrzehnten in die Gebiete zurück, in denen sie früher verbreitet

waren. Die Rückkehr und schrittweise Etablierung dieser Wildtiere in der Schweiz

seit Mitte der 1990er-Jahre ist ein bemerkenswerter Prozess, nicht nur aus einer öko-'
logischen Perspektive, sondern auch was die gesellschaftlichen Aushandlungen angeht,

die durch diese Entwicklung ausgelöst werden. Genau diese kulturellen Prozesse nimmt

dieser Aufsatz in den Blick, indem er fragt, auf welche Weise in den Debatten rund

um Wölfe in der Schweiz verhandelt wird, wie ein ökologisch und sozial nachhaltiger

Umgang mit wölfisch verkörperter Natur auszusehen hat und inwiefern dabei Zukunftsszenarien

und Gesellschaftsentwürfe entworfen werden. Der Aufsatz formuliert im
Anschluss an verschiedene Arbeiten aus der Empirischen Kulturwissenschaft/Volkskunde
die These, dass solche Aushandlungen eines zeitgemässen Umgangs mit Wölfen als

Medium der Selbstverständigung einer modernen und fortschrittlichen Gesellschaft

begriffen werden können.

Keywords: Human-environment relations, wolf management, Switzerland, nature I culture,

relational anthropology, political anthropology, Alps, 21s' century

Mensch-Umwelt-Beziehungen, Wolfsmanagement, Schweiz, Natur I Kultur, relationale Anthropologie,

politische Anthropologie, Alpen, 21. Jahrhundert

1 Dieser Artikel beruht auf Teilen der Kapitel 8 und 12 der Dissertation von Nikolaus Heinzer: Heinzer,
Nikolaus: Mensch-Umwelt-Relationen in Bewegung. Eine Ethnografie des Wolfsmanagements in der
Schweiz. Zürich 2020. Die Dissertation entstand am ISEK - Populäre Kulturen der Universität Zürich

im Rahmen des vom Schweizerischen Nationalfonds geförderten Projekts «Wölfe: Wissen und Praxis.

Ethnographien der Wiederkehr der Wölfe in der Schweiz», das von Prof. Dr. Bernhard Tschofen geleitet
wurde.



Wölfe wurden bis zur zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in Mitteleuropa
flächendeckend ausgerottet. Nachdem sie ab den 1970er-Jahren unter internationalen

Schutz gestellt worden waren, erholten sich die Bestände und breiten sich

seitdem wieder in den Gebieten aus, in denen sie früher anzutreffen waren - so

auch in der Schweiz. Wurden Mitte der 1990er-Jahre erste vereinzelte Wölfe vor
allem im Wallis nachgewiesen, häuften sich nach dem Jahrtausendwechsel die

Sichtungen in verschiedenen Bergkantonen. Im Herbst 2012 konnte im Calanda-

gebiet in Graubünden und St. Gallen der erste gesicherte Nachweis einer
Wolfsrudelbildung in der Schweiz seit der Ausrottung der Art erbracht werden.2 Das

offizielle staatliche Wolfsmanagement in der Schweiz wird unter der Aufsicht
des Bundesamtes für Umwelt (BAFU) von kantonalen Behörden und vom Bund

beauftragten wissenschaftlichen Institutionen durchgeführt. Es beruht auf
internationalen Artenschutzabkommen (etwa der sogenannten Berner Konvention) und

nationaler Gesetzgebung (vor allem dem eidgenössischen Jagdgesetz) und wird in
seiner Umsetzung durch das Konzept Wolf Schweiz (die offizielle Vollzugshilfe für
das staatliche Wolfsmanagement) geregelt. Während die Ausbreitung von Wölfen
in der Schweiz aus ökologischer Perspektive als Erfolgsgeschichte gewertet wird,
bereiten Wolfsangriffe auf Kleinviehherden Landwirt*innen grosse Probleme, da

sie grundlegende strukturelle Veränderungen in Vieh- und Alpwirtschaft nötig
machen. Entsprechend lösen Wölfe Kritik aus und führen zu teilweise äusserst

vehement geführten Debatten und Konflikten.
Die Auseinandersetzungen in Bezug auf Wölfe gehen dabei weit über die in

der öffentlichen Debatte als Kernkonflikt bezeichneten Streitigkeiten zwischen
Landwirtschaft und Umweltschutz hinaus und drehen sich vor allem um eine

allgemeinere Einordnung und Bewertung der gesellschaftlichen Konsequenzen und

Herausforderungen der Wolfsrückkehr. Inhaltlich zwar äusserst heterogen, haben

diese unterschiedlich positionierten Einordnungen jedoch bestimmte Logiken
gemeinsam, welche ich im Folgenden herausarbeite. Insgesamt, so argumentiere ich

am Ende dieses Aufsatzes, geht es in den Wolfsdebatten immer auch um die

Aushandlung dessen, was einen zukunftsorientierten gesellschaftlichen Umgang mit
wölfisch verkörperter Natur und damit eine fortschrittliche Gesellschaft ausmacht.

Ähnliche Prozesse lassen sich in benachbarten Ländern beobachten, in denen

Wölfe ebenfalls nach langer Abwesenheit zurückkehren, und so können gewisse

Aspekte der folgenden Ausführungen auf andere Kontexte übertragen werden. Es

wird jedoch deutlich werden, dass die Aushandlungen in der Schweiz sehr
spezifische Merkmale aufweisen, hängen sie doch eng mit dem schweizerischen politischen

System und dem historisch sehr präsenten und an nationale Identitätsfragen
geknüpften Verhältnis zwischen den alpinen Regionen und urbaneren Zentren in

tiefer gelegenen Teilen des Landes zusammen. Auch zu gesellschaftlichen Debatten

um andere Wild- und Grossraubtiere wie Bären, Luchse, Biber oder Kormorane
lassen sich hinsichtlich bestimmter Fronten und Konfliktlinien zwischen Umweltschutz

und verschiedenen Wirtschaftszweigen durchaus Parallelen ziehen. Im

2 KORA: Situation CH, www.kora.ch/index.php?id=59&L=0, 4. 2. 2021.



Falle der symbolisch extrem aufgeladenen, stark polarisierenden und aufgrund
ihrer hohen Mobilität und Lernfähigkeit sehr wirkmächtigen Wölfe kristallisieren
sich solche Konstellationen jedoch in besonderem Masse heraus. Indem Wölfe

immer wieder physische und imaginierte Grenzen unterwandern, führen sie zudem

zu unvergleichlich intensiven und dringlichen Verhandlungen gesellschaftlicher
Ordnungen.3

Wolfsszenarien und die Verschränkung von Skalierungsebenen

Ein zentrales Element fast aller Perspektiven auf die Ausbreitung von Wölfen in
der Schweiz stellt die kognitive und argumentative Verknüpfung von Mikro- und
Makroebenen dar. Erst durch die Wechselbeziehungen und das Zusammenwirken
einzelner Individuen und Spezies etwa werden ökologische Prozesse denkbar, welche

sich zu ganzen Ökosystemen zusammensetzen lassen. Was mit einzelnen Wölfen

und Wolfsrudeln in Bündner und Walliser Bergtälern passiert, beeinflusst dieser

Sichtweise zufolge die Entwicklung einer gesamtalpinen oder gar europäischen
Wolfspopulation. Aber auch administrative und wirtschaftliche Zugriffe auf alpine
Kulturlandschaften insgesamt werden umgekehrt erst dann wirksam, wenn sie

auf der Ebene alltäglicher, individueller Erfahrungen und Lebenswelten ansetzen
und diese zu automatisieren und zu systematisieren versuchen. Zur Vermeidung
von Konflikten zwischen Elerdenschutzhunden und Tourist*innen beispielsweise
wurde von der für den Herdenschutz in der Schweiz zuständigen landwirtschaftlichen

Beratungszentrale Agridea4 und den beiden Naturschutzorganisationen
WWF und Pro Natura ein Video produziert, welches konkrete Hinweise und Tipps
gibt, wie sich wandernde oder Sport treibende Personen bei einer physischen
Begegnung mit von Herdenschutzhunden geschützten Nutztierherden verhalten
sollen: «Bleiben Sie ruhig», «Warten Sie, bis der Hund ruhig ist», «Umgehen Sie

die Herde langsam», «Bike schieben», heisst es in dem Video.5 Mit der
Zurverfügungstellung eines digitalen Kartentools, in welchem von Herdenschutzhunden
bewachte Gebiete markiert sind, sollen darüber hinaus Vorbereitung und Planung

3 Vgl. zu wölfischen Grenzunterwanderungen in der Schweiz Frank, Elisa; Heinzer, Nikolaus: Wölfische

Unterwanderungen von Natur und Kultur: Ordnungen und Räume neu verhandelt. In: Stefan Groth,
Linda Mülli (Hg.): Ordnungen in Alltag und Gesellschaft. Empirisch-kulturwissenschaftliche Perspektiven.

Würzburg 2019, S. 93-124.
4 Die Agridea ist eine wichtige Akteurin im Rahmen des staatlichen Wolfsmanagements (insbesondere

beim Thema Herdenschutz) und beschreibt sich auf ihrer Website folgendermassen: «AGRIDEA ist die

landwirtschaftliche Beratungszentrale der kantonalen Fachstellen und setzt sich aktiv für die
Landwirtschaft und die bäuerliche Hauswirtschaft ein. Über unsere Agronomie- und Methoden-Kompetenz
sowie über unsere Instrumente vernetzen wir als neutrale Wissensdrehscheibe Akteure aus der ganzen

Schweizer Land- und Ernährungswirtschaft. Wir reduzieren Komplexität und schaffen Synergien.»

Agridea: AGRIDEA für die Entwicklung der Landwirtschaft und des ländlichen Raums, www.agridea.ch/
de, 24. 3. 2021.

5 Kurzfilm Herdenschutzhunde. Schweiz 2019, Agridea, www.protectiondestroupeaux.ch/herdenschutz-
hunde/tourismus-und-herdenschutzhunde/sichere-begegnungen-mit-herdenschutzhunden,30. 9.2020
(Hervorhebung im Original).



von Freizeitaktivitäten individueller Nutzer*innen des alpinen Raums insgesamt
dahingehend verändert werden, dass es zu weniger Konflikten zwischen
Landwirtschaft und Tourismus kommt. Durch die Schulung situativer, individueller
Verhaltensweisen im physischen Raum und durch die Einführung eines neuen
Planungstools wird also versucht, lebensalltägliche Mikroebenen und systemische
Makroebenen miteinander in Einklang zu bringen.

Diese Verschränkung verschiedener Skalierungsebenen kann auch bei der

zum Thema Herdenschutz inhaltlich entgegengesetzten Position des «einem populär

ausgerichteten und verankerten Umweltschutz verpflichteten]»6 Vereins Aqua
Nostra Schweiz7 beobachtet werden. In einer kritischen Stellungnahme des Vereins

zum «Konzept Wolf Schweiz» werden alltäglich-pragmatische Probleme der Her-

denschutzhundehaltung direkt mit Nachteilen für staatliche Systeme verknüpft:
«Die vorgesehenen Schutzvorkehrungen sind aufwändig; so benötigt der Herdenschutz

von mindestens zwei Hunden pro Kleinherde enormen Aufwand für die

Aufzucht, Ausbildung und ganzjährige Haltung der Schutzhunde plus Administrativaufwand

für deren Registrierung, Überprüfung und Abgeltung. Die finanziellen
Auswirkungen für Bund und Kantone sind enorm, zumal nebst den Kosten für
nationale und kantonale Beratungsstellen zusätzlich auch noch die Direktzahlungen

plus die Deckung der Kosten durch die Wildtierschäden anfallen. Wenn jeder
Bauer mit kleineren Tierherden auch noch Herden [schütz]hunde halten muss, ist
dies in vielen Fällen nicht nur der guten Nachbarschaft abträglich, sondern auch

für den Tourismus- und Wanderer-Staat Schweiz nachteilig. Wie sich zunehmend

zeigt, verursachen Schutzhunde auch Menschenbisse und vertragen sich schlecht

mit anderen Hunden.»8

Der Verein argumentiert in dieser Stellungnahme gegen die Umsetzbarkeit von

Herdenschutzmassnahmen, indem er deren hohe Kosten und negative Auswirkungen

auf bestehende kulturlandschaftliche Systeme hervorhebt. Dabei werden die

negativen Auswirkungen sowohl auf der lebensalltäglichen Ebene - zeitintensiver
Mehraufwand und beeinträchtigte Nachbarschaftsverhältnisse der Herdenschutz-

hundehalter* innen - verortet als auch als «für den Tourismus- und Wanderer-Staat
Schweiz nachteilig» bezeichnet und damit zu einem nationalen Staatsproblem
erhoben. Alltägliche Dysfunktionalität wird in dieser Wölfe insgesamt ablehnenden
Position somit mit systemischer Dysfunktionalität gleichgesetzt.

6 Aqua Nostra Schweiz: Porträt, www.aquanostra.ch, 10.3. 2020.
7 Der 2002 gegründete Verein setzt sich aus regionalen Sektionen und einem nationalen Dachverband

zusammen und sieht sich als konservativ-bürgerliches Gegengewicht zu Umweltschutzorganisationen
wie WWF oder Pro Natura. Seine «Hauptaufgabe», so die Selbstbeschreibung auf der eigenen Website,
besteht darin, Umweltschutz zu betreiben, bei dem «der Mensch im Mittelpunkt zu stehen» hat, und

damit «eine Verbindung zwischen der Vertretung legitimer wirtschaftlicher und gesellschaftlicher
Interessen einerseits und der notwendigen Wahrung einer harmonischen Lebensgrundlage anderseits zu

schaffen». Aqua Nostra Schweiz: Porträt, www.aquanostra.ch, 10.3.2020.
8 Aqua Nostra Schweiz: Konsultation zu den Konzepten Wolf und Luchs. Stellungnahme des Verbandes

Aqua Nostra Schweiz vom 29. 8. 14, hier S. 4. Die ans BAFU gerichtete Stellungnahme ist online
zugänglich unter www.blorange.com/an/wp-content/uploads/2014/09/Vernehmlassung-Konzept-Wolf-
Luchs.pdf, 7. 7. 2019.



Verkoppelung ökologischer, wirtschaftlicher und sozialer Argumente

Eine weitere in den Wolfsdebatten zu beobachtende Diskurspraxis besteht in
der Verkoppelung ökologischer, wirtschaftlicher und sozialer Argumente. Mit
Einschätzungen ökologischer Auswirkungen der Ausbreitung von Wölfen gehen
fast immer auch Prognosen und Bewertungen wirtschaftlicher und kultureller,
demografischer und gesellschaftspolitischer Folgen dieses Prozesses einher. Auch
dies trifft unabhängig von inhaltlichen Positionen und Ansichten zu. Der
wolfskritische Walliser Ständerat René Imoberdorf von der Christlichdemokratischen

Volkspartei (CVP) nennt im Rahmen der Ständeratsdebatte vom 16. März 2011

zur «Motion Hassler Hansjörg. Grossraubtier-Management. Erleichterte Regulation»

(welche einen direkteren Zugriff auf Wölfe inklusive der Tötung schadensstiftender

Tiere forderte) etwa negative schaf- und tourismuswirtschaftliche Folgen
der Wolfsrückkehr in einem Atemzug mit landschaftsökologischen Problemen
wie der Verwilderung der Kulturlandschaft und der Zunahme von Naturgefahren:
«Wenn der Aufwand für die Schafzüchter zu gross wird, also Schutz und Nutzung
in keinem vernünftigen Verhältnis mehr zueinander stehen, ist die Schafhaltung
gefährdet. Das hat gravierende Folgen: Weite Gebiete von der Talsohle bis weit über
die obere Waldgrenze hinaus würden verganden; der Tourismus, einer der
wichtigsten Wirtschaftszweige in unserem Kanton, würde darunter leiden; und, was
noch gravierender ist, wir müssten zunehmend mit Naturereignissen wie Lawinen
rechnen.»9 Die Vergandung, also die Verwilderung der Landschaft wird Imoberdorf
zufolge zu einem doppelten Problem, da sie einerseits zu einem wirtschaftlichen
Verlust aufgrund einer Degradation der Weiden und eines befürchteten Rückgangs
des Tourismus, andererseits zu Sicherheitsproblemen durch «Naturereignisse wie
Lawinen» führt.

Gemeinsam mit ökologischen und ökonomischen werden auch soziale und
kulturelle Aspekte der Wolfsrückkehr thematisiert. So beschreibt beispielsweise
die Schweizerische Arbeitsgemeinschaft für die Berggebiete im Anschluss an eine
ähnlich pessimistische Einschätzung der Folgen dieser Rückkehr in einer Stellungnahme

zur Revision des «Konzepts Wolf Schweiz» die zunehmende Ausbreitung
von Wölfen in den Schweizer Alpen als Vorgang, in welchem es um ökologische,
wirtschaftliche, aber auch soziopolitische Fragen geht: «Bei der Debatte um den
Wolf geht es letztlich um das Selbstverständnis und die Funktion der Berggebiete.
Die Berggebiete sehen sich als der Lebens- und Wirtschaftsraum für die
einheimische Bevölkerung. Die Bergbevölkerung will hier leben und arbeiten können.
Aus Leserbriefen, Verlautbarungen und Ähnlichem von Umweltschutzorganisationen

und städtischen Kreisen ist zu entnehmen, dass für diese Kreise der Wolf
das Sinnbild der unberührten Natur ist. Daraus lässt sich ableiten, dass die Wieder-

ansiedlung des Wolfes einem Bedürfnis dieser vor allem städtischen Kreise nach

unberührter Natur entspricht. Dies als Gegenpol zum hektischen Leben im zersie-

9 Ständerat, Frühjahrssession2011,13. Sitzung, 16. 3.2011,10.3008,www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/
amtliches-bultetin/amtliches-bu[letin-die-verhandlungen?SubjectId=18920#votum5,10.3. 2020.



delten Mittelland. Die Berggebiete werden so auf eine Rolle als Naturreservat und

Ausgleichsraum zu den Städten reduziert. Diese Haltung ist für die Berggebiete
nicht akzeptabel. Sie verkennt, dass die Alpen schon lange kein unberührter
Naturraum mehr sind. Die Landschaft im Alpenraum ist eine Kulturlandschaft. Ohne

diese Kulturlandschaft könnte weder eine Landwirtschaft noch ein Tourismus
stattfinden.»10

Über den ökologischen Prozess der Wolfsrückkehr werden hier also auch

die gesellschaftliche Rolle und «Funktion der Berggebiete», das Verhältnis
unterschiedlicher Bevölkerungsgruppen und sozialer Milieus zueinander sowie

unterschiedliche Wahrnehmungen von und Ansprüche an die natürliche Umwelt

angesprochen. Auch bei anderen Positionen können solche Verknüpfungen
ökologischer und gesellschaftlicher Fragestellungen nachgewiesen werden, wie ein
Ausschnitt aus einem Interview mit Laura Schmid vom WWF Oberwallis zeigt.
Neben der ökologischen Rolle betont Schmid besonders den symbolischen Wert,
den Wölfe in gesellschaftlichen Wertedebatten haben können: «[G]enauso wie für
sie [gemeint sind Walliser Schafhalter*innen, N. H.] der Wolf ein Symbol ist für
Fremd-Dominiertheit und dafür, nicht ernst genommen zu werden vom Rest der

Schweiz, ist der Wolf in unserem Lager auch ein Symbol für grössere Fragen: Wie
viel Natur und Wildnis ist möglich in der Schweiz? Oder was ist die Gewichtung?
Wie stark sagt man, <Nein, der Mensch und seine Hobbies und sein Platzanspruch
sind alles-überragend und alles andere hat sich dem unterzuordnen)? Oder inwiefern

sagt man eben auch, <Nein, die Wildnis, die Natur hat auch ihre Berechtigung
in diesem Land und es gibt Bereiche, wo wir uns halt anpassen müssen oder

zurückstellen, um mit der Sache entsprechend umzugehen)? Also es ist eigentlich
eine Wertefrage: Was ist einem wichtiger oder wie stark sagt man dann auch,

<Doch, Natur an sich hat ihren Wert)?»11

Für die Umweltschützerin Schmid bedeuten Wölfe also nicht nur eine
Bereicherung (vor)alpiner Ökosysteme. Analog zu den vorherigen Beispielen verknüpft
auch sie den ökologischen Prozess der Wolfsrückkehr darüber hinaus mit
ethischen Fragen nach Bedeutung und Berechtigung von «Natur» oder «Wildnis» innerhalb

der Schweiz. Damit bringt sie, ähnlich wie die vorher zitierten Akteur* innen,
zumindest implizit auch gesellschaftliche Ideale, Wünsche und Hoffnungen zum
Ausdruck. In solchen Aussagen werden also alpine Zukunftsszenarien formuliert.

In diesen Szenarien spielen neben ökologischen, wirtschaftlichen, politischen
und ethischen Wertfragen auch ästhetische und affektive Bewertungen eine Rolle.

Interviewpartner*innen und Akteur*innen aus dem Umweltschutzbereich brachten

in Interviews und informellen Gesprächen beispielsweise immer wieder zum
Ausdruck, dass die Präsenz von Wölfen einer Landschaft einen zusätzlichen Reiz

verleihe, selbst wenn die Wölfe selbst kaum je oder gar nie zu sehen seien. So

10 Schweizerische Arbeitsgemeinschaft für die Berggebiete: Positionspapier Wolf, 21.2. 2014, hier S. 4,

www.sab.ch/fileadmin/user_upload/customers/sab/Stellungnahmen/2014/SN_Woifskonzept_2014.
14.07.2014.pdf, 7.7. 2019.

11 Interview Laura Schmid, WWF Oberwallis, mit Elisa Frank und Nikolaus Heinzer am 8.11. 2016 in
Bern.



berichtet David Gerke, Präsident der Gruppe Wolf Schweiz, in einem Interview von
einer Faszination, welche Wölfe, zu denen er ansonsten ein distanziertes, auf
ökologischen Konzepten basierendes Verhältnis habe, in einem «natürlichen) Kontext
bei ihm auslösten: «Für mich fühlt sich die Natur auch einfach anders an, wenn der
Wolf darin ist und wenn du dann noch die Spuren siehst, dann ist das ganz speziell,
oder.»12 Trotz - oder gerade wegen? - ihrer Unsichtbarkeit erhöhen Wölfe für diese

Akteur*innen also neben dem ökologischen und ethischen auch den ästhetischen

und emotionalen Wert der durch sie bereicherten Umwelt.
Aber auch die negativ konnotierte Vorstellung einer aufgrund des Rückgangs

der Beweidung durch Schafe verbuschenden, vergandenden und insgesamt
verwildernden Landschaft trägt neben der ökonomisch-ökologischen eine ästhetische

Dimension in sich.13 Verloren gehen in den Augen mancher Akteur*innen durch
die Verwilderung nämlich nicht nur alpine Biodiversität, wirtschaftliche Funktionalität

und Sicherheit von Berglandschaften, sondern auch deren Geordnetheit
und vertrautes Aussehen. Verwilderung wird in diesem Sinne also als ein Verlust

von Wert in vielerlei Hinsicht verstanden. Ein besonders bezeichnender Begriff,
der in diesem Zusammenhang immer wieder fällt und die Wahrnehmung dieser
auch ästhetisch-moralischen Degradation menschlicher Lebensräume anschaulich

transportiert, ist derjenige der «Verlotterung».14 Die Verlotterung alpiner
Kulturlandschaft durch die Ausbreitung von Wäldern, den damit verbundenen Verlust

von offenen Wiesen und Weiden sowie die Aufgabe und langsame Zerstörung
von Maiensässen, Ställen und ganzer Weiler bedeutet den Verlust von Kontrolle,
Ordnung und Attraktivität sowie eine physische und moralische Verwahrlosung;
Verluste, die sich in einem auch für das Auge unangenehmen äusseren Erscheinen
manifestieren.

So werden im «Argumentationskatalog Grossraubtierdebatte» auf der Website

des Schweizerischen Ziegenzuchtverbands (SZZV) neben gesundheitlichen und

ethologischen auch ästhetische Gründe für die Kritik an der Durchführung von
Herdenschutzmassnahmen, in diesem Fall dem Einrichten von Nachtpferchen,
aufgeführt: «Nachtpferche wirken sich negativ auf die Gesundheit der Schafe aus.

Manche Schaf-Rassen ziehen es instinktiv vor, während der Nacht zu fressen und
sich tagsüber auszuruhen. Die Nachtlagerplätze sind zudem einige Jahre später in
der Natur noch gut erkennbar.»15 Gemeint ist mit dem letzten Satz, dass die

regelmässige nächtliche Konzentration der Herden auf einem kleinen Umkreis zur
Zerstörung des Bodens durch die Klauen der Tiere, aber vor allem auch zur Überdün-

12 Interview mit David Gerke, Präsident der Gruppe Wolf Schweiz, mit Nikolaus Heinzer am 20.10.2015
in Solothurn.

13 Zu den Begriffen «Verbuschung» und «Vergandung» vgl. unter anderem das Votum des Nationalrats
Franz Ruppen in Nationalrat, Herbstsession 2016,4. Sitzung, 14. 9.2016,14.320, www.parlament.ch/
de/ratsbetrieb/amtliches-bulletin/amtliches-bulletin-die-verhandlungen?SubjectId=37957#votum4,
10. 3. 2020.

14 Vgl. dazu unter anderem die Feldnotizen des Autors vom 20. 6. 2016.

15 Schweizerischer Ziegenzuchtverband: Argumentationskatalog Grossraubtierdebatte. Eintrag auf der
Website des SZZV. Die Website, http://szzv.ch, war zur Zeit des Verfassens dieses Artikels nicht
funktionstüchtig, weshalb hier kein funktionierender Link zur Verfügung gestellt werden kann.



gung durch den vielen Kot und damit zur lokalen Überhandnähme einzelner, auf
den hohen Ammoniakgehalt spezialisierter Pflanzen führt. Diese Ausführungen
sind ein gutes Beispiel dafür, wie ökologische, schafwirtschaftliche und ästhetische

Kriterien zusammengefügt und zu komplexen Argumentationssträngen verwoben

werden.

Alpine Zukunftsvisionen zwischen Verdrängung und Koexistenz

Verhandelt wird in solchen funktionalisierenden und gleichzeitig moralischen
Diskursen, wie ein gutes, sicheres, angenehmes, aber eben auch schönes Leben in den

Alpen aussieht und in Zukunft aussehen kann (Abb. 1 und 2). Die verschiedenen

Zukunftsszenarien unterscheiden sich dabei in ihrer Einschätzung diametral, je
nachdem ob die durch Wölfe ausgelösten Veränderungen als positiv oder negativ
bewertet werden. Während Akteur*innen, welche den Einfluss der Wolfspräsenz

positiv sehen, von Zusammenleben und Koexistenz sprechen und entsprechend

optimistische Entwürfe skizzieren, äussern sich skeptische Perspektiven in Form

von Verdrängungs- und Untergangsszenarien. Vor allem Letztere sind dabei
bisweilen sehr zugespitzt formuliert, wie folgendes Beispiel eines Onlinekommentars

zum Artikel «Wolf tötet trotz geschlossener Elektro-Koppel Moosalp-Schafe» zeigt.
Der User «schäfer» kommentiert den Vorfall mit folgenden Worten: «Es gibt keinen
Schutz begreift das endlich! Genießen wir die letzten Jahre mit unseren Schafen!

Ein Kulturgut geht verloren! Traditionen ebenfalls! Diese Generation macht vieles

kaputt, die nächste wird manches mit viel Schweiß und Geld wieder aufbauen!

Übrigens das ist nicht jammern das ist eine Tatsache! Wie wollen wir dieser Situation
Herr werden wenn sogar gewisse Jägerverbände meinen <das ist kein Problem der

Jäger, sondern der Schäfer) wacht endlich auf!!!!!!! Im Gegensatz zu unseren Vorfahren

sind wir doch nur Hosensch...!!!!! Was ist schlimmer? Ein Wolf zu eliminieren?
Oder unsere Rasse eliminieren zu lassen?»16

Die Rückkehr von Wölfen in die Schweizer Kulturlandschaft wird in dieser Aussage

also mit dem Ende schafhalterischer Praktiken und Kulturen gleichgesetzt. Ein

«Kulturgut», «Traditionen», «Generationjen]» von «Schäfer[nj», ja sogar eine ganze
nicht weiter definierte menschliche «Rasse» stehen vor der Auslöschung durch die

wölfischen Störenfriede. Der hier prognostizierte Niedergang geht Hand in Hand

mit dem Gefühl, von anderen Interessengruppen («Jägerverbände») im Stich

gelassen zu werden und die Kontrolle zu verlieren: Man ist der Situation nicht mehr
«Herr». Etwas ausführlicher und ähnlich martialisch skizziert der Bündner
Biobauer Georges Stoffel die Zukunft der Schweizer Alpen und ihrer Bewohner* innen
in einem vierzehnseitigen Papier von 2017 zum gescheiterten Projekt eines

Nationalparks in der Adula-Region. Stoffel wirft darin Urbanen, «grünen» Eliten vor,
ihre Vorstellung von einer wilden Alpennatur gegen den Willen der ansässigen

16 Vgl. Onlinekommentar des Users «schäfer» zu Zengaffinen, Norbert: Wolf tötet trotz geschlossener

Elektro-Koppel Moosalp-Schafe. In: 1815.ch, 1. 8. 2015, www.1815.ch/news/wallis/aktuell/moosalp,
10. 3. 2020.



Verlust der Biodiversität und Niedergang einer uralten Kulturlandschaft

Abb. 1: Eine mögliche Vision eines guten, sicheren und schönen Lebens in den Alpen: Wölfe
sind nicht darin enthalten. Illustration einer wolfskritischen Informationsveranstaltung.
Verein Lebensraum Schweiz ohne Grossraubtiere: Themenabend Wolf und Herdenschutz,

www.lr-grt.ch/de-de/54-themenabend-wolf-und-herdenschutz, 10. 3. 2020.

Bevölkerung durchsetzen zu wollen. Dabei äussert er unter anderem auch die

Vermutung, städtische Menschen würden damit ihr schlechtes ökologisches Gewissen

reinwaschen wollen. Neben Naturparks wie dem «Parc Adula»-Projekt werden auch

Grossraubtiere und insbesondere Wölfe als Waffen dargestellt, mit denen die

Bergbevölkerung an ihrem gewohnten Lebensstil gehindert und so Schritt für Schritt
aus den Alpentälern verdrängt werden soll. Wölfe werden damit zu Mitteln der

Durchsetzung politischer Bevormundung: «PRO NATURA wollte sich (wörtlich)
<zum hundertsten Geburtstag einen Nationalpark schenken) und es wurde für
einen (geordneten Rückzug des Menschen aus bestimmten Alpentälern) plädiert. Das

blieb ein intellektuelles Wunschdenken dieser Verbände. Durch unsere basisdemokratischen

Grundrechte und das zentrale Mitspracherecht der betroffenen Gemeinden,

wurde dies abgelehnt oder die Planung mangels Zuspruch abgebrochen. Das

anvisierte Ziel wurde nicht erreicht, weil die betroffene Bevölkerung den Absichten
der Naturschutzorganisationen misstraute. [...] Aber als besondere Waffe, haben sie

den in Umsetzung begriffenen Aktionsplan zur Wiederansiedlung des Wolfes im
Köcher, der nun einen ungeordneten Rückzug aus bestimmten Alpentälern erzwingen

soll, um so zu mehr Wildnisgebieten zu kommen.»17

17 Stoffel, Georges: Die Frage des Beitritts zu einem Parkprojekt. Die komplexen Hintergründe des «Rewil-



Zusammenleben am Beispiel einer Alp

Abb. 2: Eine mögliche Vision von Koexistenz. Illustration aus einem WWF-Lehrmittel.

Junod, Aline; Derron, Ariane; Rappaz, Diane: Mit dem Wolf unterwegs. Lehrmittel Pandamobil

- Theorieheft, WWF Schweiz, Zürich 2015, S. 16, www.wwf.ch/sites/default/files/
doc-2020-02/2017-06-lehrmittel-mitdemwolfunterwegs.pdf, 30. 9. 2020.

Stoffel zeichnet ein äusserst pessimistisches Bild einer Zukunft, in der
Umweltverbände mithilfe von Wölfen als «besondere[r] Waffe» die Bewohnerinnen
alpiner Regionen zum «Rückzug aus bestimmten Alpentälern» gezwungen haben
werden.18 Dieses Schreckensszenario konnte Stoffels Ausführungen zufolge zwar
durch die Wahrung und Inanspruchnahme der «basisdemokratischen Grundrechte»

im Kontext des geplanten Naturparkprojekts abgewendet werden, indem die vom

geplanten Park «betroffenen Gemeinden» gegen die Eröffnung des Parks stimmten.
Damit wird dieser Fall zu einer punktuellen Erfolgsgeschichte für die ansonsten

benachteiligte und durch die politisch bestärkte Wolfsrückkehr zusätzlich unter
Druck geratene Bergbevölkerung gemacht, und das Ideal der basisdemokratischen
und egalitären Beteiligung der solchermassen als peripher dargestellten Bevölkerung

an politischen Entscheidungen wird hier als politischer Grundwert affirmiert.

ding», des «Zurück zur Wildnis» mittels Parken und der Ansiedlung von Grossraubtieren, Avers 2017,

hier S. 7, www.lr-grt.ch/pdf/Die%20Frage%20des%20Beitritts%20zu%20einem%20Parkprojekt%20
15.%20APRIL%202017.DEF.pdf, 8. 7. 2019.

18 Vgl. ebd.



Wölfe werden jedoch als potenziell übermächtiges Druckmittel gesehen, mit dessen

Hilfe genau diese Grundwerte angegriffen und ein «ungeordnete [r] Rückzug»

der Menschen aus alpinen Lebensräumen erzwungen werden sollen.19

Auch Zukunftsvisionen, welche Wölfe als positive Faktoren mit einbeziehen,
verweisen auf diese politischen Konfliktkonstellationen, welche zwischen
unterschiedlichen Bevölkerungsgruppen bestehen. So beispielsweise im Lehrmittel
«Mit dem Wolf unterwegs» des WWF Schweiz.20 Dort werden trotz des Bezugs auf
bestehende Konflikte, sowohl zwischen Mensch und Tier als auch zwischen
unterschiedlichen menschlichen Interessengruppen, Machtgefälle allerdings grösstenteils

ausgeblendet und ein tolerantes Miteinander von allen Seiten gefordert: «Bei

Stadtbewohnern ist der Wolf oft recht beliebt, in den Bergen hingegen weniger, da

er dort direkte Auswirkungen auf das Leben der Menschen hat. Genau in diesem

Ökosystem kommt der Wolf in der Schweiz aber am häufigsten vor, selbst wenn er
hin und wieder auch im Flachland anzutreffen ist. Sein wichtigster Lebensraum

befindet sich derzeit in den Alpen. Doch bewohnt er diese Gegend nicht allein.
Es handelt sich um ein kaum überbautes Gebiet, das von den Bewohnern kleiner
Berggemeinden, Bergbauern, Touristen, Jägern und anderen Akteuren gemeinsam

genutzt wird. Hinzu kommen die wildlebenden Tiere. Sie alle müssen mit ihren
unterschiedlichen Bedürfnissen auf diesem Raum zusammenleben. Die
Herausforderung besteht darin, sich gegenseitig zu akzeptieren.»21

Auf der nächsten Seite des Lehrmittels ist weiter zu lesen: «Für den
Schafzüchter ist der Wolf ein zusätzliches Problem, mit dem er fertig werden muss,
selbst wenn Bund und Kantone bei Verlusten konkrete Finanzhilfe bieten. Wie ist
das Zusammenleben trotzdem möglich, und wie lassen sich Konflikte mildern? Es

gibt diverse Möglichkeiten, um das Konfliktpotenzial zu verringern. Wir können
dem Wolf helfen, indem wir den Hirten helfen und auf Prävention setzen. Die Rückkehr

des Wolfs ist für die Landwirtschaft in Bergzonen auch eine Chance: Es werden

Herdenschutzmassnahmen wieder eingeführt, die zahlreiche Vorteile bieten wie den

Schutz der Herden vor Naturgefahren und Raubtieren, die Überwachung der
Herdengesundheit und eine nachhaltige und optimale Weideführung,»22

In diesem Zitat wird die positive Funktionalisierung des Wolfes besonders

deutlich: Die Wolfsrückkehr wird als «Chance» gesehen, nicht nur für die Verbesserung

der Schafhaltung und eine ökonomische und ökologische Optimierung der

Nutzung der alpinen natürlichen Ressourcen, sondern auch dafür, «Konfliktpoten-
zial[e]» zwischen verschiedenen Akteur*innen «zu verringern», sich gegenseitig
zu «helfen» und so zu einem für alle vorteilhafteren System zu kommen. Neben der

Bedeutung des Wolfes für konkrete ökologische und ökonomische Systeme wird
damit also auch seine (in diesem Fall positive) Funktion in einer Gesellschaft an sich

19 Vgl. ebd.

20 lunod, Aline; Derron, Ariane; Rappaz, Diane: Mit dem Wolf unterwegs. Lehrmittel Pandamobil - Theorie-

heft, WWF Schweiz, Zürich 2015, www.wwf.ch/sites/default/files/doc-2020-02/2017-06-lehrmittel-mit-
demwolfunterwegs.pdf, 30. 9. 2020.

21 Ebd., S. 15.

22 Ebd., S. 17. (Hervorhebung im Original)



thematisiert. Das zentrale Konzept in diesem Entwurf ist das «Zusammenleben».

Dieses kann nur durch gegenseitige Akzeptanz der unterschiedlichen involvierten
menschlichen und tierlichen Akteur*innen geschehen. Ein tolerantes Miteinander
stellt damit Kern und Ziel des als wünschenswert skizzierten Szenarios dar.

Interessanterweise lässt sich die Frage «Wie ist das Zusammenleben trotzdem möglich,
und wie lassen sich Konflikte mildern?» auf die Koexistenz von Wolf, Nutztieren
und Menschen, aber potenziell auch auf die Beziehung zwischen unterschiedlichen

Interessengruppen innerhalb der Schweizer Gesellschaft beziehen. Dass sich dieses

Zukunftsszenario neben dem Kernkonflikt zwischen alpiner Schafhaltung und
Artenschutz also ebenso auf gesellschaftspolitische Beziehungen bezieht, lässt sich

nicht zuletzt in der Abbildung «Zusammenleben am Beispiel einer Alp» ablesen,
welche die beiden Zitate begleitet (Abb. 2).23

Die farbige computergenerierte Zeichnung zeigt eine alpine Landschaft,
deren mit vereinzelten Bäumen und Wäldern bestandene grüne Hügel verschiedene

menschliche und tierliche Akteur*innen bevölkern, die mit ihrer jeweiligen
Bezeichnung angeschrieben sind. Die das Bild betrachtende Person befindet sich
weit weg von den menschlichen Siedlungen: dem Dorf und der durch «Politiker»
und «Umweltschützer» angedeuteten Stadt. Von diesem von der Kultur entfernt
verorteten Punkt blickt man auf die in der Kulturlandschaft «Alp» friedlich
zusammenlebenden Menschen und Tiere. Zentrale Akteur*innen sind in diesem

Blick also die Wölfe, bei denen man sich befindet. Die Platzierung der weiteren
Akteur*innen auf den verschiedenen Ebenen visualisiert den Grad, in dem sie

jeweils in den Prozess der Wolfsrückkehr involviert sind. Dabei endet der Kreis,
der von den Wölfen ausgehend gezogen wird, weder bei den Akteur*innengruppen
«Schafe/Ziegen», «Der Hirte und sein Hütehund» und «Herdenschutzhunde» noch
bei «Wildhüter», «Hirsche», «Jäger», «Touristen», «Bauer» oder «Dorfbewohner»,
sondern inkludiert auch die zwar auf dem Bild unsichtbaren, aber durch ihre
Nennung dennoch präsenten Akteur* innen «Politiker» und «Umweltschützer».

Das in diesem Bild illustrierte «Zusammenleben» bezieht sich also einerseits -
und der Fokussierung zufolge primär - auf die Koexistenz zwischen Wölfen auf
der einen Seite und Menschen und von ihnen genutzten Tieren auf der anderen.
Doch zusätzlich ist damit auch das Zusammenleben der diversen, unterschiedlich

nahe an den Wölfen verorteten menschlichen Akteur*innen untereinander

angesprochen. «Direkt betroffene» Akteur*innen wie Hirt*innen, Landwirt*innen
und Dorfbewohner* innen leben in diesem visuellen Zukunftsszenario nicht nur
mit Wölfen, sondern ebenso mit den sie regelmässig besuchenden Touristinnen
als auch mit den hier ausschliesslich im Urbanen verorteten, räumlich entfernten
Politiker*innen zusammen. Rund um Wölfe wird damit ein auf dem Prinzip der
Koexistenz basierendes Gesellschaftsmodell entworfen, welches nur dann funktioniert,

wenn sich alle involvierten Akteur*innen «gegenseitig akzeptieren».24 Wenn

die SP-Politikerin Silva Semadeni in der Nationalratsdebatte vom 14. September

23 Vgl. ebd., S. 16.

24 Ebd., S. 15.



2016 zur Walliser Standesinitiative «Wolf. Fertig lustig!» also festhält, «[zjielführend
sind Massnahmen für ein nachhaltiges Zusammenleben von Mensch, Nutztieren
und Wolf»,25 dann ist nach ihrer Lesart «nachhaltig» nicht nur im ökologischen,
sondern auch im sozialen Sinne zu verstehen.

Der Umgang mit wölfisch verkörperter Natur als Medium
gesellschaftlicher Selbstverständigung

Die Frage nach dem Umgang mit Wölfen und der durch sie verkörperten Natur
hat also weitreichende gesellschaftspolitische Dimensionen. Die Verhandlung der
Koexistenz zwischen Menschen, Nutztieren, Wölfen und anderen Wildtieren ist
immer eine Diskussion sowohl ökologischer als auch ökonomischer, soziopoliti-
scher, ästhetischer, ethischer und moralischer Werte. Und sie hängt mit Fragen der

gesellschaftlichen Selbstidentifikation und -positionierung zusammen. Denn allen
Akteur*innen geht es ungeachtet ihrer (politischen) Position darum, sich in einer
zukunftsorientierten und damit als fortschrittlich wahrgenommenen Gesellschaft

zu verorten und diese gesellschaftliche Fortschrittlichkeit wiederum an einem
bestimmten Umgang mit Wölfen festzumachen.

Denn - so soll hier zum Schluss noch einmal deutlich gemacht werden - bei

der Frage, wie man sich als Gesellschaft zu wölfisch verkörperter Natur in Bezug
setzen und verhalten soll, geht es immer auch um die Aushandlung dessen, was

verantwortungsvolles und fortschrittliches gesellschaftliches Handeln darstellt und
wie man sich über den Umgang mit Wölfen sowohl innen- als auch aussenpolitisch
als moderne und zeitgemässe Nation darstellt. Mit dieser These beziehe ich mich

unter anderem auf die Arbeit des Kulturanthropologen Tobias Scheidegger, der
über die Entwicklung des Konzepts der Stadtnatur in den 1970er- bis 2010er-

Jahren am Beispiel der Stadt Zürich forscht.26 Scheidegger stellt Fragen, welche

zwar auf Stadtnatur und Stadtnaturpraktiken fokussieren, sich aber leicht auf das

von mir untersuchte Feld übertragen lassen. Denn Scheidegger beschäftigt sich

mit gesellschaftlichen Naturaushandlungen, die mit den von mir beschriebenen in
vielen Aspekten vergleichbar sind, wie die von ihm formulierten Forschungsfragen

zeigen: «Welche Zwecke und Normen sind mit dieser Beschäftigung mit Stadtnatur
verbunden? Welche gesellschaftlichen Leitvorstellungen prägen die Naturbezüge
bzw. welche Wertehaltungen (aber auch Lebensstile, Lebensformen, Ästhetiken)
will man aus Umgang mit und Wahrnehmung von städtischer Natur ableiten und

legitimieren? [...] Wie sind diese Naturpraktiken und sich darin spiegelnden Norm-

25 Nationalrat, Herbstsession 2016, 4. Sitzung, 14. 9. 2016, 14.320, www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/
amtliches-bulletin/amtliches-bulletin-die-verhandlungen?SubjectId=37957#votum4,10.3. 2020.

26 Auch Sabine Eggmann beschreibt den Modus der Selbstverständigung als «wesentliche Qualität»
moderner Vergesellschaftung und als wichtige Praktik, anhand deren gesellschaftliche Ordnungen

hergestellt, stabilisiert und reproduziert, aber auch herausgefordert werden. Vgl. Eggmann, Sabine:

Doing Society: Was <Volkskultur> und (Gesellschaft) verbindet. Eine theoretische Einleitung. In: dies.,
Karoline Oehme-jüngling (Hg.): Doing Society. <Volkskultur> als gesellschaftliche Selbstverständigung.
Basel 2013, S. 9-26.



und (Lebens-)Stilproduktionen vor [dem] Hintergrund postindustrieller
Stadtentwicklung und Gesellschaft zu kontextualisieren?»27

Scheidegger geht davon aus, dass «Stadtnatur als Medium der Selbstverständigung

spätmoderner Stadtgesellschaften»28 fungiert. Genau dies lässt sich auch für
wölfisch verkörperte Natur konstatieren und analog dazu sehe ich die Aushandlung

eines zeitgemässen Umgangs mit Wölfen als Medium der Selbstverständigung

einer spätmodernen Schweiz. Mit Orvar Löfgren und Götz Großklaus lassen

sich gesellschaftliche Wahrnehmungen von, Weisen des Umgangs mit und der

Relationierung zu wölfisch verkörperter Natur auch historisch in gesellschaftliche
Selbstverortungsprozesse einbetten.

Löfgren etwa konstatiert in einem Artikel über bürgerliche Naturauffassungen,

dass Verknüpfungen zwischen Mensch-Tier-Beziehungen und sozialen
Verhältnissen seit dem 19. Jahrhundert bestehen und bis heute hergestellt werden:
«Einen Dialog mit der Tierwelt kennen wir aus allen Kulturen - das gilt für die
Gesellschaften der Antike ebenso wie für diejenigen unserer Tage. Man projiziert
Wertungen, Charakterzüge, hierarchische Prinzipien und moralische Grundwerte
auf die Tierwelt. Diese vermenschlichte Welt dient dann als Argument für
Natürlichkeit oder naturbestimmte Ordnungen in der Diskussion darüber, wie die
menschliche Gesellschaft eingerichtet werden sollte. Die Tiere sprechen zu uns.»29

Auch für den Literatur- und Medienwissenschaftler Götz Großklaus ist die

seit Aufklärung und Industrialisierung vorangetriebene, im Wesentlichen als

Fortschritt und Modernisierung gehandelte «rational-instrumentelle Aneignung
der Natur»30 eine wichtige Achse der historischen Entwicklung europäischer
bürgerlicher Gesellschaften. Während ein auf stetiger Technisierung und zunehmender

Kontrolle von Natur beruhendes Mensch-Umwelt-Verhältnis von bürgerlichen
Schichten als «rationale[r] Zivilisierungsprozess»31 über weite Strecken positiv
aufgewertet wurde, macht Großklaus in Rousseaus Gedanken zur Natur des

Menschen im 18. Jahrhundert, in romantischen Ängsten der Entfremdung und

Entzauberung von Natur und der damit einhergehenden Faszination für wilde
Landschaften im 19. Jahrhundert oder auch in der ökologischen Bewegung der
1960er- und 70er-Jahre Gegenmomente fest, in denen vermittelt über die

Auseinandersetzung mit Mensch-Umwelt-Beziehungen alternative Gesellschaftsentwürfe

artikuliert werden.

In eine ähnliche Richtung argumentiert Bernhard Tschofen, der in der
kulturwissenschaftlichen Analyse von Naturkatastrophen, verstanden als soziale

27 Scheidegger, Tobias: Vortrag im Rahmen der Retraite des Lehrstuhls von Bernhard Tschofen am 9.1.
2020 am ISEK - Populäre Kulturen der Universität Zürich. Scheidegger stellte mir die Powerpoint-
Präsentation seines Vortrags zur Verfügung.

28 Ebd.

29 Löfgren, Orvar: Natur, Tiere und Moral. Zur Entwicklung der bürgerlichen Naturauffassung. In: Utz Jeggle

et al. (Hg.): Volkskultur in der Moderne. Probleme und Perspektiven empirischer Kulturforschung. Hamburg

1986, S. 122-144, hier S. 142.

30 Großklaus, Götz: Der Naturtraum des Kulturbürgers. In: ders., Ernst Oldemeyer (Hg.): Natur als Gegen¬

welt. Beiträge zur Kulturgeschichte der Natur. Karlsruhe 1983, S. 169-196, hier S. 170.

31 Ebd., hier S. 190.



Ordnungen bedrohende Ereignisse, das Potenzial sieht, «die Modi und Muster
gesellschaftlicher Selbstbeschreibung»32 offenzulegen. Am Beispiel von Lawinen in
den Alpen führt Tschofen aus, wie kulturelle Praktiken und Logiken gerade durch
die gesellschaftliche Auseinandersetzung mit in diesem Sinne als Katastrophen
wahrgenommenen natürlichen Kräften geprägt werden und zum Vorschein kommen:

«Wichtig erscheint dabei zu sein, dass nicht aus den Augen verloren wird,
wie das Natürliche umgekehrt auch zur Begründung des Sozialen wird, in dem

die Bedrohung und spezifische Situation alpiner Lebenswelt gerade durch die zu
beschreibenden kulturellen Praktiken (Symbole, Rituale, Materialisierungen) den

Common Sense der untersuchten Communities herstellen hilft.»33

Die Frage nach Fortschrittlichkeit und dem gesellschaftlichen
Miteinander

In meinem Forschungsfeld manifestieren sich solche Fragen der spätmodernen
gesellschaftlichen Selbstverständigung und Zukunftsaushandlung unter anderem

in Aussagen wie derjenigen des Schwarznasenschafzüchters Rolf Kalbermatten.
Dieser stellt eine von ihm befürwortete verstärkte Regulierung von Wölfen als

fortschrittliches Naturmanagement dar und gliedert die Schweiz damit gleichzeitig als

eine moderne Gesellschaft in einen aufgeklärten westeuropäischen Kontext ein:
«Der Wolf hat seine Berechtigung und er soll auch seine Existenz haben, das ist

ganz klar. Auf der Welt gibt es genug Gebiete, wo sich der Wolf heimisch fühlen
kann, aber nicht hier. Wir leben in der Schweiz nicht mehr wie vor 100 Jahren. Mit
der Besiedlungsdichte, die wir heute haben, bin ich der Meinung, dass es nicht
mehr denkbar ist, dass sich der Wolf hier irgendwie heimisch fühlen kann. Dem

Wolf ist ja damit auch nicht gedient. Er findet ja praktisch keine richtige Wildnis
mehr vor, mit der ganzen Agglomeration und der Landwirtschaft, mit ihren
Nutzflächen. Ich sehe nicht, dass ein Nebeneinander künftig möglich sein wird. Das

Tier ist ja nicht vom Aussterben bedroht. Ich begreife zum Beispiel nicht, warum er
immer noch auf der roten Liste dieser Berner Konvention ist. In Westeuropa sollte

man den doch regulieren dürfen. Denn wie gesagt, wir leben heute auch nicht
mehr wie damals, als der Wolf da war. Das sieht heute ganz anders aus, in der
Schweiz vor allem, aber auch in den umliegenden Ländern.»34

Fortschrittlichkeit wird hier durch Begriffe wie «Agglomeration», «Landwirtschaft»

und «Nutzflächen» repräsentiert und besteht aus der «Regulierung» von
Wölfen, welche für eine anachronistische «Wildnis» und eine vergangene, überwundene

Zeit stehen. Die Regulierung von Wölfen erhält eine zusätzliche Aufwertung,

32 Tschofen, Bernhard: Natur. In: Jan Hinrichsen, Reinhard Johter, Sandro Ratt (Hg.): Katastrophen/Kultur.
Beiträge zu einer interdisziplinären Begriffswerkstatt (Studien und Materialien des Ludwig-Uhland-
Instituts 50), Tübingen 2019, S. 107-119, hier S. 118.

33 Ebd.

34 Alpines Museum der Schweiz; Universität Zürich - ISEK (Hg.): Der Wolf ist da. Eine Menschenausstel¬

lung, Bern 2017, hier S. 27.



indem sie als ethisch verantwortungsvolles Verhalten gegenüber den Raubtieren

gerahmt wird, welches dem ontologischen Status der hier evozierten zivilisierten
Schweiz - und der Vorstellung von einer kulturell inkompatiblen wölfisch verkörperten

Natur - konsequent Rechnung trägt.
Genau diese Regulierung wird von Akteur*innen aus dem Umweltschutz,

ebenfalls im Namen des Fortschritts, jedoch als ineffizient kritisiert und zugleich
als primitiv und archaisch konnotiert, wie beispielsweise aus einer gemeinsamen

Medienmitteilung der Naturschutzorganisationen Pro Natura, BirdLife und WWF
Schweiz von 2016 zur damals in Entstehung befindlichen Revision des eidgenössischen

Jagdgesetzes hervorgeht: («Regulieren) ist dabei die schönfärberische

Umschreibung von Dezimierung durch Tötung. Erfahrungen im Ausland zeigen deutlich,

dass die Bestandsdezimierung weder zu weniger Konflikten noch zu mehr

Akzeptanz gegenüber dem Wolf führt - Konflikte nahmen sogar oft zu.»35

Durch den Bezug auf mit Fortschrittlichkeit assoziierte internationale
Erfahrungen und wildbiologische Expertise wird der durch die Gesetzesrevision
angestrebte Umgang mit Wolfspopulationen als irreführend und rückständig dargestellt.
Entsprechend griffen diese Akteur*innen die im Herbst 2020 zur Abstimmung
vorgelegte Jagdgesetzesrevision in öffentlichen Debatten als «Abschussgesetz» an und
lehnten sie als unzeitgemäss ab: «Die Umweltverbände lehnen die Revision des

Jagdgesetzes in dieser naturfeindlichen, auf Abschüsse fokussierten Form deshalb
ab. Sie erwarten von Bundesrat und Parlament eine deutlich naturfreundlichere,
fachlich fundiertere Vorlage, die einer modernen Gesellschaft angemessen ist.»36

Es ist also die Aushandlung eines «einer modernen Gesellschaft angemessen [en]»

Verhaltens, welche den Auseinandersetzungen um wölfisch verkörperte Natur
zugrunde liegt.

Neben gesetzlichen Grundlagen und konkreten Inhalten des Wolfsmanagements

wird auch die Art und Weise der öffentlichen und politischen
Auseinandersetzungen als Spiegel für die Verfasstheit der Gesellschaft herangezogen. So

wird die in den Diskussionen stark ausgeprägte, stets der Gegenseite angelastete
Emotionalität von jeglichen Akteur*innen als einer nüchternen und vernünftigen

Konfliktlösung hinderlich kritisiert.37 Entsprechend wird von allen Seiten

eine Entemotionalisierung des Themas und eine sachlichere Betrachtungs- und

35 Pro Natura, WWF Schweiz, BirdLife: Revision des Jagdgesetzes: Artenschutz in Gefahr. Gemeinsame

Medienmitteilung, 25.11. 2016, www.birdlife.ch/de/content/revision-des-jagdgesetzes-artenschutz-
gefahr, 30. 9. 2020.

36 Ebd. Die bereits 2016 diskutierte Revision des eidgenössischen Jagdgesetzes wurde am 27. September
2019 vom Parlament nach mehreren Differenzbereinigungssitzungen in National- und Ständerat
verabschiedet. Dagegen ergriffen verschiedene Umweltschutzorganisationen, Parteien und Interessengruppen

das Referendum, weshalb über die Gesetzesrevision am 27. September 2020 abgestimmt
wurde. Auch in dem im Frühling und Sommer 2020 laufenden Abstimmungskampf tauchten in den

beiden Pro- und Kontralagern Bezüge auf die Fortschrittlichkeit beziehungsweise Rückständigkeit der

Gesetzesrevision auf. Vgl. dazu die Websites des Pro- und des Kontralagers, https://ja-jagdgesetz.ch,
20. 2.2020, sowie https://jagdgesetz-nein.ch, 20.2. 2020.

37 Vgl. Straub, Ursina: «Unaufgeklärt sind immer die anderen». In: Südostschweiz, 19. 5.2018, S. 9, www.
isek.uzh.ch/dam/jcr:9d5fae3f-4c3f-4ac3-b6bd-b9fdc680a64e/2018_05_19_S0%20am%20WE_Un-
aufgekla%C2%A8rt%20sind%20immer%20die%20anderen.pdf, 30. 9. 2020.



Diskussionsweise gefordert. Exemplarisch dafür ist etwa die folgende Aussage
aus einem Positionspapier der Schweizerischen Arbeitsgemeinschaft für die

Berggebiete: «Die Diskussionen um den Wolf werden in der Schweiz wie auch in
anderen Ländern sehr emotional geführt. Die Fronten sind verhärtet, sachliche
Diskussionen sind kaum mehr möglich. Dass beim Abschuss eines Wolfes

Morddrohungen ausgesprochen und von Privaten sogar ein Kopfgeld ausgesetzt wird, ist
dabei eines demokratischen Rechtsstaates nicht würdig.»38

Nationale Selbstverortungen

Die Aushandlung von «moderner Gesellschaft» wird also auch als Frage nach einem
«demokratischen Rechtsstaat» formuliert und betrifft damit neben einer <zivilen>

Argumentationskultur ebenso Rolle und Handeln eines zeitgemässen politischen
Systems und eines fortschrittlichen Staates. Wiederum als Beispiel hier das Votum
des SVP-Ständerats Werner Hösli aus der Ständeratsdebatte vom 9. März 2016 zur
«Motion Imoberdorf René. Den Wolf als jagdbare Tierart einstufen», welche eine

Erleichterung der Bejagung von Wölfen forderte: «Wenn die Ausbreitung des Wolfes

dazu führt, dass unsere alpinen Gebiete nicht mehr bewirtschaftet werden und
unsere Berggebiete einen weiteren Abwanderungsschub erleben - nicht zuletzt
darum, weil sich die Kinder nicht mehr alleine auf den Schulweg getrauen -, dann
haben wir nicht nur sehr unverhältnismässig, sondern staatspolitisch naiv gehandelt.»39

Den in der debattierten Motion angestrebten Umgang mit Wölfen bezeichnete

Hösli dabei als «regierungswürdiges Vorausschauen und regierungswürdiges
Handeln».40

Die hier erneut deutlich hervortretende Frage nach der Fortschrittlichkeit des

Umgangs mit wölfisch verkörperter Natur geht jedoch nicht nur mit einer innen-,
sondern auch mit einer aussenpolitischen Selbstverständigung der Schweiz einher.

So führte der Genfer Grünenpolitiker Robert Cramer in der Ständeratsdebatte

vom 27. September 2017 verschiedene Argumente gegen die Walliser
Standesinitiative «Wolf. Fertig lustig!» an. Die Initiative forderte eine Verschiebung der
Wolfsmanagementkompetenzen von der eidgenössischen auf die kantonale Ebene

und damit verbunden den Austritt der Schweiz aus der Berner Konvention, einem
internationalen Artenschutzabkommen. Cramer argumentierte zum einen, dass

die Initiative gegen die Bundesverfassung Verstösse, welche die Schweiz dazu

verpflichte, Wildtiere zu schützen; zum anderen hob er die Diskussion auf eine

internationale Ebene, indem er mögliche negative aussenpolitische Auswirkungen
einer Schweizer Kündigung der Berner Konvention heraufbeschwor: «La Suisse est

38 Schweizerische Arbeitsgemeinschaftfür die Berggebiete: Positionspapier Wolf, vom 21.2.2014, hier S. 4,

www.sab.ch/fileadmin/user_upload/customers/sab/Stellungnahmen/2014/SN_Wolfskonzept_2014_
14.07.2014.pdf, 7. 7. 2019.

39 Ständerat, Frühjahrssession 2016, 7. Sitzung, 9.3. 2016,14.3570, www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/
amtliches-bulletin/amtliches-bulletin-die-verhandlungen?SubjectId=36795#votum8,30. 9.2020.

40 Ebd.



un petit pays et pour un petit pays comme le nôtre, les accords internationaux sont
d'une très grande valeur, parce que ce sont eux qui permettent d'échapper à la loi
du plus fort. Envoyer le signal, dans cette chambre, que nous pensons raisonnable
de donner suite à une initiative cantonale dans laquelle on demande de dénoncer

un accord international, je pense que c'est tout simplement irresponsable, quel

que soit l'accord dont on parle. En Suisse, nous avons le sens de la parole donnée;

quand on s'est engagé, c'est pour de bon, et la dénonciation d'un accord international

me paraît, surtout dans les temps actuels, tout à fait irresponsable.»41

Cramer betont, dass es für ein kleines Land wie die Schweiz unverantwortlich
sei, durch die Kündigung eines internationalen Abkommens die Möglichkeiten des

politischen Einflusses auf internationaler Ebene zu gefährden. Man setze damit
nicht nur eine wichtige Machtposition aufs Spiel, sondern schade zudem dem Ruf
der Schweiz als vertrauenswürdige und verbindliche Nation. Cramer nimmt nicht
nur eine innenpolitische Auslotung der Schweizer Gesellschaft vor, sondern leistet
auch auf aussenpolitischer Ebene nationale Identitätsarbeit. Im Rahmen der
Auseinandersetzungen um Wölfe steht also auf dem Spiel, wie man sich sowohl nach

innen als auch nach aussen als fortschrittliches Land präsentieren kann.

Zuletzt sollen noch einmal zwei Stimmen zu Wort kommen, welche diese nationale

Identitätsaushandlung, welche über die Wolfsdebatten vermittelt geschieht,
besonders zugespitzt artikulieren. Der Kopräsident des Vereins Lebensraum
Schweiz ohne Grossraubtiere, Georges Schnydrig, sah sich in einem Interview, das

Elisa Frank und ich mit ihm führten,42 dazu veranlasst, den Umgang mit Natur als

Grundsatzfrage einer nationalen Ausrichtung zu reformulieren. Relationierungen
zu wölfisch verkörperter Natur werden dadurch zum Medium, über das richtungsweisende

Sinn- und Identitätsfragen verhandelt werden:
G. S.: «Und für mich stellt sich einfach diese Frage, ja, in welche Richtung will

jetzt wirklich die Schweiz? [...] Wollen wir unsere Schweiz so erhalten, wie sie hier
und heute ist, wollen wir sie ein bisschen ausbauen oder nein, wollen wir wieder
zurück? Es gibt verschiedene Möglichkeiten, aber das muss man, das muss man
debattieren. [...]»

N. H.: «Und in welche Richtung willst du die Schweiz haben?»

G. S.: «Also ich würde die Schweiz einfach mal da lassen, wo sie ist. [...] Weisst

du, dieses Europa geht mir sowieso nicht. Mir geht dieses System nicht. Also ich
verstehe das System, dass man zusammen Probleme lösen muss, ich verstehe das.

Aber der Geldfluss, wie der heute da läuft, das ist eine Katastrophe in der EU. Ich

will nicht wissen, wie viel Geld da tagtäglich irgendwo den Bach runter geht. Wo

nur ein paar Parlamentarier einfach irgendwo hocken und Geld verdienen. Also
Probleme lösen ist eines, aber da sind einige andere Sachen, die nicht gehen. Die

41 Ständerat, Herbstsession 2017, 10. Sitzung, 27. 9. 2017, 14.320, www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/
amtliches-bulletin/amtliches-bulletin-die-verhandlungen?SubjectId=41187,11.3.2020.

42 Im Rahmen des SNF-Projekts «Wölfe: Wissen und Praxis. Ethnographien der Wiederkehr der Wölfe in

der Schweiz», in welchem auch dieser Aufsatz entstand, betrieben Elisa Frank und ich als Projektmitarbeitende

punktuell gemeinsam Feldforschungen und führten zusammen Interviews durch, so auch

das hier zitierte Interview.



Schweiz muss da bleiben, wo sie ist, aber die Schweiz muss sich natürlich dann
auch ihrer Stärken bewusst sein. Wir haben die.»

N. H.: «Und welche sind die?»

G. S.: «Genau die, die wir heute haben. Wir haben doch eine saubere Schweiz,
ein absolut intaktes Landschaftsbild, eine gewisse Sicherheit. Wir haben eine hohe

Sicherheit. Wo sich der Mensch im Moment noch sicher und wohl fühlt, auch in
den Behörden, bei den Kantonen, überall. Und das öffnet man jetzt genau, auch bei
einem solchen Thema [Thema Wolf, N. H.], allmählich wieder ein bisschen. Ob das

gut oder schlecht ist, kann ich jetzt nicht sagen. Aber ich sehe da einfach gewisse
Gefahren, die auf uns zukommen. Und eine gewisse Existenz, die du sehr vielen
Leuten einfach in Frage stellst und teilweise auch wegnimmst.»43

Schnydrig sieht in den Wölfen also eine Gefahr für von ihm als Grundpfeiler
der schweizerischen Nationalidentität gesetzte Werte wie «Sauberkeit» und «Sicherheit»,

ein «intaktes Landschaftsbild» oder ein Staatsvertrauen, welche zu einer
sicheren und zufriedenen «Existenz» führten. Eine «Öffnung» gegenüber Europa,
aber auch gegenüber einem intégrativen Verhältnis zu Wölfen, gegen das er und
sein Verein opponieren, gefährdet in seinen Augen eine florierende Zukunft der
Schweiz.

Politisch Schnydrigs Position diametral entgegengesetzt, jedoch auf der
gleichen gesamtgesellschaftlichen Ebene argumentierend diskutiert Laura Schmid

vom WWF Oberwallis die Frage der Akzeptanz wölfisch verkörperter Natur als

Frage nach der grundsätzlichen gesellschaftlichen Ausrichtung der Schweiz. Die

Vorstellung, dass die Schweiz auf die totale Kontrolle von Wölfen und der von ihnen

verkörperten Wildnis verzichtet und diese damit «ein bisschen gehen»44 lässt, ist
für sie äusserst positiv aufgeladen: «Also ich glaube, das wäre für mich ein Symbol
für eine Art moderne Schweiz, die es schafft, irgendwie zu sagen: <Hey, es gibt
unterschiedliche Berechtigungen in dem Land und es gibt auch eine Berechtigung
für Wildnis.)»45

Auch für Schmid geht es hier, bei allen inhaltlichen Differenzen zu Schnydrig,
beim Thema Wolf also um mehr als um das Management von Raubtieren: Für sie

steht die von ihr und ihrer Organisation anvisierte gesellschaftliche Relationierung
zu Wölfen - nämlich Wölfen Raum und Entfaltungsmöglichkeiten zuzugestehen -
im Gegensatz zu von ihr diskreditierten restriktiven und anthropozentrischen
Umweltrelationierungen für eine «moderne Schweiz».

43 Interview Georges Schnydrig, Kopräsident des Vereins Lebensraum Schweiz ohne Grossraubtiere, mit
Elisa Frank und Nikolaus Heinzer am 14.11.2016 in Visp.

44 Interview Laura Schmidt, WWF Oberwallis, mit Elisa Frank und Nikolaus Heinzer am 8.11. 2016 in
Bern.

45 Ebd.



Wölfe und die Aushandlung von Gesellschaft

Es wäre sicherlich übertrieben zu sagen, dass sich über die Wolfspolitik ein ganzes
Land definiert. Doch im Rahmen der Auseinandersetzungen um die Ausbreitung
von Wölfen in der Schweiz wird Gesellschaft ausgehandelt. Dabei geht es nicht nur
um interne soziopolitische und demografische Verhältnisse und um internationale

Positionierungen, um nachhaltige Traditionen und um Fragen der Selbstbestimmung

und -repräsentation, sondern auch um den Umgang mit dem Anderen, dem

Fremden, das von aussen kommt oder gar aufgezwungen wird: Kontrolle oder

Koexistenz, Ausschluss oder Integration, Grenz- oder Willkommenspolitik? Wölfe

erhöhen dabei die Sichtbarkeit von Akteur* innen und geben ihnen eine laute

Stimme, ihrem Wort Gewicht. Sie ermöglichen es, ökologische und ökonomische,

politische und kulturelle, gesellschaftliche und historische Zusammenhänge
zuzuspitzen und in einer prominenten Arena mögliche Zukünfte der Schweiz mit
unmittelbarer Dringlichkeit zur Diskussion zu stellen. Und sie ermöglichen es,

genau diese gesellschaftlichen, interspezifisch gestalteten Aushandlungsprozesse
kulturwissenschaftlich zu untersuchen und besser zu verstehen.


	"In welche Richtung will jetzt wirklich die Schweiz?" : Zukunftsvisionen und Gesellschaftsentwürfe im Kontext der Schweizer Wolfsdebatten

