
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 116 (2020)

Heft: 2

Artikel: Aushandlungen des Ästhetischen : das Beispiel Gothicszene

Autor: Tauschek, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHES ARCHIV FÜR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES

116. Jahrgang (2020), Heft 2, S. 7-23

Aushandlungen des Ästhetischen

Das Beispiel Gothicszene

MARKUS TAUSCHEK

Abstract

Szenen sind fluide soziale und kulturelle Formationen, die sich nicht nur dadurch

auszeichnen, dass sich ihre Mitglieder für ein bestimmtes Thema interessieren. In Szenen

werden vielmehr auch spezifische Ästhetiken hergestellt, kontinuierlich zur Disposition

gestellt und entsprechend diskursiviert und kommunikativ vermittelt. Der Beitrag fragt

am Beispiel der Gothicszene und insbesondere ihrer Festivals danach, wie Mitglieder der

Szene Ästhetiken verhandeln und welche Funktionen Aushandlungen des Ästhetischen

haben. Dabei argumentiert er, dass diese Aushandlungen einerseits der Differenzierung

und Abgrenzung innerhalb der Szene dienen und dabei normative Wirkungen entfalten

können. Andererseits zeigt der Beitrag, wie ambivalent und vielstimmig Ästhetiken

gedeutet werden.

Keywords: popular culture, aesthetics, goth scene, subculture

An die Stelle klassischer Gesellungsformen wie Kirche, Verein oder Familie treten

in pluralisierten Gesellschaften neue, fluidere Vergemeinschaftungsformen
wie beispielsweise Szenen. Wie Ronald Hitzler und Arne Niederbacher betonen,
sind Szenen mit soziostrukturellen Veränderungen wie etwa Individualisierung
verbunden. Den Entscheidungschancen und Lebensoptionen, die das Individuum
dabei gewinne, stehe die Erosion gesellschaftlich garantierter Verlässlichkeiten
gegenüber.1 Szenen stellten spezifische Handlungsmöglichkeiten und Sinnangebote
bereit. Sie sind, so lässt sich kulturwissenschaftlich argumentieren, dabei auf das

Engste mit der Herausbildung und permanenten Aushandlung spezifischer Ästhetiken

verknüpft.
In posttraditionalen Gesellschaften würden «Weltdeutungsschemata,

Wertekataloge und Identitätsmuster»2 nicht länger in herkömmlichen Sozialisations-

1 Vgl. Hitzler, Ronald; Niederbacher, Arne: Leben in Szenen. Formen juveniler Vergemeinschaftung
heute. 3., vollständig überarbeitete Auflage, Wiesbaden 2010 (2001), S. 12.

2 Ebd., S. 15.



agenturen gesucht, sondern in «gegenüber anderen Lebensbereichen relativ
autonomen freizeitlichen Sozialräumen».3 Hier fänden die entsprechenden Akteure
dann schliesslich Sinn: «Und sie finden ihn hier - sozusagen (frisch verpackt) - in
der ästhetischen Gewandung der je (warum auch immer) «angesagten), posttradi-
tionalen Gemeinschaft.»4 Mit Sinn und Ästhetik sind zentrale Schlüsselbegriffe
aufgerufen, die nicht nur für eine kultur- oder sozialwissenschaftliche Analyse

von Szenen, sondern von populärer Kultur insgesamt höchst relevant sind, wie

unter anderen Kaspar Maase in vielen Arbeiten historisch kontextualisierend
nachgewiesen hat.5 Es handelt sich dabei nicht nur um analytische Begriffe der

kulturwissenschaftlichen Forschung, sondern es sind auch Begriffe des Feldes; es

sind Begriffe, die innerhalb von Szenen mitunter intensiv kommuniziert und
kontrovers verhandelt werden, die sich aber auch in Performanzen und habitualisier-
ten Formen des Umgangs mit dem eigenen Körper niederschlagen.

Die 26-jährige Userin Helvi beklagt etwa im Forum dunkles-leben.de, einem

von vielen Internetforen der Gothicszene, das inzwischen jedoch nicht mehr
online verfügbar ist, die Erosion der Gothicszene, die im Folgenden exemplarischer
Gegenstand meiner Analyse sein wird:

«Guten Tag allerseits!
Ich bin nun seit etwa 12 Jahren in der schwarzen Szene unterwegs. Damals

dachte ich, ich treffe Gleichgesinnte, emphatische Menschen wertvollen Chrarkters.
und in gewisser Weise Leidensgenossen, die daher einen sensibleres Verhalten an

den Tag legen als die «normalen) Mitmenschen. [...] Aber gerade die letzten Jahre

enttäuscht mich die Szene immer mehr und ich habe mittlerweile Schwieigkeiten
mich mit ihr zu identifizieren, und das hat folgende Gründe:

1. Aggression (zum Beispiel: Absichtliches Anrempel auf der Tanzfläche,
Konkurrenzdenken, grundlose Beleidigungen und Lästereien

2. Oberflächlichkeit und übertriebene Selbstdarstellung (meiner Meinung
nach das schlimmste Übel in der schwarzen Szene)

[...]

7. Kommerzialisierung (Die Schaulustige anlockt sowie Leute, die sich rein aus

modischem Interesse in die Szene einschleichen und ansonsten Überhauptnichts
mit der Szene gemeinsam haben, und so teilweise das Niveau stärkt sinken lassen,

durch ihr soziales Fehlverhalten. Oftmals stellen sich diese Leute in den Vordergrund

und machen die ganze Szene dadurch lächerlich. Wie Punkt 2.)»6

Helvis Einschätzung ist in jeder Hinsicht für die Gothicszene paradigmatisch:
In kaum einer anderen Szene wird so intensiv darum gerungen, was die Szene

ausmacht und wie sie sich weiterentwickeln sollte. Die Einschätzung ist auch in
ihrer geradezu historischen Bewertung beispielhaft, drückt sich in ihr doch eine

3 Ebd.

4 Ebd.

5 Siehe unter anderem Maase, Kaspar: Populärkulturforschung. Eine Einführung (Edition Kulturwissenschaft,

Bd. 190). Bielefeld 2019.
6 www.dunkles-leben.de/forum/viewtopic.php?t=32289, 15.10. 2018. Das Forum ist inzwischen nicht

mehr online verfügbar. Die vielen Tippfehler im Zitat könnten darauf hinweisen, dass Helvi den Post in

einem entsprechend emotional aufgeregten Zustand verfasst hat.



nostalgisch überformte Überhöhung der Szenevergangenheit aus, die einer als

unzureichend wahrgenommenen Gegenwart gegenübergestellt wird. Mindestens
in zwei für Diskurse über populäre Kultur insgesamt geradezu paradigmatischen
Punkten, der Diskreditierung des Oberflächlichen, rein Modischen und der Kritik

der zunehmenden Kommerzialisierung, sind auch Fragen nach Ästhetiken

aufgerufen. Ästhetik ist im Zitat gleichermassen gekoppelt an ethisch-moralische

Argumente: das «richtige» Verhalten und damit verbunden Tiefe, Ehrlichkeit und
schliesslich Authentizität der Szene insgesamt, die Helvi durch fortschreitende

Kommerzialisierung und neue Akteursgruppen, die die Szene als Raum der eigenen

Inszenierung nutzen, bedroht sieht.

Der folgende Beitrag möchte im Sinne einer Fallstudie insbesondere
danach fragen, welche Rolle Ästhetiken in der Gothicszene spielen und welche

Bedeutungsebenen hier jeweils aufgerufen sind. Dabei geht es immer auch um
die ästhetisierten Dinge selbst oder um konkrete Praktiken der Ästhetisierung
(etwa das Tanzen während eines Konzerts oder das Schminken am Beginn eines

Festivaltags). Ein besonderer Schwerpunkt liegt auf den Festivals der Szene, die

sich deshalb als Untersuchungsfeld in ganz besonderer Weise eignen, weil sich
Ästhetiken hier in verdichteter Form im Zusammenspiel von Artefakten, Körpern
und Performanzen materialisieren und weil diese erst durch die Kopräsenz einer
Vielzahl unterschiedlicher menschlicher und nichtmenschlicher Akteure zum
Gegenstand der Auseinandersetzung werden. Festivals sind als Kontaktzonen Orte

der hyperintensiven Aushandlung von Ästhetiken. Der oben zitierte Kommentar
entstammt zwar einem Internetforum der Szene, er greift aber implizit auch auf
Festivals und Szeneevents gemachte Erfahrungen auf.

Ästhetik ist für mich hier zunächst weniger ein analytischer Begriff als ein
Phänomen oder Gegenstand des Feldes selbst.7 In Anlehnung an Kaspar Maase

geht der Beitrag davon aus, dass ästhetische Praktiken und in Erweiterung auch
das Sprechen über Ästhetiken Selbsttechniken sind und «der individuellen,
genussvollen Welt- und Selbsterfahrung und Verständigung»8 dienen. Es geht mir
darum zu fragen, wie Ästhetisierung, hier verstanden auch als diskursiver Prozess,
selbst eine Kulturtechnik, eine Strategie oder - neutraler - ein Prozess ist, über
den sich Szenen als Kollektive herstellen. Denn thesenhaft ist davon auszugehen,
dass Ästhetiken in Szenen vergemeinschaftend und stabilisierend wirken, auch

wenn sie permanent zur Disposition stehen und sich verändern. Ein
kulturwissenschaftlicher Blick auf diesen Prozess scheint mir deshalb gewinnbringend zu
sein, weil er Hinweise darauf geben kann, wie sich kulturelle Ordnungen
konstituieren, stabilisieren oder transformieren, die nicht institutionell vorgegeben sind,
sondern in komplexen Aushandlungsprozessen gleichermassen emergent entste-

7 Zu ästhetischer Praxis siehe unter anderem Elberfeld, Rolf; Krankenhagen, Stefan (Hg.): Ästhetische

Praxis als Gegenstand und Methode kulturwissenschaftlicher Forschung. Paderborn 2017; Maase,

Kaspar (Hg.): Die Schönheiten des Populären. Ästhetische Erfahrung der Gegenwart. Frankfurt am

Main, New York 2008. Genereller zum Thema Ästhetik Reckwitz, Andreas: Ästhetik und Gesellschaft.

In: ders.: Kreativität und soziale Praxis. Studien zur Sozial- und Gesellschaftstheorie. Bielefeld 2016,
S. 215-247.

8 Maase (Anm. 5), S. 12.



hen. Deshalb scheint mir auch der Begriff der Ästhetisierung geeigneter zu sein

als derjenige der Ästhetik, weil er in guter kulturwissenschaftlicher Manier das

Prozesshafte betont.9 Dabei ist zu unterstreichen, dass der Beitrag davon ausgeht,
dass das Ästhetische weder Objekten noch Performanzen oder kulturellen Texten

inhärent ist. Er schlägt sich demnach stärker auf eine praxistheoretische und
sozialkonstruktivistische Seite, die das Ästhetische als Praxis und in erster Linie als

äusserst machtvolle Interpretation und Zuschreibung von innen wie von aussen in

spezifischen Handlungskontexten begreift.
Der Beitrag ist in vier Abschnitte gegliedert: Am Beginn stehen im Sinne der

Kontextualisierung einige übergeordnete Überlegungen zum Szenebegriff und

zum Wave-Gotik-Treffen in Leipzig, das seit über 20 Jahren als das zentrale Festival

der Gothicszene gilt und das in seiner Reichweite aufgrund der hohen Zahl von

Besucher*innen in besonderer Weise normativ wirken kann. In diesem Kontext

geht es darum, die Rolle von Ästhetiken in der Produktion von Differenz zu fo-

kussieren. Darauf aufbauend befasst sich der Beitrag mit der Frage, wie über die

Bewertung von ästhetischen Merkmalen Zugehörigkeiten verhandelt werden. Wie

beides konkret und situativ vonstattengeht, zeigen Überlegungen zu spezifischen
Blickregimen im Rahmen des Leipziger Festivals. Der letzte Abschnitt widmet sich

der politischen Dimension und den Mehrdeutigkeiten ästhetischer Codes.10

Ästhetiken und Differenzmanagement

Seit 1992 versammeln sich in Leipzig jedes Jahr an Pfingsten zum Wave-Gotik-

Treffen (kurz WGT), dem ältesten und grössten Gothic-Festival, Anhänger*innen
der sogenannten schwarzen Szene. Eine Vielzahl performativer Praktiken der
Reproduktion und Transformation von Szene korrespondiert mit einer schier
unüberschaubaren Vielzahl individueller und doch kollektiv kodierter Lebensentwürfe.
Ein ausdifferenziertes musikalisches Feld - Postpunk, Industrial, Batcave, Noise,
EBM et cetera - trifft auf ebenso ausdifferenzierte Akteursgruppen innerhalb der

Szene: Steampunks, Cybergoths, Neo Romantics, Gruftis und so weiter. Aus einer
kulturwissenschaftlichen Perspektive gilt es hier zu betonen, dass die Differenzierung

unterschiedlicher Gruppierungen innerhalb der Gothicszene bezüglich
ästhetischer Stile oder musikalischer Präferenzen zwar sozusagen morphologisch

9 Bezeichnenderweise hat Hans-Otto Hügels so instruktives Handbuch Populäre Kultur keinen eigenen

Eintrag zum Lemma Ästhetisierung und verweist stattdessen nur auf den Eintrag zur Erlebniskultur;
Hügel, Hans-Otto (Hg.): Handbuch Populäre Kultur. Stuttgart, Weimar 2003.

10 Die hier formulierten Überlegungen basieren auf mehrjähriger teilnehmender Beobachtung auf ver¬

schiedenen Gothic-Festivals (in Leipzig, Köln und Hildesheim) sowie auf Gesprächen und Interviews
mit Festivalbesucher*innen und auf der Auswertung von Blogs und Internetseiten der Szene. Der

Beitrag entstand im Rahmen des von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geförderten Forschungsprojekts

mit dem Titel «Doing Popular Culture. Zur performativen Konstruktion der Gothic Szene»

(Projektnummer 325269992). Die hier zitierten Interviewpassagen sind aus qualitativen Interviews

entnommen, die die Projektmitarbeiterin Nikola Nolle geführt hat. Dank gilt Julian Genner sowie den

Kolleginnen der Institute in Basel und in Zürich sowie Konrad Kuhn, Sabine Eggmann und den anonymen

Reviewer*innen für konstruktive Kommentare zu einer ersten Fassung dieses Beitrags.



nachvollziehbar ist,11 dass sich aber eine grosse Zahl von Festivalbesucher*innen
nicht eindeutig zuordnen lässt, weil sie aus der emischen Perspektive einfach

«nur» in schwarzer Kleidung das Festival besuchen und sich selbst keiner der oben

genannten Gruppierungen zuordnen oder weil sie während des Festivals durchaus
auch spielerisch aus einem ausdifferenzierten vestimentären Repertoire schöpfen
und in verschiedene Rollen schlüpfen. Dieses Repertoire besteht mitunter auch aus

mehr oder weniger konsequent genutzten Zitaten aus imaginierten historischen

Epochen - ein undifferenziertes Mittelalter oder das viktorianische Zeitalter -, die

sich in einer bisweilen aufwendig inszenierten materiellen Kultur niederschlagen.
Insgesamt zeichnet sich die Gothicszene, folgt man Axel Schmidts und Klaus

Neumann-Brauns 2008 erschienener sozialwissenschaftlicher Bestandsaufnahme

der «Spielräume düster konnotierter Transzendenz», so der Titel der Studie, durch
ein ausdifferenziertes Mass an ästhetischen Praktiken, Stilen und den damit
verbundenen körperlichen, sinnlichen und emotionalen Erfahrungen aus.12 Wie für
alle Szenen gilt auch für die Gothicszene, dass all diese Elemente insbesondere

im Rahmen szenetypischer Events sichtbar werden. Sie werden darüber hinaus
intensiv diskutiert - vor Ort und im Netz mit jeweils spezifischen Eigenlogiken
dieser höchst unterschiedlichen Kommunikationsformate. Hitzler und Niederbacher

haben auf dieses Charakteristikum von Szenen hingewiesen: «Da [...]

Szenen nur selten - und auch dann allenfalls bedingt - aus kollektiv auferlegten
Lebensumständen resultieren, ist ihre Existenz gebunden nicht nur - wie die aller
Peergroups - an die ständige kommunikative Vergewisserung, sondern vielmehr
an die ständige kommunikative Erzeugung gemeinsamer Interessen seitens der

Szenegänger: Im - sinnlich erfassbaren - Gebrauch szenetypischer Symbole,
Zeichen und Rituale inszenieren diese ihre eigene Zugehörigkeit und konstituieren
tatsächlich zugleich, sozusagen «beiläufig», die Szene.»13

Auch wenn die überwiegend soziologisch ausgerichtete Szeneforschung auf
die grosse Bedeutung von Interaktion und Kommunikation in der Herausbildung
von Szenen hingewiesen hat, erstaunt doch die vergleichsweise magere empirische
Auseinandersetzung mit der Frage, wie Szenen in der Praxis konkret hergestellt
werden.14 Eine Szene ist für Hitzler und Niederbacher ein «Netzwerk von Personen

[...], die bestimmte materiale und/oder mentale Formen der kollektiven (Selbst-)

Stilisierung teilen und diese Gemeinsamkeiten kommunikativ stabilisieren,
modifizieren oder transformieren».15 Diese definitorische Annäherung regt
insbesondere aus einer ethnografischen Perspektive dazu an, sich nicht nur für die in
Netzwerken agierenden Personen zu interessieren, sondern mindestens ebenso für

11 Hitzler/Niederbacher (Anm. 1); Schmidt, Axel; Neumann-Braun, Klaus: Die Welt der Gothics. Spiel¬

räume düster konnotierter Transzendenz. 2. Auflage, Wiesbaden 2008 (2004).
12 Vgl. auch Hodkinson, Paul: Goth. Identity, Style, and Subculture (Dress, Body, Culture). Oxford 2002.
13 Hitzler/Niederbacher (Anm. 1), S. 17.

14 Eine anregende Ausnahme bildet Kosnick, Kira: Ethnic Club Cultures. Postmigrant Leisure Socialities
and Music in Urban Europe. In: Dietrich Helms, Thomas Phleps (Hg.): Speaking in Tongues. Pop lokal

global (Beiträge zur Popularmusikforschung, Bd. 42). Bielefeld 2015, S. 199-211.
15 Hitzler/Niederbacher (Anm. 1), S. 17.



die materielle Kultur.16 Bezogen auf die Konstituierung von Szenen hiesse dies,

die Wechselwirkungen und Verschränkungen zwischen materieller Kultur, die ja
insbesondere im Hinblick auf Prozesse der Ästhetisierung überaus relevant ist,
und Deutungsmustern in den Blick zu nehmen. Szenegemeinsamkeiten sind weder

naturgegeben noch statisch, sie entstehen situativ, performativ oder kommunikativ,

sie sind Gegenstand der permanenten Aushandlung.
Diese andauernde Aushandlung mag für das Leipziger Fallbeispiel sowohl

Ursache als auch Effekt des hybriden Charakters des Events sein, wo in vielfältigen
Kontaktzonen junge auf ältere oder sich selbst als authentische Szenemitglieder
begreifende Akteur*innen auf vermeintlich nicht zur Szene Gehörige treffen.17

Letztere nutzen das Festival beispielsweise manchmal schlicht als karnevalesken

Möglichkeitsraum. Dies wird nicht nur in den selbstreflexiven Szeneforen wie auch

im Post der eingangs zitierten Helvi kritisiert. Eine 62-jährige Interviewpartnerin,
die seit 1993 mit nur einer Ausnahme jedes Jahr nach Leipzig fährt, meinte etwa,
das zunehmende «Schau-Laufen» während des Leipziger Festivals sei ihr zuwider.
Es weiche die Szene auf, wenn sich da «Normalos» daruntermischten. Diese hätten

das «echte Festival-Feeling» doch eh nicht.18 Auf meine Rückfrage, wie man
«Normalos» denn erkenne, reagiert meine Gesprächspartnerin bestimmt: Das sehe

man einfach. Sie könne das gar nicht genauer beschreiben, aber sie erkenne das

sofort. Und bisher habe sie immer richtig gelegen, denn das eindeutige Zeichen

der Nichtzugehörigkeit sei die Tatsache, dass den entsprechenden Akteur*innen
das Festivalbändchen am Arm fehle, das zum Besuch der Konzerte und Veranstaltungen

autorisiert.19 Nach erneuter Rückfrage erläutert meine Interviewpartnerin
dann, sie sei schon so lange in der Szene, dass sie an der Kleidung erkenne, wenn
jemand nicht dazugehört, oder allein schon am Gang und an den Bewegungen.
Hier artikuliert sich Wissen, das nach klaren ästhetischen Normen und Kriterien
normativ Vorstellungen von der «echten», «authentischen» Szene herstellt.

Die von meiner Gesprächspartnerin kritisierten «Normalos» führen deutlich

vor Augen, dass die Gothicszene über alles andere als klare Grenzen verfügt und

deshalb als hybrides und komplexes Netzwerk interpretiert werden kann. Die

Tatsache, dass Menschen, die die Gothicszene nicht als Teil ihrer Lebenswelt ver-

16 Kaspar Maase hat dies jüngst bezugnehmend auf die symmetrische Anthropologie in seiner Einführung
in die Populärkulturforschung gefordert; Maase (Anm. 5). S. 62-71.

17 Eine problematisierende Auseinandersetzung mit dem Hybriditätskonzept findet sich in Tauschek,

Markus: Instrument, Taktik oder Strategie? Zur Vieldeutigkeit Populärer Kultur. In: Österreichische

Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 27/2 (2016), S. 148-167.
18 Feldtagebuch, 22.5. 2015.
19 Das Festivalbändchen ist selbst Gegenstand intensiver Kommunikation. An den langen Schlangen zur

Bändchenausgabe zum Beginn des Festivals konnten wir im Rahmen des Projekts immer wieder
beiläufig beobachten, wie Wartende über die ästhetische Gestaltung des Bändchens diskutiert haben.

Das Leipziger Festival ist dezentral an Veranstaltungsorten organisiert, die über die ganze Stadt

verteilt sind. Nur für den Eintritt zu diesen Orten ist das Bändchen nötig. Dies führt erstens dazu,

dass sich Festivalbesucher*innen während des Festivals durchgängig durch die Stadt bewegen und

sich so zahllose Kontaktzonen einstellen, und zweitens, dass sich hier auch jene Akteur*innen unter
die Festivalbesucher*innen mischen, die sich den Eintrittspreis sparen möchten, sich aber mitunter
dennoch als Teil der Szene begreifen und nur jene Festivalorte wie etwa das Viktorianische Picknick in

einem Leipziger Park besuchen, die ohne Bändchen zugänglich sind.



stehen, das Leipziger Festival nutzen, um etwa ihre Vorliebe für viktorianische
Kleidung auszuleben, stellt die in der Ritualforschung angenommenen Grenzen

zwischen unterschiedlichen Akteursgruppen infrage. Der Ritualforscher Gerd

Baumann nimmt an, dass an Cultural Performances vier Akteursgruppen beteiligt
sind: Initiatorinnen, Darstellerinnen, das Publikum und die mit der Umsetzung
Betrauten.20 Das Leipziger Festival lässt diese Differenzierung verschwimmen.
Aus einer kulturanthropologischen Perspektive lässt sich vielmehr argumentieren,

dass die «Normalos» für einen begrenzten Zeitraum und situativ integrativer
Bestandteil der Szene werden. Sie sind eben kein Publikum mehr, das von einem

angenommenen Aussen auf die Cultural Performance blickt. Sie prägen diese

vielmehr performativ und insbesondere auch durch die Berufung auf spezifische
ästhetische Codes in hohem Masse mit - und sie sind gleichzeitig Gegenstand und
Akteur*innen in Debatten um das Ästhetische.

Die Kombinierung unterschiedlicher kulturindustrieller Angebote stellt Räume

für je spezifische ästhetische Erfahrungen bereit, die dafür sorgen, dass das Festival

für möglichst viele Akteur* innen attraktiv bleibt: ein sogenanntes heidnisches

Dorf, ein Mittelaltermarkt, eine Fetischparty mit eigenem Dresscode, ein
Szenegottesdienst, klassische Konzerte, eine Ausstellung zur Geschichte der Gothics in
der DDR. All diese Formate deuten auf unterschiedliche Ästhetiken und sinnlich
erfahrbare Angebote hin. Diese Angebote sind inzwischen mitunter so traditionali-
siert, dass Festivalbesucher*innen eine Erwartungshaltung entwickeln und stabile
Erlebnisse einfordern. Gleichwohl sind sie Dynamiken unterworfen, die kontingent
sind. Ein paradigmatisches Beispiel für diese Dynamik und Kontingenz ist das

sogenannte viktorianische Picknick im Leipziger Clara-Zetkin-Park. Hier treffen sich

am Freitagnachmittag des Festivalwochenendes längst nicht mehr nur jene
Szenemitglieder, für die viktorianische Kleidung attraktiv ist und die mitten im Park zum
Teil mit grossem Aufwand picknicken möchten. Das viktorianische Picknick zieht
längst auch Leipziger*innen an, die mit Faszination ausseralltägliche Kleidung
sehen möchten, oder solche Akteur*innen, die das Picknick ohne das ansonsten

notwendige Festivalbändchen besuchen und für einen Nachmittag lang Teil der
Szene werden. Die wachsende Attraktivität des Picknicks hat freilich Folgen, denn
die zunehmende Beliebtheit raubt dem Event aus Sicht einiger Szenemitglieder
die eigentliche Attraktivität und Exklusivität. Und so wird seit einigen Jahren im
Areal eines kleinen Schlosses ausserhalb Leipzigs das sogenannte Victorian Village
organisiert mit Kontrolle am Eingang, die auf der Basis der Beurteilung optischer
Kriterien sicherstellen soll, dass hier ein entsprechendes Niveau herrscht, das sich
auch in den Kleidungsstilen niederschlägt. Interpretieren lässt sich dies als für
populäre Kultur insgesamt typische Steigerungsdynamik, die in diesem spezifischen

Fall das eine Format als verwässert begreift und dagegen ein vermeintlich
authentischeres Erlebnisangebot formuliert. Hier artikuliert sich ebenjener
Diskurs von Authentizität und Verwässerung, der oben skizziert wurde. Er führt zu

20 Vgl. Baumann, Gerd: Ritual Implicates «Others». Rereading Dürkheim in a Plural Society. In: Daniel de

Coppet (Hg): Understanding Rituals. London, New York 1992, S. 97-116.



einer Steigerungsdynamik, die in erster Linie mit ästhetischen Erfahrungen zu tun
hat, die als bedroht erachtet werden. In den mit solchen Formaten verbundenen
Performanzen reflektieren die Mitglieder nicht nur die eigene Rolle in der Szene

und die Frage, was die Szene konstituiert, sondern sie produzieren auch spezifische
ästhetische und sinnliche Erfahrungen. Übergeordnet liesse sich argumentieren,
dass dem Sprechen über das Ästhetische hier immer die Funktion des

Differenzmanagements zukommt: Es geht um das Markieren von - aus kulturwissenschaftlicher

Sicht fluiden - Differenzen unter den Szenemitgliedern selbst, aber auch zu

Akteur*innen, die situativ Bestandteil des Festivalgeschehens werden.

Auf die Fluidität von Szenen hat bereits die Kulturwissenschaftlerin Anja
Schwanhäusser in ihrer ethnografischen Studie zur Berliner Technoszene

hingewiesen. Szenen, argumentiert Schwanhäusser, «zeichnen sich eher dadurch aus,
welche Räume und Kulturen sie miteinander verknüpfen, als dadurch, was sie zu
einem gegebenen Zeitpunkt sind. Sie sind kein vorgefertigtes Set an Symbolen,
Zeichen und Wertvorstellungen, also dem was man landläufig als charakteristisch für
Gruppenbildungsprozesse versteht, sondern sie sind vielmehr der Prozess selbst,

durch den Personen, Gruppen und Orte miteinander in Beziehung treten und
immer wieder neue Verbindungen eingehen.»21 Ähnlich argumentiert Andy Bennett in
seiner empirischen Studie zu Urbanen Tanzszenen, wenn er, den Subkulturbegriff
kritisch einordnend, davon ausgeht, dass soziale Akteurskollektive treffender zu

konzeptualisieren sind als «a series of temporal gatherings characterised by fluid
boundaries and floating memberships».22 Schwanhäusser und Bennett betonen den

Prozesscharakter von Szenen sowie das Verknüpfende und Fluide. Und gerade die

fluiden Grenzen und die fragilen Mitgliedschaften sind Gegenstand permanenter

Aushandlungen, wie ich im Folgenden am Beispiel von Diskussionen um das

Ästhetische, Schöne oder Angemessene und die darüber stattfindende Markierung
der Szenezugehörigkeit zeigen möchte.

Das Ästhetische verhandeln - Zugehörigkeit markieren

Das Sprechen über Ästhetik, dessen zentrale Funktion, Differenzen in der Szene

und gegen ein angenommenes Aussen zu markieren, oben skizziert worden ist und
im Folgenden vertieft werden soll, ist in der Gothicszene omnipräsent. In einer
schier unüberschaubaren Zahl von Blogs und Foren diskutieren Szenemitglieder
kontinuierlich darüber, was das Schöne, Richtige, Gute und auf der anderen Seite

das Abzulehnende, Hässliche, Nicht-Szene-Konforme und so weiter ausmacht. Die

prominenteste Frage ist die nach der richtigen, echten Szenezugehörigkeit, die

keineswegs nur über einen spezifischen Lebensstil definiert, sondern in erster Linie

an spezifischen ästhetischen Codes und Haltungen festgemacht wird. Ich greife

21 Schwanhäusser, Anja: Kosmonauten des Underground. Ethnograhe einer Berliner Szene. Frankfurt am

Main 2010, S. 305 (Hervorhebungen im Original).
22 Bennett, Andy: Subcultures or Neo-tribes. Rethinking the Relationship Between Youth, Style and Musi¬

cal Taste. In: Sociology 33/3 (1999), S. 599-617, hier S. 600.



die oben angerissene Argumentationslinie noch einmal auf, um nachzuweisen,
wie monolithisch Ästhetik als Argument zur Differenzierung eingesetzt und wie
darüber die Frage der Szenezugehörigkeit verhandelt wird. Der 54-jährige Jörn23

kritisiert etwa - sich in der Argumentation an die eingangs zitierte Passage aus

dem Szeneforum anlehnend - jene Szenemitglieder, die sich von kommerziell
konnotierten Äusserlichkeiten leiten lassen: «Es gibt ja durchaus Leute, die sich da ja
auch von dem ganzen Kommerz distanzieren, aber das Meiste ist Karneval. [...] Und
da find' ich den in Venedig besser, weil den hab' ich live erlebt, der war richtig gut.
Aber das, was ich da sehe, ist einfach nur Bullshit, tut mir leid.»

«Bullshit» ist für Jörn die aus seiner Sicht übertriebene, kommerzialisierte und
mit dem Bild des Karnevals implizit als nicht authentisch bewertete Bedeutung
vestimentärer Stile, hinter der der vermeintlich eigentliche Sinn der Szene

verloren gehe. Zur Bekräftigung argumentiert Jörn, der anders als Helvi nicht die

Szene insgesamt kritisiert, sondern nur einen Teil, quantitativ. Er attestiert (im
Gegensatz zum «Meisten») nur einer kleineren Zahl von Akteur*innen die richtige
Haltung zur Szene.

Der 49-jährige Simon schliesst im Gruppeninterview hier direkt an: «Das ist
das Schaulaufen und das sind die Leute, die da vornehmlich in der Innenstadt

unterwegs sind und dort halt ihr KOSTÜM zeigen. Es ist halt ein Kostüm. [...] Sie

zeigen halt nicht - es ist eine leere Hülle, eine leere Hülle, die da rumläuft. Mag
nett zurechtgemacht sein, mag alles sein, aber das hat mit der Szene nichts zu
tun.»24

In beiden Interviewpassagen drückt sich überdeutlich Differenzmanagement
über die letztlich moralisch aufgeladene Bewertung spezifischer Ästhetiken aus.

Die Formulierung «Kostüm», die argumentativ den Vergleich mit dem Karneval

aufgreift, betont das situative So-tun-als-ob und grenzt dieses vom echten, authentischen

und wahren Leben in der Szene ab. Noch deutlicher abgrenzend ist Simons

These der leeren Hülle. Ästhetisches wird hier als reine Äusserlichkeit abgetan,
die durch die Formulierung des «Nett-zurechtgemacht-Seins» noch zusätzlich in
bewertender Weise verstärkt wird. Das Artefakt Kleidung wird hier explizit mit
einer moralischen Kategorie verknüpft. Diese wertrationale Deutung ist - und
damit wäre gleich der Verweis auf grössere gesellschaftliche Zusammenhänge und

Logiken artikuliert - keineswegs szenetypisch oder spezifisch für die Gothicszene:

Wir finden sie in vielen gesellschaftlichen Feldern, in denen Äusserliches stark
moralisch aufgeladen wird (beispielsweise in Ratgebern zu Bewerbungsgesprächen

und den zugrunde liegenden Studien, die das äussere Auftreten mit
Charakterisierungen wie Zuverlässigkeit verbindet). Die dahinterliegende Vorstellung
geht davon aus, dass das moralisch Bewertete äusserlich sieht- und erkennbar ist.

23 Ich verzichte hier auf eine breitere Kontextualisierung der Gesprächspartnerinnen, weil deren Deu¬

tungen, die hier zitiert werden, beispielhaft für die Äusserungen vieler Interviewpartnerbnnen stehen.

Für eine genauere kulturwissenschaftliche Analyse wären selbstverständlich auch die genaueren
Kontexte (etwa genderspezifische Aspekte, Dauer der Szenezugehörigkeit, Aspekte von Klasse und Milieu

etc.) zu reflektieren.

24 Beide Interviewpassagen sind einem Gruppeninterview vom 22. 9. 2017 entnommen.



Simon und Jörn, wie Helvi und fast alle Interviewpartner*innen, kritisieren an

einer anderen Stelle im Interview etwas, das sie selbst betreiben: das Lästern, wie
die emische Perspektive das meist abfällige Sprechen über andere Szenemitglieder

bezeichnet.25 Das Lästern lehnen alle bisher interviewten Akteur*innen vehement

ab, es würde die Selbstdeutung der Szene als tolerant und offen geradezu
konterkarieren und beziehe sich auf Oberflächliches. Denn es basiere meist auf
der Bewertung von Ästhetiken, die andere Szenemitglieder nicht teilen würden.
Kulturwissenschaftlich gewendet hat dieses werthaltige und meist normative Sprechen

über andere wichtige soziale Funktionen: Es bestätigt jeweils die eigene Rolle

innerhalb des Kollektivs, schafft in einer Vielzahl von Möglichkeiten Ordnung und

dient damit immer auch der Selbstvergewisserung. Durch die Kommunikationsform

Lästern, die zwar diskursiv vehement abgelehnt, aber gerade im Rahmen

der von uns untersuchten Events flächendeckend praktiziert wird, wird ständig
ausgehandelt, welche ästhetischen Praktiken und Stile in der Szene toleriert oder

geschätzt werden und welche eben nicht.
Diese Aushandlung ist im Fluss und reagiert geradezu seismografisch auf

Veränderungen. So etwa, als sich vor Jahren eine neue Akteursgruppe konstituierte,
die sogenannten Cybergoths, die traditionalisierte Szeneästhetiken herauszufordern

schienen. Cybergoths entstanden, so eine populäre Erklärung, nach 2000 aus

der Raverszene und sind mit den Musikstilen Techno oder Industrial verbunden.
Sie fallen durch Neonfarben auf, mitunter durch Plateauschuhe oder auffallende
Haarteile. Innerhalb der Gothicszene sind Cybergoths Gegenstand einer Kontroverse.

Über diese findet Differenzmanagement statt, welches sich überwiegend auf
ästhetische Stile beruft. Im Sprechen über die Cybergoths wird jedoch gleichermas-
sen eine vermeintlich homogene Figur geschaffen. Dies ist ohnehin ein zentraler
Effekt der Aushandlungen des Ästhetischen - sie homogenisieren Akteursgruppen,

ebnen Binnendifferenzen ein und schaffen damit unter den Akteur*innen
Ordnung, die auf nach aussen sichtbaren Elementen beruht. Diese Ordnung
wiederum schliesst ein oder aus, hierarchisiert und bewertet, belegt die nach aussen

sichtbaren Merkmale (etwa die Kleidung, die Frisur oder spezifische Tanzstile) mit
moralischen Kategorien.

Das Sprechen über spezifische Szeneästhetiken, so möchte ich als These

formulieren, zeichnet sich durch klare Positionierungen aus: Es verweist auf
Polarisierungen und es ist hochgradig emotional aufgeladen. In vielen Interviews
unterstrichen Gesprächspartner*innen, die Cybergoths gehörten nicht zur Szene;

anders als die Steampunks mit ihrem imaginierten Retro-Tech n ik-Futuri smn s

werden die Cybergoths gerade nicht geschätzt. Scheinen sich die Steampunks
mit ihren ästhetischen Stilen passgenau in die Szene einzuschreiben, «nerven»

die Cybergoths; sie «regen auf» und werden in der szenemässigen Ordnung als

Störfaktoren diskreditiert.

25 Zum Lästern als kommunikativer Praxis siehe Schubert, Daniel: Lästern. Eine kommunikative Gattung
des Alltags. Frankfurt am Main etc. 2009.



Ästhetiken und Regime des Sehens

Für das Leipziger Festival sind kulturindustriell bereitgestellte Rahmen in hohem

Masse relevant. Zwar wird in unzähligen medialen Repräsentationsformaten über
ästhetische Praktiken und Stile intensiv diskutiert; die Grundlage für die

entsprechende Diskursivierung bietet aber erst das Festival mit seinen vielfältigen
Formaten. Zentral ist das konkrete Sehen und Bewerten des Guten, Schönen,

Angemessenen, des Richtigen oder Falschen. In einem nächsten Schritt soll dieser

Aspekt genauer untersucht werden. Hier geht es mir darum zu zeigen, dass sich

die Aushandlungen des Ästhetischen, die oben anhand eines Internetposts und
dann vertiefter durch qualitative Interviews rekonstruiert wurden, auch situativ in
konkreten Festivalerfahrungen konstituieren.

Das Leipziger Festival ist dezentral organisiert. An unzähligen Orten, über die

Stadt verteilt, finden Konzerte statt. Auf dem Messegelände Agra, dem zentralen

Ort, in dessen unmittelbarer Nähe der Zeltplatz gelegen ist, befindet sich ebenfalls
eine grosse Konzerthalle, in einer anderen Halle kann man sich mit Kleidung,
Accessoires und Gothic-Bedarf aller Art eindecken. Am Eingang zu diesem

Messegelände verdichtet sich etwas, das im Grunde das gesamte Festival prägt und das

im Hinblick auf die Aushandlungen von Ästhetiken höchst relevant ist: die Regime
des Sehens. Denn am Eingang wie auch an anderen zentralen Stellen in der Stadt

positionieren sich mehr oder weniger professionelle Fotograf* innen, die mit ihren
Auswahlprozessen der zu Fotografierenden die Blicke kanalisieren.

Alle von uns interviewten Akteur* innen haben diese Praxis von sich aus pro-
blematisiert. Der beobachtete Blick der Fotografierenden beeinflusst dabei auch den

Blick der Interviewten auf sich selbst und andere Szenemitglieder. Die 31-jährige
Nadine beschreibt die Szenerie am Eingang zum Messegelände folgendermassen:
«Was du aber auf jeden Fall beim WGT hast, was es meiner Meinung nach auf
keinem anderen Festival gibt, ist der Catwalk auf der Agra, wo Leute auch immer
und immer flanieren, um gesehen zu werden und um auf Fotos zu kommen. Immer
hoch und runter laufen. Ich hab mich da auch mal hingesetzt und hab mir das einen
Moment angeguckt, grade wenn ich gewartet hab [...]. Da kamen tatsächlich so in
zehnminütigem Abstand die gleichen Leute vorbei manchmal und die waren hart

gestylt und sahen auch richtig, richtig gut aus, aber die flanierten halt. Sehen und

gesehen werden auf der Agra.»26

Die Beobachtung der Beobachteten und der Beobachter durch Nadine lässt in
dieser selbstreflexiven Deutung auch eine eigene Bewertung greifbar werden. Sie

zeigt, dass die Interviewpartnerin die wie auch immer gearteten anderen selbst

nach Kriterien des Ästhetischen einordnet. Diese Einordnung ist in hohem Masse

ambivalent, unterstreicht Nadine doch durch das doppelt gesetzte «richtig», dass

die beobachteten Szenemitglieder ihren ästhetischen Erwartungen entsprechen,
gleichzeitig markiert sie durch das «aber» die damit verbundene Praxis des Flanierens

als nicht adäquat. Nadines Bewertung hat auch Auswirkungen auf ihr eigenes

26 Interview vom 18. 7. 2017.



Abb. 1: Blickregime am Eingang zum Leipziger Messegelände; Wave-Gotik-
Treffen 2017 (Foto M. T.).

ästhetisches Handeln - sie interpretiert ihre eigene Kleidung als bewusst schlicht,
in ihrer Selbstdeutung charakterisiert sie sich im Rahmen des Festivals als

Beobachterin, die explizit nicht Gegenstand des abfälligen Sprechens über ästhetische

Kriterien werden möchte.

Szenen sind Inszenierungsphänomene. Strukturelle Bedingung ist hier die

kommunikative und interaktive Präsenz der Akteur*innen. Während Hitzler und
Niederbacher aus soziologischer Perspektive Szenen zunächst plausibel vom
Publikum abgrenzen, das lediglich ein Erlebnisangebot konsumiere, zeigt sich, dass

diese Differenzierung durchaus ambivalenter oder vieldeutiger ist. In allen

bisherigen Interviews und im Rahmen der teilnehmenden Beobachtung war überdeutlich

sichtbar, dass Szenemitglieder im Rahmen der Festivals permanent zwischen
verschiedenen Rollen wechseln können - sie sind eben mitunter Publikum, das

konsumiert und zusieht und das gleichzeitig auch Gegenstand der Beobachtung
werden kann. Und in der diskursiven Aushandlung des Ästhetischen verlassen
die Akteur*innen dann diese Rolle - sie prägen die Diskurse als Bestandteil der
Szene mit.

Dies gilt auch für jene Akteur*innen, die man aus der Perspektive der Markt-

_ forschung, aber auch aus Sicht der Community selbst als Influencer*innen be-

g zeichnen könnte. Eine der prominentesten Figuren ist etwa die aus Neuseeland
rN

stammende Black Friday, die auf ihrem Youtube-Kanal weit über 650000 Abonni

nent* innen hat und die in ihren Videos durchweg ästhetische Normen vorgibt.27

£ Die Mechanismen, die all dem zugrunde liegen, hat Moritz Ege pointiert in seiner
C

>
27 www.youtube.com/user/itisblackfriday, 3. 9. 2019.

18



Arbeit zur Figur des Prolls herausgearbeitet. In Anlehnung an Ege Hessen sich die

beschriebenen Auseinandersetzungen und Vermittlungsformen von Ästhetiken
als «Selbst-Figurierung durch Stil-Praxis»28 charakterisieren, die immer auch mit
intentionaler Kommunikation verbunden ist, wie sie Dick Hebdige in seiner
klassischen Arbeit Resistance through Style beschrieben hat.29 Die Stilisierungspraxis
folge «eigenen ästhetischen Kriterien».30 «Dabei», so Ege, «geht es nicht allein um
die Divergenz von Selbst- und Fremdbildern, sondern darum, dass Identitäten in
der kulturellen Praxis performativ hergestellt werden, dieser Prozess sich aber

weitgehend jenseits des intentionalen Bewusstseins der Akteurinnen und Akteure
abspielt.»31 Hier sind dann schliesslich auch methodische Fragen aufgerufen, die

empirische Forschung herausfordern: Wie können wir mit unserem methodischen
Instrumentarium überhaupt genau diese Prozesse untersuchen, wenn sie unbe-

wusst ablaufen und von unseren Interviewpartner*innen dann folglich auch nicht
versprachlicht werden können?

Ästhetiken und das Politische

Ästhetiken sind innerhalb der Gothicszene, das haben die ersten Beispiele gezeigt,
niemals unumstritten oder harmlos. Besonders deutlich wird dies in Debatten um
jenen Teil der Szene, der mehr oder weniger deutlich etwas aufgreift, was zunächst

etwas verkürzt als faschistische Ästhetiken, wie sie der Filmwissenschaftler Marcus

Stiglegger diskutiert hat, beschrieben werden könnte.32 Ich will diesen Aspekt
in einem letzten Beispiel auch deshalb vertiefen, weil sich hier erstens zeigen lässt,
dass in Aushandlungen des Ästhetischen auch politische Dimensionen aufgerufen

sind, und weil hier zweitens auch um die Vieldeutigkeit ästhetischer Codes

gerungen wird, während die Akteur*innen in den oben skizzierten Beispielen
eher Eindeutigkeit herstellten. Geradezu paradigmatisches Beispiel ist hier die
2007 von Thomas Rainer gegründete Band Nachtmahr, die unter anderem auf
dem WGT in Leipzig oder dem entsprechenden Festival in Hildesheim auftrat. Die

Bildsprache der Eigenwerbung der Band zitiert nationalsozialistische Ästhetiken,
die skandalisieren - etwa wenn die nationalsozialistische Hakenkreuzbinde durch
eine schwarze Binde mit einem weissen «N» für den Bandnamen ersetzt wird oder

wenn der eindeutig als faschistischer Führer inszenierte Thomas Rainer von zwei

28 Ege, Moritz: «Ein Proll mit Klasse». Mode, Popkultur und soziale Ungleichheiten unter jungen Männern
in Berlin. Frankfurt am Main, New York 2013, S. 66.

29 Hebdige, Dick: Subculture. The Meaning of Style. London 1979.

30 Ege (Anm. 28), S. 67.

31 Ebd.

32 Stiglegger, Marcus: Nazi-Chic und Nazi-Trash. Faschistische Ästhetik in der populären Kultur. Berlin
2011. Zur Bedeutung rechter Ideologien in der Gothicszene sowie in den entsprechenden musikalischen

Genres siehe auch Schweidlenka, Roman; Philipp, Simone: Die schwarze Szene. Populäre
Jugendkulturen und ihr Verhältnis zur Spiritualität, Satanismus und Rechtsextremismus. Graz 2004;
Speit, Andreas: Ästhetische Mobilmachung. Dark-Wave, Neofolk und Industrial im Spannungsfeld rechter

Ideologien (Reihe antifaschistischer Texte, Bd. 8). Hamburg, Münster 2002.



Begleiterinnen in Uniform gleichsam angebetet wird. Auf einem Festival im Jahr
2012 kritisierte die Band Ad.ver.sary explizit die aus ihrer Sicht sexistischen und
rassistischen Inhalte und Ästhetiken von Nachtmahr.

Dabei sind, so argumentiere ich in Anlehnung an Moritz Ege, die kulturellen
Produkte stets «mehrfach kodiert und x-fach lesbar».33 Genau diese Mehrdeutigkeiten

sind zwar kulturwissenschaftlich und analytisch vielfach nachzuweisen, innerhalb

der Szene jedoch werden sie gleichermassen strategisch und verharmlosend

eingesetzt. So beklagt etwa der Gründer der Band Nachtmahr, die Industrialszene
sei heute zu zahm. Er verweist dabei implizit auf die Hintergründe der gewählten
Ästhetiken: Es geht um Provokation. Gleichzeitig betont er die Trennung von Politik

und Szene: «I'm not a political person as an artist. I think, politics [should] have

nothing to do with music. Politics are something everyone has to do in private. [...]

Music should not be used as a vehicle for political beliefs, in any way, left, right,
or whatever.»34

Diese klare Absage an eine Vermittlung politischer Botschaften kollidiert freilich

mit der gewählten Bildsprache. Diese verherrliche jedoch in keiner Weise den

Faschismus, so noch einmal der Bandgründer: «First I would like to elaborate on

something: it's not fascist imagery, it's militaristic. There's a big difference. I was

talking to a guy yesterday who said d was wearing a Russian uniform in a club
and I got in trouble with some guys who said <you're a fucking Nazi). That's the

problem. Military fashion, which is very, very acceptable in the fetish subculture,
is often put into the same pot as right wing. In BDSM it's all about domination,
and about power, and the uniform reflects that kind of power. There is no political
statement contained within. It's the effect you get when wearing it, when people

are seeing it, but also for when you're wearing it yourself. You put on a uniform,

you look at yourself in the mirror and you're feeling empowered.»
Der Bandgründer verharmlost in dem zitierten journalistischen Interview

(wohl auch aus Gründen der PR) die Bildsprache und schlägt eine eindeutige Lesart

vor: Der Reiz sei das Spiel mit militärischen Motiven; die vestimentäre Praxis

erzeuge ein kraftvolles und selbstbewusstes Subjekt. Ästhetik also als Form der

Selbstermächtigung. Und gleichzeitig sind die Deutungsangebote des Bandgründers

in hohem Masse widersprüchlich. Denn an anderer Stelle bezeichnet er sich

selbst als österreichischer Patriot: «Again, I really want to exclude the fascist thing,
it's militaristic. [...] I'm an Austrian and a patriot, and I can't be a [Nazi] by
definition. Fascist Germany, the Third Reich brought a lot of shit on us. If you're an
Austrian patriot you believe in your country, and the roots of our country are in the

Austro-Hungarian Empire, which is far beyond everything Germany has ever been

and ever will be.»

Hier ist nun doch eine deutliche politische Haltung artikuliert, der im
Interview kurz zuvor noch eine Absage erteilt wurde. In diesen Passagen, die aus
einem 2012 geführten journalistischen Interview entnommen sind, sind mehrere

33 Ege (Anm. 28), S. 20.

34 Dieses und die folgenden Zitate aus www.idieyoudie.com/2012/05/24/an-interview-with-thomas-
rainer-of-nachtmahr, 2. 9. 2019.



Dimensionen angesprochen: Die Absage an faschistische Ästhetiken orientiert sich
zunächst an einem gesamtgesellschaftlichen Diskurs und gleichzeitig verschieben
sie die Grenzen, indem Patriotismus und die Berufung auf nationale Wurzeln
positiv gedeutet werden. Diese ambivalente Haltung hat ohne jeden Zweifel auch

mit kulturindustriellen Marketingstrategien zu tun: Sie verschreckt weder Fans

aus dem rechten Spektrum, die ihre ästhetischen Präferenzen bedient sehen, noch

vermeintlich unpolitische Szenemitglieder, die dann doch mit klaren rechten

Äusserungen ein Problem haben könnten. Ambivalenz fungiert hier als Strategie und
als Garant für Aufmerksamkeit.

Zentral scheint mir hier ein weiterer Aspekt zu sein, der jenseits der
diskursiven Auseinandersetzungen rund um die Band kulturwissenschaftlich noch

weiter zu untersuchen ist. Denn zu fragen ist, wie Fans und Szenemitglieder die
Ästhetiken in konkreten performativen Situationen, in Konzerten und an Festivals,
lesen. Diese Frage ist keineswegs nur wissenschaftlich relevant, sie wird auch im
Kontext der Festivals immer wieder gestellt - so hat etwa ein Mitglied der bereits

genannten Band Ad.ver.sary auf die ernste Lesart von Symbolen hingewiesen: «I

meet people all the time who take these things seriously.»35 Die Mehrdeutigkeit
von Symbolen, auf die unter anderem Michi Knecht in ihren grundsätzlichen
Überlegungen zur Bedeutung der Symboltheorie für kulturwissenschaftliche Forschung

hingewiesen hat, steht eben doch eindeutigen Rezeptionsweisen gegenüber.36 Und

hier bestätigen die ästhetischen Codes dann - nicht zuletzt durch ihre visuelle
Kraft, verbunden mit synästhetischen Erfahrungen eines Konzertbesuchs, der alle

Sinne anspricht - gleichsam beiläufig politische Weltbilder, wobei Grenzen des

Sag- und Darstellbaren sukzessive verschoben werden.37 Ironischerweise liegt
hingegen ein zentrales diskursives Element der Gothicszene in der kontinuierlichen
Betonung, die Szene sei per se unpolitisch.38 Hier wird aus der emischen Perspektive

vieler Szenemitglieder, die genau dies in den Interviews immer wieder betont

haben, etwas unterstrichen, das sich in einer kulturwissenschaftlichen Analyse als

das exakte Gegenteil darstellt. Die Anrufung, man sei unpolitisch, ist kulturwissenschaftlich

gewendet ein politischer Akt.39

35 www.idieyoudie.com/2012/05/17/kinetik-update-2012-ad-versarys-perforrnance, 12. 9.2019.
36 Knecht, Michi: Höflichkeitsverhalten als öffentliches Ritual. Ansätze ethnologischer Symboltheorie. In:

Reinhard Johler, Bernhard Tschofen (Hg.): Empirische Kulturwissenschaft. Eine Tübinger Enzyklopädie.
Tübingen 2008, S. 589-603.

37 Zur politischen Dimension der Gothicszene siehe auch Nolle, Nikola: Aushandlungen des Politischen.
Die Gothic-Szene im Kontext ihrer Festivals (im Druck).

38 Ein weiteres Beispiel hierfür wäre das sogenannte heidnische Dorf, das im Rahmen des Wave-Gotik-

Treffens in Leipzig Unterhaltungsangebote bereitstellt, die einerseits als unpolitisches Histotainment

fungieren können, indem sie fiktionale Imaginationen von Vergangenheit produzieren oder schlicht
ein Ort der kollektiven Unterhaltung sind, und die andererseits oder auch gleichzeitig auf ein eindeutig
als rechts zu charakterisierendes Rezeptionssubstrat treffen, das sich passgenau in rechte Ideologien
einschreiben lässt.

39 Vgl. zur Anthropologie politischer Felder Roishoven, Johanna: Dimensionen des Politischen. Eine Rück¬

holaktion, in: dies., Ingo Schneider (Hg.): Dimensionen des Politischen. Ansprüche und Herausforderungen

der Empirischen Kulturwissenschaft. Berlin 2018, S. 15-34; Perö, Davide (Hg.): Policy Worlds.

Anthropology and the Analysis of Contemporary Power. New York 2011.



Fazit

Mir ging es in diesem Beitrag darum, das Nachdenken über Ästhetiken und
Aushandlungen des Ästhetischen in verschiedenen Kontexten in der Gothicszene in
ausschnitthaften Beispielen zu rekonstruieren. Dass dabei klassische
Differenzkategorien wie Gender,40 Alter41 oder auch Klasse42 äusserst relevant sind, hat
in den Beispielen angeklungen und müsste in einer vertiefenden Auseinandersetzung

sicher noch genauer bestimmt werden. Hier würde es sich lohnen, jene
kulturellen Faktoren noch präziser zu bestimmen, die ästhetische Erfahrungen
und die Aushandlungsprozesse darüber bedingen. Alter, Geschlecht oder Klasse

sind gerade auch in ihrer intersektionalen Verschränkung wichtige Kategorien im
Hinblick auf Ästhetik und Ästhetisierung. Hitzler und Niederbacher gehen etwa

in Bezug auf die Kategorie Alter in der letzten Auflage ihrer Arbeit zu Szenen von

juvenilen Formen der Vergemeinschaftung aus und betonen dabei explizit
altersspezifische Differenzierungen. Zu fragen wäre etwa, ob und wie sich ästhetische
Vorlieben in Szenen mit dem Altern ihrer Mitglieder verschieben oder ob und wie
sie stabilisiert werden.

Darüber hinaus sind Forschungsdesiderate zu identifizieren, die mit jenen
Trends zusammenhängen, die auch Hitzler und Niederbacher bereits angemerkt
haben: Szenen, so der erste Trend, seien konfrontiert mit einer zunehmenden

Medialisierung. Die Medialisierung ist es auch, die neben den Festivals als
verdichteter Form der Interaktion jene «Steigerungsdynamik»43 bedingt, die Kaspar
Maase als charakteristisch für die moderne populäre Kultur ausgemacht hat. Als
Effekt der Medialisierung ergeben sich Beschleunigung und Diffusion ästhetischer
Präferenzen insbesondere durch jene Akteur*innen, die man als Influencer*innen
bezeichnen könnte. Und die Medialisierung schafft neue Binnendifferenzierungen
innerhalb der Szene - sie kann sozusagen neue digitale Szeneräume schaffen, die

in den Bedeutungen, die hier zur Disposition gestellt werden, nicht zwangsläufig
deckungsgleich mit den analogen Räumen sein müssen.

Zur zunehmenden Eventisierung und Kommerzialisierung geselle sich

schliesslich eine unhintergehbare Ästhetisierung, die Hitzler und Niederbacher
als «Überformung des Erfahrbaren nach Kriterien des Gefallens»44 definieren. Mit
dem Erfahrungsbegriff ist hier auch ein methodisches Problem angesprochen, das

40 Vgl. etwa Brill, Dunja: Goth Culture. Gender, Sexuality and Style (Dress, Body, Culture). Oxford 2008.
41 Vgl. für die Gothicszene Hodkinson, Paul: Ageing in a Spectacular «Youth Culture»: Continuity, Change,

and Community amongst Older Goths. In: British Journal of Sociology 62/2 (2011), S. 262-282.
42 Vgl. Hebdige, Dick: Subculture. The Meaning of Style. 2. Auflage, London, New York 1988 (1979); Ege

(Anm. 28). Wichtige kulturwissenschaftliche Erkenntnisse sind in diesem Kontext zu erwarten aus
dem von Anja Schwanhäusser geleiteten Projekt «<Pferdemädchen>: Struktur und Sinnlichkeit einer

jugendkulturellen Figur», das die Verschränkung von Alter, Geschlecht und sozialem Milieu in einer

spezifischen jugendkulturellen Subkulturin den Blick nimmt, https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/396
475051?context=projekt&task=showDetail&id=396475051&, 3. 9. 2019.

43 Maase, Kaspar: Populärkultur - Unterhaltung - Vergnügen. Überlegungen zur Systematik eines For¬

schungsfeldes. In: Christoph Bareither et al. (Hg.): Unterhaltung und Vergnügen. Beiträge der Europäischen

Ethnologie zur Populärkulturforschung. Würzburg 2013, S. 24-36, hier S. 26.

44 Hitzler/Niederbacher (Anm. 1), S. 192.



ich abschliessend zumindest kurz skizzieren möchte. Ästhetisierung und Ästhetik
werden innerhalb der Gothicszene hyperintensiv kommuniziert - sie sind Gegenstand

der permanenten Aushandlung. Der diskursivierten Ebene stehen jedoch
körperliche und performative Praktiken verbunden mit der entsprechenden
materiellen Kultur gegenüber, durch die sich Ästhetik und Ästhetisierung materialisieren:

gehen, tanzen, sitzen, schminken, anfassen, trinken, schwitzen und so weiter.
Über die körperlich-performative Dimension weiss die Szeneforschung noch viel
zu wenig - und dies erstaunt, da alle definitorischen Annäherungen gerade den

Aspekt der Interaktion als konstitutives Merkmal von Szenen ausmachen.

Die hier präsentierten ausschnitthaften Befunde sind also als Auftrag für
weiterführende Forschungen zu verstehen. Kaspar Maase hat in seiner Einführung
in die Populärkulturforschung Arbeiten zu ästhetischen Praktiken in der
Populärkultur ausführlich vorgestellt. Grundlage sind vielfach zunächst produktionsästhetische

Zugänge, die den kulturellen Text selbst (also etwa einen Song der
Band Nachtmahr) interpretieren, oder rezeptionsästhetische Zugänge, die sich mit
der Lesart der Nutzer* innen befassen (also übertragen auf das Beispiel Nachtmahr
die konkrete Situation eines Konzerts). Für das hier im Fokus stehende Festival als

Ort der verdichteten Kommunikation über Ästhetiken und ästhetische Erfahrungen
und der Bereitstellung von Erlebnisangeboten erweist sich diese forschungspraktische

Trennung als Aufforderung für weiterführende empirische Forschung. Denn
die hier handelnden Akteur*innen konsumieren kulturelle Texte in ambivalenter,
mehrdeutiger und mitunter widersprüchlicher Weise, sie sind jedoch als Szenemitglieder

- wenn man diese Metapher hier überhaupt nutzen möchte - gleichzeitig
kulturelle Texte, die sich selbst nach ästhetischen Regeln formatieren und Gegenstand

der Diskursivierung werden können. Während des Festivals kann beides
zusammenfallen - das Tanzen und Hören eines Konzerts und das Sprechen beim Bier
während des Konzerts über die Musik und über andere Szenemitglieder. Solche

Gleichzeitigkeiten, Synchronisierungen und - wie es Maase nennt - «Ko-laboratio-
nen»45 in der Erzeugung populärer Kultur und in Aushandlungen des Ästhetischen

scheinen mir ein lohnenswertes Thema für weitere kulturwissenschaftliche
Forschungen zu sein.

45 Maase (Anm. 5), S. 62-71.




	Aushandlungen des Ästhetischen : das Beispiel Gothicszene

