Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 116 (2020)

Heft: 2

Artikel: Aushandlungen des Asthetischen : das Beispiel Gothicszene
Autor: Tauschek, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-913986

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-913986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHES ARCHIV FUR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES
116. Jahrgang (2020), Heft 2, S. 7-23

Aushandlungen des Asthetischen

Das Beispiel Gothicszene

MARKUS TAUSCHEK

Abstract

Szenen sind fluide soziale und kulturelle Formationen, die sich nicht nur dadurch aus-
zeichnen, dass sich ihre Mitglieder fiir ein bestimmtes Thema interessieren. In Szenen
werden vielmehr auch spezifische Asthetiken hergestellt, kontinuierlich zur Disposition
gestellt und entsprechend diskursiviert und kommunikativ vermittelt. Der Beitrag fragt
am Beispiel der Gothicszene und insbesondere ihrer Festivals danach, wie Mitglieder der
Szene Asthetiken verhandeln und welche Funktionen Aushandlungen des Asthetischen
haben. Dabei argumentiert er, dass diese Aushandlungen einerseits der Differenzierung
und Abgrenzung innerhalb der Szene dienen und dabei normative Wirkungen entfalten
konnen. Andererseits zeigt der Beitrag, wie ambivalent und vielstimmig Asthetiken ge-
deutet werden.

Keywords: popular culture, aesthetics, goth scene, subculture

An die Stelle klassischer Gesellungsformen wie Kirche, Verein oder Familie tre-
ten in pluralisierten Gesellschaften neue, fluidere Vergemeinschaftungsformen
wie beispielsweise Szenen. Wie Ronald Hitzler und Arne Niederbacher betonen,
sind Szenen mit soziostrukturellen Veranderungen wie etwa Individualisierung
verbunden. Den Entscheidungschancen und Lebensoptionen, die das Individuum
dabei gewinne, stehe die Erosion gesellschaftlich garantierter Verldsslichkeiten ge-
geniiber.! Szenen stellten spezifische Handlungsmoglichkeiten und Sinnangebote
bereit. Sie sind, so ldsst sich kulturwissenschaftlich argumentieren, dabei auf das
Engste mit der Herausbildung und permanenten Aushandlung spezifischer Asthe-
tiken verknupft.

In posttraditionalen Gesellschaften wiirden «Weltdeutungsschemata, Werte-
kataloge und Identitdtsmuster»? nicht ldnger in herkdommlichen Sozialisations-

1 Vgl. Hitzler, Ronald; Niederbacher, Arne: Leben in Szenen. Formen juveniler Vergemeinschaftung
heute. 3., vollstindig tiberarbeitete Auflage, Wieshaden 2010 (2001), S. 12.
2 Ebhd., S.15.

SAVk | ASTP 116:2 (2020)

~



Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVK | ASTP 116:2 (2020)

oo

agenturen gesucht, sondern in «gegeniiber anderen Lebensbereichen relativ auto-
nomen freizeitlichen Sozialriumen».® Hier finden die entsprechenden Akteure
dann schliesslich Sinn: «Und sie finden ihn hier — sozusagen «risch verpackt) — in
der asthetischen Gewandung der je (warum auch immer) angesagten, posttradi-
tionalen Gemeinschaft.»* Mit Sinn und Asthetik sind zentrale Schliisselbegriffe
aufgerufen, die nicht nur fir eine kultur- oder sozialwissenschaftliche Analyse
von Szenen, sondern von populdrer Kultur insgesamt hochst relevant sind, wie
unter anderen Kaspar Maase in vielen Arbeiten historisch kontextualisierend
nachgewiesen hat.> Es handelt sich dabei nicht nur um analytische Begriffe der
kulturwissenschaftlichen Forschung, sondern es sind auch Begriffe des Feldes; es
sind Begriffe, die innerhalb von Szenen mitunter intensiv kommuniziert und kon-
trovers verhandelt werden, die sich aber auch in Performanzen und habitualisier-
ten Formen des Umgangs mit dem eigenen Korper niederschlagen.

Die 26-jahrige Userin Helvi beklagt etwa im Forum dunkles-leben.de, einem
von vielen Internetforen der Gothicszene, das inzwischen jedoch nicht mehr on-
line verfiighar ist, die Erosion der Gothicszene, die im Folgenden exemplarischer
Gegenstand meiner Analyse sein wird:

«Guten Tag allerseits!

Ich bin nun seit etwa 12 Jahren in der schwarzen Szene unterwegs. Damals
dachte ich, ich treffe Gleichgesinnte,emphatische Menschen wertvollen Chrarkters.
und in gewisser Weise Leidensgenossen, die daher einen sensibleres Verhalten an
den Tag legen als die (normalen) Mitmenschen. [...] Aber gerade die letzten Jahre
enttduscht mich die Szene immer mehr und ich habe mittlerweile Schwieigkeiten
mich mit ihr zu identifizieren. und das hat folgende Griinde:

1. Aggression (zum Beispiel: Absichtliches Anrempel auf der Tanzflache, Kon-
kurrenzdenken, grundlose Beleidigungen und Lastereien ...)

2. Oberflachlichkeit und iibertriebene Selbstdarstellung (meiner Meinung
nach das schlimmste Ubel in der schwarzen Szene)

[6s]

7. Kommerzialisierung (Die Schaulustige anlockt sowie Leute, die sich rein aus
modischem Interesse in die Szene einschleichen und ansonsten tiberhauptnichts
mit der Szene gemeinsam haben, und so teilweise das Niveau starkt sinken lassen,
durch ihr soziales Fehlverhalten. Oftmals stellen sich diese Leute in den Vorder-
grund und machen die ganze Szene dadurch lacherlich. Wie Punkt 2.)»¢

Helvis Einschdtzung ist in jeder Hinsicht fiir die Gothicszene paradigmatisch:
In kaum einer anderen Szene wird so intensiv darum gerungen, was die Szene
ausmacht und wie sie sich weiterentwickeln sollte. Die Einschdatzung ist auch in
ihrer geradezu historischen Bewertung beispielhaft, driickt sich in ihr doch eine

3 Ebd.

4 Ebd.

5 Siehe unter anderem Maase, Kaspar: Populdrkulturforschung. Eine Einfithrung (Edition Kulturwissen-
schaft, Bd. 190). Bielefeld 2019.

6 www.dunkles-leben.de/forum/viewtopic.php?t=32289, 15. 10. 2018. Das Forum ist inzwischen nicht
mehr online verfiighar. Die vielen Tippfehler im Zitat kénnten darauf hinweisen, dass Helvi den Post in
einem entsprechend emotional aufgeregten Zustand verfasst hat.



nostalgisch iiberformte Uberhéhung der Szenevergangenheit aus, die einer als
unzureichend wahrgenommenen Gegenwart gegeniibergestellt wird. Mindestens
in zwei fiir Diskurse iiber populdre Kultur insgesamt geradezu paradigmatischen
Punkten, der Diskreditierung des Oberflachlichen, rein Modischen und der Kri-
tik der zunehmenden Kommerzialisierung, sind auch Fragen nach Asthetiken
aufgerufen. Asthetik ist im Zitat gleichermassen gekoppelt an ethisch-moralische
Argumente: das «richtige» Verhalten und damit verbunden Tiefe, Ehrlichkeit und
schliesslich Authentizitdt der Szene insgesamt, die Helvi durch fortschreitende
Kommerzialisierung und neue Akteursgruppen, die die Szene als Raum der eige-
nen Inszenierung nutzen, bedroht sieht.

Der folgende Beitrag mochte im Sinne einer Fallstudie insbesondere da-
nach fragen, welche Rolle Asthetiken in der Gothicszene spielen und welche
Bedeutungsebenen hier jeweils aufgerufen sind. Dabei geht es immer auch um
die #sthetisierten Dinge selbst oder um konkrete Praktiken der Asthetisierung
(etwa das Tanzen wahrend eines Konzerts oder das Schminken am Beginn eines
Festivaltags). Ein besonderer Schwerpunkt liegt auf den Festivals der Szene, die
-sich deshalb als Untersuchungsfeld in ganz besonderer Weise eignen, weil sich
Asthetiken hier in verdichteter Form im Zusammenspiel von Artefakten, Kérpern
und Performanzen materialisieren und weil diese erst durch die Koprasenz einer
Vielzahl unterschiedlicher menschlicher und nichtmenschlicher Akteure zum Ge-
genstand der Auseinandersetzung werden. Festivals sind als Kontaktzonen Orte
der hyperintensiven Aushandlung von Asthetiken. Der oben zitierte Kommentar
entstammt zwar einem Internetforum der Szene, er greift aber implizit auch auf
Festivals und Szeneevents gemachte Erfahrungen auf.

Asthetik ist fiir mich hier zunéchst weniger ein analytischer Begriff als ein
Phinomen oder Gegenstand des Feldes selbst.” In Anlehnung an Kaspar Maase
geht der Beitrag davon aus, dass asthetische Praktiken und in Erweiterung auch
das Sprechen iiber Asthetiken Selbsttechniken sind und «der individuellen, ge-
nussvollen Welt- und Selbsterfahrung und Verstandigung»® dienen. Es geht mir
darum zu fragen, wie Asthetisierung, hier verstanden auch als diskursiver Prozess,
selbst eine Kulturtechnik, eine Strategie oder — neutraler — ein Prozess ist, iiber
den sich Szenen als Kollektive herstellen. Denn thesenhaft ist davon auszugehen,
dass Asthetiken in Szenen vergemeinschaftend und stabilisierend wirken, auch
wenn sie permanent zur Disposition stehen und sich verdndern. Ein kulturwis-
senschaftlicher Blick auf diesen Prozess scheint mir deshalb gewinnbringend zu
sein, weil er Hinweise darauf geben kann, wie sich kulturelle Ordnungen konsti-
tuieren, stabilisieren oder transformieren, die nicht institutionell vorgegeben sind,
sondern in komplexen Aushandlungsprozessen gleichermassen emergent entste-

7 Zu &sthetischer Praxis siehe unter anderem Elberfeld, Rolf; Krankenhagen, Stefan (Hg.): Asthetische
Praxis als Gegenstand und Methode kulturwissenschaftlicher Forschung. Paderborn 2017; Maase,
Kaspar (Hg.): Die Schénheiten des Populiren. Asthetische Erfahrung der Gegenwart. Frankfurt am
Main, New York 2008. Genereller zum Thema Asthetik Reckwitz, Andreas: Asthetik und Gesellschaft.
In: ders.: Kreativitat und soziale Praxis. Studien zur Sozial- und Gesellschaftstheorie. Bielefeld 2016,
S.215-247.

8 Maase (Anm. 5), S. 12.

Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVk | ASTP 116:2 (2020)

(=]



Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVKk | ASTP 116:2 (2020)

—r
o

hen. Deshalb scheint mir auch der Begriff der Asthetisierung geeigneter zu sein
als derjenige der Asthetik, weil er in guter kulturwissenschaftlicher Manier das
Prozesshafte betont.” Dabei ist zu unterstreichen, dass der Beitrag davon ausgeht,
dass das Asthetische weder Objekten noch Performanzen oder kulturellen Texten
inhédrent ist. Er schligt sich demnach stirker auf eine praxistheoretische und so-
zialkonstruktivistische Seite, die das Asthetische als Praxis und in erster Linie als
ausserst machtvolle Interpretation und Zuschreibung von innen wie von aussen in
spezifischen Handlungskontexten begreift.

Der Beitrag ist in vier Abschnitte gegliedert: Am Beginn stehen im Sinne der
Kontextualisierung einige iibergeordnete Uberlegungen zum Szenebegriff und
zum Wave-Gotik-Treffen in Leipzig, das seit tiber 20 Jahren als das zentrale Festival
der Gothicszene gilt und das in seiner Reichweite aufgrund der hohen Zahl von
Besucher*innen in besonderer Weise normativ wirken kann. In diesem Kontext
geht es darum, die Rolle von Asthetiken in der Produktion von Differenz zu fo-
kussieren. Darauf aufbauend befasst sich der Beitrag mit der Frage, wie iiber die
Bewertung von dsthetischen Merkmalen Zugehorigkeiten verhandelt werden. Wie
beides konkret und situativ vonstattengeht, zeigen Uberlegungen zu spezifischen
Blickregimen im Rahmen des Leipziger Festivals. Der letzte Abschnitt widmet sich
der politischen Dimension und den Mehrdeutigkeiten dsthetischer Codes.

Asthetiken und Differenzmanagement

Seit 1992 versammeln sich in Leipzig jedes Jahr an Pfingsten zum Wave-Gotik-
Treffen (kurz WGT), dem éaltesten und grossten Gothic-Festival, Anhdnger*innen
der sogenannten schwarzen Szene. Eine Vielzahl performativer Praktiken der Re-
produktion und Transformation von Szene korrespondiert mit einer schier uniiber-
schaubaren Vielzahl individueller und doch kollektiv kodierter Lebensentwiirfe.
Ein ausdifferenziertes musikalisches Feld — Postpunk, Industrial, Batcave, Noise,
EBM et cetera - trifft auf ebenso ausdifferenzierte Akteursgruppen innerhalb der
Szene: Steampunks, Cybergoths, Neo Romantics, Gruftis und so weiter. Aus einer
kulturwissenschaftlichen Perspektive gilt es hier zu betonen, dass die Differen-
zierung unterschiedlicher Gruppierungen innerhalb der Gothicszene beziiglich
asthetischer Stile oder musikalischer Praferenzen zwar sozusagen morphologisch

9 Bezeichnenderweise hat Hans-Otto Higels so instruktives Handbuch Populdre Kultur keinen eigenen
Eintrag zum Lemma Asthetisierung und verweist stattdessen nur auf den Eintrag zur Erlebniskultur;
Hiigel, Hans-Otto (Hg.): Handbuch Populére Kultur. Stuttgart, Weimar 2003.

10 Die hier formulierten Uberlegungen basieren auf mehrjahriger teilnehmender Beobachtung auf ver-
schiedenen Gothic-Festivals (in Leipzig, Kdln und Hildesheim) sowie auf Gesprachen und Interviews
mit Festivalbesucher*innen und auf der Auswertung von Blogs und Internetseiten der Szene. Der
Beitrag entstand im Rahmen des von der Deutschen Forschungsgemeinschaft gefdrderten Forschungs-
projekts mit dem Titel «Doing Popular Culture. Zur performativen Konstruktion der Gothic Szene»
(Projektnummer 325269992). Die hier zitierten Interviewpassagen sind aus qualitativen Interviews
entnommen, die die Projektmitarbeiterin Nikola Nélle gefiihrt hat. Dank gilt Julian Genner sowie den
Kolleg*innen der Institute in Basel und in Ziirich sowie Konrad Kuhn, Sabine Eggmann und den anony-
men Reviewer*innen fiir konstruktive Kommentare zu einer ersten Fassung dieses Beitrags.



nachvollziehbar ist,"" dass sich aber eine grosse Zahl von Festivalbesucher*innen
nicht eindeutig zuordnen lasst, weil sie aus der emischen Perspektive einfach
«nur» in schwarzer Kleidung das Festival besuchen und sich selbst keiner der oben
genannten Gruppierungen zuordnen oder weil sie wahrend des Festivals durchaus
auch spielerisch aus einem ausdifferenzierten vestimentdren Repertoire schopfen
und in verschiedene Rollen schliipfen. Dieses Repertoire besteht mitunter auch aus
mehr oder weniger konsequent genutzten Zitaten aus imaginierten historischen
Epochen - ein undifferenziertes Mittelalter oder das viktorianische Zeitalter -, die
sich in einer bisweilen aufwendig inszenierten materiellen Kultur niederschlagen.

Insgesamt zeichnet sich die Gothicszene, folgt man Axel Schmidts und Klaus
Neumann-Brauns 2008 erschienener sozialwissenschaftlicher Bestandsaufnahme
der «Spielrdume diister konnotierter Transzendenzy, so der Titel der Studie, durch
ein ausdifferenziertes Mass an asthetischen Praktiken, Stilen und den damit ver-
bundenen korperlichen, sinnlichen und emotionalen Erfahrungen aus.?? Wie fiir
alle Szenen gilt auch fiir die Gothicszene, dass all diese Elemente insbesondere
im Rahmen szenetypischer Events sichtbar werden. Sie werden dariber hinaus
intensiv diskutiert — vor Ort und im Netz mit jeweils spezifischen Eigenlogiken
dieser hochst unterschiedlichen Kommunikationsformate. Hitzler und Nieder-
bacher haben auf dieses Charakteristikum von Szenen hingewiesen: «Da [...]
Szenen nur selten — und auch dann allenfalls bedingt — aus kollektiv auferlegten
Lebensumstidnden resultieren, ist ihre Existenz gebunden nicht nur - wie die aller
Peergroups — an die stdndige kommunikative Vergewisserung, sondern vielmehr
an die stindige kommunikative Erzeugung gemeinsamer Interessen seitens der
Szeneganger: Im — sinnlich erfassbaren — Gebrauch szenetypischer Symbole, Zei-
chen und Rituale inszenieren diese ihre eigene Zugehorigkeit und konstituieren
tatsdchlich zugleich, sozusagen (beildufig), die Szene.»"

Auch wenn die tiberwiegend soziologisch ausgerichtete Szeneforschung auf
die grosse Bedeutung von Interaktion und Kommunikation in der Herausbildung
von Szenen hingewiesen hat, erstaunt doch die vergleichsweise magere empirische
Auseinandersetzung mit der Frage, wie Szenen in der Praxis konkret hergestellt
werden.!* Eine Szene ist fiir Hitzler und Niederbacher ein «Netzwerk von Personen
[...], die bestimmte materiale und/oder mentale Formen der kollektiven (Selbst-)
Stilisierung teilen und diese Gemeinsamkeiten kommunikativ stabilisieren, mo-
difizieren oder transformiereny».”® Diese definitorische Annidherung regt insbe-
sondere aus einer ethnografischen Perspektive dazu an, sich nicht nur fiir die in
Netzwerken agierenden Personen zu interessieren, sondern mindestens ebenso fiir

11 Hitzler/Niederbacher (Anm. 1); Schmidt, Axel; Neumann-Braun, Klaus: Die Welt der Gothics. Spiel-
raume dister konnotierter Transzendenz. 2. Auflage, Wiesbaden 2008 (2004).

12 Vgl. auch Hodkinson, Paul: Goth. Identity, Style, and Subculture (Dress, Body, Culture). Oxford 2002.

13 Hitzler/Niederbacher (Anm. 1), S. 17.

14 Eine anregende Ausnahme bildet Kosnick, Kira: Ethnic Club Cultures. Postmigrant Leisure Socialities
and Music in Urban Europe. In: Dietrich Helms, Thomas Phleps (Hg.): Speaking in Tongues. Pop lokal
global (Beitrége zur Popularmusikforschung, Bd. 42). Bielefeld 2015, S. 199-211.

15 Hitzler/Niederbacher (Anm. 1), S. 17.

Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVk | ASTP 116:2 (2020)

—
—_—



Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVk | ASTP 116:2 (2020)

[y
N

die materielle Kultur.'® Bezogen auf die Konstituierung von Szenen hiesse dies,
die Wechselwirkungen und Verschrinkungen zwischen materieller Kultur, die ja
insbesondere im Hinblick auf Prozesse der Asthetisierung iiberaus relevant ist,
und Deutungsmustern in den Blick zu nehmen. Szenegemeinsamkeiten sind weder
naturgegeben noch statisch, sie entstehen situativ, performativ oder kommunika-
tiv, sie sind Gegenstand der permanenten Aushandlung.

Diese andauernde Aushandlung mag fiir das Leipziger Fallbeispiel sowohl Ur-
sache als auch Effekt des hybriden Charakters des Events sein, wo in vielfaltigen
Kontaktzonen junge auf altere oder sich selbst als authentische Szenemitglieder
begreifende Akteur*innen auf vermeintlich nicht zur Szene Gehorige treffen.”
Letztere nutzen das Festival beispielsweise manchmal schlicht als karnevalesken
Méglichkeitsraum. Dies wird nicht nur in den selbstreflexiven Szeneforen wie auch
im Post der eingangs zitierten Helvi kritisiert. Eine 62-jahrige Interviewpartnerin,
die seit 1993 mit nur einer Ausnahme jedes Jahr nach Leipzig fahrt, meinte etwa,
das zunehmende «Schau-Laufen» wahrend des Leipziger Festivals sei ihr zuwider.
Es weiche die Szene auf, wenn sich da «Normalos» daruntermischten. Diese hat-
ten das «echte Festival-Feeling» doch eh nicht.”® Auf meine Riickfrage, wie man
«Normalos» denn erkenne, reagiert meine Gesprachspartnerin bestimmt: Das sehe
man einfach. Sie konne das gar nicht genauer beschreiben, aber sie erkenne das
sofort. Und bisher habe sie immer richtig gelegen, denn das eindeutige Zeichen
der Nichtzugehorigkeit sei die Tatsache, dass den entsprechenden Akteur*innen
das Festivalbandchen am Arm fehle, das zum Besuch der Konzerte und Veranstal-
tungen autorisiert.”” Nach erneuter Riickfrage erldutert meine Interviewpartnerin
dann, sie sei schon so lange in der Szene, dass sie an der Kleidung erkenne, wenn
jemand nicht dazugehort, oder allein schon am Gang und an den Bewegungen.
Hier artikuliert sich Wissen, das nach klaren asthetischen Normen und Kriterien
normativ Vorstellungen von der «echteny, «<authentischen» Szene herstellt.

Die von meiner Gesprachspartnerin Kritisierten «Normalos» fiihren deutlich
vor Augen, dass die Gothicszene lber alles andere als klare Grenzen verfiigt und
deshalb als hybrides und komplexes Netzwerk interpretiert werden kann. Die
Tatsache, dass Menschen, die die Gothicszene nicht als Teil ihrer Lebenswelt ver-

16 Kaspar Maase hat dies jiingst bezugnehmend auf die symmetrische Anthropologie in seiner Einfiihrung
in die Populédrkulturforschung gefordert; Maase (Anm. 5), S. 62-71.

17 Eine problematisierende Auseinandersetzung mit dem Hybriditatskonzept findet sich in Tauschek,
Markus: Instrument, Taktik oder Strategie? Zur Vieldeutigkeit Populérer Kultur. In: Osterreichische
Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaft 27/2 (2016), S. 148-167.

18 Feldtagebuch, 22. 5. 2015.

19 Das Festivalbandchen ist selbst Gegenstand intensiver Kommunikation. An den langen Schlangen zur
Bandchenausgabe zum Beginn des Festivals kannten wir im Rahmen des Projekts immer wieder bei-
ldufig beobachten, wie Wartende iiber die dsthetische Gestaltung des Bandchens diskutiert haben.
Das Leipziger Festival ist dezentral an Veranstaltungsorten organisiert, die {iber die ganze Stadt
verteilt sind. Nur fiir den Eintritt zu diesen QOrten ist das Badndchen notig. Dies fiihrt erstens dazu,
dass sich Festivalbesucher*innen wahrend des Festivals durchgangig durch die Stadt bewegen und
sich so zahllose Kontaktzonen einstellen, und zweitens, dass sich hier auch jene Akteur*innen unter
die Festivalbesucher*innen mischen, die sich den Eintrittspreis sparen mochten, sich aber mitunter
dennoch als Teil der Szene begreifen und nur jene Festivalorte wie etwa das Viktorianische Picknick in
einem Leipziger Park besuchen, die ohne Bandchen zugénglich sind.



stehen, das Leipziger Festival nutzen, um etwa ihre Vorliebe fiir viktorianische
Kleidung auszuleben, stellt die in der Ritualforschung angenommenen Grenzen
zwischen unterschiedlichen Akteursgruppen infrage. Der Ritualforscher Gerd
Baumann nimmt an, dass an Cultural Performances vier Akteursgruppen beteiligt
sind: Initiator*innen, Darsteller*innen, das Publikum und die mit der Umsetzung
Betrauten.?® Das Leipziger Festival lisst diese Differenzierung verschwimmen.
Aus einer kulturanthropologischen Perspektive ldsst sich vielmehr argumentie-
ren, dass die «Normalosy fiir einen begrenzten Zeitraum und situativ integrativer
Bestandteil der Szene werden. Sie sind eben kein Publikum mehr, das von einem
angenommenen Aussen auf die Cultural Performance blickt. Sie prigen diese
vielmehr performativ und insbesondere auch durch die Berufung auf spezifische
asthetische Codes in hohem Masse mit — und sie sind gleichzeitig Gegenstand und
Akteur*innen in Debatten um das Asthetische.

Die Kombinierung unterschiedlicher kulturindustrieller Angebote stellt Raume
fiir je spezifische dsthetische Erfahrungen bereit, die dafiir sorgen, dass das Festi-
val fiir moglichst viele Akteur*innen attraktiv bleibt: ein sogenanntes heidnisches
Dorf, ein Mittelaltermarkt, eine Fetischparty mit eigenem Dresscode, ein Szene-
gottesdienst, klassische Konzerte, eine Ausstellung zur Geschichte der Gothics in
der DDR. All diese Formate deuten auf unterschiedliche Asthetiken und sinnlich
erfahrbare Angebote hin. Diese Angebote sind inzwischen mitunter so traditionali-
siert, dass Festivalbesucher*innen eine Erwartungshaltung entwickeln und stabile
Erlebnisse einfordern. Gleichwohl sind sie Dynamiken unterworfen, die kontingent
sind. Ein paradigmatisches Beispiel fiir diese Dynamik und Kontingenz ist das so-
genannte viktorianische Picknick im Leipziger Clara-Zetkin-Park. Hier treffen sich
am Freitagnachmittag des Festivalwochenendes langst nicht mehr nur jene Szene-
mitglieder, fiir die viktorianische Kleidung attraktiv ist und die mitten im Park zum
Teil mit grossem Aufwand picknicken mochten. Das viktorianische Picknick zieht
langst auch Leipziger*innen an, die mit Faszination ausseralltagliche Kleidung
sehen mochten, oder solche Akteur*innen, die das Picknick ohne das ansonsten
notwendige Festivalbdndchen besuchen und fiir einen Nachmittag lang Teil der
Szene werden. Die wachsende Attraktivitat des Picknicks hat freilich Folgen, denn
die zunehmende Beliebtheit raubt dem Event aus Sicht einiger Szenemitglieder
die eigentliche Attraktivitat und Exklusivitdt. Und so wird seit einigen Jahren im
Areal eines kleinen Schlosses ausserhalb Leipzigs das sogenannte Victorian Village
organisiert mit Kontrolle am Eingang, die auf der Basis der Beurteilung optischer
Kriterien sicherstellen soll, dass hier ein entsprechendes Niveau herrscht, das sich
auch in den Kleidungsstilen niederschldgt. Interpretieren lasst sich dies als fiir
populare Kultur insgesamt typische Steigerungsdynamik, die in diesem spezifi-
schen Fall das eine Format als verwéssert begreift und dagegen ein vermeintlich
authentischeres Erlebnisangebot formuliert. Hier artikuliert sich ebenjener Dis-
kurs von Authentizitat und Verwasserung, der oben skizziert wurde. Er fiihrt zu

20 Vgl. Baumann, Gerd: Ritual Implicates «Others». Rereading Durkheim in a Plural Society. In: Daniel de
Coppet (Hg): Understanding Rituals. London, New York 1992, S. 97-116.

Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVk | ASTP 116:2 (2020)

—t
w



Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVk | ASTP 116:2 (2020)

oy
]

einer Steigerungsdynamik, die in erster Linie mit dsthetischen Erfahrungen zu tun
hat, die als bedroht erachtet werden. In den mit solchen Formaten verbundenen
Performanzen reflektieren die Mitglieder nicht nur die eigene Rolle in der Szene
und die Frage, was die Szene konstituiert, sondern sie produzieren auch spezifische
4sthetische und sinnliche Erfahrungen. Ubergeordnet liesse sich argumentieren,
dass dem Sprechen iiber das Asthetische hier immer die Funktion des Differenz-
managements zukommt: Es geht um das Markieren von — aus kulturwissenschaft-
licher Sicht fluiden - Differenzen unter den Szenemitgliedern selbst, aber auch zu
Akteur*innen, die situativ Bestandteil des Festivalgeschehens werden.

Auf die Fluiditat von Szenen hat bereits die Kulturwissenschaftlerin Anja
Schwanhausser in ihrer ethnografischen Studie zur Berliner Technoszene hin-
gewiesen. Szenen, argumentiert Schwanhausser, «zeichnen sich eher dadurch aus,
welche Raume und Kulturen sie miteinander verkniipfen, als dadurch, was sie zu
einem gegebenen Zeitpunkt sind. Sie sind kein vorgefertigtes Set an Symbolen, Zei-
chen und Wertvorstellungen, also dem was man landlaufig als charakteristisch fiir
Gruppenbildungsprozesse versteht, sondern sie sind vielmehr der Prozess selbst,
durch den Personen, Gruppen und Orte miteinander in Beziehung treten und im-
mer wieder neue Verbindungen eingehen.»?' Ahnlich argumentiert Andy Bennett in
seiner empirischen Studie zu urbanen Tanzszenen, wenn er, den Subkulturbegriff
Kkritisch einordnend, davon ausgeht, dass soziale Akteurskollektive treffender zu
konzeptualisieren sind als «a series of temporal gatherings characterised by fluid
boundaries and floating memberships».?2 Schwanhdusser und Bennett betonen den
Prozesscharakter von Szenen sowie das Verkniipfende und Fluide. Und gerade die
fluiden Grenzen und die fragilen Mitgliedschaften sind Gegenstand permanen-
ter Aushandlungen, wie ich im Folgenden am Beispiel von Diskussionen um das
Asthetische, Schone oder Angemessene und die dariiber stattfindende Markierung
der Szenezugehorigkeit zeigen machte.

Das Asthetische verhandeln - Zugehorigkeit markieren

Das Sprechen iiber Asthetik, dessen zentrale Funktion, Differenzen in der Szene
und gegen ein angenommenes Aussen zu markieren, oben skizziert worden ist und
im Folgenden vertieft werden soll, ist in der Gothicszene omniprasent. In einer
schier uniiberschaubaren Zahl von Blogs und Foren diskutieren Szenemitglieder
kontinuierlich dariiber, was das Schone, Richtige, Gute und auf der anderen Seite
das Abzulehnende, Hassliche, Nicht-Szene-Konforme und so weiter ausmacht. Die
prominenteste Frage ist die nach der richtigen, echten Szenezugehorigkeit, die kei-
neswegs nur iber einen spezifischen Lebensstil definiert, sondern in erster Linie
an spezifischen asthetischen Codes und Haltungen festgemacht wird. Ich greife

21 Schwanhé&usser, Anja: Kosmonauten des Underground. Ethnografie einer Berliner Szene. Frankfurt am
Main 2010, S. 305 (Hervorhebungen im Original).

22 Bennett, Andy: Subcultures or Neo-tribes. Rethinking the Relationship Between Youth, Style and Musi-
cal Taste. In: Sociology 33/3 (1999), S. 599-617, hier S. 600.



die oben angerissene Argumentationslinie noch einmal auf, um nachzuweisen,
wie monolithisch Asthetik als Argument zur Differenzierung eingesetzt und wie
dariiber die Frage der Szenezugehdrigkeit verhandelt wird. Der 54-jahrige Jorn?
kritisiert etwa — sich in der Argumentation an die eingangs zitierte Passage aus
dem Szeneforum anlehnend - jene Szenemitglieder, die sich von kommerziell kon-
notierten Ausserlichkeiten leiten lassen: «Es gibt ja durchaus Leute, die sich da ja
auch von dem ganzen Kommerz distanzieren, aber das Meiste ist Karneval. [...] Und
da find’ ich den in Venedig besser, weil den hab’ ich live erlebt, der war richtig gut.
Aber das, was ich da sehe, ist einfach nur Bullshit, tut mir leid.»

«Bullshity ist fiir Jorn die aus seiner Sicht iibertriebene, kommerzialisierte und
mit dem Bild des Karnevals implizit als nicht authentisch bewertete Bedeutung
vestimentidrer Stile, hinter der der vermeintlich eigentliche Sinn der Szene ver-
loren gehe. Zur Bekriftigung argumentiert Jorn, der anders als Helvi nicht die
Szene insgesamt Kritisiert, sondern nur einen Teil, quantitativ. Er attestiert (im
Gegensatz zum «Meisteny) nur einer kleineren Zahl von Akteur*innen die richtige
Haltung zur Szene.

Der 49-jahrige Simon schliesst im Gruppeninterview hier direkt an: «Das ist
das Schaulaufen und das sind die Leute, die da vornehmlich in der Innenstadt
unterwegs sind und dort halt ihr KOSTUM zeigen. Es ist halt ein Kostiim. [...] Sie
zeigen halt nicht — es ist eine leere Hiille, eine leere Hiille, die da rumléauft. Mag
nett zurechtgemacht sein, mag alles sein, aber das hat mit der Szene nichts zu
tun.»?*

In beiden Interviewpassagen driickt sich iiberdeutlich Differenzmanagement
{iber die letztlich moralisch aufgeladene Bewertung spezifischer Asthetiken aus.
Die Formulierung «Kostiim», die argumentativ den Vergleich mit dem Karneval
aufgreift, betont das situative So-tun-als-ob und grenzt dieses vom echten, authen-
tischen und wahren Leben in der Szene ab. Noch deutlicher abgrenzend ist Simons
These der leeren Hiille. Asthetisches wird hier als reine Ausserlichkeit abgetan,
die durch die Formulierung des «Nett-zurechtgemacht-Seins» noch zusétzlich in
bewertender Weise verstarkt wird. Das Artefakt Kleidung wird hier explizit mit
einer moralischen Kategorie verkniipft. Diese wertrationale Deutung ist — und da-
mit wire gleich der Verweis auf grossere gesellschaftliche Zusammenhdnge und
Logiken artikuliert — keineswegs szenetypisch oder spezifisch fiir die Gothicszene:
Wir finden sie in vielen gesellschaftlichen Feldern, in denen Ausserliches stark
moralisch aufgeladen wird (beispielsweise in Ratgebern zu Bewerbungsgespra-
chen und den zugrunde liegenden Studien, die das dussere Auftreten mit Cha-
rakterisierungen wie Zuverlissigkeit verbindet). Die dahinterliegende Vorstellung
geht davon aus, dass das moralisch Bewertete dusserlich sicht- und erkennbar ist.

23 Ich verzichte hier auf eine breitere Kontextualisierung der Gesprachspartner*innen, weil deren Deu-
tungen, die hier zitiert werden, beispielhaft fir die Ausserungen vieler Interviewpartner*innen stehen.
Fiir eine genauere kulturwissenschaftliche Analyse wéren selbstverstéandlich auch die genaueren Kon-
texte (etwa genderspezifische Aspekte, Dauer der Szenezugehorigkeit, Aspekte von Klasse und Milieu
etc.) zu reflektieren.

24 Beide Interviewpassagen sind einem Gruppeninterview vom 22. 9. 2017 entnommen.

Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVk | ASTP 116:2 (2020)

-y
[V}



Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVk | ASTP 116:2 (2020)

-t
(=)

Simon und Jorn, wie Helvi und fast alle Interviewpartner*innen, kritisieren an
einer anderen Stelle im Interview etwas, das sie selbst betreiben: das Lastern, wie
die emische Perspektive das meist abfdllige Sprechen tiber andere Szenemitglie-
der bezeichnet.” Das Lastern lehnen alle bisher interviewten Akteur*innen vehe-
ment ab, es wiirde die Selbstdeutung der Szene als tolerant und offen geradezu
konterkarieren und beziehe sich auf Oberflachliches. Denn es basiere meist auf
der Bewertung von Asthetiken, die andere Szenemitglieder nicht teilen wiirden.
Kulturwissenschaftlich gewendet hat dieses werthaltige und meist normative Spre-
chen iiber andere wichtige soziale Funktionen: Es bestatigt jeweils die eigene Rolle
innerhalb des Kollektivs, schafft in einer Vielzahl von Moglichkeiten Ordnung und
dient damit immer auch der Selbstvergewisserung. Durch die Kommunikations-
form Lastern, die zwar diskursiv vehement abgelehnt, aber gerade im Rahmen
der von uns untersuchten Events flichendeckend praktiziert wird, wird stindig
ausgehandelt, welche asthetischen Praktiken und Stile in der Szene toleriert oder
geschatzt werden und welche eben nicht.

Diese Aushandlung ist im Fluss und reagiert geradezu seismografisch auf Ver-
anderungen. So etwa, als sich vor Jahren eine neue Akteursgruppe konstituierte,
die sogenannten Cybergoths, die traditionalisierte Szenedsthetiken herauszufor-
dern schienen. Cybergoths entstanden, so eine populdre Erklarung, nach 2000 aus
der Raverszene und sind mit den Musikstilen Techno oder Industrial verbunden.
Sie fallen durch Neonfarben auf, mitunter durch Plateauschuhe oder auffallende
Haarteile. Innerhalb der Gothicszene sind Cybergoths Gegenstand einer Kontro-
verse. Uber diese findet Differenzmanagement statt, welches sich iiberwiegend auf
asthetische Stile beruft. Im Sprechen tiber die Cybergoths wird jedoch gleichermas-
sen eine vermeintlich homogene Figur geschaffen. Dies ist ohnehin ein zentraler
Effekt der Aushandlungen des Asthetischen - sie homogenisieren Akteursgrup-
pen, ebnen Binnendifferenzen ein und schaffen damit unter den Akteur*innen
Ordnung, die auf nach aussen sichtbaren Elementen beruht. Diese Ordnung wie-
derum schliesst ein oder aus, hierarchisiert und bewertet, belegt die nach aussen
sichtbaren Merkmale (etwa die Kleidung, die Frisur oder spezifische Tanzstile) mit
moralischen Kategorien.

Das Sprechen iiber spezifische Szenedsthetiken, so mdchte ich als These
formulieren, zeichnet sich durch klare Positionierungen aus: Es verweist auf Po-
larisierungen und es ist hochgradig emotional aufgeladen. In vielen Interviews
unterstrichen Gesprachspartner*innen, die Cybergoths gehdorten nicht zur Szene;
anders als die Steampunks mit ihrem imaginierten Retro-Technik-Futurismus
werden die Cybergoths gerade nicht geschitzt. Scheinen sich die Steampunks
mit ihren dsthetischen Stilen passgenau in die Szene einzuschreiben, «nerven»
die Cybergoths; sie «regen auf» und werden in der szenemadssigen Ordnung als
Storfaktoren diskreditiert.

25 Zum Lastern als kommunikativer Praxis siehe Schubert, Daniel: Lastern. Eine kommunikative Gattung
des Alltags. Frankfurt am Main etc. 2009.



Asthetiken und Regime des Sehens

Fiir das Leipziger Festival sind kulturindustriell bereitgestellte Rahmen in hohem
Masse relevant. Zwar wird in unzahligen medialen Reprasentationsformaten tiber
dsthetische Praktiken und Stile intensiv diskutiert; die Grundlage fiir die ent-
sprechende Diskursivierung bietet aber erst das Festival mit seinen vielfdltigen
Formaten. Zentral ist das konkrete Sehen und Bewerten des Guten, Schonen, An-
gemessenen, des Richtigen oder Falschen. In einem nédchsten Schritt soll dieser
Aspekt genauer untersucht werden. Hier geht es mir darum zu zeigen, dass sich
die Aushandlungen des Asthetischen, die oben anhand eines Internetposts und
dann vertiefter durch qualitative Interviews rekonstruiert wurden, auch situativ in
konkreten Festivalerfahrungen konstituieren.

Das Leipziger Festival ist dezentral organisiert. An unzahligen Orten, tiber die
Stadt verteilt, finden Konzerte statt. Auf dem Messegelande Agra, dem zentralen
Ort, in dessen unmittelbarer Nahe der Zeltplatz gelegen ist, befindet sich ebenfalls
eine grosse Konzerthalle, in einer anderen Halle kann man sich mit Kleidung,
Accessoires und Gothic-Bedarf aller Art eindecken. Am Eingang zu diesem Messe-
geldnde verdichtet sich etwas, das im Grunde das gesamte Festival pragt und das
im Hinblick auf die Aushandlungen von Asthetiken hchst relevant ist: die Regime
des Sehens. Denn am Eingang wie auch an anderen zentralen Stellen in der Stadt
positionieren sich mehr oder weniger professionelle Fotograf*innen, die mit ihren
Auswahlprozessen der zu Fotografierenden die Blicke kanalisieren.

Alle von uns interviewten Akteur*innen haben diese Praxis von sich aus pro-
blematisiert. Der beobachtete Blick der Fotografierenden beeinflusst dabei auch den
Blick der Interviewten auf sich selbst und andere Szenemitglieder. Die 31-jahrige
Nadine beschreibt die Szenerie am Eingang zum Messegeldnde folgendermassen:
«Was du aber auf jeden Fall beim WGT hast, was es meiner Meinung nach auf
keinem anderen Festival gibt, ist der Catwalk auf der Agra, wo Leute auch immer
und immer flanieren, um gesehen zu werden und um auf Fotos zu kommen. Immer
hoch und runter laufen. Ich hab mich da auch mal hingesetzt und hab mir das einen
Moment angeguckt, grade wenn ich gewartet hab [...]. Da kamen tatsachlich so in
zehnminiitigem Abstand die gleichen Leute vorbei manchmal und die waren hart
gestylt und sahen auch richtig, richtig gut aus, aber die flanierten halt. Sehen und
gesehen werden auf der Agra.»?

Die Beobachtung der Beobachteten und der Beobachter durch Nadine ldsst in
dieser selbstreflexiven Deutung auch eine eigene Bewertung greifbar werden. Sie
zeigt, dass die Interviewpartnerin die wie auch immer gearteten anderen selbst
nach Kriterien des Asthetischen einordnet. Diese Einordnung ist in hohem Masse
ambivalent, unterstreicht Nadine doch durch das doppelt gesetzte «richtig», dass
die beobachteten Szenemitglieder ihren asthetischen Erwartungen entsprechen,
gleichzeitig markiert sie durch das «aber» die damit verbundene Praxis des Flanie-
rens als nicht addquat. Nadines Bewertung hat auch Auswirkungen auf ihr eigenes

26 Interview vom 18. 7. 2017.

Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVk | ASTP 116:2 (2020)

-_
~



Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVK | ASTP 116:2 (2020)

—
oo

Abb. 1: Blickregime am Eingang zum Leipziger Messegelande; Wave-Gotik-
Treffen 2017 (Foto M. T.).

asthetisches Handeln - sie interpretiert ihre eigene Kleidung als bewusst schlicht,
in ihrer Selbstdeutung charakterisiert sie sich im Rahmen des Festivals als Beob-
achterin, die explizit nicht Gegenstand des abfilligen Sprechens tiber asthetische
Kriterien werden mochte.

Szenen sind Inszenierungsphdnomene. Strukturelle Bedingung ist hier die
kommunikative und interaktive Prasenz der Akteur*innen. Wahrend Hitzler und
Niederbacher aus soziologischer Perspektive Szenen zunéchst plausibel vom Pu-
blikum abgrenzen, das lediglich ein Erlebnisangebot konsumiere, zeigt sich, dass
diese Differenzierung durchaus ambivalenter oder vieldeutiger ist. In allen bis-
herigen Interviews und im Rahmen der teilnehmenden Beobachtung war iiberdeut-
lich sichtbar, dass Szenemitglieder im Rahmen der Festivals permanent zwischen
verschiedenen Rollen wechseln konnen - sie sind eben mitunter Publikum, das
konsumiert und zusieht und das gleichzeitig auch Gegenstand der Beobachtung
werden kann. Und in der diskursiven Aushandlung des Asthetischen verlassen
die Akteur*innen dann diese Rolle - sie pragen die Diskurse als Bestandteil der
Szene mit.

Dies gilt auch fiir jene Akteur*innen, die man aus der Perspektive der Markt-
forschung, aber auch aus Sicht der Community selbst als Influencer*innen be-
zeichnen konnte. Eine der prominentesten Figuren ist etwa die aus Neuseeland
stammende Black Friday, die auf ihrem Youtube-Kanal weit tiber 650000 Abon-
nent*innen hat und die in ihren Videos durchweg dsthetische Normen vorgibt.?’
Die Mechanismen, die all dem zugrunde liegen, hat Moritz Ege pointiert in seiner

27 www.youtube.com/user/itisblackfriday, 3. 9. 2019.



Arbeit zur Figur des Prolls herausgearbeitet. In Anlehnung an Ege liessen sich die
beschriebenen Auseinandersetzungen und Vermittlungsformen von Asthetiken
als «Selbst-Figurierung durch Stil-Praxis»?® charakterisieren, die immer auch mit
intentionaler Kommunikation verbunden ist, wie sie Dick Hebdige in seiner klas-
sischen Arbeit Resistance through Style beschrieben hat.”’ Die Stilisierungspraxis
folge «eigenen dsthetischen Kriterien».*® «Dabei», so Ege, «geht es nicht allein um
die Divergenz von Selbst- und Fremdbildern, sondern darum, dass Identititen in
der kulturellen Praxis performativ hergestellt werden, dieser Prozess sich aber
weitgehend jenseits des intentionalen Bewusstseins der Akteurinnen und Akteure
abspielt.»®! Hier sind dann schliesslich auch methodische Fragen aufgerufen, die
empirische Forschung herausfordern: Wie konnen wir mit unserem methodischen
Instrumentarium {iberhaupt genau diese Prozesse untersuchen, wenn sie unbe-
wusst ablaufen und von unseren Interviewpartner*innen dann folglich auch nicht
versprachlicht werden konnen?

Asthetiken und das Politische

Asthetiken sind innerhalb der Gothicszene, das haben die ersten Beispiele gezeigt,
niemals unumstritten oder harmlos. Besonders deutlich wird dies in Debatten um
jenen Teil der Szene, der mehr oder weniger deutlich etwas aufgreift, was zunachst
etwas verkiirzt als faschistische Asthetiken, wie sie der Filmwissenschaftler Mar-
cus Stiglegger diskutiert hat, beschrieben werden konnte.*? Ich will diesen Aspekt
in einem letzten Beispiel auch deshalb vertiefen, weil sich hier erstens zeigen lasst,
dass in Aushandlungen des Asthetischen auch politische Dimensionen aufgeru-
fen sind, und weil hier zweitens auch um die Vieldeutigkeit dsthetischer Codes
gerungen wird, wahrend die Akteur*innen in den oben skizzierten Beispielen
eher Eindeutigkeit herstellten. Geradezu paradigmatisches Beispiel ist hier die
2007 von Thomas Rainer gegriindete Band Nachtmahr, die unter anderem auf
dem WGT in Leipzig oder dem entsprechenden Festival in Hildesheim auftrat. Die
Bildsprache der Eigenwerbung der Band zitiert nationalsozialistische Asthetiken,
die skandalisieren — etwa wenn die nationalsozialistische Hakenkreuzbinde durch
eine schwarze Binde mit einem weissen «N» fiir den Bandnamen ersetzt wird oder
wenn der eindeutig als faschistischer Fiihrer inszenierte Thomas Rainer von zwei

28 Ege, Moritz: «Ein Proll mit Klasse». Mode, Popkultur und soziale Ungleichheiten unter jungen Mannern
in Berlin. Frankfurt am Main, New York 2013, S. 66.

29 Hebdige, Dick: Subculture. The Meaning of Style. London 1979.

30 Ege (Anm.28), S. 67.

31 Ebd.

32 Stiglegger, Marcus: Nazi-Chic und Nazi-Trash. Faschistische Asthetik in der populdren Kultur. Berlin
2011. Zur Bedeutung rechter Ideologien in der Gothicszene sowie in den entsprechenden musika-
lischen Genres siehe auch Schweidlenka, Roman; Philipp, Simone: Die schwarze Szene. Populére
Jugendkulturen und ihr Verhaltnis zur Spiritualitat, Satanismus und Rechtsextremismus. Graz 2004;
Speit, Andreas: Asthetische Mobilmachung. Dark-Wave, Neofolk und Industrial im Spannungsfeld rech-
ter Ideologien (Reihe antifaschistischer Texte, Bd. 8). Hamburg, Miinster 2002,

Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVk | ASTP 116:2 (2020)

—
(=]



Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVk | ASTP 116:2 (2020)

N

Begleiterinnen in Uniform gleichsam angebetet wird. Auf einem Festival im Jahr
2012 kritisierte die Band Ad.ver.sary explizit die aus ihrer Sicht sexistischen und
rassistischen Inhalte und Asthetiken von Nachtmahr.

Dabei sind, so argumentiere ich in Anlehnung an Moritz Ege, die kulturellen
Produkte stets «mehrfach kodiert und x-fach lesbar».*® Genau diese Mehrdeutigkei-
ten sind zwar kulturwissenschaftlich und analytisch vielfach nachzuweisen, inner-
halb der Szene jedoch werden sie gleichermassen strategisch und verharmlosend
eingesetzt. So beklagt etwa der Griinder der Band Nachtmahr, die Industrialszene
sei heute zu zahm. Er verweist dabei implizit auf die Hintergriinde der gewahlten
Asthetiken: Es geht um Provokation. Gleichzeitig betont er die Trennung von Poli-
tik und Szene: «I'm not a political person as an artist. I think, politics [should] have
nothing to do with music. Politics are something everyone has to do in private. [...]
Music should not be used as a vehicle for political beliefs, in any way, left, right,
or whatever.»**

Diese klare Absage an eine Vermittlung politischer Botschaften kollidiert frei-
lich mit der gewdhlten Bildsprache. Diese verherrliche jedoch in keiner Weise den
Faschismus, so noch einmal der Bandgriinder: «First I would like to elaborate on
something: it’s not fascist imagery, it’s militaristic. There’s a big difference. | was
talking to a guy yesterday who said (I was wearing a Russian uniform in a club
and I got in trouble with some guys who said (you're a fucking Nazi. That’s the
problem. Military fashion, which is very, very acceptable in the fetish subculture,
is often put into the same pot as right wing. In BDSM it’s all about domination,
and about power, and the uniform reflects that kind of power. There is no political
statement contained within. It’s the effect you get when wearing it, when people
are seeing it, but also for when you’re wearing it yourself. You put on a uniform,
you look at yourself in the mirror and you're feeling empowered.»

Der Bandgriinder verharmlost in dem zitierten journalistischen Interview
(wohl auch aus Griinden der PR) die Bildsprache und schlégt eine eindeutige Les-
art vor: Der Reiz sei das Spiel mit militdrischen Motiven; die vestimentédre Praxis
erzeuge ein kraftvolles und selbstbewusstes Subjekt. Asthetik also als Form der
Selbsterméchtigung. Und gleichzeitig sind die Deutungsangebote des Bandgriin-
ders in hohem Masse widerspriichlich. Denn an anderer Stelle bezeichnet er sich
selbst als Osterreichischer Patriot: «Again, I really want to exclude the fascist thing,
it’s militaristic. [...] I'm an Austrian and a patriot, and I can’t be a [Nazi] by defi-
nition. Fascist Germany, the Third Reich brought a lot of shit on us. If you're an
Austrian patriot you believe in your country, and the roots of our country are in the
Austro-Hungarian Empire, which is far beyond everything Germany has ever been
and ever will be.»

Hier ist nun doch eine deutliche politische Haltung artikuliert, der im In-
terview kurz zuvor noch eine Absage erteilt wurde. In diesen Passagen, die aus
einem 2012 gefiihrten journalistischen Interview entnommen sind, sind mehrere

33 Ege (Anm. 28), S. 20.
34 Dieses und die folgenden Zitate aus www.idieyoudie.com/2012/05/24/an-interview-with-thomas-
rainer-of-nachtmahr, 2. 9. 2019.



Dimensionen angesprochen: Die Absage an faschistische Asthetiken orientiert sich
zundchst an einem gesamtgesellschaftlichen Diskurs und gleichzeitig verschieben
sie die Grenzen, indem Patriotismus und die Berufung auf nationale Wurzeln po-
sitiv gedeutet werden. Diese ambivalente Haltung hat ohne jeden Zweifel auch
mit kulturindustriellen Marketingstrategien zu tun: Sie verschreckt weder Fans
aus dem rechten Spektrum, die ihre dsthetischen Préaferenzen bedient sehen, noch
vermeintlich unpolitische Szenemitglieder, die dann doch mit klaren rechten Aus-
serungen ein Problem haben konnten. Ambivalenz fungiert hier als Strategie und
als Garant fiir Aufmerksamkeit.

Zentral scheint mir hier ein weiterer Aspekt zu sein, der jenseits der dis-
kursiven Auseinandersetzungen rund um die Band kulturwissenschaftlich noch
weiter zu untersuchen ist. Denn zu fragen ist, wie Fans und Szenemitglieder die
Asthetiken in konkreten performativen Situationen, in Konzerten und an Festivals,
lesen. Diese Frage ist keineswegs nur wissenschaftlich relevant, sie wird auch im
Kontext der Festivals immer wieder gestellt — so hat etwa ein Mitglied der bereits
genannten Band Ad.ver.sary auf die ernste Lesart von Symbolen hingewiesen: «I
meet people all the time who take these things seriously.»*®> Die Mehrdeutigkeit
von Symbolen, auf die unter anderem Michi Knecht in ihren grundsitzlichen Uber-
legungen zur Bedeutung der Symboltheorie fiir kulturwissenschaftliche Forschung
hingewiesen hat, steht eben doch eindeutigen Rezeptionsweisen gegeniiber.*® Und
hier bestitigen die asthetischen Codes dann — nicht zuletzt durch ihre visuelle
Kraft, verbunden mit synasthetischen Erfahrungen eines Konzertbesuchs, der alle
Sinne anspricht - gleichsam beilaufig politische Weltbilder, wobei Grenzen des
Sag- und Darstellbaren sukzessive verschoben werden.* Ironischerweise liegt hin-
gegen ein zentrales diskursives Element der Gothicszene in der Kontinuierlichen
Betonung, die Szene sei per se unpolitisch.*® Hier wird aus der emischen Perspek-
tive vieler Szenemitglieder, die genau dies in den Interviews immer wieder betont
haben, etwas unterstrichen, das sich in einer kulturwissenschaftlichen Analyse als
das exakte Gegenteil darstellt. Die Anrufung, man sei unpolitisch, ist kulturwissen-
schaftlich gewendet ein politischer Akt.*’

35 www.idieyoudie.com/2012/05/17/kinetik-update-2012-ad-ver-sarys-performance, 12. 9. 2019.

36 Knecht, Michi: Hoflichkeitsverhalten als 6ffentliches Ritual. Ansatze ethnologischer Symboltheorie. In:
Reinhard Johler, Bernhard Tschofen (Hg.): Empirische Kulturwissenschaft. Eine Tiibinger Enzyklopédie.
Tiibingen 2008, S. 589-603.

37 Zur politischen Dimension der Gothicszene siehe auch Nélle, Nikola: Aushandlungen des Politischen.
Die Gothic-Szene im Kontext ihrer Festivals (im Druck).

38 Ein weiteres Beispiel hierfiir ware das sogenannte heidnische Dorf, das im Rahmen des Wave-Gotik-
Treffens in Leipzig Unterhaltungsangebote bereitstellt, die einerseits als unpolitisches Histotainment
fungieren kénnen, indem sie fiktionale Imaginationen von Vergangenheit produzieren oder schlicht
ein Ort der kollektiven Unterhaltung sind, und die andererseits oder auch gleichzeitig auf ein eindeutig
als rechts zu charakterisierendes Rezeptionssubstrat treffen, das sich passgenau in rechte Ideologien
einschreiben ldsst.

39 Vgl. zur Anthropologie politischer Felder Rolshoven, Johanna: Dimensionen des Politischen. Eine Riick-
holaktion, in: dies., Ingo Schneider (Hg.): Dimensionen des Politischen. Anspriiche und Herausforde-
rungen der Empirischen Kulturwissenschaft. Berlin 2018, S. 15-34; Pero, Davide (Hg.): Policy Worlds.
Anthropology and the Analysis of Contemporary Power. New York 2011.

Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVk | ASTP 116:2 (2020)

N
=



Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVK | ASTP 116:2 (2020)

N

Fazit

Mir ging es in diesem Beitrag darum, das Nachdenken iiber Asthetiken und Aus-
handlungen des Asthetischen in verschiedenen Kontexten in der Gothicszene in
ausschnitthaften Beispielen zu rekonstruieren. Dass dabei Klassische Differenz-
kategorien wie Gender,*® Alter" oder auch Klasse*? dusserst relevant sind, hat
in den Beispielen angeklungen und miisste in einer vertiefenden Auseinander-
setzung sicher noch genauer bestimmt werden. Hier wiirde es sich lohnen, jene
kulturellen Faktoren noch prédziser zu bestimmen, die dsthetische Erfahrungen
und die Aushandlungsprozesse dariber bedingen. Alter, Geschlecht oder Klasse
sind gerade auch in ihrer intersektionalen Verschrankung wichtige Kategorien im
Hinblick auf Asthetik und Asthetisierung. Hitzler und Niederbacher gehen etwa
in Bezug auf die Kategorie Alter in der letzten Auflage ihrer Arbeit zu Szenen von
juvenilen Formen der Vergemeinschaftung aus und betonen dabei explizit alters-
spezifische Differenzierungen. Zu fragen ware etwa, ob und wie sich asthetische
Vorlieben in Szenen mit dem Altern ihrer Mitglieder verschieben oder ob und wie
sie stabilisiert werden.

Dariiber hinaus sind Forschungsdesiderate zu identifizieren, die mit jenen
Trends zusammenhangen, die auch Hitzler und Niederbacher bereits angemerkt
haben: Szenen, so der erste Trend, seien konfrontiert mit einer zunehmenden
Medialisierung. Die Medialisierung ist es auch, die neben den Festivals als ver-
dichteter Form der Interaktion jene «Steigerungsdynamik»*® bedingt, die Kaspar
Maase als charakteristisch fiir die moderne populdre Kultur ausgemacht hat. Als
Effekt der Medialisierung ergeben sich Beschleunigung und Diffusion dsthetischer
Priaferenzen insbesondere durch jene Akteur*innen, die man als Influencer*innen
bezeichnen konnte. Und die Medialisierung schafft neue Binnendifferenzierungen
innerhalb der Szene - sie kann sozusagen neue digitale Szeneraume schaffen, die
in den Bedeutungen, die hier zur Disposition gestellt werden, nicht zwangslaufig
deckungsgleich mit den analogen Raumen sein miissen.

Zur zunehmenden Eventisierung und Kommerzialisierung geselle sich
schliesslich eine unhintergehbare Asthetisierung, die Hitzler und Niederbacher
als «Uberformung des Erfahrbaren nach Kriterien des Gefallens»** definieren. Mit
dem Erfahrungsbegriff ist hier auch ein methodisches Problem angesprochen, das

40 Vgl. etwa Brill, Dunja: Goth Culture. Gender, Sexuality and Style (Dress, Body, Culture). Oxford 2008.

41 Vgl. fur die Gothicszene Hodkinson, Paul: Ageing in a Spectacular «Youth Culture»: Continuity, Change,
and Community amongst Older Goths. In: British Journal of Sociology 62/2 (2011), S. 262-282.

42 Vgl. Hebdige, Dick: Subculture. The Meaning of Style. 2. Auflage, London, New York 1988 (1979); Ege
(Anm. 28). Wichtige kulturwissenschaftliche Erkenntnisse sind in diesem Kontext zu erwarten aus
dem von Anja Schwanh&usser geleiteten Projekt «<Pferdemadchens: Struktur und Sinnlichkeit einer
jugendkulturellen Figur», das die Verschrankung von Alter, Geschlecht und sozialem Milieu in einer
spezifischen jugendkulturellen Subkulturin den Blick nimmt, https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/396
4750517context=projekt&task=showDetail&id=396475051&, 3. 9. 2019.

43 Maase, Kaspar: Populdrkultur - Unterhaltung - Vergniigen. Uberlegungen zur Systematik eines For-
schungsfeldes. In: Christoph Bareither etal. (Hg.): Unterhaltung und Vergniigen. Beitrdge der Europai-
schen Ethnologie zur Popularkulturforschung. Wiirzburg 2013, S. 24-36, hier S. 26.

44 Hitzler/Niederbacher (Anm. 1), S. 192.



ich abschliessend zumindest kurz skizzieren méochte. Asthetisierung und Asthetik
werden innerhalb der Gothicszene hyperintensiv kommuniziert - sie sind Gegen-
stand der permanenten Aushandlung. Der diskursivierten Ebene stehen jedoch
korperliche und performative Praktiken verbunden mit der entsprechenden mate-
riellen Kultur gegeniiber, durch die sich Asthetik und Asthetisierung materialisie-
ren: gehen, tanzen, sitzen, schminken, anfassen, trinken, schwitzen und so weiter.
Uber die kérperlich-performative Dimension weiss die Szeneforschung noch viel
zu wenig - und dies erstaunt, da alle definitorischen Annaherungen gerade den
Aspekt der Interaktion als konstitutives Merkmal von Szenen ausmachen.

Die hier prasentierten ausschnitthaften Befunde sind also als Auftrag fiir wei-
terfiihrende Forschungen zu verstehen. Kaspar Maase hat in seiner Einfiihrung
in die Populédrkulturforschung Arbeiten zu &sthetischen Praktiken in der Popu-
larkultur ausfiihrlich vorgestellt. Grundlage sind vielfach zunéchst produktions-
asthetische Zugange, die den kulturellen Text selbst (also etwa einen Song der
Band Nachtmahr) interpretieren, oder rezeptionsasthetische Zugéange, die sich mit
der Lesart der Nutzer*innen befassen (also tibertragen auf das Beispiel Nachtmahr
die konkrete Situation eines Konzerts). Fiir das hier im Fokus stehende Festival als
Ort der verdichteten Kommunikation iiber Asthetiken und dsthetische Erfahrungen
und der Bereitstellung von Erlebnisangeboten erweist sich diese forschungsprak-
tische Trennung als Aufforderung fiir weiterfiihrende empirische Forschung. Denn
die hier handelnden Akteur*innen konsumieren kulturelle Texte in ambivalenter,
mehrdeutiger und mitunter widerspriichlicher Weise, sie sind jedoch als Szenemit-
glieder — wenn man diese Metapher hier {iberhaupt nutzen maochte — gleichzeitig
kulturelle Texte, die sich selbst nach édsthetischen Regeln formatieren und Gegen-
stand der Diskursivierung werden konnen. Wahrend des Festivals kann beides zu-
sammenfallen — das Tanzen und Horen eines Konzerts und das Sprechen beim Bier
wahrend des Konzerts iiber die Musik und Uiber andere Szenemitglieder. Solche
Gleichzeitigkeiten, Synchronisierungen und - wie es Maase nennt — «Ko-laboratio-
nen»* in der Erzeugung populérer Kultur und in Aushandlungen des Asthetischen
scheinen mir ein lohnenswertes Thema fiir weitere kulturwissenschaftliche For-
schungen zu sein.

45 Maase (Anm. 5), S. 62-71.

Markus Tauschek: Aushandlungen des Asthetischen

SAVk | ASTP 116:2 (2020)

N
w






	Aushandlungen des Ästhetischen : das Beispiel Gothicszene

