
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 116 (2020)

Heft: 1

Artikel: Kulturelle Spaltung als Narrativ : zur Politik und Poetik des Cultural
Cleavage

Autor: Wietschorke, Jens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-880994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-880994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHES ARCHIV FÜR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES

116. Jahrgang (2020), Heft 1, S. 21-35

Kulturelle Spaltung als Narrativ
Zur Politik und Poetik des Cultural Cleavage

JENS WIETSCHORKE

Abstract

Kosmopoliten versus Kommunitaristen, liberale Eliten versus Globalisierungsverlierer:

Diagnosen einer grundlegenden kulturellen Spaltung der Gesellschaft sind derzeit massiv

im Umlauf. Der Beitrag diskutiert am Beispiel der deutschen Debatte, aber auch

mit Referenzen aus Frankreich, Grossbritannien und den USA einige Implikationen

gegenwärtiger Spaltungsnarrative und formuliert Kritik an allzu einfachen Deutungsmustern.

Es wird gezeigt, dass die Behauptung eines dichotomisch strukturierten Cultural

Cleavage nicht zuletzt dem rechtspopulistischen Diskurs in die Hände spielt, dessen

Kernerzählung die Gegenüberstellung von «Eliten» und «Volk» bildet. In einem zweiten

Schritt wird das Narrativ der kulturellen Spaltung historisiert: Am Beispiel der

Formierungsphase der wissenschaftlichen Volkskunde in der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts wird deutlich, dass Spaltungsdiagnosen immer auch bestimmte Funktionen

innerhalb des kulturellen und wissenschaftlichen Feldes erfüllen. Schliesslich stellt

der Beitrag auch einen erhöhten kulturwissenschaftlichen Forschungsbedarf in einem

Diskursfeld fest, in dem gesellschaftliche Problemlagen und politische Konflikte immer

wieder auch kulturalistisch gedeutet werden.

Keywords: cultural cleavage, social inequality, right-wing populism, globalization, anti-

elitism, folklore studies

«Mind the gap?» - eine Hinführung

Im April 2017 fand an der Hafen City Universität Hamburg eine Tagung statt, die

unter dem Titel «Mind the Gap!» aktuelle Diskurse über gesellschaftliche Spaltungen

untersuchte. Als Ausgangspunkte neuerer Spaltungserzählungen wurden die

Präsidentschaftswahlen 2016 in den USA sowie die im selben Jahr abgehaltene



Abstimmung über den Brexit in Grossbritannien identifiziert. So schreiben die

Veranstalterinnen Alexa Färber, Yuca Meubrink und Inga Reimers in der

Tagungsankündigung: «Two elections broadened the public discourse on democracy with a

new narrative in 2016: the result of the Brexit in the UK as well as the outcome of

the presidential election in the US have been interpreted in a critical introspection
as signs of a gap between actors of the public discourse and a part of the population
which has been underrepresented and therefore misunderstood.»1 Insbesondere

für ethnografisch arbeitende Disziplinen wie die Empirische Kulturwissenschaft/
Europäische Ethnologie stellt sich - so Färber, Meubrink und Reimers in ihrem
Papier - eindringlich die Frage, wie das Narrativ des Gap nicht nur gesellschaftliche
Debatten strukturiert, sondern auch die eigene wissenschaftliche Arbeit betrifft.
Denn die klassische ethnologische Differenz zwischen dem «Eigenen» und dem

«Fremden» markiert selbst einen Gap, der in unterschiedlichen Varianten
verhandelt wird: «This articulation of a gap raises different questions especially for a

discipline that uses ethnography as the main research method such as Social and

Cultural Anthropology, which deals with both the life experiences of the socially
<other> as well as the internal and external ascriptions and dominant constructions
of the <other>.»2

Der vorliegende Beitrag greift die Debatte über gesellschaftliche
Spaltungserzählungen aufund liefert dazu eine kulturwissenschaftliche Problemskizze. Dabei

wird einerseits der gegenwärtigen Popularität von Gap-Diagnosen nachgegangen,
wie sie sich nicht nur in wissenschaftlichen Texten, sondern auch in Feuilletons,
Reportagen oder Autobiografien finden lassen. Andererseits wird die kulturelle
Logik der Spaltungserzählung auch anhand eines knappen historischen Beispiels
beleuchtet. Denn das Narrativ der Spaltung ist keineswegs nur ein Narrativ der

Gegenwart - auch schon im 19. und frühen 20. Jahrhundert sind kulturalistische

Interpretationen sozialer Ungleichheit greifbar, welche die soziale und symbolische

Kluft zwischen Bildungsmilieus und populären Klassen als gesellschaftliches
Schlüsselproblem ausmachen. Eine Empirische Kulturwissenschaft, die Kultur als

die «andere Seite des Sozialen» versteht,3 muss sich herausgefordert fühlen, wenn
es im öffentlichen Diskurs so extensiv um kulturelle Spaltungen geht. Erleben

wir heute wieder eine massive Kulturalisierung des Sozialen, wie sie Wolfgang
Kaschuba schon zu Beginn der 1990er-Jahre in seiner Berliner Antrittsvorlesung
kritisiert hat?4 Wie neu ist diese Kulturalisierungspraxis überhaupt? Und welchen

1 Färber, Alexa; Meubrink, Yuca; Reimers, Inga: Ankündigungstext zur Veranstaltung «Mind the Gap!

Problematizing Societal Gaps and Ethnographie Knowledge» (2017), www.hcu-hamburg.de/bachelor/
kultur-der-metropole/veranstaltungen/archiv, 20.12. 2019.

2 Ebd.

3 Genauer dazu vgl. Wietschorke, Jens: Beziehungswissenschaft. Ein Versuch zur volkskundlich-kultur-
wissenschaftlichen Epistemologie. In: Österreichische Zeitschrift für Volkskunde 66 (2012), S. 325-
359, hier S. 349-355.

4 Kaschuba, Wolfgang: Kulturalismus. Vom Verschwinden des Sozialen im gesellschaftlichen Diskurs. In:

Zeitschrift für Volkskunde 91 (1994), S. 27-46. Zur Kulturalisierung sozialer Ungleichheiten vgl. auch

die anregende Problemskizze von Goetze, Dieter: Kulturalisierung sozialer Ungleichheiten - Einstiege
der Entwicklungssoziologie. In: Karl-Siegbert Rehberg (Hg.): Soziale Ungleichheit, kulturelle Unter-



Unterschied macht es, ob man in der aktuellen Gesellschaftsdiagnose soziale

Ungleichheit als Problem von materiellen Ressourcen und Verteilungsgerechtigkeit
versteht - oder ob man das Thema vor allem als Bildungs- und Entfremdungsfrage
diskutiert? Der Diskurs um Cultural Cleavage folgt in diesem Sinne politischen
Konjunkturen, aber er weist auch ganz spezifische Poetiken auf: Erzählweisen und

Erzählmuster, die überraschende Parallelen quer durch die Geschichte sichtbar
machen. Die folgenden Überlegungen sind als tentative Sondierung eines Feldes

angelegt, dessen Relevanz für die politische Debatte kaum überschätzt werden
kann. Sie können darüber hinaus dazu beitragen, die Reflexe und Projektionen zu

verstehen, die mit der Idee der «common people» oder der «einfachen Leute» stets

verbunden waren - sei es im Sinne einer reflexiven historischen Selbstverständigung

des Faches Volkskunde, sei es im Sinne neuerer und neuester Konzeptionen
von Nähe, Entfremdung und Distanz zwischen «Eliten» und «Volk».5

Cultural Cleavage: Anatomie einer Gegenwartsdiagnose

Wohin man sich auch wendet, überall ist derzeit von gesellschaftlicher Spaltung
die Rede. Die schon lange bestehende Polarisierung der US-amerikanischen
politischen Landschaft ist seit dem Amtsantritt Donald Trumps angeblich zum «hy-

perconftict» geworden, in Grossbritannien ist der Brexit-Prozess von nachhaltigen
Spaltungsdiagnosen begleitet worden, und in Frankreich diagnostizieren Beobach-

ter*innen wie der Geograf Christophe Guilluy neue «Fractures françaises».6 Auch

schiede. Verhandlungen des 32. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie in München.

Frankfurt am Main 2006, S. 1621-1628, www.ssoar.info/ssoar/handle/document/17498, 20.12.2019.
5 Diesbezügliche Forschungsaktivitäten und Diskussionszusammenhänge finden sich derzeit an mehreren

Standorten des Fachs Volkskunde/Empirische Kulturwissenschaft/Europäische Ethnologie. Neben dem

Flamburger Workshop «Mind the Gap!» ist hier auch die Klagenfurter Fortsetzungsveranstaltung zu nennen,

die von Alexandra Schwell und Janine Schemmer im März 2018 organisiert wurde. Unter dem Titel

«Ethnography in Times of Populism. Mind the Gap 2» wurde unter anderem über die Frage diskutiert, wie
sich die Zurückhaltung ethnografischer Forschung im Hinblick auf «boring white people» erklären lässt.
Ähnlich hat sich Bernd Jürgen Warneken geäussert, der die «kritische Prüfung verbreiteter Bilder von den

unteren Sozial- und Bildungsschichten» im Kontext von Forschungen zum Rechtspopulismus einfordert.

Vgl. Warneken, Bernd Jürgen: Rechts liegen lassen? Über das europäisch-ethnologische Desinteresse

an der Lebenssituation nichtmigrantischer Unter- und Mittelschichten. In: Timo Heimerdinger, Marion
Näser-Lather (Hg.): Wie kann man nur dazu forschen? Themenpolitik in der Europäischen-Ethnologie.
Wien 2019, S. 117-130, hier S. 127. An der Universität Göttingen fand unter der Leitung von Moritz Ege

2018/19 eine Veranstaltungsreihe «Gegen die Eliten - Zur Konjunktur eines Krisenmotivs» statt, welche
die Spiegelungen zwischen «Eliten» und «Volk» in mehreren instruktiven Versuchsanordnungen untersucht

hat. Weitere Beiträge und Publikationen sind aus diesem Zusammenhang sicher noch zu erwarten.
Zudem dokumentiert auch das vorliegende Heft mit Beiträgen aus dem von Sebastian Dümling und

Johannes Springer organisierten Panel des SIEF-Kongresses 2019 in Santiago de Compostela «<I want
to live like common people>. Narratives, semantics and pictures of the popular within the populist
transformation of political discourse» ein aktuelles Forschungsinteresse am Thema. Ende 2020 schliesslich
wird in Berlin ein Workshop des informellen Netzwerks Konjunkturanalyse zum Thema Cultural Cleavage

stattfinden - eines Forschungsnetzwerks, das Empirische Kulturwissenschaft und Politische Ökonomie

zusammendenkt und aus Vertreterinnen beider Disziplinen besteht.

6 West, Darrell M.: Divided Politics, Divided Nation. Hyperconflict in the Trump Era. Washington D. C.

2019; Guilluy, Christophe: Fractures françaises. Paris 2013.



Schlagzeilen und Buchtitel aus Deutschland annoncieren ein «gespaltenes Land»

oder eine «zerrissene Republik».7 «Eine Gesellschaft rückt auseinander», vermeldet
auch die Bundeszentrale für Politische Bildung.8 Dabei ist es alles andere als eine

strittige Frage, dass die soziale Ungleichheit in den europäischen Gesellschaften,
aber auch im globalen Rahmen derzeit immer weiter wächst. Seit der Finanz- und
Bankenkrise der Jahre 2007 und 2008 wird die Instabilität spätkapitalistischer
Verhältnisse und ihrer sozialen Systeme neu diskutiert. 2013 hat der
Wirtschaftswissenschaftler Thomas Piketty mit seinem Buch «Le capital au XXIe siècle» eine
internationale Debatte losgetreten, in der soziale Ungleichheit als ein Kernthema
der Gegenwart anerkannt wird.9 Und im Zeichen zunehmender Wahlerfolge
rechtspopulistischer Parteien wird ebenfalls verstärkt über soziale Ungleichheit und die

Friktionen der «Abstiegsgesellschaft» gesprochen.10 Es fehlt keineswegs an Zahlen,
die all diese Befunde untermauern - gerade für Deutschland, das «seit den 1980er

Jahren [...] eine der am meisten ungleichen Gesellschaften in Europa»11 wurde:
Nach Angaben des Deutschen Instituts für Wirtschaftsforschung besitzen die 45

reichsten Deutschen genauso viel wie die ärmere Hälfte der Bevölkerung.12 Auch
nach dem Armuts- und Reichtumsbericht der Bundesregierung vom April 2017

ist die soziale Ungleichheit in Deutschland ausgeprägt: Während bei den reichsten

zehn Prozent der Bevölkerung 51,9 Prozent des Nettovermögens konzentriert
sind, kommt die ärmere Hälfte lediglich auf ein Prozent.13 Die Armutsrisikoquote
liegt - so Erhebungen des Mikrozensus - bei 15,8 Prozent der Bevölkerung.14 Und

im europäischen und globalen Rahmen weisen die Trends - bei sehr unterschiedlichen

nationalen und regionalen Verläufen - ebenfalls auf eine weitere Verschärfung

der Ungleichheit.15

In den letzten Jahren sind nun signifikante Verschiebungen im Diskurs über
soziale Spaltung zu beobachten. Längst ist es nicht mehr nur die wachsende soziale

Ungleichheit, die Kommentator*innen in Feuilleton, Publizistik und Wissenschaft

beunruhigen, sondern vielmehr eine neue Problemkonstellation, die sich

unter dem Stichwort Cultural Cleavage zusammenfassen lässt. Zunehmend ist die

Rede von «kulturellen» Spaltungslinien, welche die sozialen Spaltungslinien
überlagern und nach neuen Problembeschreibungen verlangen: auf der einen Seite die

7 HagelUken, Alexander: Das gespaltene Land. Wie Ungleichheit unserer Gesellschaft zerstört - und was

die Politik ändern muss. München 2017; Butterwegge, Christoph: Die zerrissene Republik. Wirtschaftliche,

soziale und politische Ungleichheit in Deutschland. Weinheim, Basel 2020.
8 Deutsche Verhältnisse. Eine Sozialkunde. Dossier, www.bpb.de/politik/grundfragen/deutsche-verhaelt-

nisse-eine-soziatkunde/138379/soziale-ungleichheit, 20.12.2019.
9 Deutsche Übersetzung: Piketty, Thomas: Das Kapital im 21. Jahrhundert. München 2014.

10 Nachtwey, Oliver: Die Abstiegsgesellschaft. Über das Aufbegehren in der regressiven Moderne. Berlin
2016.

11 Kaelble, Hartmut: Mehr Reichtum, mehr Armut. Soziale Ungleichheit in Europa vom 20. Jahrhundert
bis zur Gegenwart. Frankfurt am Main 2017, S. 176.

12 Diekmann, Florian: Superreiche: 45 Deutsche besitzen so viel wie die Hälfte der Bevölkerung.

Spiegel online, 23.1. 2018, www.spiegel.de/wirtschaft/soziales/vermoegen-45-superreiche-besit-
zen-so-viel-wie-die-halbe-deutsche-bevoelkerung-a-1189111.html, 20.12. 2019.

13 Vgl. Butterwegge (Anm. 7), S. 221.

14 Vgl. ebd., S. 213.

15 Vgl. nur zur globalen Vermögensungleichheit Piketty (Anm. 9), S. 573-624.



«liberalen Eliten» mit kosmopolitischer Einstellung, auf der anderen Seite die

«abgehängten» Globalisierungsverlierer, die ihr Leben nicht nach den Anforderungen
von Flexibilität und Mobilität ausrichten wollen oder können. So bleibt etwa der

Soziologe Andreas Reckwitz nicht bei der Feststellung stehen, dass wir «es in der

Spätmoderne (wieder) mit einer Klassengesellschaft zu tun» haben. Denn diese

Klassengesellschaft versteht Reckwitz nicht primär als politisch-ökonomische
Tatsache, sondern es handle sich hier «auch und gerade um kulturelle Klassen».16

Vor allem stünden sich die «neue akademische Mittelklasse» und die «neue
Unterklasse» gegenüber: «Die Polarisierung auf der Ebene von Bildung und kulturellem
Kapital ist das zentrale Merkmal, welches die Sozialstruktur der spätmodernen
Gesellschaft prägt. Während in der nivellierten Mittelstandsgesellschaft die Art
des Bildungsabschlusses für das Erreichen des Mittelklasselebensstils kaum

ausschlaggebend war, ist in der Spätmoderne der Gegensatz zwischen den
Hochqualifizierten und den Geringqualifizierten strukturbildend.»17 Kultureller Aufstieg
und kultureller Abstieg prägen, so Reckwitz, die (Selbstwahrnehmung) sozialer

Gruppen in der neuen Klassengesellschaft, die eine Gesellschaft der «kulturelle [n]

Klassenspaltung» ist.18

In vielen aktuellen Spaltungserzählungen haben sich also die Dimensionen

von Bildung, Kultur und Lebenswelt in den Vordergrund geschoben, wobei die

Diagnosen eine klar bipolare Struktur aufweisen: Während etwa der 2006 unter dem

Titel «Deutschland - eine gespaltene Gesellschaft» publizierte Sammelband von
Stephan Lessenich und Frank Nullmeier noch 17 unterschiedliche Spaltungskonstellationen

thematisiert, die sich in vielfältiger Weise überschneiden,19 ist daraus

in Teilen des öffentlichen Diskurses nun eine viel übersichtlichere Gegenwartsdeutung

geworden: eine dichotomisierende Zustandsbeschreibung, die vor allem

von Bildungsunterschieden ausgeht und «neue Kulturkämpfe»20 im Gang sieht.

Die Diagnose, dass sich die kulturelle und alltagsweltliche Distanz zwischen den

«liberalen Eliten» und den unterrepräsentierten und missverstandenen «common

16 Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularitäten. Berlin 2017, S. 275.

17 Ebd., S. 280.
18 Ebd., S. 277,283. In ihrer Buchbesprechung für die Plattform Soziopolis hat Cornelia Koppetsch gerade

diese kulturalistische Argumentationsweise bei Reckwitz kritisiert. «Wo die klassische Kultursoziologie

Kultur noch stets in der Wechselwirkung mit sozialer Struktur betrachtet hatte, scheint Gesellschaft

bei Reckwitz allein im Kulturellen erfassbar. Wird alles zur Kultur, entzieht sich die Gesellschaftstheorie

letztlich der empirischen Überprüfbarkeit und wird selbst zu einem Kunstwerk.» Koppetsch,
Cornelia: Eine kultursoziologische Kartierung der Gegenwart - doch stimmt sie auch? 10.11. 2017. In:

soziopolis.de/beobachten/kultur/artikel/reckwitz-buchforum-2-die-gesellschaft-der-singularitaeten,
20. 12. 2019.

19 Lessenich, Stephan; Nullmeier, Frank (Hg.): Deutschland - eine gespaltene Gesellschaft. Frankfurt

am Main 2006. Die in diesem Band behandelten Gegensatzpaare sind: «arm - reich», «beschäftigt-

arbeitslos», «sicher - prekär», «Kapital - Arbeit», «alt - jung», «Frauen - Männer», «Eltern-
Kinderlose», «gebildet - ungebildet», «Elite - Masse», «Ost - West», «Nord - Süd», «Stadt - Land»,

«Deutsche - Ausländer», «gläubig - ungläubig», «links - rechts», «beweglich - unbeweglich»,
«Gewinner - Verlierer».

20 Manow, Philip: Politischer Populismus als Ausdruck von Identitätspolitik? Für einen ökonomischen

Ursachenkomplex. In: Identitätspolitik. Aus Politik und Zeitgeschichte 69/9-11 (2019), S. 33-40, hier
S. 33.



people» im Laufe der letzten Jahrzehnte, vor allem aber im Zeichen dessen, was

Nancy Fraser den «progressiven Neoliberalismus» genannt hat,21 immer weiter

vergrössert habe, steht freilich schon länger im Raum. Einen echten Boom hat
diese Diagnose aber in den letzten Jahren erfahren, und zwar im Kontext der

Auseinandersetzung mit dem Rechtsruck in Europa und den USA - kurz: im

Zusammenhang mit dem sogenannten Rechtspopulismus. Der Schock über die

Wahl- und Abstimmungsergebnisse der US-amerikanischen Präsidentschaftswahl
2016, des Brexit-Referendums im gleichen Jahr sowie der Bundestagswahl 2017 in
Deutschland, bei der die «Alternative für Deutschland» ein bundesweites Ergebnis

von 12,6 Prozent der Stimmen erreichte, sass tief. Viele Kommentator*innen
fühlten sich durch die Ereignisse veranlasst, nach Erklärungen zu suchen, die

kulturelle Orientierungen und Konflikte in den Vordergrund rücken: «Die alten
Konfliktlinien gelten nicht mehr», titelte der Deutschlandfunk in einem seiner

Beiträge im März 2019. «Kosmopoliten gegen Kommunitaristen, Weltbürger
gegen Nationalisten, Globalisierungsgewinner gegen -Verlierer: Gesellschaftliche

Auseinandersetzungen bewegen sich auf neuen Konfliktlinien.»22 Der französische

Philosoph Guillaume Paoli vermeldet sogar eine «grundlegende Transformation
des Menschen» und seiner Subjektivität. Im Klappentext zu seinem Buch «Die

lange Nacht der Metamorphose» heisst es: «Nicht die ökonomische Lage, sondern
die Zugehörigkeit zu einem bestimmten Kulturideal ist entscheidend geworden.»
Den «Fortschrittlichen» und «Toleranten» stehen demnach die «Zurückgebliebenen»

und «Ewiggestrigen» gegenüber.23 Bernd Stegemann stellt zu Beginn seiner

Abhandlung über Populismus zwei «Hälften» der Bevölkerung in den
Wohlstandsgesellschaften gegenüber: «Während die eine Hälfte ihre Umgangsformen verfeinert

und den Alltag liberalisiert, ist die andere Hälfte wütend darüber, wie stark
ihr Leben durch die Zwänge von Arbeit und Armut eingeschränkt ist.»24 Und selbst

eine eher nüchterne Beobachterin wie die Soziologin Cornelia Koppetsch spricht
von einer «völlig neuen Kalibrierung» des Raums der Lebensstile: «Der Graben

sozialer Distinktion verläuft nun [...] zwischen kulturkosmopolitischen und
kulturkonformistischen Wissens- und Aneignungsformen.»25

21 Fraser, Nancy: Vom Regen des progressiven Neoliberalismus in die Traufe des reaktionären Popu¬

lismus. In: Heinrich Geiselberger (Hg.): Die grosse Regression. Eine internationale Debatte über die

geistige Situation der Zeit. Berlin 2017, S. 77-91.
22 Breuer, Ingeborg: Soziale Ungleichheit: Die alten Konfliktlinien gelten nicht mehr, 28.3.2019,

www.deutschlandfunk.de/ungleichheit-in-deutschland-die-alten-konfliktlinien-gelten.1148.de.htm-
l?dram:article_id=444526, 20.12. 2019.

23 Paoli, Guillaume: Die lange Nacht der Metamorphose. Berlin 2017, Klappentext.
24 Stegemann, Bernd: Das Gespenst des Populismus. Ein Essay zur politischen Dramaturgie. Berlin 2017,

S.7.

25 Koppetsch, Cornelia: Die Gesellschaft des Zorns. Rechtspopulismus im globalen Zeitalter. Bielefeld

2019, S. 115. Die von Koppetsch entwickelte Generalthese, der Aufstieg des Rechtspopulismus sei als

eine Folge des «bislang noch unbewältigten epochalen Umbruchs» der Globalisierung zu verstehen,

begünstigt von vornherein cleavage-theoretische Erklärungsmodelle, da sie sozusagen automatisch
zwei kulturelle Lager voneinander unterscheidet: Gruppen, die von der Globalisierung profitieren und

solche, die von ihr Uberfordert sind. Koppetsch, Gesellschaft des Zorns, S. 14.



Im Zeichen der Auseinandersetzung mit dem Rechtspopulismus greifen
politikwissenschaftliche Analysen nun wieder verstärkt auf die alte Cleavage-Theorie

zurück, die in den 1960er-Jahren von Martin Seymour Lipset und Stein Rokkan
entwickelt worden war. Als zentraler Ansatz der Parteien- und Wahlforschung dient
diese Theorie dazu, grundsätzliche politische Lagerbildungen innerhalb einer
Gesellschaft zu erklären.26 Allerdings wurde in der Interpretation der gegenwärtigen

politischen Landschaft der alte Gegensatz zwischen sozialdemokratischen
und christlich-konservativen Volksparteien abgelöst von einem neuen Gegensatz
zwischen «GAL»- und «TAN»-Orientierungen. Die Trias von «grün, alternativ, libertär»

steht der Trias von «traditionell, autoritär, national» gegenüber.27 Im deutschen
Kontext fungieren demnach die Grünen einerseits und die AfD andererseits als

die neuen, lebensstilbasierten Leitparteien, zwischen denen die angebliche neue
kulturelle Spaltungslinie verläuft. In diesem Sinne wird die politikwissenschaftliche

Cleavage-Theorie mit ihrer kulturalistischen Schlagseite neu in Stellung
gebracht: Simon Bornschier hat bereits 2010 von einem «new cultural conflict»

gesprochen, der die neuen Erfolge rechtspopulistischer Parteien grundiere.28 Der

rechtspopulistischen Hausse liege, so auch der Schweizer Politikwissenschaftler
Daniel Oesch, «nicht primär ein Streit über die Ökonomie und die gerechte Verteilung

von Ressourcen» zugrunde, sondern «einer über die Kultur und die Definition
von Identitäten».29 Diese Interpretation reagiert erkennbar auf die Befunde der

Wahlforschung, denen zufolge die neuen rechtspopulistischen Parteien im traditionellen

Arbeiter*innenmilieu einen besonders grossen Zuspruch erfahren haben.

Wenn viele Arbeiter*innen aber nicht mehr links wählen, wie es der Kampf für
Verteilungsgerechtigkeit und Partizipation erfordern würde, dann müssen sich -
so die Schlussfolgerung - kulturelle und identitätspolitische Motive in den

Vordergrund geschoben haben. Klassische Parteibindungen seien auf diese Weise von
lebensweltlichen Lagerbildungen abgelöst worden, wie sie etwa der konservative
britische Publizist David Goodhart 2017 als tribalen Konflikt zwischen den «some-
wheres» und den «anywheres» beschrieben hat.30 Gerade in Grossbritannien habe

sich die Situation im Zeichen der erbitterten Brexit-Debatten sogar so verschärft,
dass die Briten heute «in zwei feindselige Blöcke gespalten» sind, so eine aktuelle,
im Spiegel zitierte Studie des King's College London und des Policy Institute. «Nur
noch eine Minderheit halte es für akzeptabel, wenn ihr Kind einen Partner von
der anderen Seite des Brexit-Grabens heirate. Etwa die Hälfte der Menschen will
mit den anderen nicht einmal mehr sprechen. Gerade mal 9 Prozent der Briten
empfinden noch so etwas wie eine Parteienbindung, aber 44 Prozent haben eine

26 Vgl. zum Beispiel Bornschier, Simon: Cleavage Politics and the Populist Right. The New Cultural Con¬

flict in Western Europe. Philadelphia 2010; Oesch, Daniel: The class basis of the cleavage between
the New Left and the radical right: An analysis for Austria, Denmark, Norway and Switzerland. In: Jens

Rydgren (Hg.): Class Politics and the Radical Right. London 2013, S. 31-52.
27 Vgl. Manow, Philip: Die politische Ökonomie des Populismus. Berlin 2018, S. 77.

28 Bornschier (Anm. 26).
29 Oesch (Anm. 26), S. 34.
30 Goodhart, David: The Road to Somewhere. The New Tribes Shaping British Politics. London 2017.



<Brexit-Identität> entwickelt.»31 Und auch für die USA wird eine politische Lagerbildung

konstatiert, die bis tief in die lebensweltlichen Strukturen hineinreicht. Arlie
Russell Hochschilds brillante Studie Strangers in Their Own Land ist hier nur eine

von zahllosen Publikationen, die an dieser «zunehmend feindselige[n] Spaltung»
der USA in zwei grosse Lager ansetzen.32

Neue «Kulturkämpfe» als Herausforderung für die Kulturwissenschaften

Eine solche Zuspitzung der Spaltungsnarrative im Laufe der letzten Jahre muss

stutzig machen. Und gerade die ausgesprochene Neigung vieler Kommentator*innen,

die mit dem Aufstieg des Rechtspopulismus parallel auftretenden gesellschaftlichen

Friktionen als kulturelle Probleme zu deuten, macht diesen Zusammenhang
zu einem kulturwissenschaftlich höchst relevanten Thema. Noch 2006 konnten
Lessenich und Nullmeier konstatieren, dass die «Vervielfältigung der Konfliktlinien

und Spaltungen [...] mit einer Vereinheitlichung der Konfliktsichten und
-muster» einhergeht. «Statt des in <postmaterialistischen> Zeiten proklamierten Endes

der Verteilungskonflikte werden alle, auch tiefgehende kulturelle Differenzen
in ökonomische Verteilungsprobleme übersetzt.»33 Heute, knapp 15 Jahre später,
scheint sich die Logik in bestimmten Segmenten des öffentlichen Diskurses geradezu

umzukehren: Selbst ökonomische Verteilungsprobleme werden übersetzt in
eine kulturelle Grammatik der Wertorientierungen und Lebensstile. Nicht mehr

nur materielle Ungleichheit, sondern kulturelle Deprivation wird als Hauptgrund
gesellschaftlicher Spannungen angesehen.

Auf den ersten Blick haben die aktuellen Diagnosen eines Cultural Cleavage
oder eines Cultural Gap einiges für sich, sie sind allerdings auch in mehrfacher
Hinsicht problematisch. In fünf argumentativen Schritten soll das im Folgenden
angedeutet werden: Erstens ist es die grundsätzliche dichotomische Struktur dieser

Diagnosen, die nicht überzeugen kann. Weshalb sollten die vielfältigen Konflikt-
und Spannungslinien der Gegenwart nun plötzlich in einem Modell aufgehen, das

vor allem zwei Pole kennt? Sind die Zuordnungen von «kosmopolitischen» und
«kommunitaristischen» Mustern der Lebensführung nicht viel zu unscharf? Und
kann wirklich eine Gesellschaftsdiagnose greifen, die «generelle kulturelle
Ressentiments»34 als strukturbildende Faktoren behandelt? Einer der Autoren, die der

Versuchung einer simplen dichotomischen Spaltungsdiagnose widerstehen, ist
der bereits genannte Münchner Soziologe Lessenich, der eine komplexe Dynamik
sozialer Schliessungen von «oben gegen unten», «Hinz gegen Kunz», «innen

gegen aussen» und «alle gegen eine» beschreibt. Lessenich zeigt auf, dass hier vier

31 Schindler, Jörg: Lizenz zum Regieren. In: Der Spiegel, Nr. 51,14.12. 2019, S. 94 f., hier S. 95.
32 Hochschild, Arlie Russell: Fremd in ihrem Land. Eine Reise ins Herz der amerikanischen Rechten.

Frankfurt am Main 2017, Zitat S. 9.

33 Lessenich, Stephan; Nullmeier, Frank: Einleitung: Deutschland zwischen Einheit und Spaltung. In:

dies.: Deutschland - eine gespaltene Gesellschaft. Frankfurt am Main 2006, S. 7-27, hier S. 17.

34 Manow (Anm. 27), S. 79.



Achsen ineinandergreifen: eine vertikale, eine horizontale, eine transversale
sowie eine externale Achse, auf denen verschiedene Kämpfe um die «Verteilung von

Berechtigungspositionen und Rechtsansprüchen» stattfinden.35 Hinzu kommen

Kämpfe auf der Ebene der spätmodernen Geschlechter- und Altersregimes, die

ihrerseits die Logik der genannten Achsen durchkreuzen. Kurzum: «Die moderne

Demokratie ist ein großes Schließungsspiel, ein komplexes und variables Spiel mit
gesellschaftlichen Ein- und Ausschlüssen.»36 Das Schema «Kosmopoliten versus
Kommunitaristen» greift hier viel zu kurz.

Zweitens ignoriert dieses dichotomische Schema die enormen Differenzen,
die zwischen unterschiedlichen nationalen, regionalen und sogar lokalen
Kontexten bestehen. Philip Manow hat auf die «ausgeprägte geographische Varianz»

populistischer Strömungen hingewiesen und kommt zu dem Schluss, dass sich

die Populismen in Europa und den USA schon deshalb «mit globalen Verweisen

auf neue kulturelle Spaltungslinien zwischen Kosmopoliten einerseits und
Kommunitaristen andererseits» nicht erklären lassen. «Man kommt nicht umhin, sich

mit politisch-ökonomischen Gegebenheiten und deren Geschichten zu befassen,

wenn man kulturelle Affinitäten und politische Präferenzen verstehen will.»37 Vor

diesem Hintergrund ist erstaunlich, dass manche aktuelle Diagnosen zum Thema

Rechtspopulismus geradezu als länderübergreifende Analysen gelesen werden,
die angeblich sowohl zum Verständnis der Präsidentschaftswahl Donald Trumps
als auch der Wahlerfolge von AfD oder FPÖ beitragen. Ein prominentes Beispiel
dafür ist der autobiografische Text Didier Eribons, der unter dem Titel «Retour à

Reims» 2009 in Frankreich erschienen ist, aber erst nach 2016 zum internationalen
Bestseller geworden ist. Den Anspruch, dass «Retour à Reims» ein «Schlüsselwerk

zum Verständnis der gesellschaftlichen Gegenwart» in Europa und den USA ist,
wie die Berliner Schaubühne im Begleittext zu ihrer Bühnenadaption des Buches

behauptet,38 weist Eribon selbst mittlerweile eher von sich.39

Drittens - und das ist ein besonders heikler Punkt - übernehmen viele Cleavage-

Diagnosen die Gesellschaftsdeutung der Rechtspopulisten, deren Erfolge sie doch

eigentlich erklären wollen. Die kulturelle Blockkonfrontation zwischen den

benachteiligten «common people» und den selbstverliebten liberalen Eliten ist schliesslich
eine zentrale Denkfigur rechtspopulistischer Politik. Das betrifft auch den besonderen

Status, welcher der Identitätspolitik in diesem Komplex zugeschrieben
wird: Ist es wirklich der Widerstand gegen Feminismus und «Genderismus»,

gegen Antirassismus und Political Correctness, der die Wählerinnen in die Arme
rechtsautoritärer Parteien treibt? Ist also «der Populismus wirklich aus den neuen

identitätspolitischen Konfliktlinien hervorgegangen? [...] Laufen wir nicht Gefahr,

die Folgen für die Ursache zu nehmen, das Epiphänomen für das Phänomen? Und

35 Lessenich, Stephan: Grenzen der Demokratie. Teilhabe als Verteiiungsproblerr. Stuttgart 2019, S. 42.

36 Ebd., S. 81.

37 Manow (Anm. 27), S. 50.
38 www.schaubuehne.de/de/produktionen/rueckkehr-nach-reims-2.html?ID_Vorstellung=2710,20.12.

2019.

39 Vgl. das Interview im Schweizer Onlinemagazin «Republik», www.republik.ch/2018/02/19/inter-
view-eribon-teill, 20.12. 2019.



muss es nicht nachdenklich stimmen, wenn die Klasse mit dem maximalen
kulturellen Kapital diagnostiziert, populistischer Protest sei in erster Linie Ausdruck
eines Mangels an kulturellem Kapital?»40 Kurzum, wie Jan-Werner Müller formuliert:

«Man macht die Arbeit für die Populisten, wenn man ihre kulturalisierten
Problembeschreibungen unkritisch übernimmt.»41 Mehr noch: Man beteiligt sich

an der Spaltung der politischen Linken entlang der Achse Identitätspolitik/Klassenpolitik,

die derzeit breit diskutiert wird - mit der klaren Gefahr, dass diese

beiden linken Kernprojekte zunehmend als voneinander gelöst anstatt miteinander
verschränkt gedacht werden.42

Viertens stecken in der Rede vom Cultural Cleavage zuweilen auch implizite
Rollenzuweisungen in Bezug auf die politischen Verwerfungen der Gegenwart.
Wie Oliver Marchart gezeigt hat, kippt der mit Cleavage-Theoremen operierende
liberale Antipopulismus in seiner spezifischen Reaktualisierung der Figur von
«Elite» versus «Volk» leicht in einen «elitären Paternalismus», der in einer Inversion

populistischer Anrufungen «die Elite als <rein> betrachtet und das Volk als

(korrupt)». Indem die «Modernisierungsverlierer» und die «Abgehängten» mit dem

Wähler*innenpool der rechtspopulistischen Parteien identifiziert werden, wird das

«Volk» wieder als «bedrohliche Masse» imaginiert, die den (neo)liberalen
gesellschaftlichen Konsens gefährdet.43 Verfolgt man diese Argumentation noch einen

Schritt weiter, könnte man sogar zu der Einschätzung kommen, dass die

pauschalierende Rede von «den Populisten» weniger vorhandene Spaltungen analysiert
als vielmehr neue Spaltungen herbeiführt. Populismus wird dann geradezu als das

Andere der liberalen politischen Vernunft vorgeführt - während sich der Erfolg

einiger antipopulistisch auftretender konservativ-liberaler Parteien de facto gerade
einer Übernahme von Inhalten der «Rechtspopulisten» verdankt.44

Fünftens schliesslich haben die eben genannten Rollenzuweisungen fragwürdige

Effekte im Hinblick auf die kulturelle Repräsentation der «kommunitaristi-
schen» Unterklasse. Seit einigen Jahren zirkulieren Reportagen und populäre Texte,

die den Aufstieg des Rechtspopulismus in Europa und den USA dadurch besser zu

verstehen vorgeben, dass sie den Blick auf «abgehängte Regionen» richten: auf die
«France profonde», die sächsische Provinz oder die Gegenden des US-amerikani-

40 Manow (Anm. 20), S. 37.

41 Müller, Jan-Werner: «Das wahre Volk» gegen alle anderen. Rechtspopulismus als Identitätspolitik. In:

Identitätspolitik. Aus Politik und Zeitgeschichte 69/9-11 (2019), S. 18-24, hier S. 23.
42 Repräsentativ für die kritische Perspektive auf linke Identitätspolitiken ist zum Beispiel der Sammel¬

band Reichardt, Johannes: Die sortierte Gesellschaft. Zur Kritik der Identitätspolitik. Frankfurt am

Main 2018. Vgl. dazu die differenzierte Analyse von van Dyk, Silke: Identitätspolitik gegen ihre Kritik
gelesen. Für einen rebellischen Universalismus. In: Identitätspolitik. Aus Politik und Zeitgeschichte
69/9-11 (2019), S. 25-32.

43 Marchart, Oliver: Liberaler Antipopulismus. Ein Ausdruck von Postpolitik. In: Wandel des Politischen?

Aus Politik und Zeitgeschichte 67/44-45 (2017), S. 11-16, hier S. 14.

44 Die mittlerweile krachend gescheiterte schwarz-blaue Regierung in Österreich ist ein Beispiel für
diesen Vorgang: Die ÖVP unter Bundeskanzler Sebastian Kurz hielt ihren «populistisch» agierenden

Koalitionspartner FPÖ paradoxerweise vor allem dadurch auf Distanz, dass sie ihre Agenden in der

Flüchtlings- und Innenpolitik vertrat. So wurde es möglich, dass heute, nach dem Bruch im Zuge der

«Ibiza-Affäre» von 2019, kaum noch von der inhaltlichen Übereinstimmung und Kooperation die Rede

ist, sondern vor allem vom verspielten moralischen Kredit.



sehen Mittleren Westens, in denen überdurchschnittlich gute Wahlergebnisse des

Rassemblement National, der AfD oder Donald Trumps zu verzeichnen waren. Ein

pointiertes Beispiel dafür war die 2017 erschienene SpiegeZ-Reportage des preisgekrönten

Journalisten Claas Relotius, der unter dem Titel «In einer kleinen Stadt»

die Einwohnerinnen von Fergus Falls in Minnesota als waffenbegeisterte
Hinterwäldler mit autoritärer Charakterstruktur porträtierte. «Seit Trumps Wahl fragt
sich die ganze Welt, wer diese Leute sind», behauptete Relotius - und er lieferte
eine Reihe von prägnanten Bildern von «diesen Leuten», die Basecaps tragen, auf
denen «Hillbilly» oder «White Trash» steht, die mal «Provinzielle», mal «Frustrierte»
und mal «Verlorene» genannt werden und denen die politische Option für einen

xenophoben Hasardeur im Präsidentenamt problemlos zuzutrauen ist. Wie mittlerweile

auch vom Spiegel selbst breit aufgearbeitet, war dieser Text eine Fälschung.
Nicht nur Details stimmten nicht, sondern das Gesamtbild war verzerrt - so haben

es auch Einwohner*innen von Fergus Falls selbst moniert, die sich öffentlich zu
Wort gemeldet haben. Für den pauschalisierenden Diskurs über die Wähler* in-
nenschaft rechtspopulistischer Parteien hat dieser Text exemplarischen Charakter.
Durch die Betonung lebensweltlicher Einstellungen und Verhaltensmuster, wie sie

etwa auch im einschlägigen Bestseller «Hillbilly Elegy» von J. D. Vance zu finden
ist,45 zeigt der liberale Antipopulismus hier einen paternalistischen Gestus, der
die «Populismusanhänger*innen» tendenziell zu selbstverschuldeten Verlierern
erklärt. Im Horizont der Spaltungsthese und des Cultural Cleavage können sich
solche Narrative besonders leicht etablieren: Die Betonung des Gap macht die
kulturelle Distanz zu «denen da» erst so richtig plausibel.46

Cultural Cleavages um 1900? Volkskunde im Formierungsprozess

Die Behauptung einer durch die Gesellschaft hindurchreichenden kulturellen
Spaltungslinie ist keineswegs neu. Um die gegenwärtigen Gap-Narrative zu verstehen,

kann also ein Blick zurück in die Geschichte der Gesellschaftsdiagnostik
hilfreich sein - auch um zu erkennen, inwiefern die formulierten Diagnosen mit ganz
bestimmten gesellschaftlichen Kontextbedingungen korrelieren. Insbesondere in
der Zeit um 1870-1930 wurden kulturelle Spaltungslinien immer wieder diskutiert

- die Formierung der meisten Sozial- und Kulturreformbewegungen sowie der
modernen Pädagogik in dieser Zeit hängt eng mit solchen Diagnosen zusammen.47

Im Folgenden soll kurz gezeigt werden, wie in der Gründungsphase der
Volkskunde als akademische Disziplin spaltungstheoretische Argumente in Stellung
gebracht wurden. Gleichzeitig soll tentativ der Frage nachgegangen werden, was

45 Vance, J. D.: Hillbilly Elegy. A Memoir of a Family and Culture in Crisis. New York 2016.
46 Zu diesem Argument vgl. auch Wietschorke, Jens: What's the Matter with Fergus Falls? Reisen ins Herz

der politischen Rechten. In: Merkur 73/844 (2019), S. 76-84.
47 Für einen Überblick über die bürgerliche Sozial- und Kulturreform in Deutschland empfiehlt sich noch

immer Kerbs, Diethart; Reulecke, Jürgen: Handbuch der deutschen Reformbewegungen 1880-1933.
Wuppertal 1998.



dieser Diskurs möglicherweise mit dem aktuellen Diskurs über Cultural Cleavage

zu tun haben könnte - im Sinne eines diachronen Experiments, das Einsichten in

die aktuelle Konstellation verspricht.48

Ab der Mitte des 19. Jahrhunderts begannen Akteure aus dem deutschen

Bildungsbürgertum sich für eine Verwissenschaftlichung volkskundlicher Sammel-

und Dokumentationspraktiken einzusetzen. Gleichzeitig wurde Volkskunde als

ein Reformprojekt zur Bearbeitung industriegesellschaftlicher Verlusterfahrungen
in Stellung gebracht. Viele Argumentationen basierten nicht zuletzt auf einer

spezifischen Spaltungsdiagnose, welche die Frage der sozialen Ungleichheit als

Bildungsproblem erscheinen liess. So stand etwa für Wilhelm Heinrich Riehl fest,

«daß die Scheidungen der Stände gekreuzt werden durch die große Querlinie, welche

lediglich eine gebildete und eine ungebildete Gesellschaft abteilt».49 Vor dem

Hintergrund der in den 1850er-Jahren vehement geführten bildungspolitischen
Debatte um die Gleichstellung der Gymnasien und der Realschulen - und damit

um die Aufwertung der nichthumanistisch orientierten Realbildung - zeigt Riehls

Argumentation eine grundlegende Ambivalenz: Einerseits wandte sich Riehl gegen
alle Ansätze einer Bildungspopularisierung oder Volksbildung, andererseits aber

empfahl er mit Nachdruck die Annäherung der Gebildeten an das «Volk». Das läuft
auf eine ständisch-konservative Bearbeitung der Bildungsfrage hinaus, die den Gap

gleichzeitig in Frage und auf Dauer zu stellen versucht. Indem Riehl die soziale

Ungleichheit seiner Zeit vor allem im Sinne eines kulturellen Abstands thematisiert,
positioniert er Bildung als das Schlüsselthema der Zeit und unterstreicht zugleich
die real bestehenden Distanzen zwischen den Inhabern von Bildungspatenten
und den «common people». Als Riehls Idealvorstellung schält sich denn auch ein

Bildungsbürgertum heraus, das sich nach den Erfahrungen der Revolution
symbolisch nach unten öffnet, das aber gerade dadurch in seiner gesellschaftlichen

Führungsfunktion bestätigt wird.50

Auch fünfzig Jahre später folgten Bildungsreformer und Volkskundepioniere
der antagonistischen Lagebeurteilung entlang den Spaltungslinien von Bildung
und Kultur, damals beispielsweise formuliert vom Nationalökonomen Gustav

48 Beide Beispiele stammen aus Zusammenhängen, mit denen ich mich an anderer Stelle ausführlich

beschäftigt habe. So ist mein aktuelles Forschungsinteresse an Cultural-Cleavage-Erzählungen
wesentlich dadurch motiviert, dass mir manche Argumentationsmuster aus der Geschichte bildungsbürgerlicher

Diskurse über die «einfachen Leute» und die «Kluft» zwischen Akademikern und Arbeitern
bestens bekannt waren. Das diachrone Experiment liegt in diesem Sinne bereits in der Logik meiner

Auseinandersetzung mit dem Thema. Vgl. schon meine Dissertation - eine Fallstudie zur Settlement-

bewegung, die sich in diesem Kontext besonders stark auf kulturelle Spaltungsdiagnosen stützte:

Wietschorke, Jens: Arbeiterfreunde. Soziale Mission im dunklen Berlin. Frankfurt am Main 2013. Für

eine Zusammenfassung einiger meiner früheren Überlegungen vgl. Wietschorke, Jens: Ins Volk gehen!

Zur kulturellen Logik der Volksfreundschaft im deutschen Bildungsbürgertum vor 1933. In: Historische

Anthropologie 18/1 (2010), S. 88-119.
49 Zitiert nach Bagus, Anita: Volkskultur in der bildungsbürgerlichen Welt. Zum Institutionalisierungs-

prozess wissenschaftlicher Volkskunde im wilhelminischen Kaiserreich am Beispiel der Hessischen

Vereinigung für Volkskunde. Giessen 2005, S. 245. Riehls 170 Jahre alte Diagnose hat erstaunliche
Ähnlichkeit mit den oben zitierten Thesen von Andreas Reckwitz zur «kulturellen Klassenspaltung»
und zur «Polarisierung auf der Ebene von Bildung und kulturellem Kapital».

50 Vgl. zu diesem Zusammenhang ausführlich Bagus (Anm. 49), S. 243-256.



Schmoller, der den «letzte[n] Grund aller socialen Gefahr [...] nicht in der Differenz

der Besitz-, sondern der Bildungsgegensätze» sah.51 Anita Bagus hat in einer
glänzenden Studie gezeigt, dass mehrere prominente volkskundlich interessierte
Akteure um 1900 das Argument der kulturellen Spaltung heranzogen, um die

Etablierung der Volkskunde als akademische Disziplin voranzutreiben. Die fortschreitende

Verschärfung der sozialen Ungleichheit innerhalb der wilhelminischen
Gesellschaft wurde dabei klar erkannt, allerdings vornehmlich als kulturelle Frage
reformuliert. Exemplarisch dafür sei eine Passage aus einem Beitrag des Leipziger

Philologen Eugen Mogk angeführt: «Es ist eine anerkannte Tatsache, daß in
Deutschland die Kluft zwischen dem gemeinen Manne und den sogenannten höheren

Ständen innerhalb der letzten Jahrzehnte immer größer und größer geworden

ist, so daß die Besten unseres Volkes die Frage aufgeworfen haben: Wohin soll
das führen, wenn es so fortgeht? Soziale Verhältnisse, die gewiß eine der
Hauptursachen jener Kluft sind, können unmöglich allein diese Scheidewand geschaffen
haben und sie vergrößern. [...] Seit mehreren Menschenaltern ist unter den Gebildeten

ein fremder Geist eingezogen, der in vielen Stücken dem deutschen Volksgeiste

direkt widerspricht, sich lustig macht über das, was der schlichte Mann aus
dem Volke liebt und treibt, auf volkstümliche Sitte und volkstümlichen Brauch von
oben herabschaut.»52

Der zitierte Abschnitt ist in viererlei Hinsicht aufschlussreich: Die Distanz
zwischen den «Gebildeten» und den «common people» wird hier als Effekt eines «fremden

Geistes» und damit einer Entfremdungsgeschichte vorgestellt, die den sozialen

Gegensatz überlagert und verschärft habe. Die gegenseitige kulturelle Anerkennung

und damit auch das basale Verständnis für das, «was der schlichte Mann aus
dem Volke liebt und treibt», erscheint als Grundrezept gesellschaftlicher Resolida-

risierung. Auch Albrecht Dieterich - ein weiterer der prominenten Akteure in der

Gründungs- und Institutionalisierungsphase einer wissenschaftlichen Volkskunde

um 1900 - sah in einer «krank gewordenejn] Bildung» die Hauptursache
gesellschaftlicher Spaltungen und empfahl den Gebildeten «etwas Verständnis für die

Eigenart ihres Volkes».53 Solche Stellungnahmen erinnern an die gegenwärtige Kritik

an der Arroganz und Abgehobenheit der «liberalen Eliten», die sich angeblich
kaum aus ihrer bildungsbedingten bubble herausbewegen und sich für die Belange
der «common people» kaum noch interessieren.54 Und auch die in den gegenwärtigen

Cultural-Cleavage-Diskursen greifbaren antagonistischen Bilder von Stadt und
Land finden sich schon in den Gründungsnarrativen des Faches Volkskunde, etwa
bei Adolf Strack, der insbesondere den Gegensatz «zwischen dem Bauernstand
und dem gebildeten Bürgerstand» hervorhebt. «Die Kluft zwischen den Gebildeten
und dem Volk», so Anita Bagus in ihrem Kommentar, «wird so zu einem Stadt-

51 Zitiert nach Rein, Wilhelm: Schulbildung und Volkserziehung. In: Deutsche Rundschau 23/2 (1896/97),
S. 466-472, hier S. 466.

52 Mogk, Eugen: Die deutschen Sitten und Bräuche. In: Hans Meyer: Das deutsche Volkstum. Leipzig und

Wien 1899, S. 261-316, zitiert nach Bagus (Anm. 49), S. 313.

53 Zitiert nach Bagus (Anm. 49), S. 318 f.

54 Für eine pointierte Diskussion der Figur der «liberalen Eliten» vgl. jetzt Strenger, Carlo: Diese ver¬

dammten liberalen Eliten. Wer sie sind und warum wir sie brauchen. Berlin 2019.



Land-Gegensatz erklärt».55 Mit Blick auf den gesamten Diskurs resümiert Bagus in

ihrer Monografie: «Die Thematisierung der kulturellen Kluft zwischen gebildeter
und ungebildeter Bevölkerung ist eines der signifikantesten Merkmale der
wissenschaftlichen Volkskunde, wenn es um ihre öffentliche Legitimation geht.»56

Mogks Argumentation ist in einer weiteren Hinsicht erhellend. Sie macht nämlich

gleichsam nebenbei deutlich, wie sich die Propagandisten einer neuen, am

Ideal des «Volkstümlichen» orientierten Bildung selbst im kulturellen Feld ihrer
Zeit positioniert haben. Implizit reiht sich Mogk nämlich unter die von ihm angerufenen

«Besten unseres Volkes» ein, die über die gesellschaftliche Spaltung besorgt
sind - wobei er sich auf die Seite des «deutschen Volksgeiste[s]» schlägt und sich

vom «fremden Geist» abgrenzt, der bei den «Gebildeten» seiner Zeit eingezogen sei.

Mit dieser Form von Bildungskritik versuchten sich Akteure der neuen Disziplin
Volkskunde im Feld zu behaupten - nicht zuletzt, indem sie sich den symbolischen
Profit des echten «Volksgeistes» gutschrieben. Diese Konstellation verrät einiges
über die spezifische Dynamik der Auf- und Abwertungen, die die «common people»

in der Geschichte bildungsbürgerlicher Selbstpositionierungsdiskurse gespielt
haben - oder, um es mit Bourdieu zu sagen: «Soll in die Diskussionen um Begriffe wie
<Volk> und «volkstümlich) bzw. <populär> eine gewisse Klarheit gebracht werden,
muß man sich vergegenwärtigen, daß diese Begriffe [...] zunächst einmal
Streitobjekte zwischen Intellektuellen sind.»57

Schluss: Die «common people» zwischen Nähe und Distanz

Der Volksbegriff als Streitobjekt zwischen Intellektuellen: Aus einer solchen

Analyseperspektive rücken die «Rückspiegelungseffekte» von Äusserungen über das

«Volk» in den Fokus. Im Zeichen einer Neuverhandlung des Klassenbegriffs im
Kontext von wachsender sozialer Ungleichheit und rechtspopulistischen
Wahlerfolgen gewinnt diese Frage wieder an Aktualität: Wer spricht wie und in welchem

Zusammenhang von den «common people»? Wer spricht für die «common people»

und in ihrem Namen? Was bedeutet es, wenn man sie als «Modernisierungsverlierer»

und notorische «Kommunitaristen» wahrnimmt? Nach dem kursorischen

Durchgang durch aktuelle wie historische Varianten des Cleavage-Diskurses kann
noch keine glasklare Bilanz zum Thema angeboten werden. Vielmehr wird hier
ein kulturwissenschaftlicher Forschungsbedarf deutlich: Denn in den genannten
antagonistischen Lagebeurteilungen sind so viele Annahmen impliziert, die uns
als Kulturwissenschaftler* innen interessieren sollten: Annahmen über die Eliten
und die populären Klassen, über Globalisierung und Lokalisierung, Stadt und

Land, Einschlüsse und Ausschlüsse, Heimat, Gemeinschaft und Bildung. Kurz: Das

Thema führt ins Zentrum der kulturellen Aushandlung von Gesellschaft. Und es

55 Bagus (Anm. 49), S. 316.

56 Ebd., S. 312 f.

57 Bourdieu, Pierre: Der Begriff «Volk» und sein Gebrauch. In: ders.: Rede und Antwort. Frankfurt am

Main 1992, S. 167-173, hier S. 167.



sollte Anlass dazu geben, eine der Stärken ethnografisch-kulturwissenschaftlicher
Arbeit auszuspielen, nämlich die Fähigkeit, «vor Ort in bestimmten Kontexten

nachzufragen, ob die gesellschaftlichen und kulturellen Großbehauptungen
überhaupt stimmen»,58 wie Rolf Lindner einmal formuliert hat. Hinzu kommen sicherlich

die besonderen Kompetenzen der Volkskunde und der mit ihr verbundenen

Nachfolgedisziplinen, ideologische Vereinnahmungen des Volkskonzepts ebenso

kritisch zu durchleuchten wie klassistische Muster elitärer Volksverachtung.
Ein Befund lässt sich möglicherweise festhalten: Die Diagnose einer Spaltung

der Gesellschaft in zwei kulturelle Lager ist wenig geeignet, um der Komplexität der

Gegenwartsgesellschaft gerecht zu werden. Sie scheint sogar besonders anfällig zu
sein für problematische Konstruktionen der «Eliten» einerseits und der «common
people» andererseits. Wie ich im vorliegenden Beitrag zu zeigen versucht habe, sind
nahezu alle Diagnosen einer angeblichen kulturellen Spaltung der Gesellschaft
in zwei antagonistische Lager mit spezifischen Repräsentationen der «einfachen

Leute» - der unterprivilegierten, abgehängten, ungebildeten beziehungsweise
«bildungsfernen» Milieus - verbunden. Soziale Ungleichheit als kulturelle Spaltung zu

erzählen, bedeutet daher fast immer auch, kulturelle Zuschreibungen in Umlauf zu

bringen, die sich wesentlich dieser Spaltungserzählung verdanken. So lassen sich

gewisse Äquivalenzketten beobachten, die sich im aktuellen Diskurs herstellen
und die Sinneinheiten wie «Rechtspopulismus», «Provinz», «Land», «Ortsbindung»
und «Unterschicht» miteinander verknüpfen. Hinter Spaltungsnarrativen stehen
dabei in vielen Fällen spezifische Interessenlagen und diskursive Strategien: Das

hier kurz diskutierte wissenschaftsgeschichtliche Beispiel der langen Gründungsphase

einer wissenschaftlichen Volkskunde erinnert zumindest daran, dass soziale

Ungleichheit nicht zuletzt dann zum kulturellen Problem erklärt wird, wenn
«cultural professionals» sich bestimmte Verallgemeinerungsprofite davon erhoffen
können. Die Diskurs- und Wahrnehmungsgeschichte der «common people» ist also

immer auch ein Stück Intellektuellengeschichte. Und sie ist - vielleicht insbesondere

- ein Stück Sozial- und Wissensgeschichte der Volkskunde. Hier schliesst sich
der Kreis. Denn der Gap, der im Fach neuerdings wieder verstärkt diskutiert wird,
ist letztlich ein Dauerthema der volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Epistemo-

logie. Das allein ist schon Grund genug, die Rede von kulturellen Spaltungen aus
kulturwissenschaftlicher Perspektive eingehend zu reflektieren.

58 Was kann Europäische Ethnologie (nicht)? Rolf Lindner im Gespräch mit Reinhard Johler und Bernhard

Tschofen. In: Österreichische Zeitschrift für Geschichtswissenschaften 15/4 (2004), S. 156-175, hier
S. 169.




	Kulturelle Spaltung als Narrativ : zur Politik und Poetik des Cultural Cleavage

