
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 116 (2020)

Heft: 1

Artikel: "I want to live like common people" : Populismus und das multiple
Begehren nach den "einfachen Leuten" : eine einführende Skizze

Autor: Dümling, Sebastian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-880993

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-880993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHES ARCHIV FÜR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES

116. Jahrgang (2020), Heft 1, S. 9-19

«I want to live like common people» -
Populismus und das multiple Begehren
nach den «einfachen Leuten»
Eine einführende Skizze1

SEBASTIAN DEIMLING

Abstract

Der Beitrag betrachtet einleitend die «einfachen Leute» als eine kulturelle Figur, die in
verschiedenen Diskursen - Populärkultur, Politik und Wissenschaft - entworfen wird
und in letzter Zeit in enge Verbindung mit dem Populismus gebracht wird. Zugrunde

liegt dabei die Annahme, dass die «einfachen Leute» nicht ungebrochen empirisch

beobachtet werden können, sondern erst durch verschiedene Beobachtungspraktiken

entstehen. Entsprechend scheint es zumindest fragwürdig, wenn die «einfachen Leute»

I als das gleichsam natürliche Milieu des Populismus identifiziert werden. Stattdessen

: fragt der Beitrag danach, wie sich die «einfachen Leute» in einem Spiel der symbolischen

Referenz konstituieren: Wer hat die Macht, zu bestimmen, wer die «einfachen Leute»

I sind? Eine Lektüre des Songs «I want to live like common people» der Band Pulp soli

I dieses Spiel veranschaulichen. Davon ausgehend werden abschliessend die Beiträge des

Bands vorgestellt.

I Keywords: history of science, anthropology, populism, popular culture, discourse analysis

Es gab einmal eine Zeit, da verband man grosse Hoffnungen mit den «einfachen

Leuten»:2 Sie galten als Träger eines besonderen Wissens, das die Mächtigen her-

1 Die folgenden Überlegungen wie überhaupt die Ausrichtung des Sammelbandes basieren massgeblich
auf dem Austausch, den wir, Johannes Springer und Sebastian Dümling, mit den Teilnehmerinnen des

interdisziplinären Arbeitskreises «(In) Konjunkturen denken» führen; stellvertretend sei dafür Moritz

Ege, Ove Sutter, Alexander Gallas, Manuela Bojadzijev gedankt.
2 Die Bedeutungsunterschiede zwischen den «einfachen Leuten» und den englischen «common peo¬

ple» seien im Folgenden weitgehend ignoriert. Zu bedenken ist, dass der massgebliche
historischsemantische Unterschied in der politischen Dimension liegt: Wo im Deutschen die Wendung «einfache

Leute» primär auf eine sozioökonomische Differenz abzielt, verstärkt die englische Bezeichnung die

politische Dimension, dass also mit den «common people» eine Personengruppe gemeint war, die vom



ausforderte und neue, tiefere Räume erschloss. Dieses Wissen war wild, aufregend,
ungezähmt. Die «einfachen Leute», so hiess es, würden sich ihre eigenen Welten

gestalten, könnten mit ihrer widerständigen Fantasie sogar die Grenzen des Realen

aufbrechen - manche von ihnen konnten gar in den Käse blicken und dort Engel
sehen;3 man bewunderte die «einfachen Leute», weil sie alternative Ökonomien,

alternative Wertmodelle, ja sogar alternative Körper hervorbrachten und so einem

Ausbruch, zumindest einem imaginativen, aus dem Trott des Spätkapitalismus den

Weg wiesen. Es waren der arme Müller aus dem Friaul, die verlassene Bäuerin aus
dem Languedoc, ganze ketzerische Dörfer in Okzitanien, die Webenden und
Überlebenden in Laichingen oder auch die Handwerker und Tagelöhner, die in England
eine working class zu machen begannen.4

Diese «einfachen Leute» wurden den bis dahin im Mittelpunkt stehenden grossen

Männern entgegengesetzt, aber auch den Strukturen, von denen man neuerlich

so viel hörte - die allerdings, anders als die «einfachen Leute», «nicht auf die

Strasse gehen».5 Als die historische Anthropologie, auf deren Schlüsseltexte hier
verwiesen wird, in den späten 1960er-Jahren begann, die «einfachen Leute» der

«condescension of posterity» (E. P. Thompson) zu entreissen, wurde dies seitens

ihrer Vertreterinnen und Vertreter dezidiert als eine politisch linke Geschichtsbewegung

verstanden, gerichtet gegen den ereignis- und sozialhistorischen
Mainstream.6

Nimmt man diese Studien im Jahre 2020 wieder in die Hand, stellt sich eine

gewisse Irritation ein, und zwar nicht so sehr, weil manche Hervorhebungen
des sozialen Eigensinns nach den Verunsicherungen des linguistic turn etwas zu

emphatisch erscheinen mögen.7 Vielmehr betrifft diese Irritation die zentrale Kategorie

der «einfachen Leute», die in Zeiten ihrer permanenten Anrufung seitens des

globalen Populismus ihre Unschuld, wenn sie sie denn jemals hatte, verloren hat.

aktiven Wahlrecht ausgeschlossen gewesen ist. Diese Feinheit soll nicht weiter betrachtet werden.
Stattdessen wird die Gemeinsamkeit der verschiedenen sprachlichen Figuren darin gesehen, dass

sie auf die Idee einer - nach welcher Kategorie auch immer - vertikal hierarchisierten Gesellschaft
abzielen und darin die niedrigste Gesellschaftsebene referenzieren. Grundlegend Koselleck, Reinhart

et ab: Volk, Nation, Nationalismus, Masse. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur

politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 7. Hg. von Reinhart Koselleck et al., Stuttgart 1992,
S. 141-431.

3 Das spielt an auf Ginzburg, Carlo: Il formaggio e i vermi. Il cosmo di un mugnaio del '500. Torino 1982
(Einaudi paperbacks, 65).

4 Neben Ginzburg wird hier verwiesen auf die Klassiker der historischen Anthropologie: Davis, Natalie
Zemon: The Return of Martin Guerre. Cambridge, Mass. 1983; Le Roy Ladurie, Emmanuel: Montaillou.
Vitlage Occitan de 1294 à 1324. Paris 1975 (Bibliothèque des histoires); Medick, Hans: Weben und

Überleben in Laichingen 1650-1900. Lokalgeschichte als aligemeine Geschichte. Göttingen 1997

(Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte, 126); Thompson, Edward Palmer: The

Making of the English Working Class. London 1986.
5 «Les structures ne descendent pas dans la rue», so das bekannt gewordene Graffito, das 1968 auf

eine Wand der Pariser Sorbonne gesprüht wurde und sich gegen den als unpolitisch inkriminierten
Strukturalismus richtete.

6 Thompson (Anm. 2), S. 12.

7 Zur vom linguistic turn motivierten Kritik an der historischen Anthropologie und ihrem euphemistischen

Eigensinnbegriff Sarasin, Philipp: Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. Frankfurt am

Main 2003.



Würde Ginzburgs Menocchio heute nicht eher Salvinis Lega Nord anhängen als

im Käse Engel zu sehen? Würde ein Dorf wie Le Roy Laduries Montalliou als Teil

der France profonde heute nicht geschlossen den Rassemblement National wählen?

Ist Medicks Laichingen heute keine AfD-Hochburg, und steht Thompsons working
class nicht geschlossen hinter dem Brexit, inklusive des Rassismus und Chauvinismus,

die ihn befeuerten? Die quantitativ-empirisch arbeitenden Wissenschaften

sind sich nicht einig, ob die «einfachen Leute» - worunter sie die schlechter

Gebildeten, die weniger Verdienenden, die kaum Vernetzten fassen - tatsächlich

zur dominanten Anhängerschaft und Wählerschicht populistischer Bewegungen
und Parteien gehören oder ob dazu nicht eher eine andere Klientel zu zählen ist,
nämlich die abstiegsbedrohten Mittelschichten, das einst aufgestiegene Kleinbürgertum,

die Inhaber*innen von klassisch bürgerlichem Kulturkapital, das in der

liquid modernity sukzessive an Wert verliere.8

Nun könnte man annehmen, dass zahlreiche qualitativ-ethnografische
Milieustudien vorlägen, die Aufschluss darüber gäben, als wie «einfach» sich die Leute,
die populistischen Strömungen anhängen, selbst erfahren. Schliesslich gehörte
es lange Zeit zum - exotistisch imprägnierten - volkskundlich-kulturanthropologischen

Fachverständnis, die gesellschaftlich Subalternen, die «niederen»

Volksbeziehungsweise Arbeiterkulturen, die weit von den Metropolen entfernten Dörfer

Dorfschaften, kurz: die «einfachen Leute», zu erforschen, jedenfalls bevor man im
Fach begann, ein research up oder gar studying through zu fordern.9 Doch bis auf
wenige Ausnahmen, die indes nicht aus dem deutschsprachigen Kontext stammen,
hat die Kulturanthropologie solche Forschungen noch nicht unternommen.10
Vielleicht liegt dies daran, so zumindest meine Vermutung, dass es die Kulturanthropologie,

um Martin Scharfes Bonmot zu zitieren, «mit dem Positiven» hat: dass

nämlich das Verstehenwollen der Feldforschung nicht selten zu einem Verständnishaben

mit den Beforschten führt, weswegen Forscher*innen ihre Felder danach

aussuchen, ob sie sich hier mit Empathie oder gar Solidarität engagieren können.11

Aber will man sich verständnisvoll und solidarisch unter Leuten bewegen, die

populistische Parteien wählen? Wohl kaum.

Mag man auch noch wenig Genaues über populistische Sozialstatistiken und
Mentalitäten wissen, so scheint dennoch sicher, dass die kulturelle Figur der
«einfachen Leute» eine normative Wende erfahren hat, wie ein Blick in die Popkultur
verdeutlicht: Die Rolling Stones konnten in ihrem 1968er-Album mit dem
sprechenden Titel «Beggars Banquet» die «einfachen Leuten» noch mit neutestament-
lichem Pathos als «Salt of the Earth» besingen, das im Mittelpunkt der Jugend-

8 Zusammenfassend Manow, Philip: Die politische Ökonomie des Populismus. Berlin 2018.
9 Hess, Sabine; Schwertl, Maria: Vom «Feld» zur «Assemblage». Perspektiven europäisch-ethnologischer

Methodenentwicklungen - eine Hinleitung. In: dies., Johannes Moser (Hg.): Europäisch-Ethnologisches
Forschen. Neue Methoden und Konzepte. Berlin 2013 (Reihe Kulturwissenschaften), S. 13-39.

10 Für die USA vgl. Hochschild, Arlie Russell: Strangers in Their Own Land. Anger and Mourning on the

American Right. New York, London 2018. Siehe hierzu auch den Beitrag von Jens Wietschorke in

diesem Band.

11 Scharfe, Martin: Die Volkskunde und ihre narzisstische Utopie. In: Kuckuck 6/2 (1991), S. 33-36, hier
S. 33.



révolté stehe;12 und zwei Jahre später verfasste John Lennon seine Hymne über den

«Working Class Hero», «tortured and scared» von der Elite und «doped with religion
and sex and TV», also einen Verlierer, der erst durch seine privat-politische Revolte

zum Helden wird.13 Folgt man der viel beachteten wie umstrittenen Deutung Didier
Eribons zur kleinbürgerlich-proletarischen Repräsentationskrise, dann müsste

Lennons Arbeiter heute UKIP, AfD etc. wählen, um sich heldenhaft gegen diese

repressive Elite aufzulehnen. Denn die Linke, so zumindest Eribon, interessiere
sich nicht mehr für working class heroes.14

Solche Helden werden derzeit auch popkulturell nicht mehr besungen.
Popkultur, die als Kurzzeitgedächtnis der Gesellschaft latente Stimmungen sehr genau
registriert, nimmt andere Bewertungen vor. Die aktuellen Helden des Subalternen

betreten den kulturellen Raum eher in der Figuration des «Ghetto-Pöbel-Stresser»

(Bushido), wie er im Gangsterrap entworfen wird, der sich gegen die kosmopolitischen,

Universitäten besuchenden Hipster richtet, die - gar nicht mal so falsch -
als Kinder des Bildungsbürgertums identifiziert werden.

Dass die Hipsterfigur zudem noch in einem ironischen Gestus Insignien der

working class in den popkulturellen Mainstream überführt hat - Trucker-Cap,
Tattoos etc. -, wird im Gangsterrap entsprechend als inauthentische, semantisch
verzerrende Aneignung kultureller Identität verstanden, so etwa beim Berliner Rapper
Fier: «Dieses Pennerstyle-Getue ist nicht Kreuzbergstyle / Was du arbeitest, irgendwas

mit Medien / Du neopostmodernes, enge Hosen tragendes Alien».15 Zu dieser -
als ver-quer gelesenen - Aneignung zählen sicherlich auch die Inszenierungen der
derzeit äusserst erfolgreichen US-amerikanischen Sängerin Billie Eilish: Sie spielt
geradezu campig mit dem White-Trash-Klischee - etwa den schlecht gefärbten
Haaren und der Discounterkleidung -, indem sie dessen Elemente mit ganz anderen

Milieusignaturen zusammenfügt, beispielsweise zur billigen Trainingshose
einen Louis-Vuitton-Blazer trägt. Dadurch wird die Zeichensprache der Unterschicht
letztlich zu einem Stilmittel, das weniger auf soziale Exklusion hinweist als auf
seelisch-emotionale Unsicherheiten, womit Billie Eilish zur Identifikationsfigur
ihrer vor allem jungen Fans wird. Gegen solche Brüche und Aneignungen richten
sich dann auch, jedenfalls implizit, die Lieder der Schweizer Volksmusiker Trauffer
und Göla, die sich unter dem Bandnamen «Büetzer Buebe» als letzte Vertreter einer
ruralen, erdverwachsenen und traditionalen Lebensart inszenieren, die angesichts

12 The Rolling Stones: Salt of the Earth (Album: Beggars Banquet), Dezember 1968.

13 Zur britischen Working Class in der counter culture der späten 1960er- und frühen 70er-Jahre vgl.

Heilbronner, Oded: Helter-Skelter? The Beatles, the British New Left, and the Question of Hegemony.
In: Interdisciplinary Literary Studies 13/1 (Frühling 2011), S. 87-107. Zum Song Lennon, John: Working
Class Hero (Album: John Lennon, Plastic Ono Band), Dezember 1970.

14 Eribon, Didier: Retour à Reims. Paris 2010 (Champs essais, 987). Zu Eribons These vgl. auch Ege,

Moritz; Gallas, Alexander: The Exhaustion of Merkelism. A Conjunctural Analysis. In: New Formations

96 (2019), S. 89-131.
15 Zur Figur des elitären Hipsters als Feindbild im deutschsprachigen Gangstarap vgl. Süss, Heidi: «Ich

wär' auch gern ein Hipster, doch mein Kreuz ist zu breit» - Die Ausdifferenzierung der HipHop-Szene
und die Neuverhandlung von Männlichkeit. In: Tim Böder et al. (Hg.): Stilbildungen und Zugehörigkeit.
Materialität und Medialität in Jugendszenen. Wiesbaden 2019, S. 23-44; Fier, Hipster Hass (Album:
Neue Deutsche Welle 2), September 2014.



einer fluiden Hypermoderne unterzugehen drohe.16 Überhaupt liesse sich fragen,
ob nicht nur die Schweizerische Volkspartei (SVP) Vorbild für populistische
Parteien in Europa gewesen ist, sondern ob nicht auch die schweizerischen Roman-

tisierungspraktiken einer angeblich authentischen Volkskultur - Stichwort: der

Auftritt der «Büetzer-Buebe» am eidgenössischen Schwingerfest - als Vorlage für
andere nationale Volksrenaissancen dienten, in denen «Büetzer» als politische
Figuren zentral sind.17 In jedem Fall, so ist zu schliessen, ist die kulturelle Semantik,
in die die «einfachen Leute» eingebunden sind, keine des liberalen Fortschritts und
der linken Emanzipation mehr.

Entsprechend war es kein Versehen, als 2016 die US-Präsidentschaftskandi-
datin Hillary Clinton bei einer Veranstaltung - bezeichnenderweise vor Vertre-

ter*innen der LGBT-Community - Trumps ärmere Wählergruppen aus dem
sogenannten Rust Belt als «basket of déplorables» bezeichnete:18 Die «einfachen Leute»

werden hier nicht als heldenhafte, emanzipative Subjekte angerufen, sondern als

bemitleidenswerte «strangers in their own land», die die Heilung ihres «anger and

mourning» durch Trump erhoffen, wie die Kulturanthropologin Arlie Hochschild

zusammengefasst hat.19 Deswegen ist es nur allzu nachvollziehbar, dass Steve Ban-

non, der rechte US-Politstratege, der Donald Trumps ersten Wahlkampf geplant
hatte, erklärte: «We've turned the Republican party into a working-class party»;20

und auch Boris Johnsons erfolgreiche Kampagne in der britischen general election

im Dezember 2019 gründete auf diesem Paradigmenwechsel, den das Wall Street

Journal als «the biggest political story of the past decade» zusammenfasse «For the

most part, the working class has moved right rather than left, fueling the growth
of conservative populism throughout the West [...]. [In Britain] there was a strong
correlation between a district's share of working-class voters and the swing toward
the Conservative Party. As recently as the mid-1980s [...] 80% of Labour's support
came from manual workers [...]. By 2010 white-collar Labour supporters outnumbered

blue-collar ones.»21

Für den Ideenhistoriker Mark Lilla mündeten all diese Veränderungen ins
mittlerweile schon klassische diagnostische Bild, dass die hard working people zu sehr
damit beschäftigt seien, um ihre Arbeitsplätze zu kämpfen, als sich um
Unisextoiletten und andere mit identity politics zusammenhängende Fragen zu küm-

16 Zur Volkssemantik in der aktuellen Schweizer Populärmusik Dümling, Sebastian: Changing Societies,

Changing Narratives. Wie man über gesellschaftlichen Wandel spricht und dabei verstanden wird. In:
Zeitschrift für Volkskunde 116/1 (2020), S. 46-66.

17 Grundsätzlich Hildebrand, Marius: Rechtspopulismus und Hegemonie: Der Aufstieg der SVP und die dis¬

kursive Transformation der politischen Schweiz. Bielefeld 2017 (Kultur und Kollektiv, 4). Zur Debatte

um die politischen Implikationen des Auftritts von Göla und Trauffer www.nzz.ch/wochenende/gesell-

schaft/bueetzer-buebe-goelae-und-trauffer-und-ihre-sehnsucht-schweiz-ld.1502851,11. 2.2020.
18 www.youtube.com/watch?v=PCHJVE9trSM, 4.12. 2019.

19 Hochschild, Strangers (wie Anm. 8).

20 www.theguardian.com/us-news/2019/dec/17/steve-bannon-working-class-republicans-labour, 28.12.
2019.

21 Galston, William A.: Boris Johnson and the Great Realignment. Working-class Voters Again Cast Their
Lot for Nationalism and Against Socialism. In: Wallstreet Journal, 17.12. 2019, www.wsj.com/articles/
boris-johnson-and-the-great-realignment-11576626535, 28.12. 2019.



mern - also Dinge, mit denen sich die politische Linke ausschliesslich beschäftigt
habe.22 Von einer neuen Konfliktlinie, einem Cultural Cleavage, ist entsprechend
auch die Rede, die die sogenannten Kosmopoliten von den sogenannten
Kommunitaristen trenne.23 Das scheint zunächst sehr stimmig: die «einfachen Leute», die
ehrlichen Büezer, die, wie man im Ruhrgebiet sagt, echten Malocher, die Leute vom
Land, die mit ihrer Scholle verwachsen und immer der Gefahr ausgesetzt sind,
dass diese Scholle wegbricht, stehen den akademisch Gebildeten entgegen, die in
Zürich, Shanghai oder New York auf ihren Macbooks mit Sachen viel Geld verdienen,

die keiner versteht, zumindest kein Büezer oder Malocher. Populismus wäre

insofern eine Möglichkeit, dieses Unverständnis und die daran anhängige soziale

Deprivation zu kompensieren.24
Differenztheoretisch bleiben diese eindeutigen Gegenüberstellungen

allerdings problematisch, da man fragen muss, wer eigentlich die Macht hat, die

Unterscheidung zwischen den «einfachen Leuten» und der kosmopolitischen Elite mit
performativer Geltung zu versehen. Die derzeitige Debatte geht schliesslich von
der impliziten Annahme aus, dass die Kategorie der «einfachen Leute» eine Realie

sei, die beobachtungsunabhängig empirisch existiere und nicht durch symbolische
Praktiken erzeugt und am beziehungsweise im Leben gehalten werden müsse,

etwa indem man die «einfachen Leute» zu Helden in historisch-anthropologischen
Werken erhebt oder als Antihelden oder gar Bösewichte in ethnografischen
beziehungsweise zeitdiagnostischen Studien auftreten lässt.

Wie brüchig diese Kategorie jedoch schon immer war, kann man an einem
Stück Popkultur aus dem Jahr 1995 lernen, also aus einer Zeit, in der die Eigent-

lichkeitsutopien der historischen Anthropologie schon einige Jahre zurücklagen,
von der populistischen Konjunktur noch nichts zu ahnen war, sich allerdings New

Labour bereits ankündigte - und damit das endgültige Ende der klassischen
Sozialdemokratie und ihrer proletarischen Repräsentationsfunktion: Das Lied «Common

People» der britischen Band Pulp beobachtet die «einfachen Leute» mit einer
analytischen Strenge, die heute noch beeindruckt. Will man nämlich verstehen, was die
«einfachen Leute» im Kern sind, lohnt es sich, Pulps Song genauer zu lesen.

«I want to live like common people» - Die «einfachen Leute»
und die Politik der Referenz

Pulp singen von einer ziemlich verworrenen Begegnung mit den «common people»:
Eine junge Griechin aus reicher Familie ist nach London gezogen, um Kunst zu
studieren. «I want to live like common people», sagt sie zu einem Mann, der
Erzählinstanz der Geschichte. Mehr noch: Sie will mit «common people» schlafen, «with

22 Ulla, Mark: The Shipwrecked Mind. On Political Reaction. New York 2016.

23 Vgl. den Beitrag von ]ens Wietschorke in diesem Band.

24 Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moderne. Berlin 2017,
S. 371-382.



common people like you» - und sie verweist auf den Erzähler, der ihr zeigen soll,
wie die einfachen Leute leben.25

Der namenlose Erzähler nimmt sie daraufhin mit auf eine Bildungsreise durch
die unterschiedlichen Räume des Sozialen; denn das ist die Ausgangsbeobachtung
des Liedes: Gesellschaft besteht aus verschiedenen, recht eindeutig getrennten
Räumen. Dies weiss Pulps Erzähler nicht nur, sondern er kann die verschiedenen
Räume sogar durchschreiten. Er betritt sowohl das hippe Saint Martin's College of
Art and Design, wo er die griechische Studentin trifft, als auch den billigen Supermarkt,

wohin er die Studentin mitnimmt, weil er vermutet, dass sich dort die
einfachen Leute sammeln. Wie eine lotmansche Heldenfigur, die der volkskundlichen
Märchenforschung sehr vertraut ist, fungiert der Erzähler als raumsemantische

Kopplungsinstanz: Er verbindet den kosmopolitischen Raum der Kunst und Mode

mit dem der schnöden Konsumption und Reproduktion.
Jede Erzählung - und auch jede Gesellschaftsbeobachtung! - baut auf

Unterscheidungen auf, und es muss eine Instanz geben, die die Macht zum Unterscheiden

hat, die geltungsstark sagen kann: «Wir sind die einfachen Leute, ihr seid es

nicht!» Gerade die räumlichen Unterscheidungen, auf denen sich solche sozialen

Binaritäten gründen, sind Pulps Erzähler besonders wichtig. Einem Weltenführer

gleich, wie man ihn aus Legenden und Sagen kennt, leitet der Erzähler die
Studentin immer tiefer in die Räume der «common people». Bevor sie ihre Reise im

Supermarkt beginnen, erklärt er ihr, worin deren Leben bestehe: «Rent a flat above

a shop / Cut your hair and get a job / Pretend you never went to school / But still
you'll never get it right / 'Cause when you're laid in bed at night / And watching
roaches climb the wall / If you called your dad he could stop it all. / You'll never
live like common people / [...] You'll never watch your life slide out of view / And
then dance and drink and screw / Because there's nothing else to do.»

Neben den besonderen Räumen gibt es eigene Praktiken, Ästhetiken, eine

spezifische Hexis und Sexualität, ja sogar Zeitlichkeiten, die mit den «einfachen

Leuten» verbunden sind. Doch obwohl deren «whole way of life» (R. Williams) recht

eindeutig benennbar zu sein scheint, werde die Studentin, so der Erzähler, in
ihrem Wunsch, wie «common people» zu leben, scheitern.

Während man das hört, fragt man sich, wieso die Frau überhaupt so leben will.
Worauf gründet ihr eigenes Begehren? Möchte sie bloss wissen, wie die einfachen
Leute leben, weil sie, wie es einleitend heisst, von einem «thirst for knowledge»

getrieben wird, einem Wissensdurst, der, gut bourdieuianisch, in ihrer
Klassenherkunft zu situieren ist? Vielleicht gibt sie aber auch nur vor, Kunst zu studieren,
und ist eigentlich eine Anthropologin, die die methodischen Pfade der Chicagoer
Ethnografen um Nels Anderson betritt. Oder, eine andere Möglichkeit: Die Frau ist
ein Trendscout für eine neu zu gründende populistische Partei, die wissen will,
wer die einfachen Leute sind, damit man sie besonders gut mobilisieren kann.
Schliesslich ist das eine verheissungsvolle Ausrichtung: die «einfachen Leute» zu

25 Text zitiert nach https://genius.com/Pulp-common-people-lyrics, 6.1. 2020.



adressieren und dabei zu behaupten, dass nur die populistische Partei ihre einzig
wahre Repräsentantin sei.26

Diese Überlegungen sind nun alles andere als ironisch zu verstehen. Sie zielen

auf einen Zusammenhang ab, den zuletzt der Sozialanthropologe Chris Hann

benannt hat: Die anthropologischen Fächer (Volkskunde, Sozial-, Kulturanthropologie,

Folklore-Studies) teilen mit dem Populismus ein gemeinsames Begehren
nach den «einfachen Leuten», ein Begehren, das am Anfang von Wissensproduktionen

steht, die diese kulturelle Figur erarbeitet haben.27 Entsprechend hätte

Wolfgang Kaschubas Zusammenfassung davon, wie die formative Volkskunde auf
die «einfachen Leute» blickte, ebenfalls in einer Diskursgeschichte populistischer
Volksimaginarien Platz: So sei diese Figur «als das gesellschaftlich Unverfälschte,
das Kräftige, das Ursprüngliche» ins Fachgedächtnis getreten, als Kollektiv, das

«in organische Nähe [...] zu Geschichte und Natur» gedacht wurde.28 Ja, bereits

Johann Gottfried Herder hat programmatisch erklärt, dass die armen und
ungebildeten Leute in erster Linie unverbildet seien, nicht blindlings die «stumpfen,

späten Gesetze der Grammatiker» befolgten - wie es die verbildeten Bürger täten.29

Das Unverbildete der «einfachen Leute» würde diese erst so empfänglich für das

Erspüren der - später nationalistisch kodierten - Volksseele machen, das denjenigen

verborgen bleibe, die durch die «Schulübungen [...] unserer Lehrerkerker»
dressiert worden seien.30 Mithilfe der «einfachen Leute» konnten die verbildeten
Volkskundler auch ihrem Begehren nachgeben, das eigene disziplinierte Bürgerleben

zu verlassen und in ein wild-romantisches Volksleben einzutauchen. So

wie die griechische Studentin aus Pulps Lied danach giert, die einfachen Leute

endlich zu finden - mit ihnen zu schlafen! -, so kann man sich auch die frühen

ethnografischen Suchen vorstellen, die Forscher wie Wilhelm Heinrich Riehl

unternahmen, um das authentische Volksleben zu (er)finden.31 Insofern muss man
fragen: Würden die «einfachen Leute» überhaupt existieren, wenn sie nicht seit

langer Zeit in anthropologischen - und populistischen - Wissensproduktionen
angerufen würden?

Ebendieses konstruktivistische Moment macht Pulps Song frappierend deutlich.

Schon in der zweiten Strophe verschwindet nämlich die Studentin als
handelnde Person aus der Geschichte - und damit endet im Lied auch der empirische
Rundgang durch das echte Leben der «common people». Die Strophen drei bis
sechs enthalten ausschliesslich die wütenden Angriffe des Erzählers auf die

wissensdurstige Frau, die denke, «poor is cool»; stattdessen würden aber die «common

people» «bite you [...] / Look out, they'll tear your insides out». Die Frau verschwindet

und was bleibt, ist ein schimpfender Mann und seine Sprechakte, die auf die

26 Müller, Jan-Werner: What Is Populism? Philadelphia 2016.

27 Hann, Chris: Anthropology and Populism. In: Anthropology Today 35/1 (2019), S. 1 f.

28 Kaschuba, Wolfgang: Volkskultur zwischen feudaler und bürgerlicher Gesellschaft. Zur Geschichte

eines Begriffs und seiner gesellschaftlichen Wirklichkeit. Frankfurt am Main 1988, S. 8.

29 Herder, Johann Gottfried: Abhandlung über den Ursprung der Sprache. Berlin 1772, S. 197.

30 Ebd., S. 198.

31 Grundlegend Bendix, Regina: In Search of Authenticity. The Formation of Folklore Studies. Madison,

Wis. 1997.



«common people» verweisen. Was wäre noch da von ihnen, wenn auch der Erzähler

und sein Sprechen verschwänden?

Vielleicht kann man gar nicht näher zu den «einfachen Leuten» gelangen, weder

epistemisch noch ontologisch: Wenn es um die «einfachen Leute» geht, geht es

in erster Linie um Politiken der Referenz und um die Durchsetzung der Referenz.

Jemand behauptet, dass er wisse, wer und wo die einfachen Leute seien, was ihre

Wünsche, Ängste, Gegner, Verbündete seien. Jemand anders wiederum hält das für
überzeugend, evident und auch für nachempfindbar. Dass empirische Wirklichkeit
vom Spiel der Referenten abhängt, das wussten Pulp schon 1995 sehr genau,
weswegen der Erzähler erklärt: «I took her to a supermarket /1 don't know why / But I
had to start it somewhere / So it started there.» Im Gegensatz zu den aktuellen

populistischen Führern, die sich in allem todsicher sind und keinen Zweifel kennen,

legt Pulps Erzähler eine gewisse Unsicherheit hinsichtlich der nichtdiskursiven
Faktualität der «einfachen Leute» offen - Letztere sind im Supermarkt zu finden,
nicht primär, weil sie schlicht da sind, sondern weil der Erzähler sagt, dass sie

da - und nicht woanders - sind, weil sie irgendwo ja sein müssten; diese Setzung
ist wiederum kontingent und kann sich auf nichts ausserhalb ihrer selbst beziehen.

Schliesslich trifft auch auf die «einfachen Leute» zu, was Niklas Luhmann
einmal ganz grundsätzlich formuliert hat: Ohne «kontingente Unterscheidung und

Bezeichnung läuft nichts, ja nicht einmal nichts».32

Kulturwissenschaftlich ist es meines Erachtens entsprechend weniger
interessant, den Platz der «einfachen Leute» in der Welt ausfindig machen zu wollen,
wozu eben auch die Frage gehört, ob und wieso sie besonders anfällig dafür seien,

populistischen Bewegungen anzuhängen. Stattdessen sollte man den Weg weiter
begehen, den Pulp mit ihrem Lied geebnet haben, das heisst danach fragen, wie
die «einfachen Leute» performativ gemacht werden, welche Hoffnungen, Ängste,

Wünsche, Begierden mit ihrer Anrufung verbunden werden. Wie Ernesto Laclau

und Chantal Mouffe ausgeführt haben, bilden sich politische, empirisch manifeste

Konflikte schliesslich über diskursiv erzeugte Gegensatzfigurationen - den Gegensatz

zwischen den «einfachen Leuten» und der Elite kann man als eine derzeit
fundamentale Opposition einschätzen.33

Dieser Band versammelt methodisch, empirisch und auch disziplinär sehr

unterschiedliche Beiträge: Vertreter*innen der Kulturanthropologie/Volkskunde,
der Sozialanthropologie/Ethnologie, der Literaturwissenschaft und der
Politikwissenschaft widmen sich Feldern beziehungsweise Diskursen, die den globalen
Norden wie den globalen Süden betreffen. Zusammengehalten werden die Beiträge

von dem Programm, das Pulp mit ihrem Lied vorgeben haben: Sie richten sich auf
die performativen Praktiken ganz unterschiedlicher Akteure, die versuchen, die

«einfachen Leute» als wirkmächtige Figur zur Geltung zu bringen; sie zeigen die

konkreten politischen, sozialen und populärkulturellen Felder auf, in denen die

32 Luhmann, Niktas: Soziologische Aufklärung 5 - Konstruktivistische Perspektiven. Wiesbaden 2005,
S. 40.

33 Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des Marxis¬

mus [1985]. 4. Auflage, Wien 2012.



«einfachen Leute» die Form einer symbolischen Ressource annehmen, mit deren

Ausbeutung die Akteure mitunter sehr verschiedene Ziele zu erreichen suchen.

Jens Wietschorke (München, Wien) leuchtet in seinem Beitrag «Kulturelle
Spaltung als Narrativ. Zur Politik und Poetik des Cultural Cleavage» gegenwärtige
und historische Diagnosen aus, die das kulturelle Auseinanderdriften gesellschaftlicher

Teilgruppen ausrufen und die Komplexität gegenwärtiger Gesellschaft auf
einen Antagonismus reduzieren, der soziale Ungleichheit und Konfliktverhältnisse
kulturell abzubilden trachtet und dabei Repräsentationen sowohl «einfacher Leute»

als auch von Eliten produziert. Konjunkturen der Konstruktion von «common people»

deutet der Beitrag mithin als fach- und ideengeschichtliches Phänomen, das

sich selten unschuldig vor dem Hintergrund spezifischer disziplinarer Interessenlagen

entfaltet.
Jelena Salmi (Helsinki) hebt in ihrer Analyse «The Great Sacrifice. Modi,

Demonetization, and Populist Style» auf die affektive Metaphorik in Narendra Modis
Rede zur Demonetarisierung ab. Dabei verdeutlicht sie, wie das Bild einer kollektiven

Hygienemassnahme das gesamte Projekt überwölbt. Es trennt den reinen,
ehrlichen «common man» vom schmutzigen, die Nation infiltrierenden, korrumpierenden

Feind des Volks, der als leerer Signifikant angeboten wird und letztlich in
eine Verschränkung von ökonomischem Akt und viszeralisierender Begründung
und Vermittlung mündet.

Daniel Bodén (Stockholm) arbeitet in seiner Onlineethnografie «Witnesses of
Social Decay. «Ordinary People), Right Wing Populism and Social Media» heraus,
wie Niedergangsnarrative in schwedischen Facebook-Gruppen zu Vorstellungen
eines systemischen Zusammenbruchs führen, die die ethnisierende Vorstellung
einer schwedischen Identität «einfacher Leute» katalysieren, Erfahrungen
sozialstaatlichen Rückzugs geradezu therapeutisch thematisieren und das Motiv
neoliberaler Zumutungen auf paradigmatische Weise mit Migration verkoppeln.

Mirko Uhligs (Mainz) und Deborah Wolfs (Freiburg im Breisgau) Beitrag
«Flacherde und Neue Weltordnung. Zur Inszenierung von Populismus und

Verschwörungstheorien im Medium Film» liest filmische Annäherungen an
verschwörungstheoretische Gemeinschaften und Ideen als Einträge ins Feld populistischer
Artefakte. Ausgehend von der Diagnose der Ähnlichkeit zwischen konspirationis-
tischen und populistischen Welterklärungen entfalten sie ihre dichte Lektüre der

Filme. Uhlig und Wolf zeigen, dass in ihnen die Produktion der «einfachen Leute»

das genretypische Spannungsverhältnis der konspirationistischen Gemeinschaften

zwischen Aussenseiter- und Auserwähltheitsmotiven mit der Frontstellung zu

Eliten, Medien und Wissenschaft vereint.
Der Band wird abgeschlossen durch Volodymyr Artiukhs (Budapest) historisch-

ethnografische Untersuchung «The People against State Populism. Belarusian
Protests against the «Social Parasite Law»), die sich mit konfligierenden populistischen
Politiken in Weissrussland beschäftigt, nämlich der offiziellen des Präsidenten

Aljaksandr Lukaschenka und der der oppositionellen Gewerkschaften. Artiukh
zeigt eine Anrufungskonkurrenz hinsichtlich der «einfachen Leute» auf, die darin
besteht, dass sowohl der Präsident als auch die antihegemonialen Gewerkschaften



ihre Legitimität durch den Anspruch begründen, die «einfachen Leute», mithin das

wahre Volk, zu vertreten, wohingegen die antagonistische Position letztlich nur
korrupten Eliteninteressen folge.

Auf sehr verschiedenen empirischen Ebenen untersucht der Band damit die

performative Geste, im Namen der einfachen Leute zu sprechen, die einfachen
Leute zu repräsentieren oder auch nur zu wissen, wo die einfachen Leute
anzutreffen sind.




	"I want to live like common people" : Populismus und das multiple Begehren nach den "einfachen Leuten" : eine einführende Skizze

