
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 115 (2019)

Heft: 2

Artikel: Verflechtungen zwischen Milieus : eine Skizze

Autor: Kramer, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHES ARCHIV FÜR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES

115. lahrgang (2019), Heft 2, S. 77-92

Verflechtungen zwischen Milieus

Eine Skizze

DIETER KRAMER

Abstract

Verflechtungen von sozialkulturellen Milieus sind mit verantwortlich dafür, dass eine

Gesellschaft als Einheit empfunden werden kann. Menschen, die in einem Territorium

zusammenleben, müssen miteinander kommunizieren und dafür Regeln entwickeln,

auch wenn sie sich unterschiedlichen Klassen, Milieus oder Schichten zugehörig fühlen.

Insbesondere ist das wichtig bei der gemeinschaftlichen Nutzung von Ressourcen und

Infrastruktur für den Naturstoffwechsel (die Gewinnung der überlebensnotwendigen

Güter). Geteilte Symbolwelten, Werte und Standards sind dabei unverzichtbar.

Herausgefordert durch den Milieudeterminismus von Didier Eribon, angeregt von der
Kulturtheorie von Andreas Reckwitz, ermutigt durch Daniel Schläppi und seine Forschungen
Von derAllmende zur Share Economy (2018), geht es um eine Skizze, die an die Chancen

der europäischen Ethnologie erinnern soll. Die von Eribon gebrauchte Unterscheidung

zwischen «legitimer» und «populärer» Kultur (in der deutschen Übersetzung) wird

relativiert, wenn zusammen mit der Dialektik von Herr und Knecht die wechselseitigen

Beziehungen zwischen den verschiedenen kulturellen Milieus hervorgehoben werden

und der lebensweltliche Zusammenhang der populären Kultur mit dem Naturstoffwechsel

erkennbar wird (wie im «lokalen Wissen»).

Keywords: Eribon and the determination of social environment, «populär» and «high»

culture, local knowledge, processual culture

Milieudeterminismus oder Kulturprozesse

Die zwei ins Deutsche übertragenen Bücher Didier Eribons1 wurden erstaunlich
aufmerksam, aber unkritisch wahrgenommen (diese Rezeption im deutschsprachigen

Raum ist Anlass der folgenden Überlegungen, deshalb gehe ich weder auf

1 Eribon, Didier: Rückkehr nach Reims. Berlin 2016; Eribon, Didier: Gesellschaft als Urteil. Klassen,

Identitäten, Wege. Aus dem Französischen von Gabriele Haefs. Berlin 2017 (frz. 2013).



den französischen Text noch auf die Rezeption anderswo ein). In der deutschen

Übersetzung unterstellt Eribon, dass die Gesellschaft «definiert, was die Individuen

sind und werden».2 Diese Formel unterscheidet sich kaum von der These

eines genetischen Erbes. Es ist eine mechanistische soziologische These, die so viel
von dem ausklammert, was im realen Alltagsleben eine Rolle spielt.

Einst hat man den Vertretern des marxistischen historischen Materialismus

vorgeworfen, dass sie leichtsinnigerweise Gesetze der Geschichte konstruierten.
Ebendies tut Eribon, wenn er (so die Übersetzung) von sozialen Automatismen,
«statistischem Schicksal» oder «gesellschaftlicher Schicksalshaftigkeit» redet.3

Spekulativ werden die «Geheimnisse der sozialen Magie» bemüht.4 Es überrascht,
dass ein als Soziologe bezeichneter Theoretiker eine solch krude Vorstellung von
einem «sozialen Determinismus» präsentiert.5

Da muss eine Kulturwissenschaft wie die europäische Ethnologie Bedenken

anmelden. Sie war selbst Versuchungen zur Essenzialisierung der kulturellen
Unterschiede immer wieder ausgesetzt: Als staatswissenschaftlich motivierte
kameralistische Wissenschaft war sie bis ins 19. Jahrhundert hinein bemüht,
Kollektivsingulare zu Nationen oder Regionen («Stämmen») mit Leben zu füllen.6

Der als ihr wissenschaftlicher Begründer gern gefeierte Wilhelm Heinrich Riehl

instrumentalisierte sie für seine ständestaatliche politische Programmatik.7 Später
wird die in Anlehnung an Georg Friedrich Hegel als Theoriezugang verstandene

Unterscheidung von «vulgus in populo»,8 die Klassengesellschaft bestätigend, durch
Theoretiker wie Adolf Spamer und seine «psychologisierende» Theorie relativiert,
weil angebliche «primitive» Elemente auch bei den Eliten vorhanden sind.

In der Erforschung des «eigentlichen Volkes», gleichgesetzt mit der «volks-

thümlichen Unterschicht», die, in einem «urwüchsigen Geisteszustand» verharrend,

eine «primitive Lebensführung» mit «primitivem Wirtschaftsbetrieb»
aufrechterhalten habe, meinte Michael Haberlandt, die «Naturform»9 und damit die

allen europäischen Völkern gemeinsame Kulturgrundstufe darstellen zu können.
Ohne den Ausdruck «Vulgus» zu verwenden, konstruiert Michael Haberlandt damit
wie Eduard Hoffmann-Krayer eine Teilung der Bevölkerung. Immer wird dabei der
Unterschied zwischen Eliten und Nichteliten bestätigt. Dies geschieht auch, wenn
Hans Naumann, die elitäre These von Hoffmann-Krayer «Volk produziert nicht,
es reproduziert nur» fortsetzend, primitives Gemeinschaftsgut und gesunkenes

Kulturgut der Eliten unterscheidet.10

2 Eribon 2017 (Anm. 1), S. 31.

3 Eribon 2016 (Anm. 1), S. 81 und 107; Eribon 2017 (Anm. 1), S. 11.

4 Eribon 2017 (Anm. 1), S. 11.

5 Ebd., S. 53.

6 Hartmann, Andreas: Die Anfänge der Volkskunde. In: Rolf W. Brednich (Hg.): Grundriß der Volkskunde.

3.. überarbeitete und erweiterte Auflage. Bertin 2001, S. 9-30, hier S. 12.

7 Sievers, Kai Detlev: Volkskundliche Fragestellungen im 19. Jahrhundert. In: Brednich (Anm. 6), S. 31-
52, hier S. 35.

8 Zu Hegel siehe Kramer, Dieter: Kulturprozesse und Gemeinschaftsbildung. Eine Skizze. In: Z. Zeitschrift
Marxistische Erneuerung, Nr. 118, Frankfurt am Main, Juni 2019, S. 161-174.

9 Haberlandt, Michael: Zum Beginn. In: Zeitschrift für österreichische Volkskunde 1 (1895), S. 1.

10 Jeggle, Utz: Volkskunde im 20. Jahrhundert. In: Brednich (Anm. 6), S. 53-76, hier S. 59.



Man hat später von «determinierenden Lebensbedingungen» gesprochen, nie
aber werden sie als Gesetzmässigkeiten interpretiert, sondern nur als Trends,

abhängig von eingeschlagenen Pfaden (denn Richtungsentscheidungen spielen
immer eine Rolle) und immer Kontingenz ermöglichend (wenn es die nicht gäbe,

hätte nie eine Arbeiterbewegung entstehen können). Forschergenerationen haben

in Volkskunde und europäischer Ethnologie daran gearbeitet, von essenzialisie-

renden Zuschreibungen von «Volkscharakter», «bäuerlichem Wesen», regionalen
(stammhaften), ethnischen oder rassischen «Wesenheiten» oder

«Verhaltensgesetzlichkeiten» abzukommen und die Prozessualität des kulturellen Lebens zu

analysieren. Wilhelm Fraenger hat dies exemplarisch an «Volksbilderbogen» und

ihren barocken Vorbildern gezeigt,11 Hans Moser und Karl Sigismund Kramer (mit
mir weder verwandt noch verschwägert) haben mithilfe historischer Archivforschung

den Weg geebnet zu einer empirischen Alltagswissenschaft, die sich auch

der Gegenwart zuwenden kann.12

Als «richtungweisende Veröffentlichung»13 wurde in Österreich gern Leopold
Schmidt und sein Buch Die Volkskunde als Geisteswissenschaft mit der Beschreibung

des Faches als «Wissenschaft vom Leben in überlieferten Ordnungen»
hervorgehoben.14 Er wollte darin diese Wissenschaft «selbstbewußt in den Reigen
der kulturwissenschaftlichen Disziplinen positionieren» (Schmidt). «Tatsächlich

prägte die Schmidt'sche Fachdefinition [...] für lange Zeit das öffentliche Bild der

österreichischen Volkskunde, wurde auch von vielen Fachvertretern bei allen

Differenzierungsversuchen zum Teil wortwörtlich übernommen [...] und beeindruckt
zweifellos durch ihren sachlich-nüchternen Tenor und die ihr implizite Distanz zu
einem politisch belasteten Volksbegriff.»15

«Das, was es für Schmidt zu beweisen galt, war die Existenz <quasi geschlossener*,

als geschichtslos begriffener und so absolut gesetzter kultureller Ordnungssysteme,

damit auch die (These von der kulturellen Totaldeterminiertheit des

Menschen* und die Überzeugung, daß die geschichtliche Einmaligkeit des Individuums
vor dem konservativen Zwang tradierter Kulturmechanismen mit Notwendigkeit
kapituliert.»16

11 Fraenger, Wilhelm: Deutsche Vorlagen zu russischen Volksbilderbogen. In: Jahrbuch für Historische
Volkskunde II (1926), S. 126-173.

12 Jeggle (Anm. 10), S. 68.
13 Moser, Hans: Gedanken zur heutigen Volkskunde. Ihre Situation, ihre Problematik, ihre Aufgaben. In:

Bayerisches Jahrbuch für Volkskunde 1954, S. 204-238, hier S. 210.

14 Koren, Hanns: Geleitwort. In: Klaus Beitl (Hg.): Volkskunde. Fakten und Analysen. Festgabe für Leopold
Schmidt zum 60. Geburtstag (Sonderschriften des Vereins für Volkskunde in Wien, 2), Wien 1972, S. 1,

siehe Völkische Wissenschaft. Gestalten und Tendenzen der deutschen und österreichischen
Volkskunde in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Hg. von Wolfgang Jacobeit, Hannjost Lixfeld, Olaf
Bockhorn in Zusammenarbeit mit James R. Dow. Wien, Köln, Weimar 1994, S. 610.

15 Volkskunde in Österreich. Bausteine zu Geschichte, Methoden und Themenfeldern einer Ethnologia
Austriaca. (Hg.): Olaf Bockhorn, Helmut Eeberhart, Dorothea Jo. Peter. CD-Publikation. Österreichischer

Fachverband für Volkskunde. Innsbruck 2011. Darin: Nikitsch, Herbert: Volkskunde in Österreich

nach 1945, S. 39-73, hier S. 46.
16 Liesenfeld, Gertraud; Nikitsch, Herbert: Neubeginn und verfehlte Sachlichkeit. Zur Volkskunde Leopold

Schmidts. In: Völkische Wissenschaft (Anm. 14), S. 603-616, hier S. 610; siehe Greverus, Ina-Maria:
Kulturelle Ordnung. In: Beitl (Anm. 14), S. 6-13.



Dass die Strukturen des «Lebens in überlieferten Ordnungen» irgendwann
einmal entstanden sein müssen und sich entsprechend verändern können, das

wird bei Leopold Schmidt nicht nachdrücklich thematisiert. Die genannten histo-
risch-archivalischen Forschungen von Karl-Sigismund Kramer und Hans Moser,
ferner der empirisch und historisch gestützte analytische Funktionalismus von
Richard Weiss17 ebenso wie die Studien von Arnold Niederer18 und Rudolf Braun19

haben Wege beschritten, Kultur als Prozess zu verstehen, bei dem die Lebensverhältnisse

prägend und geprägt beteiligt sind. Auch Günter Wiegelmann20 hat

vorgeschlagen, die europäische Ethnologie als eine auf Kulturprozesse orientierte und

spezialisierte Wissenschaft zu verstehen.
Innovationen sind für Wiegelmann «Bündelungen von kulturellen Prozessen»,

bei denen auch «Objektivationen als Indikatoren einbezogen werden können».21

Ein «vielschichtiges Ineinander verschiedener kultureller Prozesse»22 ist für
Wiegelmann entscheidend, und das benennt viel später auch Andreas Reckwitz (siehe

unten). Das ist weit entfernt von Eribon, denn gefragt wird nach den Einzelheiten
und der empirischen Belegbarkeit. Mit seinen Überlegungen zu dem Zusammenhang

zwischen Wirtschaftslagen und kulturellem Verhalten hat Wiegelmann dazu

beigetragen, kulturelle Abläufe konsequent historisch und prozessual zu verstehen.

Damit steht er in der Tradition der Kulturraumforschung in Bonn von Franz

Steinbach und anderen, bei denen die Ideologeme von «stammhaften» oder
«völkischen» Wesenheiten überflüssig wurden, weil Herrschaft, Verkehr und Ökonomie

als prägende Elemente gewichtet wurden.23 Inzwischen gibt es neue und andere

Diskussionslinien in der europäischen Ethnologie,24 aber diese älteren sind für
Fragen der Analyse aktueller sozialkultureller Beziehungen wichtig geblieben.

17 Weiss, Richard: Volkskunde der Schweiz. Grundriss. Erlenbach-Zürich 1946, 3., unveränderte Auflage

Zürich, Schwäbisch Hall 1984.
18 Niederer, Arnold: Alpine Alltagskultur zwischen Beharrung und Wandel. Bern, Stuttgart, Wien 1993;

Niederer, Arnold: Interfamiliäre und intrafamiliäre Kooperation In: In memoriam Antonio Jorge Dias.

Lissabon 1974, S. 359-367.
19 Braun, Rudolf: Die Veränderungen der Lebensformen in einem ländlichen Industriegebiet vor 1800

(Zürcher Oberland) (Industrialisierung und Volksleben, 1). Erlenbach, Stuttgart I960; Braun, Rudolf:

Sozialer und kultureller Wandel in einem ländlichen Industriegebiet (Zürcher Oberland) unter
Einwirkung des Maschinen- und Fabrikwesens im 19. und 20. Jahrhundert (Industrialisierung und Volksleben,

2). Winterthur, Erlenbach, Stuttgart 1965.

20 Wiegelmann, Günter: Theoretische Konzepte der europäischen Ethnologie. Diskussionen um Regeln

und Modelle. Münster 1990. Siehe Kramer, Dieter: Kultur und Regeln. Bemerkungen zu Günter Wiegelmanns

theoretischen Konzepten. In: Hessische Blätter für Volks- und Kulturforschung, N. F. 30 (1993),
S. 145-152. Auch in: Wiegelmann, Günter: Theoretische Konzepte der Europäischen Ethnologie. 2.,

erweiterte Auflage. Münster 1995, S. 242-249.
21 Wiegelmann 1990 (Anm.20), S. 64. Vgl. Fielhauer, Helmut Paul: Volkskunde als demokratische

Kulturgeschichtsschreibung. Ausgewählte Aufsätze aus zwei Jahrzehnten. Wien 1987, der vorbildlich
Veränderungen der «Volkskultur» (des Alltagslebens) und technische oder soziale Wandlungen zueinander

in Beziehung setzt.
22 Wiegelmann 1990 (Anm. 20), S. 48.

23 Steinbach, Franz, Franz: Studien zur westdeutschen Stammes- und Volksgeschichte. Jena 1926, Nach¬

druck Darmstadt 1962.

24 Eggmann, Sabine et ab: Orientieren & Positionieren, Anknüpfen & Weitermachen. Wissenschafts¬

geschichte der Volkskunde/Kulturwissenschaft in Europa nach 1945. Waxmann 2019.



Der «Bildungsgraben»

Didier Eribon (der eigentlich nur Anlass für diese Überlegungen ist) spricht mit
einer von Bourdieu übernommenen, für Ethnologen unvertrauten Vokabel von der

«legitimen Kultur»25 und meint damit «Hochkultur und große Literatur», wie sie an

der Universität üblich sind und sich von der «populären» Kultur seiner Herkunft
unterscheidet. Mit einem «Kulturgraben» oder «Bildungsgraben» sind dieser
Interpretation zufolge populäre Kultur und «legitime Kultur» der (akademischen) Eliten
voneinander getrennt. Das erinnert an die genannten überwundenen Ansätze der
Volkskunde.

Einen solchen Bildungsgraben kann man konstruieren. Gern wird diese

Interpretation von zeitgenössischen Intellektuellen übernommen, weil man dann
anscheinend besser verstehen kann, weshalb jenseits des eigenen aufgeklärten und
humanen Denkens so schwer verständliche nationalistische, fremdenfeindliche
und scheinbar unvernünftige Bewusstseinsformen sich in rechtskonservativen
«Echokammern» verbreiten. Wenn es nur oder in erster Linie darauf ankommt,
diesen Graben durch Bildung zu überwinden, braucht man nicht nach Motiven
für dieses andere Denken zu fragen. Ermutigt wird so Bildungsarroganz, wie sie

vertreten wird bei manchen Anhängern der «Frankfurter Schule», die gern den

anderen «Halbbildung» vorwerfen, selbst aber auch nur kanonisierte Ausschnitte
des kulturellen Erbes als ihre «Vollbildung» in Anspruch nehmen.

Statt Bildungsgräben zu konstruieren, bezieht sich die Definition von Kultur,
wie sie seit der Kulturkonferenz von Mexiko 1982 bei der UNESCO verwendet und
in der Programmatik zur kulturellen Vielfalt weitergetragen wird, auf die Gesamtheit

der kennzeichnenden Eigenschaften einer Gesellschaft oder sozialen Gruppe.26

Viel differenzierter als Eribon hat auch Andreas Reckwitz beschrieben, wie «drei

différente, miteinander konfluierende Ordnungen des Subjekts innerhalb der
Moderne» existieren. «Die bürgerliche Moderne des 18. und 19. Jahrhunderts versucht
die Form des moralisch-souveränen, respektablen Subjekts verbindlich zu machen;
die organisierte Moderne der 1920er- bis 1970er-Jahre produziert als Normalform
das extrovertierte Angestelltensubjekt; die Postmoderne von den 1980er-Jahren bis

zur Gegenwart entwickelt das Modell einer kreativ-konsumtorischen Subjektivität»,27

kurz: Vom Charakter über die Persönlichkeit zum Selbst. Diese Muster treten aber

nie in Reinform auf, sondern mit Kontingenz und folgen sowohl in den konstruierten

Idealtypen wie im alltäglichen Leben «einer kulturellen Logik der Hybridi-
fäf».28 Vermieden wird damit der Schematismus einer «sortierenden» Soziologie,29

25 Eribon 2017 (Anm. 1), S. 112,117.
26 Übereinkommen über Schutz und Förderung der Vielfalt kultureller Ausdrucksformen. Magna Charta

der Internationalen Kulturpolitik. Deutsche UNESCO-Kommission (Hg.). Bonn 2006. Darin: Übereinkommen

über den Schutz und die Förderung der Vielfalt kultureller Ausdrucksformen (2005,
Konventionstext), S. 15-39.

27 Reckwitz, Andreas: Das hybride Subjekt. Weilerswist 2012, S. 15 (siehe Rezension Kramer, Dieter in

Zeitschrift für Volkskunde 2019, S. 115-119).
28 Ebd., S. 19.

29 Nordalm, Jens: Das Unbehagen an der Soziologie. In: Die Zeit, 5. 4. 2018, S. 47.



die einen direkten Zusammenhang zwischen politischer Beteiligung, Bildung,
Einkommen und Kompetenzen konstruiert und dabei sowohl Historizität als auch

Kontingenz nicht berücksichtigt.30
Über die «Triebkräfte», die zur Entstehung der Unterschiede führen, wird eher

selten nachgedacht. Da muss auch an Markt und Kapitalverwertungsinteressen
gedacht werden, und man muss erinnern an die für die europäische Ethnologie/
Volkskunde vertrauten Überlegungen (etwa von Wiegelmann, siehe oben) zur Pro-

zessualität von Kultur und an den Zusammenhang von Alltag, Naturstoffwechsel
und Denken.

Lokalität und Naturstoffwechsel

Menschen, die in einem Territorium zusammenleben, müssen miteinander verbal
und nonverbal kommunizieren, auch wenn sie sich unterschiedlichen Klassen,
Milieus oder Schichten zugehörig fühlen. «Milieu» soll dabei verstanden werden
als «eine soziale Gruppe, die sich durch gemeinsame Einstellungen, Traditionen,
Wertorientierungen, kulturelle Ausdrucksformen, politische Präferenzen und
Lebensweise auszeichnet».31 Für die europäische Ethnologie sind insbesondere wichtig

auch die unterschiedlichen regionalen Herkünfte von Milieus.
Wegen der zu regelnden Nutzung und Verwaltung der allen gehörenden

Infrastruktur und des Gemeinnutzens gibt es notwendigerweise Begegnungen und

wechselseitige Beeinflussungen der Milieus. Wo Menschen gemeinsam
Verantwortung für die ihnen wichtigen Ressourcen tragen, werden auch demokratische
Strukturen ausgebildet. Daher kann man sagen, dass Demokratie durchaus in der
«Natur des Menschen» liegt, und nur wenn man die Beteiligten von der Verantwortung

ausschliesst, verlernen sie es.

Die Selbstorganisation in der Dorfgemeinde und der Verfassung der Stadt mit
ihren Korporationen haben in Europa Demokratie und Republik vorbereitet. Die

frühneuzeitliche Gesellschaft ist eine «ständisch konsensgebundene Monarchie»
und Fürstenherrschaft, gebunden an den Konsens der Stände durch Herrschaftsvertrag.32

Dieser Konsens, das «Urgestein» des Gesellschaftsvertrages, legitimiert
sich «nicht aus dem Stand und dem Geblüt, sondern aus der notwendigen
Organisation des Alltags der nebeneinanderstehenden Häuser».33 Der Kompromiss
zwischen den Ständen, die Grundherrschaft eingeschlossen, hat die späteren
Verfassungen erst möglich gemacht. All das ist Inspiration der späteren Sozial- und

Reformpolitik.
«Gemeinsamer Besitz und kollektiv genutzte Ressourcen haben das Land

zusammengehalten», heisst es von der Schweiz, unbeschadet der auch da herr-

30 Böhnke, Petra: Ungleiche Verteilung politischer und zivilgesellschaftlicher Partizipation. In: Aus Poli¬

tik und Zeitgeschichte 1-2 (2011), S. 18-25.
31 Ebert, Thomas: Soziale Gerechtigkeit in der Krise (Schriftenreihe 1291). Bonn 2012, S. 452.
32 Blickte, Peter: Das Alte Europa. Vom Hochmittelalter bis zur Moderne. München 2008, S. 39 f., 57.

33 Ebd., S. 62.



sehenden Klassengegensätze. Dadurch wird, sagt man, über Jahrhunderte hinweg
prinzipiell der verantwortungsbewusste gemeinschaftliche Umgang eingeübt,
und zwar in einem flächendeckenden Organisationsmodell mit Verwaltungsroutinen,

Konformitätsdruck und Eingriffen.34 Geteilte Werte und Standards sind
dabei unverzichtbar. Der Zusammenhalt wird durch Gewohnheiten und Feste

konstituiert.35
Die im «wirklichen Leben» geltenden Standards und Werte ergeben zusammen

mit den Praktiken des Naturstoffwechsels erst das überlebensfähige Geflecht

der Gemeinsamkeit. Die Intellektuellen vergessen häufig die realen
Lebensbedingungen. An diese erinnert die Diskussion zum «lokalen Wissen». Sie wird in
Entwicklungszusammenarbeit und Ethnologie geführt. «Lokales Wissen besteht

aus Kenntnissen und praktischen Fähigkeiten, die unter örtlichen Bedingungen
und in natürlichem und sozialem Umfeld entstanden sind, oftmals über lange Zeit

hinweg erprobt wurden und in einen weiteren kulturellen Kontext eingebunden
sind.»36 Dieses Wissen muss nicht nur lokal (auf eine einzige Lokalität, Region

beschränkt) sein - die Kombination mit «anwendungsorientiert» spielt eine
zentrale Rolle. Es ist auch nicht immer «indigen» (abgesehen von der Problematik, die

diesem Begriff ohnehin innewohnt): Auch fremde Experten können seiner teilhaftig

sein, aber es bezieht sich immer auf die Erfahrungen im jeweiligen Umfeld.
Und es ist nicht unbedingt traditionell: Auch neue Herausforderungen können

entsprechende Erfahrungen generieren. Zum «lokalen Wissen» gehören auch die

Ausformungen von geteilten Standards des «guten und richtigen Lebens» und die

Bildung und Überlieferung von Symbolwelten dafür. Mit ihnen lassen sich auch

tragfähige Strategien für Nachhaltigkeit und «selbstbegrenzungsfähige Zivilgesellschaft»

verankern.37

Verwandt mit dem «lokalen Wissen» ist das aktuelle «Lob der Erfahrung».38
Ärzte zum Beispiel verlassen sich in der «evidenzbasierten Medizin» gern auf erhobene

Analysedaten statt auf die erfahrungsbasierte und lebensweltbezogene
«diagnostische Intuition» und den (kaum mitteilbaren) persönlichen Wissensschatz.
Ähnliches ist bei Computerspezialisten zu beobachten: Hightech-Unternehmen
nutzen den «privaten Erfahrungsschatz» und das informelle, personengebundene

34 Schläppi, Daniel: Die Eid-Genossenschaft. In: NZZ Geschichte 9 (2017), S. 92-102, hier S. 96. Er be¬

zieht sich auf Karl Ludwig von Haller 1825. Siehe auch Schlaeppi, Daniel: Einleitung. In: ders., Malte-

Christian Gruber (Hg.): Von der Allmende zur Share Economy. Gemeinbesitz und kollektive Ressourcen

in historischer und rechtlicher Perspektive (Beiträge zur Rechts-, Gesellschafts- und Kulturkritik, 15).

Berlin 2018, S. 9-72.
35 Siehe auch jancke, Gabriele: Tradition(en) als kollektive Ressourcen. Nutzung und Formen der Teilhabe

in gelehrten Kontexten von der Frühen Neuzeit bis in die Gegenwart. In: Schlaeppi/Gruber (Anm. 34),
S. 137-171.

36 Schröder, Peter: Einführung: Lokales Wissen als konstruktives und kritisches Potential für die Ent¬

wicklungszusammenarbeit. In: Schröder, Peter, Susan Honeria (Hg.): Lokales Wissen und Entwicklung.
Saarbrücken 1995 (Sonderband Entwicklungsethnologie), S. 1-15, hier S. 4. In dieser Zeitschrift gibt
es immer wieder Beiträge zu lokalem Wissen und Entwicklungszusammenarbeit.

37 Demnächst Kramer, Dieter: Es gibt ein Genug. Lebensqualität, Enkelgerechtigkeit und die kulturellen
Dimensionen zukunftsfähigen Lebens. München: oekom, 2019.

38 Albrecht, Harro: Lob der Erfahrung. Unser Leben wird von Statistiken bestimmt. Ein Plädoyer für den

Wert des persönlichen Wissens in Alltag und Medizin. In: Die Zeit, Nr. 19, 3. 5. 2012.



Wissen langjähriger Mitarbeiter. Man kann die Diskussion über diese Ebene

möglicherweise mit der Hirnforschung bereichern (oder umgekehrt), in der die Bedeutung

der materiellen und sozialen Praxis für die Entwicklung der intellektuellen
Fähigkeiten hervorgehoben wird.39 Einst sprach man vom «Anteil der Arbeit an der

Menschwerdung des Affen».40

Bei Andreas Reckwitz lesen wir: Die «kulturwissenschaftliche Perspektive
bemüht sich, die «Grundstrukturen moderner Gesellschaft [...] als kulturelle
Produkte historisch-lokal hochspezifischer Konstellationen lesbar zu machen».41 Und:

«Gegen das Primat der formalen Strukturen gilt aus kulturtheoretischer Sicht nicht
nur für die sogenannten traditionalen, sondern auch für die modernen Gesellschaften

des Westens, dass ihre besonderen sozialen Praktiken auch als Produkte
hochspezifischer, partikularer Sinnmuster, von lokalhistorischen kulturellen Codes

darstellen.»42 Mit dem Übereinkommen über Schutz und Förderung der Vielfalt
kultureller Ausdrucksformen der UNESCO, der Kulturverträglichkeitsklausel des

EU-Vertrages, des «Diversity-Management» und des immateriellen Kulturerbes
wird kulturelle Vielfalt als unverzichtbare Ressource aufgewertet.43

Damit werden auch jene «vormodernen» Formen der Organisation des
materiellen und sozialen Lebens neu gewichtet, wie sie von der europäischen Ethnologie

analysiert werden. Die neue Beachtung, die den «Allmende-Ressourcen»

geschenkt wird, bestätigt dies.44 Ermutigt wird damit die europäische Ethnologie,
die historischen Dimensionen ihrer Wissenschaft neu in Wert zu setzen.

Der «gemeine Mann»

Die «einfachen Leute» werden von der Kulturgeschichte gern vernachlässigt. Man
weiss zwar: «Alle Kultur hing an ihrer Arbeit.»45 Aber richtig ernst genommen
werden sie selten. Es heisst etwa: «Fern der Welten der Entdecker und Intellektuellen

taten der gemeine Mann und die gemeine Frau millionenfach ihr Tagwerk.
Sie beteten oder zechten zu Feierzeiten, um mit Sonnenuntergang aufs Strohlager
zu sinken, während die Nacht draußen den Sternen, Eulen und Dämonen blieb.
Von ihren Träumen ist wenig überkommen, kaum etwas von ihren Alltagsgesprächen,

nichts von ihren Bildern vom Kosmos und von der Natur, die ihnen voller
Geheimnisse und von Zauber durchwirkt erschienen sein dürfte.» Und: «Was der

39 Hüther, Gerald: Bedienungsanleitung für ein menschliches Gehirn. Göttingen 2010; Hüther, Gerald: Die

Macht der inneren Bilder. Wie Visionen das Gehirn, den Menschen und die Welt verändern. Göttingen
2010.

40 Engels, Friedrich: Dialektik der Natur. Berlin 1950, 2. Abteilung.
41 Reckwitz, Andreas: Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der bürgerlichen Mo¬

derne zur Postmoderne. Weilerswist 2012, S. 631.

42 Ebd., S. 24.

43 Siehe Anm. 26.

44 Ostrom, Elinor: Die Verfassung der Allmende. Jenseits von Staat und Markt. Tübingen 1999.

45 Roeck, Bernd: Der Morgen der Welt. Geschichte der Renaissance. 3. Auflage. München 2018, S. 231.



«gemeine Mann> und die «gemeine Frau> [...] taten und dachten, ist fast völlig
unbekannt.»46

Die europäische Ethnologie weiss freilich vieles. Und die Dämonen, Geister,

Elfen und Riesen gehören in der jeweiligen Zeit auch zur Vorstellungswelt der

Intellektuellen, solange diese sich nicht, oft genug höchst arrogant und ohne die

Grenzen ihrer eigenen Gedankenwelten zu berücksichtigen, mit Wissenschaft und

Aufklärung darüber hinwegsetzen. Das Beispiel des Müllers Menocchio47 zeugt
davon ebenso wie die Predigten und Visionen der Kleriker, Mönche und Heiligen
beiderlei Geschlechts bis weit in die Neuzeit. Eine Sagensammlung wie die des

Tirolers Ignaz Zingerle48 bündelt mündliche Überlieferungen der Nichteliten
zusammen mit schriftlich fixierten Überlieferungen der Eliten («Gebildeten»), dabei

auf eine «tirolische Volkskunde» zielend.49

Es gibt Überschneidungen dieser Wissensformen: Josef Eberhöfer (1786-
1864), Bauernsohn aus dem Südtiroler Martelltal, wird 1812 in Brixen zum Priester

geweiht. Als Frühmesser hat er eine Monografie des Martell-Tales zusammengestellt.50

Darin verbindet er Aufklärung mit traditioneller Überlieferung und stellt
Berichte über Sagen und Bräuche neben rationales Denken. Der Brauch des Hole-

pfannfeuers,51 meint er, sei möglicherweise in der Pestzeit entstanden, als die

Leute von entfernten Höfen signalisierten, dass noch welche am Leben waren. Und

entlaufene Nonnen sind es vielleicht, die als fleissige und bescheidene Dienstboten

auftreten, die man aber nie nach ihrem Namen fragen darf. Und wenn eine zufällig
vorbeikommende Fremde ihren Namen nennt, verschwindet sie sofort.

Immer wieder ist der «gemeine Mann» auch wichtiger Akteur und anerkannter

kreativer Impulsgeber. Was wäre die Mystik ohne den Görlitzer Schuhmacher
Jakob Böhme (1575-1624), was wäre populäre Religiosität ohne die Offenbarungen
der einfachen Leute und ohne die «überspannten» Kinder aus Lourdes mit ihren
Marienerscheinungen? Jenseitserfahrungen der Nichtgebildeten spielen eine Rolle

in der Glaubenswelt. «Der einfache kranke Bauer Gottschalk ist es, der 1189 seine

Jenseitserfahrungen mitteilen kann.» Ein anderer lernt schreiben, um die Mitmenschen

vor den Purgatoriumsqualen zu warnen, von denen er visionär erfahren hat.52

In der Renaissancewelt, die «Standesunterschiede» geringer achtet, begegnet

man bei Boccaccio «kleine [n] Leute [n], die es verstehen, Größere durch Freigebigkeit

und schlaue Reden in Verlegenheit zu bringen». Der Anonymus Karsthans
«stellt einen einfachen Bauern als klugen, bibelkundigen Disputanten gegen den

46 Ebd.

47 Ginzburg, Carlo: Der Käse und die Würmer. Die Welt eines Müllers um 1600. Berlin 1990.
48 Zingerle, Ignaz Vinzenz (Hg.): Sagen, Märchen und Gebräuche aus Tirol. Innbruck 1859.

49 Johler in Volkskunde in Österreich (Anm. 15), S. 408 f.

50 Plant, Fridolin: Reise-Führer durch Vinschgau, Oberinntal bis Landeck. Meran 1909, S. 52-54, siehe

auch Hoffmann, F. L.: Das Frühmesserbuch von Martell. In: Zeitschrift des deutschen und österreichischen

Alpenvereins 1886, S. 188-203.
51 Johler, Bernhard: Die Formierung eines Brauches. Der Funken- und Holepfannsonntag. Studien aus

Vorarlberg, Liechtenstein, Tirol, Südtirol und dem Trentino (Veröffentlichungen des Instituts für
Europäische Ethnologie der Universität Wien, 19). Wien 2000.

52 Dinzelbacher, Peter: Die letzten Dinge. Himmel, Hölle, Fegefeuer im Mittelalter. Freiburg 1999, S. 63 f.,

97.



reformationsfeindlichen Franziskaner Thomas Murner (1475-1537) ins Feld».53

Das sind zufällige Beispiele aus verschiedenen Zeiten und Gegenden, aber wohl
(fast) immer und überall gibt es «einfache Leute», deren Denken und ffandeln
produktiv verflochten sind mit den anderen Milieus.54

Milieubegegnungen

Sobald Studien der europäischen Ethnologie, der empirischen Kulturwissenschaft
oder der ethnologisch inspirierten Kulturgeschichte ins Detail gehen, werden
mannigfaltige Kontakte zwischen den Milieus erkennbar.

Mit geringer Mühe lassen sich mehr Beispiele als die hier wiedergegebenen
finden. Interessant ist etwa die Ebene der Dienstboten. Wie die Brüder Grimm,
so erzählen auch viele andere Autobiografen von dem Einfluss, den Dienstboten

(Hausangestellte, Dienstmädchen, Kindermädchen) auf die Heranwachsenden
ausüben. Ein zufälliges Beispiel: Der Agrarexperte Dierk von Drigalski berichtet in
seiner Autobiografie, wie die als Dienstmädchen aus dem protestantischen
Nachbarort Beltershausen in einer Marburger Familie beschäftigte Lisbeth Naumann

jahrzehntelang Teil der Familie war, mit den Kindern in Dialekt verkehrte und
ihnen vieles beibrachte.55

Das von den «Herren» und Dienstgeberinnen verbreitete Bild der Dienstboten
ist durch den Charakter der Beziehung geprägt. Aus diesem «gehobenen Milieu»
ist die «faule Magd» zum «Topos der Literatur und der Kunst in der frühen Neuzeit
geworden».56 Im Unterschied dazu hat zur Aufwertung des Selbst- und Berufsstan-
desbewusstseins der «Magd» (die ja auch in der christlichen Heilsgeschichte nicht
schlecht wegkommt) der Bilderbogen von der «geistlichen Hausmagd» beigetragen:
In ihm werden all ihre Tätigkeiten mit der Leidens- und Erlösungsgeschichte
verbunden.57

Wehrdienst und Krieg sind zu allen (vielen) Zeiten überall und allzeit wichtige
Begegnungsmöglichkeiten. Intensive Kontakte der Milieus gibt es im Tourismus
und im Gastgewerbe. Im 19. Jahrhundert wird über Trinkgeld diskutiert, weil es

in der Begegnung der «Stände» schlechten Einfluss auf die «Subalternen» ausübt.58

53 Roeck (Anm. 45), S. 413,744.
54 Siehe zum Beispiel Bräker, Ulrich: Etwas über William Shakespeares Schauspiele, von einem armen

ungelehrten Weltbürger, der das glück genoß, denselben zu lesen. Anno 1780. Leipzig (Insel Bücherei,
Nr. 435).

55 Drigalski, Dierk von: Stationen eines langen Weges. Berlin o. J., epubli GMBH, S. 12.

56 Kühn, Sebastian: Teil-Habe am Haushalt. Dienerschaften in Adelshaushalten der Frühen Neuzeit. In:

Schlaeppi/Gruber (Anm. 34), S. 113-136. Siehe auch Schroubek, Georg R.: Die böhmische Köchin. Ihre
kulturelle Mittlerrolle in literarischen Zeugnissen der Jahrhundertwende. In: Dienstboten in Stadt und

Land. Vortragsreihe zur Ausstellung Dienstbare Geister. Leben und Arbeitswelt städtischer Dienstboten

im Museum für Deutsche Volkskunde Berlin 1981. Berlin 1982, S. 59-72.
57 Spamer, Adolf: Die geistliche Hausmagd. Zur Geschichte eines religiösen Bilderbogens und der volks¬

tümlichen Devotionalliteratur. Hg. von Mathilde Hain. Göttingen 1969.

58 Jhering, Rudolf von: Das Trinkgeld. 3. Auflage. Braunschweig 1889; Kellner und Kellnerin. Eine Kultur¬

geschichte. Hg. von Köstlin, Konrad; Leonardi, Andrea; Rösch, Paul. Milano, Meran 2011.



Bei den Osterreichischen Naturfreunden sind vor 1914 die Wanderer und
Bergsteiger Personen, mit denen die Ideen des Sozialismus in die ländliche Lebenswelt
kommen können, und entsprechend misstrauisch werden sie von den Klerikern
beäugt. Die frühen Bergsteiger des Deutschen und Österreichischen Alpenvereins
wiederum sind besonders in Westösterreich eng mit den zur «akademischen» Welt

gehörenden Priestern verbunden, weil sie die Pfarrhäuser gern als «angemessene»
Unterkunft nutzen. Für eine andere Form der Milieubegegnung stehen die

«Schwabenkinder», die als Hütekinder sommers aus Tirol und Vorarlberg nach Schwaben

gehen: «In der Regel kehrten sie kräftig und wohlgenährt heim», zudem an

strengen Arbeitsrhythmus gewöhnt, und sie «schwäbelten», wenn sie wieder in die

Schule kamen.59

Die Vigiljochbahn bei Meran ist 1912 eine der ersten Seilbahnen in Tirol; mit
ihrer Hilfe kommen Menschen in Strassenkleidung nach oben und sind dort deutlich

kommunikativer als unten.60 Sie ermöglicht somit völlig neue soziale

Erfahrungen im Gebirge. Dass heute noch oberhalb von 2000 Metern Höhe in Hütten
und auf Wanderwegen das Du üblich ist, ist ähnlich zu werten.

Die Dialektik von Herr und Knecht, bei Hegel formuliert und immer wieder

neu interpretiert,61 erinnert an spezielle Beziehungen. Mit ihr wird einbezogen,

was die Postkolonialismusdiskussion vertieft: Die «Subalternen», genau wie die

«Unterschichten» und das «Volk», sind immer auch aktive Teilnehmer am
sozialkulturellen Prozess in einer Gemeinschaft.

In einer kleinen Geschichte werden die verschiedenen Modi der Begegnung
der Sphären und die Dialektik von Herr und Knecht erkennbar. Renata Reinstadler

aus dem Vinschgau hat in dem Episodenroman (ungedruckt) Der Alte Weg

beschrieben, wie gegen Ende des 19. lahrhunderts der Bergsteigertourismus in
das weltabgeschiedene Suldental beim Ortler Einzug hält. Es gilt als das «Sibirien

Tirols», «allwo die Bauern mit den Bären aus einer Schüssel essen und die Kinder
auf Wölfen daherreiten», wie es im Innsbrucker Wochenblatt vom 4. Januar 1802

heisst.62 Das Selbstbewusstsein des «Knechtes» aus diesem Tal wird erkennbar,
als auf dem Ortler ein Bergführer seiner Herrschaft, «dem späteren Georg VI. und

König von England zu Anfang des 20. Jahrhunderts den unglaublichen Rundblick
erklärt: (Schau Herr, die Buren siegen!»». Dass er ausgerechnet hier auf den

gleichzeitigen Burenkrieg in Südafrika verweist, ist eher kein Zufall: Nach dem erfolgreichen

Aufstieg ist es ein Hinweis auf die Stärke der «Subalternen». Der «Knecht»,

der dienende Bergführer, ist scheinbar «ungebildet», lebt anders als der Herr, der
im Gebirge auf ihn angewiesen ist. Er hat genügend Selbstbewusstsein, um seinen
«Herren» zu necken. Er belegt damit, dass er von der übrigen Welt Kenntnis hat,
während der Herr von der des Knechtes eher wenig Ahnung hat. So begegnen sich

59 Lampert, Regina: Die Schwabengängerin. Hg. von Bernhard Tschofen. Zürich 1996, S. 177 f.

60 Andergassen, Leo; Gufler, Christoph; Nothdurfter, Hans; Plieger, Cornelia; Weger, Anton: Lana Sakral.

Die Kirchen: Geschichte, Kunstschätze und Architektur. Lana 1997, S. 117.

61 Holz, Hans Heinz: Herr und Knecht bei Leibniz und Hegel. Neuwied, Berlin 1968; Zwahr, Hartmut: Herr

und Knecht. Figurenpaare in der Geschichte. Leipzig, Jena, Berlin 1990.
62 Christomannos, Thjeodor]: Sulden - Trafoi. Schilderungen aus dem Ortlergebiete. 6. Tausend. Inns¬

bruck 1895 [Aussentitel: Sulden - Trafoi in Tirol], S. 4 f.



in diesem Beispiel die Milieus in ihrer je eigenen Würde. Es sind Erfahrungen
jenseits der Lebenswelt des kosmopolitischen Milieus der intellektuellen Eliten, in
dem Didier Eribon heimisch geworden ist.

Bei den Bildwelten zeugt die Wanderung von Motiven63 von Beziehungen und

Verflechtungen aller Art - von «oben» nach «unten», von der populären Überlieferung

zur professionellen Kunst und umgekehrt. Nahezu jedes Objekt der
«Volkskunst»64 zeugt von Austausch zwischen Milieus oder Regionen, von Adaptionen,
von Begegnungs- und Aneignungsprozessen. Die Trennung von «Volkskunst» und

allgemeiner («legitimer») Kunst ist erst entstanden, als die «primitive» Volkskunst
das Interesse der Gebildeten weckte.65 Diese Trennung wird mit Pop Art und
ähnlichen Trends wieder relativiert.

Jedes Motiv der «Volkskunst» müsste mit seinen Beziehungen zu Region und
Geschichte so analysiert werden wie in der Kunstgeschichte üblich, und umgekehrt

lassen sich in den Werken der Kunst für die gesellschaftlichen Eliten (und
für die Kirchen, die von allen besucht werden müssen) Spuren der verbindenden

gemeinsamen Erfahrungen in den Epochen und der Lebenswelt finden, etwa bei
den Hirten in den Darstellungen der Geburt Christi oder bei St. Martin mit dem

Bettler in den verschiedensten Versionen. In der Musikgeschichte sind diese

Verflechtungen vertraut und noch zahlreicher, wohl auch, weil Kult und Fest immer
mit Musik verbunden sind.

Alltagsphilosophie und «falsches Bewusstsein»

Als vielschichtiges strukturelles (und nicht einfach nur bewusst gesetztes) System
der Reproduktion arbeitsteiliger Gesellschaften wirkt Herrschaft, und zwar nicht
nur als «Zentraldirigierung», wie in der Volkskunde zeitweise definiert, sondern
als komplexes Gefüge unterschiedlichster Faktoren und nicht ohne aktive Beteiligung

der Beherrschten.

Markteinflüsse wirken nicht nur, wie Günter Wiegelmann herausgearbeitet
hat,66 als «Kulturfixierung» (verbunden mit sozialer Kontrolle) auf die populäre
Kultur. In komplexen Strukturen der Produktion und Befriedigung von Bedürfnissen

und Gütern sind sie gleichzeitig prägend und geprägt beteiligt an kulturellen
Prozessen. Ähnlich ist es mit den religiösen Vorstellungen und Institutionen, die

sich nicht ohne die aktive Mitwirkung der Gläubigen entwickeln. Die handlungsleitenden

Werte und Standards einer Kultur und ihre schichten- und klassenspezifischen

(milieuspezifischen) Sonderformen bilden mit dem gesamtgesellschaft-

63 Fraenger (Anm. 11); Poeschel, Sabine: Handbuch der Ikonographie. Sakrale und profane Themen der

bildenden Kunst. Darmstadt 2005. Siehe auch Beitrag von Kramer, Dieter: Von der «Volkskunst» zur
Kunstethnologie und Bildwissenschaft. In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 111 (2015), S. 75-
97.

64 Deneke, Bernward: Europäische Volkskunst (Propyläen Kunstgeschichte, Supplementband). Frankfurt

am Main 1985 (vollständiger Nachdruck).
65 Itzelsberger, Renate: Volkskunst und Hochkunst. Ein Versuch zur Klärung der Begriffe. München 1983.

66 Wiegelmann 1990 (Anm. 20).



lichen Gefüge eine Einheit widerspruchsvoll aufeinander bezogener Teile.67 So

steht auch die Praxis von einzelnen Milieus und Gruppen im «Feld» zu grösseren
Einheiten wie Gebietskörperschaften und Staat in Beziehung.

Antonio Gramsci (Rudolf Schenda hat seine Studierenden angeregt, seine Texte

zu lesen) war es, der in seinen «Gefängnisheften» für die politische und soziale

Theorie Anregungen gegeben hat, wie mit den sozialkulturellen Unterschieden der
Lebenswelten umgegangen werden kann. Seine Gedanken sind interessanter als

die Affirmation des «Bildungsgrabens» bei Eribon.
Gramsci argumentiert: «Man muss das weitverbreitete Vorurteil zerstören,

dass die Philosophie deshalb etwas sehr Schwieriges sei, weil sie die intellektuelle
Aktivität einer bestimmten Kategorie spezialisierter Wissenschaftler oder
systematisch arbeitender Berufsphilosophen ist. Man muss daher zuerst zeigen, dass

alle Menschen (Philosophen) sind, indem man die Grenzen und Charakterzüge
dieser (spontanen Philosophie» definiert, die (aller Welt) eigen ist, d. h. der
Philosophie, die enthalten ist 1. In der Sprache selbst, welche ein Ensemble von
bestimmten Begriffen und Konzepten ist und nicht einzig und allein von Wörtern, die

grammatisch gesehen keinen Inhalt haben, 2. Im Alltagverstand und im gesunden
Menschenverstand, 3. In der volkstümlichen Religion und daher auch im ganzen
System des Glaubens, des Aberglaubens, der Anschauungen, der Art und Weise

des Sehens und Handelns, die darin zutage treten, was man allgemein (Folklore)
nennt.»68 Das wertet die Bewusstseinsformen und Interpretationen des «Alltagsverstandes»

auf, ohne diesen gegen andere Formen auszuspielen.
«Eine neue gesellschaftliche Gruppe, die mit Hegemonieanspruch und mit

einer Selbstsicherheit ins geschichtliche Leben tritt, die sie vorher nicht hatte,
erzeugt notwendigerweise aus ihrem Innersten heraus Persönlichkeiten, die früher
nicht die genügende Kraft gefunden hätten, sich umfassend in einem bestimmten
Sinne auszudrücken.»69 Das wären die «(organischen» Intellektuellen, die jede
neue Klasse mit sich selbst zusammen schafft».70 Ein «historischer Block» setzt
die «gefühlsmäßige Verbindung zwischen Intellektuellen und dem Volk und der
Nation» voraus.71 Nicht zufällig wird in der Auseinandersetzung mit rechtem und
nationalkonservativem Denken in der Gegenwart (mit diesen und ähnlichen Zitaten)

an Gramsci erinnert.72

67 Thompson, Edward P.: Plebeische Kultur und moralische Ökonomie. Aufsätze zur englischen Sozial¬

geschichte des 18. und 19. Jahrhunderts. Ausgewählt und eingeleitet von Dieter Groh (Sozialgeschichtliche

Bibliothek, Ullstein Materialien). Frankfurt am Main, Berlin 1980. Darin: Volkskunde, Anthropologie

und Sozialgeschichte, S. 289-318.
68 Gramsci, Antonio: Marxismus und Kultur. Ideologie Alltag, Literatur. Hg. und aus dem Italienischen

übertragen von Sabine Kebir. Mit einem Nachwort von Giuliano Manacorda. Hamburg 1983, S. 72 f.,

101.

69 Ebd., S. 109.
70 Ebd., S. 57.

71 Ebd., S. 94; siehe Apitzsch, Ursula: Kultur in der Arbeit. Gramscis universalistischer Entwurf von Bil¬

dung in der Industriegesellschaft. In: Alheit, Peter et al. (Hg.): Wie wir leben wollen. Krise der
Arbeitsgesellschaft, Widerstand, Reform und Perspektiven. Hamburg 1986, S. 177-196.

72 Barfuss, Thomas: Konformität und bizarres Bewusstsein. Zur Verallgemeinerung von Lebensweisen



Ganz anders sah dies der nationalsozialistische Rassentheoretiker H. F. K.

Günther, der meinte, «dass der geringere Verstand des Landes - wenn man von
einem solchen sprechen darf - sich meistens in einer für Volk und Staat günstigen
Weise betätigt, während der bessere Verstand des Städters - wenn man von einem
solchen sprechen darf - immer die Neigung hat, sich zersetzend zu betätigen».73

Antonio Gramsci zeigt die vielen Dimensionen der «Hegemonie», die später

von Foucault in ihrer historischen Entfaltung beschrieben werden. Manche sehen

darin eine «kulturalistische Auffassung von Politik».74 Aber die Vernachlässigung
der «sozialregulativen Ideen vom guten und richtigen Leben»,75 damit der kulturellen

Dimension, ist ein Hauptmangel der «sortierenden Soziologie». Werner Krauss
hat auf einen wichtigen Zusammenhang aufmerksam gemacht: Der Durchbruch
der Aufklärung wurde ausserordentlich begünstigt dadurch, dass ihre Themen

in weitem Umfang von der «Unterhaltungsliteratur» aufgegriffen wurden.76

Umgekehrt kann man möglicherweise auch Ähnliches von den nationalistischen und
rechtskonservativen Ideen sagen.

Mit geringem intellektuellem Aufwand lässt sich die Programmatik rechtskonservativer

Bewegungen des frühen 21. lahrhunderts relativieren: Ihre Konstrukte
sind willkürlich («Volk»), ihre in Verschwörungstheorien verbreiteten Thesen

können durch Wissenschaft zurückgewiesen werden, ihre Zielvorstellungen sind

gekennzeichnet durch ein «Zurück». Bei der Auseinandersetzung damit werden
die europäische Ethnologie und die Cultural Studies wenig beachtet. Sie könnten
hilfreich sein, wenn nach Möglichkeiten gesucht wird, «blickdichte Parallelwelten»
aufzubrechen oder «fake news» zurückzuweisen.77 Selbstreferenzielle «Echokammern»

wiederholen immer wieder die Argumente des völkischen Denkens wie
die der «Verschwörungstheoretiker» in «geschlossenen Räumen von Gesinnung,
Weltflucht und Abschottung» in einem homogenen «Kollektivkörper».78 Hier hätte
sensible Feldforschung zu fragen, wie in solchen Situationen das eigene Leben

interpretiert wird: Auch hier ist aktive Gestaltung anzunehmen, nicht nur passives

in der Kultur des 20. Jahrhunderts. Hamburg 2009, S. 173-175, bezogen auf Weissmann und Botho

Strauss.

73 Günther, H. F. K.: Das Bauerntum als Lebens- und Gemeinschaftsform, 2. Auflage. Leipzig, Berlin 1941,
S. 4.

74 Kaschuba, Wolfgang: Kulturalismus. Vom Verschwinden des Sozialen im gesellschaftlichen Diskurs.

In: ders. (Hg.): Kulturen - Identitäten - Diskurse. Perspektiven europäischer Ethnologie. Berlin 1995,
S. 11-30. Auch in: Zeitschrift für Volkskunde 1995, S. 1-46.

75 Groh, Ruth und Dieter Groh: Zur Entstehung und Funktion der Kompensationsthese. In: Einheit der Wis¬

senschaften. Internationales Kolloquium der Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Bonn 25.-27. Juni

1990, S. 234-279: Groh, Dieter: Anthropologische Dimensionen der Geschichte. Frankfurt am Main

1992. Darin: Strategien, Zeit und Ressourcen. Risikominimierung, Unterproduktivität und Mußepräferenz

- die zentralen Kategorien von Subsistenzökonomien, S. 54-113.
76 Kebir, Sabine: Frauen ohne Männer? Selbstverwirklichung im Alltag. Elfriede Brüning (1910-2014):

Leben und Werk. Bielefeld 2016, S. 18.

77 Quattrociocchi, Walter: Internet: <Fake News> in sozialen Netzwerken. In: Spektrum der Wissenschaft
11 (2017), S. 58-67, und Bregman, Rutger: Utopien für Realisten. Die Zeit ist reif für die 15-Stun-

den-Woche, offene Grenzen und das bedingungslose Grundeinkommen. Reinbek bei Hamburg 2017.

78 Knobiich, Tobias J.: Die <Alternative für Deutschland! und ihre Reset-Kulturpolitik. In: Kulturpolitische
Mitteilungen 4 (2017), S. 55-57.



Hinnehmen. Die US-amerikanische Soziologin Arlie Russell Hochschild versucht
das mit der Überwindung der «Empathiemauer», indem sie sich am Beispiel der

Tea-Party-Anhänger und Wähler von Donald Trump in Louisiana einfühlt in das

Denken der Anderen.79

Der Soziologe Georg Lukäcs schreibt über «falsches Bewußtsein»: «Die dialektische

Methode gestattet uns [...] auch hier nicht, bei einem einfachen Feststellen

der (Falschheit* dieses Bewusstseins, bei der starren Gegenüberstellung von wahr
und falsch stehen zu bleiben. Sie fordert vielmehr, dass dieses (falsche Bewußtsein»

als Moment jener geschichtlichen Totalität, der es angehört, als Stufe jenes
geschichtlichen Prozesses, in dem es wirksam ist, konkret untersucht werde.»80 Auf
diese Weise nähert sich die ethnologische Feldforschung dem Denken und Verhalten

in den Milieus.
«Konkrete Untersuchung bedeutet also: Beziehung auf die Gesellschaft als

Ganzes. Denn erst in dieser Beziehung erscheint das jeweilige Bewußtsein, das die

Menschen über ihr Dasein haben, in allen seinen wesentlichen Bestimmungen.
Es erscheint einerseits als etwas subjektiv aus der gesellschaftlich-geschichtlichen
Lage heraus Berechtigtes, Verständliches und Zu-Verstehendes, also als (richtiges»,
und zugleich als etwas objektiv an dem Wesen der gesellschaftlichen Entwicklung
Vorbeigehendes, sie nicht adäquat Treffendes und Ausdrückendes, also als

(falsches Bewußtsein».»81

Immer können Vorurteile andocken an Synapsen in der Lebenswelt, weil in
ihr und damit «in uns selber etwas, das wir nicht kennen wollen, ihnen entgegenkommt»:

Die These von den «falschen Bedürfnissen» wird von Adorno selbst
relativiert. Die Freizeit- und Kulturindustrie könne die Menschen nicht dazu nötigen,
ihre Produkte zu nutzen, «verlangte nicht etwas in den Menschen danach; aber

deren eigenes Bedürfnis nach Freiheit wird funktionalisiert, vom Geschäft erweitert

reproduziert; was sie wollen, nochmals ihnen aufgenötigt».82 Dieses «falsche

Bewusstsein» ist wie das Bewusstsein insgesamt bezogen auf die gesellschaftliche
Einheit, auf die komplexe jeweilige Alltagswelt. «Indem das Bewußtsein auf das

Ganze der Gesellschaft bezogen wird, werden jene Gedanken, Empfindungen usw.

erkannt, die die Menschen in einer bestimmten Lebenslage haben würden, wenn
sie diese Lage, die sich aus ihr heraus ergebenden Interessen sowohl in Bezug auf
das unmittelbare Handeln wie auf den - diesen Interessen gemäßen - Aufbau der

ganzen Gesellschaft vollkommen zu erfassen fähig wären,»83

Das wird bei Lukäcs in Beziehung zu verschiedenen Klassen gesetzt, kann
ebenso auf unterschiedliche Milieus bezogen und entsprechend relativiert werden.

79 Hochschild, Arlie Russell: Fremd in ihrem Land. Eine Reise ins Herz der amerikanischen Rechten. Aus

dem Englischen von Ulrike Bischoff. Frankfurt am Main, New York 2017.

80 Lukäcs, Georg: Das Klassenbewusstsein. Aus: Geschichte und Klassenbewusstsein. Berlin 1923. In:

Kurt Lenk (Hg.): Ideologie. Ideologiekritik und Wissenssoziologie. 2. Auflage. Neuwied 1964, S. 123—

128, hierS. 124.

81 Ebd., S. 125.

82 Adorno, Theodor W.: Freizeit. In: Gesammelte Schriften 8 (Soziologische Schriften, 1). 2. Auflage.
Frankfurt am Main 1980, Werke 10.2, S. 645-655, hier S. 648.

83 Lukäcs (Anm. 71), S. 125 f.



Und es kommt nicht darauf an, das «richtige» Bewusstsein zu feiern, sondern den

verschlungenen Prozess der Bewusstseinsbildung nachzugehen.
Adorno beharrt darauf, dass in der Kunst Entfaltung und Entwicklung sich

manifestiere, als «lebendige[r] Ausdruck ihrer eigenen Sache»: «Während die
gesellschaftliche Gesamtverfassung formale Gleichheit der Rechte garantiert, konserviert
sie stets noch das Bildungsprivileg und gewährt die Möglichkeit differenzierter
und fortgeschrittener geistiger Erfahrung nur wenigen. Die Binsenweisheit, dass

der Fortschritt geistiger Dinge, zumal in der Kunst, zunächst gegen die Majorität
sich anbahnt, erlaubt es den tödlichen Feinden allen Fortschritts, sich hinter jene
zu verschanzen, die, gewiß ohne ihre Schuld, ausgeschlossen sind vom lebendigen
Ausdruck ihrer eigenen Sache.»84

Diese komplexen Zusammenhänge zu sehen, erweitert den Handlungsspielraum,

eröffnet den Weg zu lebendigen kulturellen Milieus und neuen Pfaden sowie

ganz anderen Tableaus von Möglichkeiten.
Es gibt ein durchlässiges System von Beziehungen der Milieus. Es ist je nach

Epochen und Regionen höchst unterschiedlich, aber sie sind in der europäischen
Geschichte in nahezu allen Phasen nie völlig voneinander abgeschlossen - von der

Ständegesellschaft bis zur Gegenwart, trotz aller Unterschiede.
Die im «wirklichen Leben» geltenden Standards und Werte und die Praktiken

des Naturstoffwechsels zusammen ergeben erst das überlebensfähige Geflecht
der Gemeinsamkeit. Die kosmopolitischen Intellektuellen vergessen gern:
Menschen sind auch emotional gesteuert. Man kann wie der Proktophantasmist beim
Hexentreiben auf dem Blocksberg im Faust sich salvieren mit dem Hinweis: «Wir
haben doch aufgeklärt!»85 Aber dass diese Aufklärung nicht alles ist, wird dabei
übersehen.

84 Adorno (Anm. 7), Theodor W.: Freizeit. In: ders.: Gesammelte Schriften 8 (Soziologische Schriften, 1).

2. Auftage. Frankfurt am Main 1980, Werke 10.2, S. 645-655, hier S. 648.
85 Johann Wolfgang Goethe: Faust 1. Teil, Walpurgisnacht (der Proktophantasmist zu den Schönen und

Geistern).


	Verflechtungen zwischen Milieus : eine Skizze

