Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 115 (2019)

Heft: 2

Artikel: Zeichen des Bosen und Zeichen der Tugend : kulturwissenschatftliche
Perspektiven auf Darstellungen der Zunge

Autor: Buri, Tabea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-846919

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-846919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHES ARCHIV FUR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES
115. Jahrgang (2019), Heft 2, S. 25-39

Zeichen des Bosen und Zeichen
der Tugend

Kulturwissenschaftliche Perspektiven auf Darstellungen
der Zunge

TABEA BURI

Abstract

Ein Blick auf Masken, Andachtsbildchen und Reliquien aus Mitteleuropa zeigt: Die Zunge
kann Zeichen des Damonischen oder Zeichen einer heiligen Tugend sein. Dieser Beitrag
argumentiert auf der Basis verschiedener Objekte aus der Sammlung des Museums der
Kulturen Basel, dass diesem scheinbaren Widerspruch die Vorstellung der Zunge als wil-
des Wesen zugrunde liegt, das in stindigem Kampf mit der Vernunft steht.

Keywords: material culture, body parts, tongue, masks, relics

Die Zunge ist ein kleiner Korperteil mit grosser Wirkung. Als Medium und Sinn-
bild der Sprache wird sie sowohl fiir weise Worte wie auch fiir Verleumdung verant-
wortlich gemacht; sie ist fiir den Geschmackssinn zustandig und bisweilen beim
Kiissen involviert. Die kulturwissenschaftliche Forschung hat der Zunge bisher
relativ wenig Aufmerksamkeit gewidmet. Thematisch relevante Studien sind in der
Literaturwissenschaft des Mittelalters und der frithen Neuzeit zu verorten, wobei
am Rande auch Darstellungen von Zungen untersucht werden. Sie fokussieren al-
lerdings fast ausschliesslich auf die Zunge als Sinnbild des bdsen Redens und der
Lasterhaftigkeit, namentlich auf die «Zungensiinde».! Indem dieser Beitrag nach
der visuellen Dimension der Zunge in volkskundlichen Artefakten Europas fragt,

1 Casagrande, Carla; Vecchio, Silvana: Les péchés de la langue. Discipline et éthique de la parole dans
la culture médiévale. Paris 1991; Bogner, Ralf Georg: Die Bezdhmung der Zunge. Literatur und Diszi-
plinierung der Alltagskommunikation in der frithen Neuzeit. Tiibingen 1997; Mazzio, Carla: Sins of the
Tongue. In: David Hillman, Carla Mazzio (Hg.): The Body in Parts. Fantasies of Corporeality in Early
Modern Europe. New York, London 2007, S. 53-79; Lindorfer, Bettina: Bestraftes Sprechen. Zur his-
torischen Pragmatik des Mittelalters. Miinchen 2009; Veldhuizen, Martine: Sins of the Tongue in the
Medieval West. Sinful, unethical, and criminal words in middle Dutch (1300-1550). Turnhout 2017.

SAVK | ASTP 115:2 (2019)

N
(9, ]



Tabea Buri: Zeichen des Bosen und Zeichen der Tugend

SAVk | ASTP 115:2 (2019)

N

erweitert und erginzt er die bisherigen Uberlegungen zur positiven Konnotation
der Zunge als Symbol frommer Tugenden.?

Um dieser Frage nachzugehen, habe ich in der europdischen Sammlung des
Museums der Kulturen Basel nach Objekten gesucht, die Darstellungen von Zun-
gen zeigen. Drei Objektgruppen schienen dabei besonders relevant: Masken (oder
Fratzen), Reliquiare und Andachtsbilder.? Mit dem Ziel, moglichst unterschiedliche
Auspragungen der Zungendarstellungen zusammenzustellen, wahlte ich Exem-
plare aus der Schweiz und ihren Nachbarregionen in Deutschland, Osterreich und
Italien. Zeitlich sind sie zwischen dem friihen 18. und dem spéten 20. Jahrhundert
zu verorten. Dieser zeitliche Spagat wird deswegen in Kauf genommen, weil die
einzelnen Artefakte jeweils als zeit- und kontextspezifischer Ausdruck einer glei-
chen zugrunde liegenden Konnotation der Zunge verstanden werden. Indem sich
der Beitrag ausgewahlter Einzelbeispiele bedient, stellt er sich der Herausforde-
rung qualitativer Kulturwissenschaft, auf der Suche nach dem Allgemeinen das
Spezifische nicht aus den Augen zu verlieren.

Hans Peter Hahn schreibt mit Bezug auf Roland Barthes, wie unterschiedlich
die Bedeutung von Symbolen je nach Kontext sein kann: «In bestimmten Situatio-
nen bedeuten die Dinge etwas, in anderen bedeuten sie nichts oder etwas anderes,
das moglicherweise zur ersten Bedeutung im Widerspruch steht.»* In diesem Bei-
trag ist das «Ding» die Zunge, die als Symbol in der materiellen Kultur Europas mit
unterschiedlichen, teils widerspriichlichen Konnotationen zu finden ist. Im Bereich
der Masken ftritt die Zunge als Sinnbild fiir das Wilde auf und wird in diesem
Sinne auch mit dem Teuflischen assoziiert. In krassem Kontrast dazu stehen die
Zungenreliquien des Antonius von Padua und des Johannes von Nepomuk: Das
gleiche Korperteil ist hier ein Stellvertreter fiir die Heiligkeit der jeweiligen Figur.
Ubersetzt in ein abstraktes Symbol ist die Zunge auch auf Andachtsbildchen zu
finden. Dort fungiert sie als Zeichen einer bestimmten Tugend - wobei es die so
gegensitzlichen Tugenden der Verschwiegenheit (bei Nepomuk) und der Eloquenz
(bei Antonius) sein konnen. Mit Bezug auf literaturhistorische Untersuchungen so-
wie auf deutschsprachige Redewendungen argumentiere ich, dass diesem schein-

2 In lexikalischen Zusammenstellungen von Symbolen wird die Gebérde der herausgestreckten Zunge
(Pasquinelli, Barbara: Korpersprache. Gestik, Mimik, Ausdruck [Bildlexikon der Kunst, Bd. 15]. Berlin
2007; Rohrich, Lutz: Lexikon der sprichwartlichen Redensarten. Freiburg, Basel, Wien 1977 [1973];
Rohrich, Lutz: Gebarde, Metapher, Parodie. Studien zur Sprache und Volksdichtung. Diisseldorf 2006)
sowie die Zunge als Heiligenattribut (Wimmer, Otto: Handbuch der Namen und Heiligen. Innsbruck,
Wien, Miinchen 1966; Kretschmer, Hildegard: Lexikon der Symbole und Attribute in der Kunst. Ditzun-
gen 2008) aufgefiihrt.

3 Die Reliquiare und Andachtshildchen kdnnten auch in eine gemeinsame Objektgruppe kategorisiert
werden, da sie sich auf die gleichen christlichen Heiligenlegenden beziehen. Wegen ihrer unterschied-
lichen visuellen und materiellen Gestaltung, vor allem aber aufgrund des verschiedenen Stellenwerts
der Zunge in diesen Artefakten werden sie in getrennten Kapiteln behandelt. Nicht beriicksichtigt
wurden die Nachbildungen von Zungen (aus Wachs oder Blech), die als Votivgaben zum Dank fiir das
Beheben einer Sprachstorung oder der Stummbheit dargebracht wurden. Anders als bei den Masken,
den Reliquiaren und den Andachtsbildern steht die nachgebildete Zunge in diesem Fall nicht stell-
vertretend fiir eine bestimmte Qualitdt oder Aussage, sondern zeigt die geheilte Krperstelle an. Das
Zungenvotiv hat damit keine spezifisch andere Aussage als ein Arm-, Bein- oder Augenvotiv.

4 Hahn, Hans Peter: Materielle Kultur. Eine Einfiihrung. Berlin 2005, S. 116.



baren Widerspruch die Konzeption der Zunge als ein wildes Wesen zugrunde
liegt, das in stindigem Kampf mit der Vernunft steht. Wenn Fratzen ihre Zungen
heraustrecken, zeigt sich ihr boser oder ungestiimer Charakter. Tritt die Zunge
hingegen als Attribut eines der beiden Heiligen auf, bezeugt sie die erfolgreiche
und tugendhafte Zdhmung des an sich so wilden Korperteils.

Masken und Spottgebdrden: Zeichen des Wilden

Die Worte fiir Sprache und Zunge sind in vielen indogermanischen Sprachen etymo-
logisch verwandt oder identisch. Auch im Deutschen kann die Zunge sinnbildlich
fiir die Sprache stehen, etwa in der Redewendung «in fremder Zunge sprecheny. In
anderen Redensarten wird die Zunge als eine Art selbstindiges Wesen charakteri-
siert, das es zu zahmen gilt: Wenn die Zunge «lose» ist, dann ist jemand geschwat-
zig. Sie soll dann «im Zaun gehalten» oder «gehiitet» werden. Wer mit scharfer oder
spitzer Zunge spricht, ist verletzend. Und falls sich die geschwatzige Zunge dem
Verstand zu widersetzen droht, sollte man sich «auf die Zunge beissen», ansonsten
kann man ihr «freien Lauf lassen».> Besonders negativ ist das Bild der gespaltenen
Zunge: Wer mit ihr spricht, der liigt und will Boses — ebenso mit der bosen oder
giftigen Zunge. Hier bezieht sich die Redewendung auf die Schlange, deren Zunge
sich an der Spitze teilt. Die Schlange wiederum wird je nach Interpretation der
biblischen Genesis als Verkérperung des Bosen oder gar des Teufels gesehen.®

Die Vorstellung der Zunge als widerspenstiges, nur schwer zu zahmendes
Organ tritt prominent im biblischen Brief des Jakobus auf: «Aber die Zunge kann
kein Mensch zdhmen, das unruhige Ubel, voll tédlichen Giftesy».” Im christlichen
Hochmittelalter beschaftigen sich auffallend viele theologische Texte mit den
Verfehlungen der Zunge beziehungsweise ihrer Zihmung® und in ebenso wilder
Konzeption tritt die Zunge auch in Texten der Renaissance und der frithen Neuzeit
auf.” Vor dem Hintergrund dieser Vorstellung der wilden, ungezdahmten Zunge ent-
standen Motive des Zungenschleifens oder Zurechthimmerns: Es sind Bilder von
geschwitzigen oder lasternden Frauen, deren Zungen am Schleifstein oder auf dem
Amboss in die richtige Form gebracht beziehungsweise gezahmt werden.!

Nicht nur als Sinnbild fiir die Sprache soll die Zunge im Zaun gehalten werden,
sondern auch in ihrer korperlichen Form: In Europa halten Anstandsregeln dazu
an, die Zunge mehrheitlich im Mund zu behalten - sobald sie ausserhalb der Lippen
zu sehen ist, wird sie zur erotischen Geste, zum Bestandteil einer abschreckenden

w

Roéhrich, Lexikon (Anm. 2), S. 1186-1188.

Martinek, Martina: Wie die Schlange zum Teufel wurde. Die Symbolik in der Paradiesgeschichte von
der hebraischen Bibel bis zum Koran. Wiesbaden 1996, S. 49-55.

Jakobus 3, 8, zitiert nach der Ubersetzung Luthers.

Lindorfer (Anm. 1), S. 44.

Mazzio (Anm. 1), S. 53-57.

Metken, Sigrid: Zungenschleifen. In: Nina Gockerell (Hg.): Bunte Bilder am Bienenhaus. Malereien aus
Slowenien. Miinchen 1991, S. 81-84; Lindorfer (Anm. 1), S. 163.

(o))

O O

Tabea Buri: Zeichen des Bosen und Zeichen der Tugend

SAVk | ASTP 115:2 (2019)

N
~



Tabea Buri: Zeichen des Bosen und Zeichen der Tugend

SAVK | ASTP 115:2 (2019)

N
(=]

Grimasse oder zum Zeichen des Spottes.” Nun ist das Brechen von Anstandsregeln
integraler Bestandteil vieler Fasnachtstraditionen: Wahrend einer begrenzten Zeit
stellen Maskierte die alltdgliche Ordnung auf den Kopf und sind «allen mensch-
lichen Verpflichtungen und Fesseln entbunden».'? In vielen Fasnachtstraditionen
treten Maskenwesen auf, die mit abschreckenden Fratzen und liisternem Gehabe
die Leute erschrecken oder im apotropdischen Sinne jegliches Unheil vertreiben
sollen — und dazu gehort bisweilen auch eine herausgestreckte Zunge.

Das zeigt sich beispielsweise an der Maske einer «Tschaggattay, die ihre lange,
geschnitzte Zunge liistern nach oben streckt (Abb. 1). Form und Gewicht der Maske
legen nahe, dass sie wahrscheinlich nicht zum Tragen, sondern gezielt zum Ver-
kauf und zum Aufhdngen an einer Wand hergestellt wurde. Die herausgestreckte
Zunge gehort zwar nicht zu den klassischen Elementen dlterer Masken aus dem
Lotschental, auch wenn deren Gestalt sich bis heute kontinuierlich verandert hat."
Es ist daher nicht auszuschliessen, dass der Schnitzer bereits in den 1910er-Jahren
auf die Sehgewohnheiten jener volkskundlichen Forscher reagierte, die seit der
Jahrhundertwende im Wallis auf der Suche nach dem Archaischen und Wilden
waren." Ein Briefwechsel zwischen dem Sammler Leopold Riitimeyer und dem
damaligen Vorsteher der Abteilung Europa am Volkerkundemuseum Basel (heute
MKB) Eduard Hoffmann-Krayer macht deutlich, dass die «Wildheit» der Masken
ausschlaggebend fiir den Kaufentscheid sein konnte: Im Brief, in dem Riitimeyer
seinem Kollegen Hoffmann-Krayer unter anderem die Maske auf Abbildung 1 zum
Kauf anbietet, merkt er an, dass es viel bessere Exemplare gebe und er diese «et-
was geschleckty» finde (Brief vom 6. Mérz 1916). Hoffmann-Krayer stimmt ihm zu,
bezeichnet sie als «glatter» (Brief vom 8. Mdrz 1916), entscheidet sich aber den-
noch, sie in die Sammlung aufzunehmen.”® Méglicherweise trug auch die auffillig
provokante und in diesem Sinne wilde Zunge zu seinem positiven Kaufentscheid

11 Réhrich, Gebarde (Anm. 2), S. 26; Pasquinelli (Anm. 2), S. 197. Diese Interpretation der herausgestreck-
ten Zunge ist nicht universell. Im hinduistischen Kontext kann die Geste Beschamung ausdriicken. Vo-
gelsanger, Cornelia (Hg.): Kali, Visionen der Schwarzen Mutter. Ziirich 1993. In der tibetischen Kultur
dient sie bisweilen der Uberpriifung, ob eine Person mit schwarzer Magie in Verbindung steht. Tsering,
Bhuchung K.: Tibetan Culture in the 21st Century. www.phayul.com/news/article.aspx?id=96498&t=1,
15. 5. 2019. In der Ikonografie der Nasca-Kultur kann sie als Zeichen dafiir interpretiert werden, dass
die dargestellte Figur halluzinogene Stoffe eingenommen hat. Rickenbach, Judith (Hg.): Nasca. Ge-
heimnisvolle Zeichen im alten Peru. Ziirich 1999.

12 Reichstein, Ruth: Ursprung und Entwicklung der Maske. In: Masken der Schweiz und Europas. Fithrer
durch das Museum fiir Vélkerkunde und Schweizerische Museum fiir Volkskunde Basel. Basel 1960,
S.1-4.

13 Darauf verweist bereits Niederer, Arnold: Masken. In: René Creux (Hg.): Volkskunst in der Schweiz,
Paudex 1970, S. 281 f. Zu neueren Entwicklungen siehe Kuhn, Konrad J.: «Tschaggatta» im Internet.
Reprasentation und Normierungen in medialen Diskursen iber einen Fastnachtsbrauch im Lotschental
(Wallis, Schweiz). In: Daniel Drascek, Gabriele Wolf (Hg.): Brauche - Medien - Transformationen. Zum
Verhiltnis von performativen Praktiken und medialen (Re-)Prédsentationen. Miinchen 2016, S. 157-
184.

14 Stellvertretend sei hier genannt Riitimeyer, Leopold: Uber einige archaistische Geratschaften und
Gebrduche im Kanton Wallis und ihre prahistorischen und ethnographischen Parallelen, Festschrift fir
E. Hoffmann-Krayer. Basel 1916 (Sonderausgabe aus dem Schweizerischen Archiv fiir Volkskunde, 10).
Er nennt explizit die «Primitivitat und Wildheit» der Walliser Masken (S. 88).

15 Sammlungsakten Einlauf VI_0714, Museum der Kulturen Basel.



Abb. 1: Maske «Tschédggdta», Blatten,
Lotschental, um 1910, gekauft von Leopold
Ritimeyer 1916 (VI 6873, Foto: Omar
Lemke, 2019 © MKB).

Abb. 3: Maske «Bartl», Tressdorf, Osterreich,
um 1950 (VI 22709, Foto: Omar Lemke,
2019 © MKB).

Abb. 2: Teufelsmaske, Einsiedeln, zwischen
1940 und 1970 (VI 70258, Foto: Omar
Lemke, 2019 © MKB).

Abb. 4: Maske «Tschdmeler», Kiissnacht
am Rigi, Mitte 20. Jahrhundert (VI 389464,
Foto: Omar Lemke, 2019 © MKB).

Tabea Buri: Zeichen des Bosen und Zeichen der Tugend

SAVk | ASTP 115:2 (2019)

N
=



Tabea Buri: Zeichen des Bosen und Zeichen der Tugend

SAVK | ASTP 115:2 (2019)

w

bei. Die Maske trdgt ausserdem kleine Horner, die ihr einen ddmonischen Zug
verleihen.

Viele Masken teuflischer Figuren strecken ihre Zunge heraus. An der Fastnacht
in Einsiedeln fiihrt ein Teufel den «Siihudiumzug» an (Abb. 2). Kennzeichnend
sind seine geschwungenen Horner, die an den Spitzen rot sind, und seine lange,
ebenfalls rote Zunge.'® Nicht an der Fasnacht, sondern als Begleitung des St. Ni-
kolaus tritt in Osterreich der dimonische «Bartly auf, eine Variante des Krampus
(Abb. 3). Er bildet den «dunklen, strafend-drohenden, von der Kirche als «teuflisch
deklarierten Gegensatz»' zum heiligen Nikolaus. Um besonders «fleischig» zu wir-
ken, ist seine Zunge hier nicht geschnitzt, sondern aus textilem Material gefertigt.

Interessant ist auch die Figur des «Tschamelers», der im Herbst oder Friih-
ling im Kanton Schwyz auftritt (Abb. 4). Er verkorpert ein «Wildmannli», also ein
Wesen der ungezahmten Natur. Entsprechend ist seine Gestalt liber und iiber von
Moos und Flechten bedeckt und aus dem Gesicht ragt prominent eine rote Zunge
aus Filz. Sie zeigt an, dass er die Regeln des Anstands nicht kennt, seinen Trieben
freien Lauf ldsst. Einst galt er als gefiirchtetes Wesen, das bése Damonen vertrei-
ben sollte, heute verkorpert er ein den Menschen zwar wohlgesinntes, wenngleich
freches Geschopf.” Hier iiberschneiden sich zwei Aspekte der herausgestreckten
Zunge: Einerseits kann die Geste — gleich wie Fratzen und Wasserspeier an Gebau-
den - als apotropdisch interpretiert werden, also Ubel und Schaden abwendend.
Andererseits ist sie mit freundlicher Neckerei oder auch bosem Spott verbunden."
So ist die Geste hdufig auf Darstellungen des Leidenswegs und der Kreuzigung von
Jesus Christus zu sehen: Ungldubige zeigen ihm die Zunge, um ihn zu verhéhnen.?°
Heute gibt sie abstrahiert in einen Doppelpunkt und den Buchstaben P so mancher
getippten Kurznachricht eine ironische Wendung.

In der Stadt Basel verbindet sich mit der herausgestreckten Zunge eines der
Wahrzeichen Basels, der «Lallekonigy»: Ein médnnlicher Kopf mit grossen dunklen
Augen und einer Krone auf dem Kopf. Sein Name bezieht sich auf das alte Dia-
lektwort «Lille»?! fiir Zunge — denn er streckt die seine weit heraus. Das Original
aus getriebenem Kupfer, geschaffen wahrscheinlich von Daniel Neuberger, war um
1640 an einem Stadttor Basels montiert. Dort, wo sich heute die Schifflinde befin-
det, stand dieses Tor am Ansatz der Rheinbriicke und war die Pforte fiir diejenigen,
die den Rhein iiberquerten, um in die Stadt zu kommen. Ein Mechanismus im
Inneren des «Lallekonigs» bewirkte, dass die Augen im Takt der Turmuhr gerollt
wurden und die Zunge zwischen den Lippen hervortrat und wieder verschwand.
Das Spielwerk war wohl apotropaische Geste zum Schutze der Stadt, wurde aber
schon im frithen 19.Jahrhundert falschlicherweise als Spott gegen die andere

16 Bingisser, Ernst-Louis: Typische Einsiedler Fasnachtsfiguren. In: ders. (Hg.): Dr Tiifel isch lous. Einsied-
ler Fasnacht. Einsiedeln 2004, S. 97.

17 Prasch, Hartmut: Masken und Maskenbrauchtum in Oberkarnten und Osttirol. Klagenfurt 1987, S. 61.

18 Steinegger, Hans: Volkskultur. Bréauche, Feste und Traditionen (Geschichte des Kantons Schwyz, Bd. 6).
Zirich 2012, S. 161.

19 Lindorfer (Anm. 1), S. 216 f.

20 Rohrich, Gebarde (Anm. 2), S. 26; Pasquinelli (Anm. 2), S. 197.

21 Lalle. In: Schweizerisches Idiotikon, S. 1258.



Abb. 5: Kinderlarve «Ldllekénig», Basel, um Abb. 6: Fasnachtsplakette, Entwurf von Fritz
1990 (VI 71283, Foto: Omar Lemke, 2019 Gross, Basel, 1936 (VI 72055, Foto: Omar
© MKB). Lemke, 2019 © MKB).

Rheinseite interpretiert.?? Inzwischen gilt der «Léllekonigy als Inbegriff der Ne-
ckerei zwischen dem heutigen «Grossbasel» auf der einen Seite des Rheins und
«Kleinbasel» auf der anderen Seite des Rheins und taucht in vielen Varianten auf -
zum Beispiel als Logo eines lokalen Biers oder in selbst gebastelten Kindermasken
(Abb. 5).

Ebenfalls an dieses Motiv angelehnt gestaltete Fritz Glogg 1936 die Basler
Fasnachtsplakette. In jenem Jahr hatte das Abzeichen die Form einer grossen Fas-
nachtslaterne, die auf Schultern ungliicklicher Trager lastet (Abb. 6). Die Laterne
zeigt ein Gesicht, das hdmisch lachend eine liberdimensionale Zunge heraus-
streckt. Die unmissverstandliche Geste galt dem damals erstarkten nationalsozia-
listischen Regime im nahen Deutschland. Die Zungenspitze windet sich so, dass
ihre Form an den Bischofsstab erinnert, der in abstrahierter Weise das Wappen der
Stadt Basel ziert und damit die Ablehnung der gesamten Stadt Basel gegeniiber der
Nazidiktatur verkorpert.?

In all diesen Beispielen zeigt sich in der Geste der herausgestreckten Zunge
ein Bruch mit grundlegenden Benimmregeln - entweder, weil das entsprechende

22 Riggenbach, Rudolf: Schmuck der Mauern und Tore. In: C. H. Baer (Hg.): Die Kunstdenkméler des
Kantons Basel-Stadt (Die Kunstdenkméler der Schweiz). Basel 1932, S. 216. Fiir vergleichbare Fratzen
an Toren und Tirmen siehe Spycher, Albert: Der Basler Léllenkénig, seine Nachbarn, Freunde und
Verwandten. Basel 1987, S. 47-59.

23 Christen, Corina: Basler Fasnachtsplaketten. Zeitspiegel 1911-2007. Basel 2006, S. 52.

Tabea Buri: Zeichen des Bisen und Zeichen der Tugend

SAVk | ASTP 115:2 (2019)

w
ury



Tabea Buri: Zeichen des Bosen und Zeichen der Tugend

SAVk | ASTP 115:2 (2019)

w

Wesen von seinen Trieben geleitet ist und darum diesen Korperteil nicht unter
Kontrolle halten kann, oder aber, um bewusst zu provozieren. In beiden Fillen
irritiert das Sichtbarwerden der Zunge ausserhalb der Lippen.

Zungenreliquien und deren Nachbildungen: Stellvertreter
fiir einen Heiligen

Wihrend die Zunge in theologischen Schriften haufig als siindiges Organ diskutiert
wird, hat sie in mehreren christlichen Martyrer- und Heiligenlegenden eine ganz
andere Konnotation. Einige davon erzahlen, wie den Verkiindern des Evangeliums
ihre Zunge abgeschnitten oder ausgerissen wird, um die Verbreitung ihrer Lehren
zu unterbinden.? Die Zunge ist dabei Sinnbild fiir die Sprache, spielt aber in der
Verehrung der Martyrer keine weitere Rolle. Anders ist es in der Heiligenlegende
des Antonius von Padua: Antonius von Padua wurde 1195 in Lissabon geboren
und trat mit 17 Jahren in ein portugiesisches Kloster ein. Als junger Mann sei er
unauffallig gewesen, aber «<wenn man in sein Inneres hatte hineinsehen konnen,
so wiirde man darin [...] die Anlage zu einer aussergewohnlichen Beredsamkeit
gefunden haben».?® Seine Eloquenz machte ihn als franziskanischen Kirchenlehrer
bekannt und beliebt. Die Legende erzahlt, dass seine Reden so packend gewesen
seien, dass ihm sogar Fische zugehort hatten. Antonius starb 1231 bei Padua, wo er
in der ihm geweihten Antoniusbasilika bestattet wurde. Bereits 1232, ein Jahr nach
seinem Tod, wurde er nach einem damals aussergewohnlich schnellen Verfahren
als Heiliger kanonisiert. Er gilt als Schutzpatron der Seefahrer, der gliicklichen
Niederkunft und hilft beim Finden verlorener Gegenstdnde.?®

32 Jahre nach seinem Tod wurde Antonius’ Grab geiffnet. In der Andachts-
schrift St. Antonius-Biichlein ist zu lesen: «Das Fleisch dieses heiligen Lebens war
ganzlich aufgezehrt; aber, o Wunder! in Mitte dieser durch den Tod vollbrachten
Austrocknungen der Gebeine erblickte man die Zunge des glorwiirdigen Predigers
so vollkommen erhalten und roth wie in den Tagen, an welchen sie die gottliche
Lehre den Menschenkindern verkiindigt hatte».?” Der heilige Bonaventura nahm
die Zunge in seine Hande, um sie zu kiissen und zu lobpreisen. Nach seinen Wor-
ten entstand das Gebet an die Zunge: «O du gebenedeite Zunge! die du allezeit den

24 Livinus von Gent, Romanus von Antiochien, Placidus von Subiaco, Emmeram von Regensburg und
Leodegar von Autun wurde die Zunge ausgerissen oder abgeschnitten. Emmeram und Leodegar sollen
der Legende nach gleichwohl weiter gepredigt haben - sie vermochten sozusagen ihre Sprache von der
Korperlichkeit der Zunge zu lGsen. Livius von Gent halt als Attribut eine Zange mit der eingeklemmten
Zunge darin in der Hand. Den anderen genannten Mértyrern sind andere Attribute eigen und ihrer
Zunge wird keine weitere Bedeutung zugeschrieben. Kretschmer (Anm. 2), S. 470.

25 Bonifacius von Mainz (Hg.): St. Antonius-Bichlein. Vollstandiges Andachtsbuch zur Verehrung und
Anrufung des heiligen und wundertétigen Antonius von Padua, aus dem Orden der minderen Briider.
Mainz 1888, S. 1 f.

26 Wimmer (Anm. 2), S. 130.

27 Bonifacius (Anm. 25), S. 179.



Abb. 7: Gnadenpfennig mit einer Abbildung
des Zungenreliquiars von Padua, Padua, um
1850 (VI 67305, Foto: Omar Lemke, 2019 ©
MKB).

"
g
~

Herrn gelebt und gepriesen, und Andere zu seinem Lobe und Preise bewegt hast.»?®
In der Unversehrtheit dieses einen Organs manifestierte sich Antonius’ Heiligkeit.?’

Heute wird die Zunge des Antonius als Reliquie in einer gotischen Monstranz
in Paduas Antoniusbasilika aufbewahrt. Die Basilika ist ein beliebtes Wallfahrtsziel
und als Andenken fiir die Pilger werden sogenannte Gnadenpfennige hergestellt.
So auch der kleine Anhanger, der im Relief die Monstranz des Zungenreliquiars
des Antonius zeigt (Abb. 7). Die abgerundete Form der Zunge im Zentrum léasst
sich eher erahnen denn erkennen. Rundherum steht (in dieser gezielt fiir deutsch-
sprachige Reisende konzipierten Version) «Reliquiarium der Zunge des HIl. An-
tonius zu Paduay». So konnen Pilger eine Erinnerung an die Begegnung mit der
heiligen Zunge — und damit stellvertretend mit Antonius’ Heiligkeit — mit nach
Hause nehmen.

Die zweite Heiligenlegende, in der die Zunge eine zentrale Rolle spielt, ist
diejenige des Johannes von Nepomuk. Er wurde um 1345 im westbohmischen
Nepomuk geboren und durchlief eine klerikale Karriere, auf deren Hohepunkt er
1389 zum Generalvikar des Erzbistums Prag wurde. In dieser Funktion zerstritt
er sich mit dem damaligen bohmischen Konig Wenzel IV. Der Konflikt gipfelte in
der Folterung Nepomuks. Er iiberlebte zwar knapp, wurde daraufhin aber von der
Karlsbricke in die Moldau gestossen. Entsprechend ist er heute vor allem als Brii-
ckenheiliger bekannt.*® Wahrend historische Quellen realpolitische Griinde fiir den
Streit anfiihren, entstand im 15. Jahrhundert eine Erzdhlung, in deren Zentrum

28 Ebd.

29 Das Wunder der lebend erhaltenen Zunge bei der Exhumierung tritt auch in der spatmittelalterlichen
Heiligenlegende um Gregor den Grossen auf. Hier ist es allerdings nicht seine eigene Zunge, die leben-
dig bleibt, sondern diejenige des heidnischen Kaisers Trajan. Gregor war um das Seelenheil Trajans
bemiiht und liess deshalb seine Gebeine ausgraben. Die lebendige Zunge stand als Zeichen fiir das
gerechte beziehungsweise im Sinne christlicher Werte gefallte Urteilen Trajans (Cetto, Anna Maria:
Der Berner Traian- und Herkinbald-Teppich. Bern 1996, S. 12).

30 Hlavacek, Ivan: Johannes von Nepomuk und seine Zeit. In: Reinhold Baumstark et al. (Hg.): Johannes
von Nepomuk 1393-1993. Miinchen 1993, S. 13-19.

Tabea Buri: Zeichen des Bésen und Zeichen der Tugend

SAVK | ASTP 115:2 (2019)

w
w



Tabea Buri: Zeichen des Bosen und Zeichen der Tugend

SAVk | ASTP 115:2 (2019)

w

die Macht des Geheimnisses® steht: Thr zufolge war Nepomuk in Prag als Beicht-
vater tatig und hatte der Konigin die Beichte abgenommen. Deren Ehemann, Konig
Wenzel IV., wollte um jeden Preis wissen, was seine Gattin im Beichtstuhl erzahlt
hatte, und versuchte Nepomuk dazu zu bringen, das Geliibde des Beichtgeheimnis-
ses zu brechen. Nepomuk aber blieb standhaft: Selbst unter Folter wahrte er das
Geheimnis. Dieser Legende nach war der Todesstoss also die Folge seines standhaf-
ten Schweigens.*? Im 18. Jahrhundert bliihte Nepomuks Verehrung auf. Sein Grab
wurde 1719 geoffnet und gleich wie bei Antonius berichteten die Anwesenden, dass
inmitten seines verwesten Korpers die Zunge unversehrt geblieben sei.*® Dieses
sogenannte Zungenwunder trug massgeblich zu Nepomuks Heiligsprechung 1729
bei.** Heute wird das Gewebe, das als Nepomuks Zunge identifiziert worden war,
als Reliquie in der Prager Veitskathedrale aufbewahrt.*® Die Monstranz hat die
Form eines fiinfeckigen Sterns. Damit erinnert sie an die fiinf Sterne, die rund um
die Leiche des Nepomuk in der Moldau erschienen sein sollen. Mittlerweile werden
die fiinf Sterne stellvertretend fiir die Buchstaben des lateinischen Wortes tacui (ich
habe geschwiegen) interpretiert.%

Um an Nepomuks Heiligkeit teilzuhaben, entstand eine Vielzahl von Amu-
letten in Form von Zungen. Als Einzelstiick oder als Teil eines Kompositamuletts
sollten zungenformige Anhdnger aus getriebenem Blech oder gefassten Steinen
gegen Zungenkrankheiten wirken, aber auch vor boser Nachrede schiitzen.’” Bei
etwas grosseren Klosterarbeiten ist die Zunge oft aus Wachs oder Gips modelliert.
Bei einigen Klosterarbeiten wie dem Beispiel aus dem Osterreichischen Burgenland
(Abb. 8) ist deutlich ein kleiner Einschnitt an der Zungenspitze zu sehen - leicht
zur Mitte versetzt, sodass keine Assoziation mit dem Bild der gespaltenen Zunge
entstehen kann. Er erinnert an die Uberlieferung, dass sich just im Moment der
Exhumierung ein Schnitt in der Zunge aufgetan hatte, aus dem Blut wie aus einem
lebendigen Korper floss.’® In einem anderen, ebenfalls dsterreichischen Beispiel

31 Vgl. dazu Buri, Tabea: Eine Charakterisierung des Geheimnisses. In: Museum der Kulturen Basel (Hg.):
Das Geheimnis. Wer was wissen darf. Berlin 2018, S. 14-37.

32 Brauneck, Manfred: Religiose Volkskunst. Kéln 1978, S. 294.

33 Zur Geschichte Nepomuks Verehrung siehe von Herzogenberg, Johanna: Zum Kult des heiligen Johan-
nes von Nepomuk. In: dies.: Johannes von Nepomuk. Variationen tiber ein Thema. Miinchen, Pader-
born, Wien 1973, S. 25-35.

34 Beider Priifung der Wunder im Vorfeld der Heiligsprechung wurde als Einwand vorgebracht, dass auch
beim Jesuitenpater Ludwig Medin eine unversehrte Zunge aufgefunden worden war, ohne dass es als
Wunder anerkannt worden wére. Die Parallele zu Antonius wurde ebenfalls erwdhnt. Polc, Jaroslav:
Die Heiligsprechung des Johannes von Nepomuk. In: Reinhold Baumstark et al. (Hg.): Johannes von
Nepomuk 1393-1993. Miinchen 1993, S. 54 f.

35 Es wurde spdter als Hirngewebe identifiziert. Vlcek, Emanuel: Protokoll iber die Besichtigung und
Beurteilung der «Zungenreliquie» des Johannes von Nepomuk durch die am 10. April im National-
museum in Prag einberufene morphologische Fachkommission. In: Dommuseum zu Salzburg (Hg.):
250 Jahre HL. Johannes von Nepomuk. Katalog der IV. Sonderschau des Dommuseums zu Salzburg.
Salzburg 1979, S. 11 f.

36 Seibt, Ferdinand: Johannes von Nepomuk und die Krise seiner Zeit. In: Dommuseum zu Salzburg (Hg.):
250 Jahre HL. Johannes von Nepomuk. Katalog der IV. Sonderschau des Dommuseums zu Salzburg.
Salzburg 1979, Abb. 1 und S. 25.

37 Brauneck (Anm. 32), S. 294.

38 Ebd.,S.295.



Abb. 8: Klosterarbeit mit Nepomuk-Zunge, Abb. 9: Reliquienkéstchen mit Nepomuk-
Kloster Marienberg, Burgenland, Osterreich, Zunge, Niederdsterreich, 18. Jahrhundert

18. Jahrhundert (Ausschnitt von VI 35215, (VI 32334, Foto: Omar Lemke, 2019 © MKB).
© MKB).

wird die Fleischlichkeit durch die rote Farbe an der Schnittkante der Zunge betont
(Abb. 9). Das ganze Reliquienkéstchen nimmt die Form der Zunge auf.

Sowohl bei Antonius wie auch bei Nepomuk stehen ihre Zungen pars pro toto
fiir den ganzen Heiligen und dessen komplett kontrire Tugenden: In dem einen
Fall ist dies die Beredsamkeit, im anderen Fall die Schweigsamkeit. Dem zugrunde
liegt die Idee einer Kontinuitdt des Leibes: Gemdss der mittelalterlichen Kirchen-
lehre bleibt der Korper auch nach dem Tod mit einer Person verkniipft, sodass Teile
eines Verehrten als Stellvertreter fiir seinen gesamten Korper verstanden werden.

Die Zunge auf Andachtsbildchen: Abstrahiert und losgeldst
von Kdrperlichkeit

Wiahrend die Reliquie beziehungsweise deren Nachbildung die Prisenz des Hei-
ligen suggeriert, wird die Zunge auf Andachtsbildchen zum abstrakten Zeichen.
Andachtsbilchen sind kleine Druckgrafiken, die dem Gebet, als Amulett oder als
Erinnerung an eine Wallfahrt dienen und besonders in der Zeit der Gegenrefor-
mation verbreitet waren. Sie sind in der Regel einer bestimmten Tugend, einer

Tabea Buri: Zeichen des Bosen und Zeichen der Tugend

SAVK | ASTP 115:2 (2019)

3

[,



Tabea Buri: Zeichen des Bdsen und Zeichen der Tugend

SAVK | ASTP 115:2 (2019)

w

vi. 12542 V. 14667
Non egit Jnl;rm m lmguu. fua. B 14, /

[
4
}

f
f Honoris ac Fam éeDEfPen?ofl ¥
T = "Tanpuos 'mu.-m{ll,t’"l temprs ijumuli . ora.Pci)er gt ";_eo},ls_ g
Abb. 10: Andachtsbildchen Johannes von Abb. 11: Andachtsbildchen Johannes von
Nepomuk, Kupferstich von Joseph Erasmus Nepomuk, Kupferstecher unbekannt, Europa,
Belling. Augsburg, zweite Halfte 18. Jahr- 18. Jahrhundert (VI 14657, Foto: Omar
hundert (VI 12582, Foto: Omar Lemke, 2019 Lemke, 2019 © MKB).
© MKB).

biblischen Geschichte oder einer Heiligenfigur gewidmet. Um Glaubensinhalte
einer breiten Bevilkerung zugianglich zu machen, bedienen sie sich oft einer alle-
gorischen Bildsprache.*

Der heilige Nepomuk wird in der Regel mit einem Kruzifix und oft mit einem
Palmblatt als Zeichen seines Martyriums abgebildet. Auf Andachtsbildchen ist
iiber seinem Abbild haufig eine abstrahierte Zungendarstellung zu sehen. Gleich
wie sein Haupt von hellem Schein und fiinf Sternen umgeben ist, ist auch die
Zunge als Heiligkeit gekennzeichnet: Auf zwei Exemplaren aus dem Augsburg des
18. Jahrhunderts ist die Zunge von einem Strahlenkranz umgeben (Abbildungen
10 und 11). Auf dem einen Blatt sind ein versiegelter Brief und ein Schloss als
weitere Zeichen der Verschwiegenheit zu sehen. Zwei Keulen, eine Kette und eine
Fackel erinnern zudem an den Kontext der Folter, in dem die Zunge so wichtig
war (Abb. 10). Auf dem anderen Augsburger Blatt verdeutlicht eine Putte mit dem
sogenannten signum harpocarticum, dem Zeigefinger an der Lippe, das Thema
des Schweigens (Abb. 11). Die Zungen sind auf diesen Andachtsbildchen so stark

39 Zur historischen Entwicklung siehe Spamer, Anton: Das kleine Andachtsbild vom XIV. bis zum XX. Jahr-
hundert. Miinchen 1930. Fiir eine reichbebilderte (bersicht verschiedener Formen und Motive siehe
Surmann, Ulrike; Verhey, Mirjam: Glauben. Andachtsbildchen von A-Z. Kéln 2016.



Nt.Johan Nepomulk.

In Virtute ]i‘g'

C.2S8.C.3C Lot Lo Klaretor Cath . seufp. o evcod o
Hisrvathe. vk Lovvesonsae a0 buswiore

Abb. 12: Andachtsbildchen Johannes von Abb. 13: Andachtsbildchen Antonius von
Nepomuk, kolorierte Lithografie aus der Padua, Kupferstich der Gebriider Klauber,
Kunsthandlung von Joseph Lemoine, Luzern, Augsburg, 18. Jahrhundert (VI 13910, Foto:
19. Jahrhundert (VI 25753, Foto: Omar Omar Lemke, 2019 © MKB).

Lemke, 2019 © MKB).

abstrahiert, dass sie jeweils fast wie ein Ornament wirken. Sie sind absolut ab-
getrennt von der korperlichen Dimension. So ist es denn auch kein Widerspruch,
dass der lebendige Nepomuk auf dem gleichen Bild wie seine abgetrennte Zunge
zu sehen ist — oder sie gar selbst in der Hand halt (Abb. 12). Auf dem Luzerner
Bildchen aus dem 19. Jahrhundert wird sichtbar, wie die Zunge hier keineswegs
fleischlich und beweglich gedacht ist: Sie ldsst sich von Nepomuk miihelos in zwei
Fingern halten, ohne sich zu kriimmen.

Die Nepomuk-Zunge erinnert bildlich an Nepomuks wichtigste Tat, das Be-
wahren des Beichtgeheimnisses. Anders verhélt es sich mit Antonius’ Zunge: Sie
wird zwar ebenfalls verehrt, steht aber nicht mit der wichtigsten Episode seiner
Heiligenlegende, namlich der Erscheinung des Christkindes, in Verbindung. Auf
Andachtsbildchen ist Antonius von Padua fast immer mit Christus als Kleinkind
dargestellt. Auf wenigen Exemplaren ist aber auch die Zunge abgebildet, um an
seine aussergewoOhnliche Redegewandtheit und seine Heiligkeit, die sich im Wun-
der der unversehrten Zunge seines Korpers gezeigt hatte, zu erinnern. Sie wird
dazu ebenso sehr abstrahiert wie bei Nepomuk. Auf einem typischen Augsbur-
ger Exemplar der Gebriider Klauber ist die Zunge iiber Antonius’ Haupt platziert
(Abb. 13). Sie erscheint in einem Strahlenkranz, der fast identisch ist mit dem-

Tabea Buri: Zeichen des Bosen und Zeichen der Tugend

SAVk | ASTP 115:2 (2019)

w
-~



Tabea Buri: Zeichen des Bosen und Zeichen der Tugend

SAVk | ASTP 115:2 (2019)

w

F} B VT | Vi, 1346T

iolatlitin Cont . B

Otsin, Goeliebler femein,won' s 17/ (v mruslely;

er under demen Lilien w1 o~ .

= K Taroh Goals < 10,00 A Wiy B
Abb. 14: Andachtsbildchen Antonius von Abb. 15: Andachtsbild Johannes von Nepo-

Padua, Kupferstich von Joseph Gleich, Augs- muk, Kupferstich von Martin Engelbrecht,
burg, spates 18. Jahrhundert/frihes 19. Jahr-  Augsburg, erste Halfte 18. Jahrhundert
hundert (VI 13737, Foto: Omar Lemke, 2019 (VI 13468, Foto: Omar Lemke, 2019 © MKB).
© MKB).

jenigen auf dem Nepomuk-Bildchen, das zu einer dhnlichen Zeit am gleichen Ort
hergestellt wurde (Abb. 10). Auf einem spater ebenfalls in Augsburg entstandenen
Andachtsbildchen fiir Antonius ist die Zunge auf einer Kartusche auf der Stufe vor
dem Altar zu sehen, auf dem das Christkind erscheint (Abb. 14).

Nepomuk wird auf dem Andachtsbildchen (Abb. 11) als «Famae Defensor
perpetue» (ewiger Verteidiger gegen die Verleumdung) verehrt. Diese Rolle des
Kéampfers gegen die iible Nachrede wird auf einem anderen Exemplar auch bild-
lich dargestellt (Abb. 15): Eingerahmt im Stil des Rokoko zeigt dieses Andachts-
bildchen Nepomuk in siegreicher Haltung. In seiner Hand hélt er seine Zunge
und streckt sie wie als Instrument seiner Machtigkeit gegen den Himmel. Von
dort bewegt sich ein heftiger Blitz Richtung Erde. Er schldgt in einer Frau ein,
die der Text darunter als Personifikation der «Infamia» (iible Nachrede) identi-
fiziert. Verdeutlicht wird die Aussage dadurch, dass der Blitz gleichzeitig einen
Vogel trifft - ein Tier, das gerne mit dem Geschnatter und somit dem ziigellosen
Lastern assoziiert wird (eine Analogie, die uns in Zeiten des Nachrichtendienstes
«Twitter», so der englische Ausdruck fiir Geschnatter, umso verstindlicher ist).
In diesem Bild ist die Zunge nicht nur ornamentales Symbol, sondern vielmehr
Nepomuks wirkmachtiges Instrument.



Hier sind mehrere Bedeutungen der Zunge gleichzeitig prasent: Die Zunge als
nicht korperliches Symbol der Verschwiegenheit wird eingesetzt, um die unge-
zdahmten Zungen in den lebendigen Wesen zu bekdmpfen. Dies wird auch auf dem
Andachtsbildchen auf Abbildung 10 deutlich. Dort steht iiber allem eine Ehrung
Nepomuks tugendhafter Zunge: «Non egit dolum in lingua sua» (seine Zunge hat
keinen Betrug begangen). Darunter steht: «Tempus tacendi, et tempus loquendi»
(es gibt Zeiten des Schweigens und Zeiten des Sprechens). Damit sind bereits die
beiden Aspekte des handschriftlichen Gebets auf der Riickseite angedeutet: «Durch
falsch wahn Schand u. Spott, Sey mir ein schirmes Zelt Hilff wan ich in der Noth
Und als Patrone mein Lass mich kennen die Zeitten wan soll verschwigen sein
Oder reden den Leiitten Und durch dein Marter Cron Erbitt mihr jene Gnaden Das
von kein falsch Argwohn Ich niemahls sey beladen.» Dieses Gebet formuliert einen
zweifachen Wunsch: Einerseits erbittet es Kenntnis darum, wann das Schweigen
strategisch richtig eingesetzt wird, andererseits erbittet es Schutz vor bosen Zun-
gen, also vor Lasterei und Verleumdung. Nepomuk soll die Zungen von eventuellen
Widersachern, aber auch die Zunge der betenden Person kontrollieren. Er soll die
Wildheit der Zungen zdhmen, so wie er seine eigene Zunge auch unter der Folter
im Zaun gehalten hatte.

Die Zunge als Zeichen des Siegs

Sprachbilder und Allegorie der deutschen Sprache machen deutlich, wie die Zunge
als eigenstandiges, wildes Wesen imaginiert wird, das vom Verstand geziigelt wer-
den muss. Entsprechend provokativ ist denn auch das ungezahmte Herausstrecken
der Zunge: Wird dieser Korperteil sichtbar, zeugt das von der fehlenden Kontrolle
des Verstands tiber seinen Korper oder von bewusstem Regelbruch. Die Geste ist
deshalb das Zeichen der Ungezahmten und Bosen, aber auch der Abwehr von
Schaden. Es ist daher naheliegend, dass wilde oder ddamonische Maskenfiguren
verschiedener Fasnachtsbrdauche ihre Zungen zeigen.

Im Kontrast dazu steht die Verehrung der Zungen von Antonius und Nepo-
muk: Sowohl als Reliquie oder deren Nachbildung wie auch auf Andachtsbildchen
steht die Zunge hier fiir Tugendhaftigkeit. Dahinter steht die Erinnerung an die
Legenden der beiden Heiligen, die ihre Zungen in jeweils bemerkenswerter Art
und Weise zu zahmen wussten: Antonius brachte sie zum eloquenten Sprechen
und Nepomuk konnte sie auch unter Folter schweigend halten. Es ist also weniger
die Huldigung des noch immer negativ konnotierten Korperteils als vielmehr die
Bewunderung fiir den Akt der Zdhmung. Einer Jagdtrophde gleich ist die Zunge
Beweisstiick ihrer Unterwerfung unter den frommen Geist der beiden Heiligen.
Entsprechend wird sie in diesem Kontext auch nicht als lebendiger Bestandteil
eines Korpers dargestellt, sondern besonders auf den Andachtsbildchen von jeg-
licher Korperlichkeit gelost und zu einem Symbol abstrahiert. Dies erlaubt es denn
auch, dass Nepomuk die abstrahierte Zunge einem Machtinstrument gleich in die
Hohe halt, um damit gegen die ungezdahmten Zungen der Welt zu kampfen.

Tabea Buri: Zeichen des Bosen und Zeichen der Tugend

SAVk | ASTP 115:2 (2019)

3

O






	Zeichen des Bösen und Zeichen der Tugend : kulturwissenschaftliche Perspektiven auf Darstellungen der Zunge

