
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 114 (2018)

Heft: 1

Artikel: En passant : zur kulturellen Figur des Übergangs

Autor: Göttsch-Elten, Silke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-781027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-781027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHES ARCHIV FÜR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES

114. Jahrgang (2018), Heft 1, S. 7-24

En passant

Zur kulturellen Figur des Übergangs1

SILKE GÖTTSCH-ELTEN

Abstract

Das Markieren von Übergängen dient der Strukturierung von Zeiterfahrung. Christine

Burckhardt-Seebass hat in vielen Arbeiten auf die Bedeutung von Ritualen für die

Ordnungsarbeit entlang der Biografie aufmerksam gemacht. Der Beitrag versucht diese

Gedanken fortzuführen und zunächst in historischer Perspektive die Konstituierung mo-

derner gesellschaftlicher Zeiterfahrung als Krisenerfahrung um 1900 bis ins ausgehende

20. Jahrhundert nachzuzeichnen. Dabei lässt sich ein veränderter Modus der

Zeitwahrnehmung beobachten, den Aleida Assmann als das «Brechen der Zeit» beschrieben hat.

I Übergänge, die das Verbindende zwischen Vergangenheit und Zukunft betonen, werden

y verstärkt als Neuanfang akzentuiert und damit das Verhältnis zur Vergangenheit neu

geordnet. Das erfordert neue Praktiken der Synchronisation von Zeiterfahrung, die sich

sowohl in gesellschaftlichen Bereichen wie dem Museum als auch in der Bearbeitung

biografischer Erfahrungen (Ritualisierung) widerspiegeln.

«Und jedem Anfang wohnt ein Zauber inne ...» Dieser Vers aus dem 1941 erschienenen

Gedicht Stufen von Hermann Hesse könnte auch als Titel über meinem Vortrag
stehen. Weniger weil dieses Gedicht Teil des bürgerlichen Bildungskanons ist und
sich deshalb gut für die Textsorte «Festvortrag» eignet, als vielmehr deshalb, weil
er mittlerweile so selbstverständlich von der Populärkultur vereinnahmt ist, dass

er überall dort als Zitat verwendet wird, wo Menschen biografische Ereignisse als

intensiv erlebte Zäsur markieren und als solche kommunizieren wollen. In Anzeigen

zu Geburten, Geburtstagen, Hochzeiten, bei Todesfällen, ja sogar anlässlich

1 Vortrag gehalten am 23. 6. 2017 anlässlich der Akademischen Feier zum achtzigsten Geburtstag von
Christine Burckhardt-Seebass im Rollerhof in Basel. Für den Druck wurde er leicht überarbeitet und um

Literaturangaben ergänzt.



eines Umzugs in eine neue Wohnung wird diese Zeile als mit Bedeutung aufgeladenes

Motto verwendet, um damit Emotionen und Empfindungen in eine
gesellschaftlich akzeptierte rhetorische Figur zu übersetzen, vielleicht aber auch nur
ganz banal, um einem ästhetischen Bedürfnis nach Dekor und Formelhaftigkeit zu

entsprechen.
Mit einer solchen Absicht allerdings hätte ich mein Thema verfehlt, denn die

Metapher vom Anfang thematisiert etwas anderes als jene vom Übergang. Ein

Anfang ist voraussetzungslos, bricht angeblich radikal mit dem Vorangegangenen
und richtet somit seine Perspektive ausschliesslich auf das Zukünftige. Anders die

Metapher vom Übergang, die ja gerade das Verbindende, die Klammer zwischen
dem Davor und dem Danach betont. Übergang ist eine Denkfigur, die es uns ermöglicht,

Erfahrungen von Trennungen, Brüchen, Ablösungen zu synchronisieren. Damit

ist Übergang - und letztlich trifft das natürlich auch für die Figur des Anfangs
zu - eine Ordnungskategorie, mit der wir Erfahrungen, die wir mit und in der Welt

machen, in Worte kleiden, diese deutlich aus dem als gleichförmig erlebten Fluss

der Zeit herausheben und ihnen somit Sinn einschreiben.
Die Denkfigur des Übergangs strukturiert unsere Zeitwahrnehmung, unsere

Vorstellungen von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, bestimmt unsere
Wahrnehmung der räumlichen und sozialen Umwelt, indem wir Übergangs- und
Grenzräume ausmachen. Wir nutzen sie, um die veränderte Qualität sozialer
Beziehungen zu beschreiben, aus Freundschaft wird Liebe, aus Bekanntschaft wird
Freundschaft, was zum Teil ja auch ritualisiert ist, wie beispielsweise das

Brüderschafttrinken. Aber auch eine Biografie erhält ihre Struktur über das Setzen von
Zäsuren, die zugleich Übergänge implizieren: Geburt, Geburtstage, Konfirmationen,

Hochzeiten, Jubiläen usw. werden mit entsprechenden Praktiken und Narrati-

ven des Übergangs oder aber des Anfangs ausgestattet.
Natürlich hatte Hermann Hesse auch gar nicht gemeint, dass ein Anfang

voraussetzungslos sei, sondern ihm ging es um die Notwendigkeit des Loslassens, um
voranschreiten zu können und damit um den Gewinn, der in dem «Zauber» liegt,
sich auf das Neue ohne Bindung an das Davor und vielleicht auch ohne Bedauern

über das Zurückgelassene einzulassen. In diesem Sinn heisst es weiter:

«Wir sollen heiter Raum um Raum durchschreiten,
An keinem wie an einer Heimat hängen,
Der Weltgeist will nicht fesseln uns und engen,
Er will uns Stuf um Stufe heben, weiten.
Kaum sind wir heimisch einem Lebenskreise

Und traulich eingewohnt, so droht Erschlaffen,
Nur wer bereit zu Aufbruch ist und Reise,

mag lähmender Gewöhnungsich entraffen.»2

2 Hesse, Hermann: Gesammelte Werke, Bd. 1. Frankfurt am Main 1987, S. 119.



Auch wenn das Gedicht selbst und die intendierte Botschaft vielen, die den

Vers vom Zauber des Anfangs nutzen, nicht bekannt sein mögen, verwundert es

nicht, dass ein so nah an Alltagserfahrungen entlang formulierter Satz sich
aufgrund seiner symbolischen Prägnanz als Motto anbietet. Denn Ritualisierung und

Emotionalisierung von Zäsuren in der Biografie gehen einher - das wissen wir alle

aus eigener Erfahrung - mit einem starken Bedürfnis nach Kommunikation.
Die Basler Emerita für Volkskunde Christine Burckhardt-Seebass hat mit ihren

Arbeiten zur Ritualforschung wesentliche Beiträge zu diesen Fragen geliefert und
damit einem klassischen Kanonthema der Volkskunde, der Brauchforschung nämlich,

innovative und überraschende Anstösse für neue Fragestellungen gegeben.
Bereits in ihrer Dissertation von 1974 zur Geschichte der Konfirmation in Stadt

und Landschaft Basel widmete sie sich einem zentralen protestantischen Ritual im
Lebenslauf, das wie kaum ein anderes für einen Übergang, nämlich den von der
Kindheit ins jugendliche Erwachsenenalter, steht und für das der von Arnold van
Gennep geprägte Begriff rites de passage par excellence zuzutreffen scheint.3
Damit hatte Christine Burckhardt-Seebass ein Thema gefunden, das sie ihr gesamtes
Forscherleben begleiten sollte, und ihren Arbeiten verdanken wir entscheidende

Impulse für eine Neupositionierung dieses klassischen Feldes volkskundlicher
Forschung. Denn sie ging über die eingefahrenen Zugänge hinaus und verschob die

Perspektive von den klassischen, das heisst gesellschaftlich etablierten Zäsuren
auf veränderte Lebensentwürfe, wie wir sie in der Gegenwart beobachten können.
Nicht nur die Rituale selbst, sondern vor allem die mit ihnen verbundenen
Handlungen und Deutungen und ihre Situierung in einer sich wandelnden Gesellschaft
haben sie stets interessiert. Der, soweit ich sehe, von ihr geprägte Begriff passages
sans rites thematisierte jene Zäsuren, für welche die Gesellschaft keine konsensual
und traditionell abgesicherten Rituale bereithält.4 Am Beispiel der Ehescheidung
hat sie gezeigt, wie sich neue Formen der Ritualisierung unter Rückgriff auf eine
tradierte Formensprache herauszubilden beginnen, und zugleich dafür sensibilisiert,

auch in anderen Bereichen unserer Alltagskultur auf die Entstehung von
Ritualen als Bewältigungsstrategie von Übergängen zu achten: Wie werden zum
Beispiel gleichgeschlechtliche Trauungen begangen oder wie Ereignisse
verarbeitet, die kollektiv als irritierende und verstörende Zäsuren erlebt werden, etwa

Grossbrände, Terrorangriffe oder der Tod medial präsenter Persönlichkeiten.
«Rituallücken», so der von ihr verwendete Begriff, sollten Volkskundler dazu

herausfordern, nicht nur jene Rituale in den Blick zu nehmen, die als gesellschaftlich

akzeptierte, sozial vermittelte und historisch geformte Handlungen zum un-
hinterfragten kulturellen Inventar einer Gesellschaft gehören, sondern sich auch

3 Burckhardt-Seebass, Christine: Konfirmation in Stadt und Land Basel. Volkskundliche Studie zur
Geschichte eines kirchlichen Festes (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde, 57).
Basel 1975.

4 Burckhardt-Seebass, Christine: Lücken in den Ritualen des Lebenslaufs. Vorläufige Gedanken zu den

<passages sans rites>. In: Ethnologia Europea 10 (1990), S. 141-150.



dort umzuschauen, wo Gesellschaft sich wandelt, wo neue Orientierungen und
Lebensentwürfe entstehen.5

Aber nicht nur die Setzung eines Rituals als kommunikative Praxis sagt
etwas über eine Gesellschaft und ihren Sinnhorizont aus, mindestens genauso
aufschlussreich ist es, dort genauer hinzuschauen, wo zwar biografische Zäsuren

erlebt, aber zugleich rituelle Lücken gelassen werden, wo Wertevorstellungen und
Normen, die eigentlich der Ritualisierung bedürfen, neu verhandelt werden, aber

noch kein Ritual verfügbar ist. Wo und wie bilden sich also Rituale neu aus und

wo bleiben Lücken bestehen? Denn das sind neuralgische Punkte, an denen Kul-
turwissenschaftlerlnnen unterschiedliche kulturelle und gesellschaftliche
Transformationsprozesse in den Blick bekommen und wo wir etwas über den kreativen
Umgang mit kulturellen Formen und Formeln sowie über soziale Bedeutungsaushandlungen

und Sinneinschreibungen erfahren können. Brauch oder Ritual als

Medium des Übergangs, der Passage, des en passant sind eben kein «alter Flut»

einer traditionellen Volkskunde. Im Gegenteil, sie sind ein Schlüsselkonzept für
das Verständnis von Kultur und der von ihr verwalteten Werte und Ordnungen.
Diese Einsicht haben uns die Arbeiten von Christine Burckhardt-Seebass vor
Augen geführt.

Dabei war es der Volkskunde nicht gerade ins Stammbuch geschrieben, eine
Wissenschaft vom Übergang, also von der Veränderung, der Transformation zu
sein. Ihr kam im Konzert der Disziplinen lange Zeit die Aufgabe zu, das

gesellschaftliche Bedürfnis nach Stabilität und Dauer materialreich zu unterfüttern. «Wo

Orientierungen fehlen, bieten sich Bilder aus der <Volkskultur> an», hatte Konrad
Köstlin einmal bilanziert und damit auf die Rolle der Volkskunde als Produzentin
solcher Imaginationen aufmerksam gemacht.6 Als Disziplin verdankt die
Volkskunde ihr Entstehen am Ende des 19. Jahrhunderts dem gesellschaftlichen Bedürfnis

nach Orientierungen in turbulenten Zeiten. Bereits Richard Weiss - das hat

uns Christine Burckhardt-Seebass in Erinnerung gerufen - hatte 1946 in seinem

Buch Volkskunde der Schweiz auf diesen Zusammenhang aufmerksam gemacht:
«Volkskundliches Interesse und volkskundliche Forschung erwuchs immer aus

Kulturkrisen. Ihr stärkster Antrieb war und ist das Heimweh nach dem verlorenen

Paradies, nach dem Paradies der Ursprünglichkeit, nach dem (einfachen Lebern.»7

Das frühe volkskundliche Forschungsinteresse erhielt seine gesellschaftliche
Relevanz und Bedeutung durch die enge Verknüpfung mit den Befindlichkeiten

5 Burckhardt-Seebass, Christine: Zwischen McDonald's und weissem Brautkleid. Brauch und Ritual in

einer offenen und säkularisierten Gesellschaft. In: Österreichische Zeitschrift für Volkskunde (1989),
S. 97-110.

6 Köstlin, Konrad: Aus dem ethnographischen Musterkoffer. Volkskunde und Volkskultur in der

Mediengesellschaft. In: Klaus Beitl, Reinhard Johler (Hg.): Bulgarisch-österreichisches Kolloquium Europäische

Ethnologie an der Wende: Perspektiven - Aufgaben - Kooperationen. Referate der 1. Kittseeer

Herbstgespräche vom 10. bis 12. Oktober 1999 (Kittseer Schriften zur Volkskunde, 12). Kittsee 2000,
S. 23-35, hierS. 23.

7 Weiss, Richard: Volkskunde der Schweiz. Grundriss. Erlenbach, Zürich 1946, S. 53-54., zitiert nach

Burckhardt-Seebass, Christine: Der Verwissenschaftlichung des Selbsterlebten. In: Konrad Köstlin,

Herbert Nikitsch (Hg.): Ethnographisches Wissen. Zu einer Kulturtechnik der Moderne (Veröffentlichungen

des Instituts für Volkskunde der Universität Wien, 18), Wien 1999, S. 119-126, hier S. 119.



einer Gesellschaft um 1900. Denn mit den von ihr produzierten Bildern einer stabilen

Volkskultur war sie, die Volkskunde, eine, wie Konrad Köstlin festgestellt hat,

«Agentur der Modernisierung».8 Das von ihr produzierte ethnografische Wissen

gewann seine gesellschaftliche Anerkennung letztlich daraus, dass es half, die

«Zumutungen der Moderne», als welche die rasanten Veränderungen der Zeit um 1900

erlebt wurden, zu mildern. Volkskunde ist also, wenn man so will, als eine Wissenschaft

vom und im Übergang entstanden, ohne allerdings zunächst diese in ihrer
Genese liegende Dialektik von imaginierter Stabilität in der Vergangenheit und
erfahrenen Prozessen des Wandels in der Gegenwart für das eigene Forschungsfeld

produktiv zu machen. Erst die Historisierung des Phänomens Volkskultur,
also ihre Verortung in Zeit, Raum und sozialem Milieu, weichte die weitgehend
unhinterfragt wirkende Vorstellung von einer longue durée der Volkskultur und
die Fiktion einer ahistorischen, also nicht dem Wandel und der Veränderung
unterliegenden Vergangenheit auf. Die Arbeiten von Hans Moser und Karl-S. Kramer

zur historischen Volkskunde, die sich auch an den Ansätzen von Richard Weiss

orientierten, vor allem aber die Ideen, die Hermann Bausinger in seiner
Habilitationsschrift von 1961, Volkskultur in der technischen Welt, formulierte, veränderten
das Fach und sein Selbstverständnis nachhaltig.9 Denn Bausinger machte den

«Übergang», den Wandel explizit zum Ausgang seiner Überlegungen zur
Transformation der Volkskultur zwischen Vormoderne und Moderne. Kontinuität, also

die Vorstellung von ungebrochener Dauer, wurde nun wie in der Festschrift für
Hans Moser mit einem distanzierenden Fragezeichen versehen.10 Spätestens hier
setzte eine selbstreflexive Beschäftigung der Disziplin Volkskunde mit der eigenen

Fachgeschichte ein.
Als Hans Moser 1961 Begriff und Sache Folklorismus in die Diskussion

brachte, war das nur das konsequente Ergebnis dieser neuen Orientierung. Seine

Beobachtung, nämlich dass traditionelle Volkskultur in der modernen Welt
vielfältig genutzt wird und in die Alltagskultur eingebaut ist, liess die Frage nach

den Ungleichzeitigkeiten, nach dem Nebeneinander von historischen Elementen

der traditionellen Volkskultur und modernisierter Lebenswelt virulent werden.

Während Hans Moser Folklorismus als Volkskultur aus zweiter Hand verstand und
damit die traditionelle Volkskultur gegen den in der Moderne als Ressource für
Tourismus und Freizeit genutzten Folklorismus ausspielte, also von Vorstellungen
des Echten und des Unechten ausging,11 haben vor allem Hermann Bausinger und
Konrad Köstlin das Konzept Folklorismus genutzt, um gesellschaftliche Befindlich-

8 Köstlin, Konrad: Volkskunde: Pathologie der Randlage. In: Karl Acham (Hg.): Geschichte der öster¬

reichischen Humanwissenschaften, Bd. 4: Geschichte und fremde Kulturen. Wien 2002, S. 369-413,
hier S. 388.

9 Bausinger, Hermann: Volkskultur in der technischen Welt, Stuttgart 1961.

10 Bausinger, Hermann; Brückner, Wolfgang (Hg.): Kontinuität? Geschichtlichkeit und Dauer als volks¬

kundliches Problem. Festschrift für Hans Moser. Berlin 1969.
11 Moser, Hans: Vom Folklorismus in unserer Zeit. In: Zeitschrift für Volkskunde 58 (1962), S. 177-209;

Bausinger, Hermann: Zur Kritik der Folklorismuskritik. In: Populus revisus. Tübingen 1966, S. 61-75;
Köstlin, Konrad: Folklorismus und Ben Akiba. In: Rheinisches Jahrbuch für Volkskunde 20 (1970),
S. 243-256.



keiten der Moderne entlang des rezenten Umgangs mit historischer Volkskultur zu
hinterfragen.12 Die zu beobachtende Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen wurde

gedeutet als eine Reaktion auf Vertrautheitsschwund in der Moderne, auch als

Kompensation ökonomisch prekärer Lebensverhältnisse, um nur einige Ansätze

zu nennen. Solche Interpretamente für den Rekurs auf historische Phänomene

erlaubten es, Übergänge, Veränderungen, Transformationen als komplexe
gesellschaftliche Prozesse in den Blick zu nehmen.13

Übergänge können also sehr unterschiedliche Qualitäten besitzen, werden je
nach Kontext anders wahrgenommen, sie sind eine Orientierungs- und Ordnungskategorie

und damit «Menschenwerk», um Martin Scharfe zu zitieren.14 Übergänge

regulieren unser Verhältnis von Gegenwart zu Vergangenheit und Zukunft
und rhythmisieren somit unsere Zeitwahrnehmung. Schon ein Blick auf die

Semantisierung des Begriffs Übergang macht deutlich, welche grosse Bandbreite

an Interpretationsmöglichkeiten darin enthalten ist. Ich will jetzt allerdings nicht
Wortfelder abschreiten, sondern mich konkret mit zwei Zeitschnitten dem Thema

nähern. Zunächst möchte ich zurückgehen in die Zeit um 1900, wo es um die

Herausbildung von Kulturkritik als Beschreibungsebene des Übergangs geht und eben

auch um die Anfänge der akademischen Disziplin Volkskunde, um davon ausgehend

die Frage nach aktuellen Prozessen der Zeitwahrnehmung und der Ordnung
von Zeit zu stellen.

Krise als Erfahrung vom Übergang um 1900
Die Zeit um 1900 war wie kaum eine Zeit zuvor geprägt von einem beschleunigten
Wandel, der in breiten Teilen der Bevölkerung zu einer umfassenden Verunsicherung

führte. Nicht nur die Arbeitswelt veränderte sich rasant, sondern auch die
soziale und natürliche Umwelt: Urbanisierung, Technisierung und Industrialisierung
in Stadt und Land seien hier nur als Stichworte genannt. Verarbeitet wurde solche

Erfahrung in einer gesellschaftlich breit verankerten Kulturkritik, die das Szenario

der Krise entwarf. Der Historiker Thomas Mergel hat Krisen in erster Linie als

Wahrnehmungsphänomene bezeichnet.15 Sie sind nicht nur vor dem Hintergrund
einer Gesellschaft zu verstehen, die eine Zeit oder ein Ereignis als Krise erlebt. Sie

seien, so fährt er fort, Formen der Selbstbeschreibung einer Gesellschaft, mit der
sie sich sowohl ihrer Reformbedürftigkeit wie ihrer Wandlungsfähigkeit vergewissere.

Hinter dem Konzept einer Krise stehe die Vorstellung, dass über sie der Weg

von einer gewesenen Normalität in eine zukünftige führe, dass also die jeweilige

12 Vgl. dazu: Bausinger, Hermann: «Da capo: Folklorismus». In: Albrecht Lehmann, Andreas Kuntz (Hg.):
Sichtweisen der Volkskunde. Zur Geschichte und Forschungspraxis einer Disziplin. Berlin, Hamburg
1988, S. 321-328.

13 Köstlin, Konrad: Folklorismus als Therapie? Volkskulturals Therapie? In: Edith Hörandner (Hg.): Folklo¬

rismus. Neusiedl 1982, S. 129-147. Vgl. auch Köstlin, Konrad: Folklore, Folklorismus und Modernisierung.

In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 87 (1991), S. 46-66.
14 Scharfe, Martin: Menschenwerk. Erkundungen über Kultur. Köln, Weimar, Wien 2002.
15 Mergel, Thomas: Krisen als Wahrnehmungsphänomene. In: Mergel, Thomas (Hg.): Krisen verstehen.

Historische und kulturwissenschaftliche Annäherungen. Frankfurt am Main 2012, S. 9-24.



Gegenwart den Bruch zwischen zwei Normalitäten repräsentiere, der aber zugleich
die Ermöglichung einer wiederum stabilen Zukunft in sich trage. Krise meint somit
kein Ende, sondern ist quasi ein Prozess der Läuterung, um zukünftige Lebensentwürfe

zu ermöglichen.
Der Gegenstand volkskundlichen Forschungsinteresses, nämlich die materielle

und immaterielle Überlieferung einer ländlichen Welt, wurde in jener Zeit
zum Allheilmittel für die rasanten Veränderungen stilisiert, hier finden wir das

von Richard Weiss beschworene Heimweh nach dem verlorenen Paradies wieder.

Bürgerliche Vereine wie der 1904 in Deutschland gegründete «Bund Heimatschutz»

schrieben das programmatisch fest und machten sich neben Natur- und
Denkmalschutz auch die Pflege der «Volkskultur» zur Aufgabe. Was bereits seit
der Romantik ein wichtiger Bestandteil der nationalen Selbstvergewisserung und
Ressource für nation building war, wurde nun systematisiert. Volkskultur wurde
zu einem wichtigen Baustein in einem rückwärtsgewandten Geschichtsbild. Denn

in ihr materialisierte sich für viele Zeitgenossen die vorindustrielle, vormoderne
Welt, die als die stabilere und verlässlichere Gesellschaft gegen eine sich immer
mehr beschleunigende Gegenwart ausgespielt wurde.

Um dieses neu entstehende Verhältnis von Gegenwartserfahrung und
Vergangenheitsverklärung beschreibbar zu machen, schlagen die Kulturwissenschaftler
Thomas Düllo und Hartmut Böhme den Begriff Transformation vor und stellen ihn
dem eher eindimensional argumentierenden Verständnis von sozialem Wandel

gegenüber.16 Transformationsprozesse erzeugen Ungleichzeitigkeiten, das heisst
nicht alle gesellschaftlichen Bereiche wandeln sich in gleicher Geschwindigkeit.
Der «mentale Haushalt» der Menschen bleibt hinter der industriellen Entwicklung
und dem damit verbundenen Wandel der Umwelt zurück. Wenn also Beschleunigung

nicht als Fortschritt, sondern als Bedrohung des Bewährten erlebt wird, dann
entsteht ein Gefühl der Destabilisierung, der Entwertung von Werten, der Detradi-

tionalisierung des Traditionellen. Die als nicht mehr synchronisierbar erlebte Un-

gleichzeitigkeit wird als das nahende Ende gesellschaftlicher Ordnungen gedeutet.
Solche Erfahrungen führen zu einer verstärkten Reflexion über das Verhältnis von
Gegenwart zu Vergangenheit, und zwar sowohl im gesellschaftlichen wie im indi-
viduell-biografischen Kontext. Der als beschleunigt wahrgenommenen Gegenwart
wird die als entschleunigt gedachte Vergangenheit entgegengesetzt. Dabei meint
Vergangenheit allerdings keine historisch definierte Epoche mehr, sondern wird
universell als das Frühere verstanden und somit zur blossen Projektionsfläche,
die mit Eigenschaften wie Überschaubarkeit, Vertrautheit, soziale Nähe, Sicherheit
lokaler und regionaler Traditionen sowie stabile soziale Ordnungen ausgestattet
wird. Vergangenheit fungiert als Referenzordnung, an der eine als defizitär
wahrgenommene Gegenwart abgeglichen wird. Wandel im Sinn von Transformation
bezeichnet somit einen Prozess, der auf verschiedenen gesellschaftlichen Ebenen

in unterschiedlicher Stärke und Intensität verläuft, der aber Mitgliedern einer

16 Böhme, Hartmut (Hg.): Transformation. Ein Konzept zur Erforschung kulturellen Wandels. München
2011; Düllo, Thomas: Kultur als Transformation. Bielefeld 2001.



Gesellschaft stets eine Neujustierung bisher geltender Ordnungen und Orientierungen

abverlangt.
Wandel wird initiiert durch komplexe Veränderungen, die das Beziehungsge-

fiecht von Individuen und Gruppen, materieller und sozialer Umwelt und Institutionen

aus der Balance bringen. Das erfordert eine Neuordnung des Verhältnisses

von Früherem mit dem Späteren, wobei die positiv besetzte Referenzzeit, also die

Vergangenheit, aus der Retrospektive konstruiert wird.
Wie erhellend es sein kann, solche Zeiterfahrungen für die Analyse des mentalen

Profils einer Generation zu nutzen, hat der Historiker Martin Doerry in seinem
Buch Übergangsmenschen. Die Mentalität der Wilhelminer und die Krise des Kaiserreichs

für Deutschland gezeigt.17 Der Begriff Übergangsmenschen übrigens wurde
bereits 1899 geprägt, ein Beleg dafür, dass die Menschen auch damals ihre Zeit als

Übergang wahrnahmen und sich als von der Zeiterfahrung geprägt begriffen.
Insbesondere die Vertreter der Heimatbewegung haben daran mitgearbeitet,

ein Interpretament von Vergangenheit zu entwerfen, das als Ressource für die

Gestaltung von Zukunft genutzt werden konnte. Der Vordenker der Heimatbewegung
Ernst Rudorff hat solche Vorstellungen seinen Lesern immer wieder in ausdrucksstarken

Bildern vor Augen geführt. Zwei kurze Beispiele mögen als Eindruck
genügen. 1904 schreibt er: «[...] so sehe man sich daraufhin doch einmal eine Gruppe
alter Häuser in Hildesheim, Braunschweig, Nürnberg oder sonst wo an, und
vergleiche damit einen Block von modernen Wohnkasernen, der etwa einige hundert
Schritt davon entfernt im letzten Jahrzehnt in die Welt gesetzt worden ist. Wovon

redet die eine, wovon der andere? Dort Familiensinn, bürgerliche Tüchtigkeit,
Gemütlichkeit, Schlichtheit, Friede und Freude, Genügsamkeit und Genügen, Humor
und Gottesfurcht; hier Strebertum, Scheinwesen und Aufgeblasenheit, elegante
Renommisterei, vollkommenste Nüchternheit, Kälte und Blasiertheit. Dort Poesie,

hier kahler Verstand.»18

Noch radikaler hatte er zehn Jahre zuvor solche Visionen mit der Bedrohung
durch die gerade dem Verbot entkommene Sozialdemokratie in Zusammenhang

gebracht: «Eine verkoppelte Feldmark und ein Mietskasernenviertel sind zwei
hübsche Abbilder für den Zukunftsstaat der Sozialdemokratie, von dem man
sagen dürfte, dass allein die ihm eingeborene Langeweile genügen würde, um das

Geschöpf, das man bis dahin unter dem Namen Mensch zu verstehen pflegte, zu
töten.»19

Es geht also um nichts weniger als um das Überleben und dafür muss die

Vergangenheit befragt werden, da nur sie die Vorlagen für eine erneuerte Gesellschaft
liefern kann und nur sie somit Zukunft ermöglicht. Die Heimatbewegung etabliert
für die Zeitgenossen höchst eindringlich und plausibel Denkfiguren, Bilder, Deu¬

tz Doerry, Martin: Übergangsmenschen. Die Mentalität der Wilhelminer und die Krise des Kaiserreichs.

Weinheim 1986.
18 Rudorff, Ernst: Heimatschutz. 3., überarbeitete Auflage. München, Leipzig 1904, S. 16-17.

19 Rudorff, Ernst: Der Schutz der landschaftlichen Natur und der geschichtlichen Denkmale Deutschlands.

Vortrag gehalten zu Berlin, 30. März 1892. Berlin 1892, S. 16.



tungen und Wissensordnungen, mit denen Krisenerfahrungen in Narrative übersetzt

werden können, also erzählbar gemacht werden.

Kulturkritik, wie sie sich in solchen Beschreibungen äussert, ist allerdings
mehr als blosse Rhetorik. Sie ist wie Georg Bollenbeck zu Recht gesagt hat,
«Reflexionsmodus der Moderne».20 Kulturkritik entstehe in der Auseinandersetzung
mit dem Fortschrittsglauben, wie er in der Aufklärung etabliert wurde. Die Erfahrung,

dass deren emanzipatorische Visionen keine Wirklichkeit wurden, bringe,
so Bollenbeck, Verlustgeschichten hervor, die zum Kern der Kulturkritik werden.

Prozesse, Verhältnisse, Abläufe werden als Verfallsgeschichten thematisiert, das

heisst, die eigene Zeit wird verworfen und zugleich die Vergangenheit verklärt.
So müssen ja auch jene starken Bilder, die Ernst Rudorff entworfen hat, gelesen
werden. Allerdings bedeutet das nicht etwa, dass Kulturkritik in blosser
Rückwärtsgewandtheit erstarrt, im Gegenteil. Der Diagnose folgt vielmehr die Suche

nach Auswegen, also nach Strategien der Oberwindung, der Entwurf von
Übergangsszenarien.

Die im kulturkritischen Denken zentrale Vorstellung des Verfalls und damit
das Inbeziehungsetzen von Gegenwart zu Vergangenheit, scheidet, so Bollenbeck,
Kulturkritik von Zeitkritik: «Im Unterschied zur Zeitkritik hat Kulturkritik ein
Geschichtsbewusstsein von langer Dauer.» «Kulturkritik», fährt er fort, «erwächst

aus der wertenden Rekonstruktion unterschiedlicher zivilisatorischer Zustände;
sie hinterfragt den Fortschritt des eigenen Zeitalters, lehnt die eigene Gegenwart
mit Blick auf die Opfer ab und sucht nach Auswegen in der Zukunft.»21 Ihre
gesellschaftliche Wirkung ist für die Zeit um 1900 nicht zu unterschätzen. Sie wurde
nicht nur zu einer Denkhaltung der bildungsbürgerlichen Elite und damit weit ins
20. Jahrhundert getragen, sondern hatte auch grossen Einfluss auf die Denkstile
vieler geisteswissenschaftlicher Fächer, darunter auch die Volkskunde.

Entscheidende Referenz aller kulturkritischen Positionen war Friedrich
Nietzsche. Seine apodiktischen Szenarien etablierten eine Rhetorik des

Untergangs, des Verlustes, des Sterbens, die sich tief in den mentalen Haushalt der

wilhelminischen Gesellschaft einschrieb. Begriffe wie Entartung, der durch die

erfolgreichen, gleichnamigen Bücher von Max Nordau22 popularisiert wurde, oder
der Begriff Dekadenz gingen in den allgemeinen Sprachgebrauch ein. Nordau

übertrug den in der Kriminalanthropologie entwickelten Begriff der Entartung
auf die künstlerisch-ästhetische Produktion und meinte damit vor allem Werke

von Lew N. Tolstoi, Emile Zola und Henrik Ibsen. Er kündigte in seinem damals
sehr populären Buch eine Katastrophe bisher nicht bekannten Ausmasses an und
schürte damit Angst- und Untergangsszenarien. Dekadenz, ein Begriff, der sich
in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts vor allem als künstlerisch-ästhetisches

Konzept durchsetzte, wurde in den kulturkritischen Debatten biologistisch aufgeladen

und als Niedergang und Verfall von Kulturen und Gesellschaften gedeutet, so

besonders wirkungsvoll im Buch Oswald Spenglers mit seinem Untergangszenario

20 Bollenbeck, Georg: Eine Geschichte der Kulturkritik von J. J. Rousseau bis G. Anders. München 2007.
21 Bollenbeck, Geschichte, S. 20.
22 Nordau, Max: Entartung, 2 Bände. Berlin 1892/93.



des Abendlands.23 Auch die negative Aufladung des Zivilisationsbegriffs spitzte
sich in dieser Zeit zu und verschärfte die Frontstellung Kultur versus Zivilisation.
Dichotomes Denken prägte mehr und mehr die Welterfahrung. Entartung, Dekadenz,

Zivilisation auf der Negativseite, positiv gewendet stand auf der anderen
Seite Kultur, Leben, Seele.

Aber bei aller pessimistischen Grundstimmung ging es nicht um blosse

Weltuntergangsszenarien, sondern immer um das Spannungsverhältnis von Untergang,
Verfall auf der einen Seite und der Frage nach der Ermöglichung einer Zukunft auf
der anderen Seite. Kulturkritik wollte Handlungsoptionen aufzeigen. Deshalb ist es

aus der Perspektive der Volkskunde nicht nur wichtig, die einschlägigen Schriften

heranzuziehen, sondern den Blick zugleich auf praxeologische Felder zu richten,
also nach den Techniken und Strategien zu fragen, mit denen kulturkritisches
Denken in Handeln übersetzt wurde. Damit wäre ich bei der Frage nach der
Materialität des als krisenhaft erlebten Übergangs und bei den damals entstandenen
volkskundlichen Sammlungen von Sachkultur und mündlicher Überlieferung und
des gesellschaftlichen Umgangs mit ihnen.

Das Bedürfnis, die bedrohte oder sogar verschwindende Umwelt zu erhalten
oder zumindest die Erinnerung an sie zu bewahren, durchzog viele Felder
gesellschaftlichen Handelns. Professionalisiert wurden solche Aktivitäten insbesondere

an den Schnittstellen von Heimatbewegung und Wissenschaft, also dort, wo sich

auch die frühe Volkskunde als akademische Disziplin bewegte. Auf sehr
unterschiedlichen Feldern wurden Praktiken des Bewahrens, Dokumentierens und

Zeigens, dazu gehören das Museum, der Denkmal- und Naturschutz, die Heimatpflege,

aber auch die Anfänge methodisch reflektierter ethnografischer
Feldforschung, sowie der ästhetischen Aneignung erprobt. Sie alle haben nachhaltig
daran mitgearbeitet, Szenarien einer vermeintlich im Untergang befindlichen Welt

zu produzieren und diese mit ihren Sammlungen und Dokumentationen narrativ
aufzubereiten. Die Aufmerksamkeit der Sammler war zwar auf die Vergangenheit
als das Aufzubewahrende gerichtet, aber die Techniken des Bewahrens bedienten

sich modernster Apparate: So eröffneten der Fotoapparat oder der Fonograf bis

dahin unbekannte Möglichkeiten des Dokumentierens. Der Kunsthistoriker Paul

Kemp hatte die Bedeutung solcher Apparate, insbesondere die der Fotografie,
zutreffend charakterisiert: «Einem historisierenden, sammelnden, zerstörenden und
renovierenden Zeitalter war mit einem Male die Furcht genommen, irgendwas zu
verlieren.»24

Die Erfahrung des Verlustes wurde in Objekten materialisiert, Gegenstände,
die aus dem Alltag verschwanden, wurden nun zu Stellvertretern der untergehenden

Welt stilisiert. Sie wurden zu «Semiophoren», um Krzysztof Pomian25 zu zitieren.

Die Praktiken des Dokumentierens, des Aufbewahrens sollten die Erinnerung

23 Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Weltgeschichte.

Ungekürzte Ausgabe, 17. Auflage. München 2006.
24 Kemp, Wolfgang: Theorie der Fotografie I 1839-1912. In: Wolfgang Kemp, Hubertus von Amelun¬

xen (Hg.): Theorie der Fotografie 1839-1995.1—IV. München 2006, S. 13-45, hier S. 40.
25 Pomian, Krzysztof: Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln. Neuausgabe. Berlin 1998.



an eine vergehende materielle Welt festhalten und zugleich Anleitung sein, sie als

Ressource für die ästhetische Gestaltung von Zukunft zu nutzen.
In den zeitgenössischen Publikationen zentraler Vertreter der Heimatbewegung

war der Diskurs über das Spannungsverhältnis von Stabilität (Bewahren,

Konservieren, Pflegen, [Wieder-] Beleben) und Destabilität (Auflösung, Verlust,
Zerstören, Verschwinden) prominent. Es ging dabei zunächst um gesellschaftliche
Szenarien, also um Untergang, Auflösung, dann um die dafür herangezogenen

Begründungen (gegen Überfremdung, gegen Sozialdemokratie, für zukünftige
Generationen) sowie um Strategien des Bewahrens (Denkmal- und Naturschutz,
Trachten- und Brauchpflege, Fotografieren, Aufzeichnen) und um die Nutzung von
Formaten wie Ausstellungen, Fotobände, aktive Heimatpflege, also sehr vielfältige
Felder. Ziel war es, eine enthistorisierte Vergangenheit mit einer als bedrohlich
erlebten Gegenwart zu verbinden, um daraus Perspektiven für eine lebenswerte
Zukunft zu gewinnen. Die Allgegenwärtigkeit dieser Debatten, aber auch die

Erfahrung von Beschleunigung und Kontingenz, die als Vertrautheitsschwund und
Verlust gedeutet wurden, führte zu einer Perspektive auf die Lebenswelt, die stets

deren Endlichkeit mitdenkt. Damit gewinnt ein das 20. Jahrhundert prägendes

Interpretament an Kontur.
Der Rhetorik des Verlustes, des Sterbens, des Verschwindens, des Zerstörens

war nicht auf ein definitives Ende ausgerichtet, sondern implizierte den
Rettungsgedanken und verwies damit auf Ressourcen, aus denen man für die Gestaltung
der Zukunft schöpfen kann.

Deshalb ist es nur konsequent, dass in dieser Zeit in der Volkskunde das

Problem der Authentizität, Echtheit, Bewahrung und Präsentation des historischen
Materials bewusst wird und zu intensiven Diskussionen herausfordert. Die
Auswahl der Gegenstände und Materialien, deren Dokumentation, Anordnung und
Inszenierung sind somit auch Fragen von gesellschaftlicher Relevanz. Der stetige
Verweis auf die Dringlichkeit des Sammeins verstärkte die Erfahrung von
Beschleunigung einmal mehr und betonte die grosse Bedeutung des Materials, weil
es als Ressource für die Überwindung einer als defizitär erlebten Gegenwart in
Wert gesetzt wurde.26

Drei Modi im Umgang mit Materialität möchte ich kurz vorstellen.
1. Das Konservieren als Erhaltung des Historischen: Die Denkmal- und

Naturschutzbewegung, aber auch die zahlreichen musealen Sammlungen, in denen

Volkskunst und Spitzenerzeugnisse des traditionellen Handwerks bewahrt werden,
sind der Idee des Erhalts des Originalen verpflichtet. Die Forderung nach Authentizität

als Oualitätsmerkmal der eigenen Arbeit am Bewahren forcierte die Reflexion
über die methodischen Grundlagen des Sammeins und Bewahrens in der Disziplin
Volkskunde. Technische Errungenschaften wie die Fotografie und Tonaufnahmen,
aber auch das wortgetreue Aufzeichnen mündlicher Überlieferung, worauf viele
Sammler hinweisen, sensibilisieren für die Aura des Originals. So sind etwa die

26 Weiterführend dazu Göttsch-Elten, Silke: Vom Ende der geordneten Welt - Kulturkritik und Krisener¬

fahrung um 1900. In: Andreas Bihrer etat (Hg.): Endlichkeit. Zur Vergänglichkeit und Begrenztheit
von Mensch, Natur und Gesellschaft. Bielefeld 2016, S. 291-309.



abwaschbaren Gummimanschetten des mecklenburgischen Gymnasiallehrers und
Forschers Richard Wossidlo, auf denen er das ihm von seinen Informanten Erzählte
sofort und wortgetreu mitzuschreiben versuchte, in der volkskundlichen
Fachgeschichte legendär.27

2. Praktiken des Zeigens und des Aufführens: Aber es ging nicht nur um das

Aufbewahren, sondern auch darum, das Bewahrte und als Original Authentifizierte
öffentlich zu machen und in den gesellschaftlichen Deutungshorizont einzubinden.

Das geschah über mediale Formate wie das Ausstellen und Vorführen, die

Narrative bereitstellten, mit denen Vergangenheit erzählbar gemacht und so an die

Gegenwart angebunden werden kann.
Freilichtmuseen wie das 1891 in Stockholm von Arthur Hazelius begründete

Skansen nahmen hier eine Vorreiterrolle ein. Die von ihm bereits auf den

Weltausstellungen entwickelte Ausstellungssprache wurde als vorbildhaft von
anderen europäischen Museen übernommen. In Dioramen stellte man, ähnlich
wie in Puppenstuben, Szenen aus dem Volksleben aus oder heimatbewegte Laien

beziehungsweise Schauspieler führten Volkstänze oder Handwerkstechniken vor.28

Performativität und Theatralität waren beliebte Stilmittel für die Verlebendigung
des an sich toten Materials,29 mit denen, wenn man so will, das heutige Spiel mit
living history oder re-enactment vorweggenommen wurde. So legte der bereits
genannte Richard Wossidlo um 1900 eine der umfangreichsten Sammlungen mündlicher

Überlieferung an und nutzte sein Material als Grundlage für erfolgreiche
plattdeutsche Theaterstücke wie zum Beispiel Winterabend in einem mecklenburgischen

Bauernhaus von 1900. Die gedruckten Texthefte dienten plattdeutschen
Laientheatern im gesamten niederdeutschen Sprachraum als Anregung für ihre
Aufführungen. Wossidlo hatte dazu eigens eine Kiste zusammengestellt, in der
originale Objekte wie Trachten, Geschirr, Einrichtungsstücke usw. enthalten waren
und die von den plattdeutschen Vereinen ausgeliehen werden konnten. Auch hier
ging es um Authentizitätsansprüche. Protagonisten wie Wossidlo und viele andere
verstanden sich als Initiatoren einer erfolgversprechenden Revitalisierungsbewe-

gung. Praktiken des Zeigens und Vorführens hatten also eindeutig auch didaktische,

volkspädagogische Absichten.
3. Praktiken der Ästhetisierung: Performanz als Nachspielen historischer

Wirklichkeit ist letztendlich auch eine Technik der Ästhetisierung des Alltags.
Aber nicht nur auf der Bühne wurde der Rückbezug auf die Vergangenheit
zelebriert, sondern man umgab sich vielerorts mit Dingen, die dem Stil der Volkskunst

verpflichtet waren. Denn materielle Überlieferung wurde nicht nur in den Museen

auf die Bühne gebracht, sondern auch als Ästhetisierung der Lebenswelt genutzt,
also in den modernen Lebensstil integriert. Mit dem Rückgriff auf historische For-

27 Vgl. dazu Göttsch-Elten, Silke: Richard Wossidlo - ein Pionier der wissenschaftlichen Volkskunde. In:

Kieler Blätter zur Volkskunde 41 (2009), S. 9-20.
28 Vgl. dazu Wörner, Martin: Vergnügen und Belehrung. Volkskultur auf den Weltausstellungen 1851-

1900. Münster 1999.

29 Göttsch, Silke: Imaginierte Welten - Bildersucht im 19. Jahrhundert. In: Siegfried Becker et al. (Hg.):

Volkskundliche Tableaus. Festschrift für Martin Scharfe. Münster 2001, S. 227-235.



men und Materialien zeigte man zum Beispiel im Wohnstil «Geschmack». Wohnen
als eine auf Distinktion angelegte Praxis sollte die Zugehörigkeit zur bürgerlichen
Gesellschaft unter Beweis stellen. Mit dem Wissen um die ästhetische Qualität von
Objekten und deren gesellschaftliche Akzeptanz setzte man sich von jenen Schichten

ab, die der Zivilisation, also der seelenlosen Moderne mit ihrem industriell
gefertigten Warenangebot, erlegen waren. Kunsthandwerk griff auf traditionelles
Handwerk zurück und wurde der Verflachung des Designs durch die Industrieproduktion

entgegengesetzt. Kunsthandwerkerschulen wurden gegründet, und nicht
selten entwickelten sich daraus später Kunst- und Gewerbemuseen, in denen die

Vorbildstücke des traditionellen Handwerks, in der Regel Objekte, die als Volkskunst

aufgewertet wurden, ausgestellt wurden. Sie sollten für eine breite
Bevölkerungsschicht geschmacksbildend wirken. Künstler wie Heinrich Vogeler auf
dem Barkenhof im niedersächsischen Worpswede lebten in ihren Häusern diesen
Wohnstil vor, der stets auch Lebensstil war. Die Praktiken des Ästhetisierens, also

der bewussten Ausgestaltung der eigenen Umwelt, gehörten um 1900 in reformerischen

Kreisen zum modernen Lebensstil. Das kulturkritisch verhandelte Verhältnis

zur Vergangenheit bedeutete dabei keine Abkehr von der Gegenwart, sondern

wurde im Gegenteil für die Herausbildung eines distinktiven Lebensstils genutzt,
der auf eine Ästhetisierung des Alltags setzte. Darüber wurden «Geschmacksdebatten»

und damit auch Diskurse um soziale Positionierung geführt. Auch das lässt

sich als Gestaltung von Übergang interpretieren, nämlich die Herausbildung eines

Lebensstils, der bewusst historische Elemente als Ressource nutzt, um sie ästhe-

tisiert und damit ihrer historischen Funktion entkleidet, zu nutzen. Ästhetisiert
wird der nun spielerische Umgang mit Vergangenheit zum Ausweis von Modernität.

Auch das ist Synchronisationsarbeit als Reflex auf die Erfahrung von Wandel,

von Transformation.

Zeiterfahrungen
Die in der Zeit um 1900 entstehenden Vorstellungen von Übergängen und dem

Umgang mit ihnen haben lange nachgewirkt. In den 1980er-Jahren haben
insbesondere die Philosophen Odo Marquard und Hermann Lübbe sich mit gesellschaftlichen

Erfahrungen von Verlust, ausgelöst durch technologischen Fortschritt,
ökologische Krise, Wirtschaftskrise und steigende Arbeitslosigkeit, auseinandergesetzt
und wiederum Beschleunigung und Vertrautheitsschwund diagnostiziert und mit
dem Verweis auf den damaligen Musealisierungsboom und den gesellschaftlichen
Bedarf an Kompensationsgeschichten (zum Beispiel Denkmalschutz, Naturschutz,
Traditionen des Abendlands, Aufwertung der Geisteswissenschaften als den neuen
Geschichtenerzählern) Erklärungsangebote gemacht.30 Beide Trends sollten helfen,
so Marquard, die fremder werdenden Herkunftswelten wieder vertraut zu machen.

30 Marquard, Odo: Zukunft braucht Herkunft. Philosophische Essays. Stuttgart 2003; Marquard, Odo:

Apologie des Zufälligen. Philosophische Studien. Stuttgart 1987; Lübbe, Hermann: Der Fortschritt und

das Museum. Über den Grund unseres Vergnügens an historischen Gegenständen. London 1982.



Aus kritischer Auseinandersetzung mit diesen Thesen speiste sich in jener
Zeit die gerade von der universitären Volkskunde geäusserte Kritik am
Freilichtmuseum, das solche gesellschaftlichen Befindlichkeiten als «Illusions- und
Simulationsagentur»,31 wie Gottfried Korff es nannte, bediente. Aleida Assmann
fasste dieses Phänomen folgendermassen zusammen: «Der Fortschritt erzeugt das

nostalgische Heimatmuseum [...] als geschützter Ort des Stillstands kompensiert
das Museum den Vertrauensschwund in einer sich überstürzt wandelnden Welt.»32

Die Kritik zielt auf die als nichtauthentisch diskreditierte Präsentation historischer
Lebenswelten im Museum. Die Ausstellungen zu diesem Thema bedienten die
gesellschaftliche Sehnsucht nach intakten und damit idyllisierten Lebenswelten und
seien somit nichts weiter als das Erzählen von Verlustgeschichten, sprich Kompensation.

So der Tenor der damaligen Kritik. Also nichts dazugelernt? Oder anders

gefragt: Reichen solche Deutungen heute noch aus?

Es ist die Erfahrung von Ungleichzeitigkeiten, die das Gefühl verstärken, in
Zeiten des Übergangs zu leben, und die Frage, ob die Ungleichzeitigkeiten
beziehungsweise Transformationen, mit denen wir gegenwärtig leben, stärker und
verdichteter sind als je zuvor, ist müssig, weil es um Modi der Zeiterfahrung geht und
nicht um objektiv messbare Parameter.

Aleida Assmann hat in ihrer grundlegenden Studie Ist die Zeit aus den Fugen?

vom Brechen der Zeit als Modus moderner Zeiterfahrung gesprochen und damit

gemeint, dass in der modernen Zeiterfahrung Gegenwart und Zukunft durch die

radikale Abtrennung und Abspaltung der Vergangenheit eine Aufwertung erfahren

würden, die Vergangenheit aber gleichzeitig als Referenzzeit ihren Glanz verliere.
Anders als die Vormoderne, die stets dort, wo Brüche auftraten, zum Beispiel bei
einem Herrscherwechsel, darum bemüht war, Kontinuitäten herzustellen, etwa über
die dynastische Erbfolge, setzt die Moderne darauf, den Anfang, den Neubeginn,
also das Brechen der Zeit zu behaupten. Die Vergangenheit wird als das

Überkommene und damit Überwundene abgetan. Das Brechen der Zeit äussert sich in
einem abrupten Übergang, der nirgendwo Kontinuität als Absicherung bereithält
und damit wiederum das Merkmal von Krisenhaftigkeit in sich trägt.

«Und jedem Anfang wohnt ein Zauber inne» kann somit als Leitmotiv moderner

Zeiterfahrung gelten, mit aller damit verbundenen Ambivalenz, die übrigens
auch Hermann Hesse bewusst war, denn die folgende Zeile des Gedichts heisst:

«Der uns beschützt und der uns hilft, zu leben.» Wie sich solche Befunde in
Alltagswahrnehmung einschreiben können, dafür gibt der Schriftsteller Florian lilies ein
wunderbares Bild, wenn er in seinem Buch Ortsgespräch über das Heimatmuseum
nachdenkt: «In meinem Heimatmuseum ist der Eintritt frei [...]. Das Heimatmuseum

ist mein Elternhaus - und die Häuser der Tanten und Nachbarn sind dessen

Außenstellen. Ich könnte ja auch ins echte Heimatmuseum gehen, oben in der

31 Korff, Gottfried: Die Kunst des Weihrauchs - und sonst nichts? In: Gottfried Korff: Museumsdinge

exponieren - deponieren, hg. von Martina Eberspacher, Gudrun König und Bernhard Tschofen. Köln,

Weimar, Wien 2002, S. 96-109, hier S. 101.

32 Assmann, Aleida: Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall des Zeitregimes der Moderne. München

2013, S. 215.



Burg. Aber da sind Geräte, deren Sinn ich nicht mehr verstehe. Eiserne Rechen

zum Abstreifen der Flachsknoten, die zu Leinöl verarbeitet werden. Nach dem Rösten

im Wasserloch geht der Flachs dann durch die ebenfalls ausgestellte Brache,

wird dann mit dem Schwingeisen geschlagen, durch die Hechel gezogen und dann
mit der Kratze gereinigt [...]. Da wird man ja schon von den Worten ganz wuschig.
In meinem persönlichen Heimatmuseum geht es prosaischer zu. Denn es war
einmal, da waren all die Dinge dort selbstverständlich für mich, langweilig, normal.
Erst im Rückschluss werden sie zu besonderen Exponaten, weil man weiß, dass

es Requisiten sind aus einem Stück, das nie wieder aufgeführt wird, höchstens

zwei-, dreimal im Jahr, wenn Tante Do Geburtstag hat oder an Weihnachten, wenn
ich wieder heimreise und das Heimatmuseum besuche und seine Außenstellen.
Das Alltägliche ist zum Besonderen geworden, die Küche und das Bad zu einer Art
technischem Museum.»33

Für ihn bleibt alles, was vor die individuell erlebte Zeit zurückgeht,
unverständlich. Es ist heute nicht mehr selbstverständlich zugänglich und verwirrt nur,
es macht «wuschig» und taugt dann nicht einmal mehr für Kompensationsgeschichten.

Die Museen haben mit ihren Ausstellungen zu Themen, die immer mehr an die

Gegenwart heranrücken, dieser Entwicklung längst Rechnung getragen. Ausstel-

lungs- und Sammlungskonzepte orientieren sich inzwischen an der Zeit nach 1970

und vermehrt auch an den Befindlichkeiten der Generation, die der sogenannten
Postwachstumsgesellschaft angehört. Freilichtmuseen setzen auf ökologische
Themen, präsentieren zum Beispiel historische Kulturlandschaften, rekonstruierte
historische Gartenanlagen und bieten damit Gegenentwürfe zu zersiedelten und
industrialisierten Landschaften an. Landwirtschaft und Tierhaltung werden im
Freilichtmuseum nach biologisch-ökologischen Prinzipien betrieben und die
veranstalteten Märkte setzen auf Themen wie Nachhaltigkeit und Regionalität. Der
historische Baubestand aus dem 19. und früheren Jahrhunderten gerät da leicht
aus dem Blickfeld. Das einstmals als Kompensationsagentur für Verlusterfahrung
gescholtene Freilichtmuseum definiert sich immer mehr als ein Ort, der als ästhetische

Ressource für eine nachhaltige, ressourcenbewusste Lebensführung dient,
für die an historischen Praktiken Mass genommen wird. Unterschiedliche Zeiten
werden damit nicht mehr auf einer Zeitachse von Vergangenheit zur Gegenwart
erfahren, sondern als Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, also als soziale und
räumliche Differenz.

Bernhard Tschofen hat darauf hingewiesen, dass damit eine alltägliche Erfahrung

verbunden ist: «Zumal wir als in der Moderne Lebende über ein kulturelles

Gedächtnis verfügen, das uns hilft, über Symbole, Medien und Institutionen
Vergangenheit und Gegenwart in eins zu bringen und damit zugleich Entwürfe

von Zukunft zu legitimieren, handeln wir immer in und mit unterschiedlichen
Ordnungen.»34

33 lilies, Florian: Ortsgespräch. München 2006, S. 186-187.
34 Tschofen, Bernhard: Über die Ungleichzeitigkeiten und Konflikte in spätmodernen Lebenswelten. In:

Erna Lackner (Hg.): Die Provinz und die weite Welt. Lokale, nationale und globale Identitäten.
Innsbruck 2014, S. 15-28.



Ganz ähnlich hat der Soziologe Hanns-Georg Brose35 argumentiert. Die

Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen meine ja nicht die Präsenz unterschiedlicher
Zeitschichten, sondern das Nebeneinander von verschiedenen Zeiterfahrungen, wie
es zum Beispiel in der Kommunikation zwischen Generationen, aber auch in der
materiellen Kultur unserer Lebenswelt ein unhintergehbares Merkmal unserer
Gegenwart sei. Die darin liegende Herausforderung für die Gesellschaft sei es, eine

Synchronisation der unterschiedlichen Zeiten zu leisten. Unter Synchronisation
versteht Brose die Herstellung plausibler Anschlüsse zwischen als ungleichzeitig
wahrgenommenen Phänomenen. So bleiben diese nicht als Bruch stehen, sondern
werden mit sozialem Sinn ausgestattet. Das geschieht über Narrative, über
Erzählungen, mit denen die Wahrnehmung von Ungleichzeitigkeiten in ein mit Sinn
versehenes Verhältnis zueinander gebracht werden. Hier haben die Museen,
insbesondere Freilichtmuseen, bereits ihre Chance erkannt, wie die aktuellen Trends

zeigen.
Aber auch in den Alltagspraktiken können wir solche Synchronisationsleistungen

beobachten. Die steigende Beliebtheit des Formats living history oder re-

enactment, Retrostile in Mode und Design und die Lust am Historischen, die sich in
der Popularität von Filmen, Büchern und Computerspielen, die historische Welten
erstehen lassen, zeigt, dass Vergangenheit attraktiv ist, aber nicht als historische

Vergangenheit, sondern als Ressource, um Alltagserfahrungen zu erweitern, es ist
eine spielerische und ästhetische Aneignung.

Veränderte Modi der Zeitwahrnehmung wirken sich auch auf das Ordnen der

eigenen Biografie aus, bilden sich in Lebensentwürfen und in der Gestaltung der
Lebenslaufrituale ab. Und damit wären wir beim Ausgangspunkt meines Vortrages
und der Frage nach der Bedeutung von Übergangsritualen im Lebenslauf angekommen.

Es scheint einen geradezu inflationären Zuwachs an Anlässen, Übergänge im
Lebenslauf zu feiern, zu geben. Schon der zehnte Geburtstag eines Kindes wird
herausgehoben, runde Geburtstage werden von vielen prominent gefeiert, in die

Ausgestaltung einer Hochzeit, die unvergleichlich sein soll, investieren vor allem
Bräute sehr viel Zeit und Energie, Junggesellen- und Junggesellinnenabschiede
gehören an Samstagen fast schon zum Strassenbild unserer Städte, der dreissigste

Geburtstag gehört natürlich auch in diese Reihe. Längst nutzen gleichgeschlechtliche

Paare bei Trauungen ganz selbstverständlich die klassischen Hochzeitsrituale,
aber auch für Scheidungen haben sich Rituale herausgebildet, deren Muster sich

am klassischen Vorbild der Hochzeit orientieren, so gibt es zum Beispiel
Scheidungstorten, Glückwunschkarten und es werden Partys gefeiert, auf denen das

Brautkleid zerschnitten, Eheringe im Wasser versenkt, also die Umkehrung des

Rituals, die Parodie als Stilmittel genutzt werden. In einem Spiegel-Online-Artikel

vom 14. Februar 2014 berichtet eine geschiedene Frau über ihre Gründe, eine

35 Brose, Hanns-Georg: Towards a Culture of Non-Simultaneity? An Introduction. In: Brase, Hanns-

Georg (Hg.): Cultures of Non-Simultaneity. Special Volume of Time and Society 13/1 (2004), S. 5-26;
Brose, Hanns-Georg: Das Gleichzeitige ist ungleichzeitig. Über den Umgang mit einer Paradoxie und

die Transformation der Zeit. In: Hans-Georg Soeffner (Hg.): Unsichere Zeiten. Herausforderungen
gesellschaftlicher Transformationen. Wiesbaden 2010, S. 547-562.



solche Party zu veranstalten: «Wenn man heiratet, wird das mit vielen Ritualen

begangen. Warum sollte man nicht auch nach der Beendigung eines Lebensabschnitts

ein Fest feiern, um Abschied zu nehmen, um loszulassen? Das tue der
Seele gut. Ausserdem möchte sie sich bei allen Freunden bedanken, die sie in der

schwierigen Trennungszeit unterstützt haben.»36

Christine Burckhardt-Seebass hatte in ihren Überlegungen zu den passages
sans rites im Jahr 2000 noch festgestellt, dass es deutliche Rituallücken gebe, zum
Beispiel in Bezug auf die Scheidung. Als Erklärung hat sie damals auf Ungleich-
zeitigkeiten verwiesen. Die Gesellschaft hinke quasi hinter sich selbst her. Sie

praktiziere zwar viele neue Lebensentwürfe, aber die Intensität und symbolische
Besetzung bestimmter Rituale wie das der Hochzeit stehen einer Übertragung auf
solche biografischen Ereignisse entgegen, die nicht die entsprechende gesellschaftliche

Akzeptanz besitzen. Natürlich wissen wir heute, dass sich die Verhältnisse

gewandelt haben. Aber das widerspricht ja gar nicht der These. Einerseits ist es

das Ergebnis einer fortschreitenden Liberalisierung unserer Gesellschaft, und es

wäre eher die Frage zu stellen, wo wir heute mit unserem Ritualhaushalt hinter
realer Lebenswirklichkeit herhinken, aber auch, so meine ich, ist es bedingt durch
eine sich wandelnde Wahrnehmung der sozialen Zeit. Das Brechen der Zeit, um
noch einmal auf die Argumentation von Aleida Assmann zurückzukommen, ist zu
einem Bestandteil individueller Identitätsarbeit geworden. Zeit in Bezug auf die

eigene Lebenszeit wird immer weniger auf langen Zeitachsen wahrgenommen. Die

Verbindlichkeit traditioneller Lebensentwürfe hat sich zugunsten einer hohen Plu-

ralität aufgelöst, das Denken in Generationen ist weitgehend verloren gegangen.
Zunehmend dreht sich Identitätsarbeit um das Ordnen der eigenen, individuellen
Biografie, das war ja auch das Motiv der zitierten Frau, die ihre Scheidungsparty
organisierte. Dabei geht es nicht mehr im Sinn der rites de passage um
Übergangsrituale, mit denen kritische Phasen des Lebenslaufes, die als Übergang von
einem Status in den anderen verstanden werden, symbolisch bearbeitet werden,
sondern darum, die eigene Biografie zu strukturieren und mit Sinn zu versehen.

Der Soziologe Andreas Reckwitz hat in einem kürzlich erschienenen Buch über

Singularitäten den Zwang der Individuen zur Einzigartigkeit als Motor für solche

Praktiken benannt.37 Das Brechen, das Loslassen, das Feiern des neuen
Lebensabschnitts wird dabei stärker betont als das Zusammendenken des Davor und des

Danach. Stufen im Sinn von Hermann Hesse sind nicht mehr die Lebensstufen der
vormodernen Alterspyramiden, auf denen der Mensch im Lauf seines Lebens in
jedem Jahrzehnt um eine Stufe auf- oder absteigt und die ein gelungenes Leben an
das Erfüllen von Rollenerwartungen knüpften, sondern es geht um die individuelle
Gewinnung neuer Räume, neuer Handlungsoptionen und damit letztendlich auch

um die Eventisierung der Biografie.
Dass wir die klassischen Konzepte der rites de passage, wie sie von Arnold van

Gennep und Victor Turner formuliert worden sind, angesichts der Anstrengun-

36 Vgl. www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/scheidungspartys-wenn-das-ende-der-ehe-zum-festwird-a-
950375.html (26.1. 2018).

37 Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moderne. Berlin 2017.



gen moderner Arbeit an der Biografie ohnehin überprüfen müssen, hat Christine
Burckhardt-Seebass schon früh angemahnt und uns damit aufgegeben, die alten
Felder der Volkskunde nicht vorschnell zu räumen, sondern zu überprüfen, wo
sich daraus Ansätze für eine aktuelle und kritische Analyse von Kultur ergeben.
Die erhöhte Aufmerksamkeit, welche die Ritualisierung der Biografie zurzeit im
Alltag erfährt, verweist auf mehr als nur eine Möglichkeit der Eventisierung,
vielmehr lassen sich daran auch moderne Zeitkonzepte ablesen.


	En passant : zur kulturellen Figur des Übergangs

