Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 114 (2018)

Heft: 1

Artikel: En passant : zur kulturellen Figur des Ubergangs
Autor: Gottsch-Elten, Silke

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-781027

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-781027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHES ARCHIV FUR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES
114. Jahrgang (2018), Heft 1, S. 7-24

En passant

Zur kulturellen Figur des {ibergangs?

SILKE GOTTSCH-ELTEN

¥ ner
i

e ]

.
o

R

i

pr

Abstract

Das Markieren von Ubergingen dient der Strukturierung von Zeiterfahrung. Christine
Burckhardt-Seebass hat in vielen Arbeiten auf die Bedeutung von Ritualen fiir die Ord-
nungsarbeit entlang der Biografie aufmerksam gemacht. Der Beitrag versucht diese
Gedanken fortzufiihren und zunéchst in historischer Perspektive die Konstituierung mo-
derner gesellschaftlicher Zeiterfahrung als Krisenerfahrung um 1900 bis ins ausgehende
20. Jahrhundert nachzuzeichnen. Dabei 14sst sich ein verdnderter Modus der Zeitwahr-
nehmung beobachten, den Aleida Assmann als das «Brechen der Zeit» beschrieben hat.
Uberginge, die das Verbindende zwischen Vergangenheit und Zukunft betonen, werden
verstirkt als Neuanfang akzentuiert und damit das Verhéltnis zur Vergangenheit neu
geordnet. Das erfordert neue Praktiken der Synchronisation von Zeiterfahrung, die sich
sowohl in gesellschaftlichen Bereichen wie dem Museum als auch in der Bearbeitung
biografischer Erfahrungen (Ritualisierung) widerspiegeln.

«Und jedem Anfang wohnt ein Zauber inne ...» Dieser Vers aus dem 1941 erschiene-
nen Gedicht Stufen von Hermann Hesse konnte auch als Titel iiber meinem Vortrag
stehen. Weniger weil dieses Gedicht Teil des biirgerlichen Bildungskanons ist und
sich deshalb gut fiir die Textsorte «Festvortrag» eignet, als vielmehr deshalb, weil
er mittlerweile so selbstverstdndlich von der Populdrkultur vereinnahmt ist, dass
er iiberall dort als Zitat verwendet wird, wo Menschen biografische Ereignisse als
intensiv erlebte Zasur markieren und als solche kommunizieren wollen. In Anzei-
gen zu Geburten, Geburtstagen, Hochzeiten, bei Todesféllen, ja sogar anldsslich

1 Vortrag gehalten am 23. 6. 2017 anldsslich der Akademischen Feier zum achtzigsten Geburtstag von

Christine Burckhardt-Seebass im Rollerhof in Basel. Fiir den Druck wurde er leicht iiberarbeitet und um
Literaturangaben ergénzt.

SAVK | ASTP 114:1 (2018)

-



Silke Gottsch: En passant

SAVk | ASTP 114:1 (2018)

[}

eines Umzugs in eine neue Wohnung wird diese Zeile als mit Bedeutung aufgela-
denes Motto verwendet, um damit Emotionen und Empfindungen in eine gesell-
schaftlich akzeptierte rhetorische Figur zu iibersetzen, vielleicht aber auch nur
ganz banal, um einem dsthetischen Bediirfnis nach Dekor und Formelhaftigkeit zu
entsprechen.

Mit einer solchen Absicht allerdings hétte ich mein Thema verfehlt, denn die
Metapher vom Anfang thematisiert etwas anderes als jene vom Ubergang. Ein
Anfang ist voraussetzungslos, bricht angeblich radikal mit dem Vorangegangenen
und richtet somit seine Perspektive ausschliesslich auf das Zukiinftige. Anders die
Metapher vom Ubergang, die ja gerade das Verbindende, die Klammer zwischen
dem Davor und dem Danach betont. Ubergang ist eine Denkfigur, die es uns ermog-
licht, Erfahrungen von Trennungen, Briichen, Ablésungen zu synchronisieren. Da-
mit ist Ubergang — und letztlich trifft das natiirlich auch fiir die Figur des Anfangs
zu - eine Ordnungskategorie, mit der wir Erfahrungen, die wir mit und in der Welt
machen, in Worte kleiden, diese deutlich aus dem als gleichférmig erlebten Fluss
der Zeit herausheben und ihnen somit Sinn einschreiben.

Die Denkfigur des Ubergangs strukturiert unsere Zeitwahrnehmung, unsere
Vorstellungen von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, bestimmt unsere
Wahrnehmung der rdumlichen und sozialen Umwelt, indem wir Ubergangs- und
Grenzriaume ausmachen. Wir nutzen sie, um die verdnderte Qualitdt sozialer Be-
ziehungen zu beschreiben, aus Freundschaft wird Liebe, aus Bekanntschaft wird
Freundschaft, was zum Teil ja auch ritualisiert ist, wie beispielsweise das Briider-
schafttrinken. Aber auch eine Biografie erhilt ihre Struktur iiber das Setzen von
Zisuren, die zugleich Ubergiinge implizieren: Geburt, Geburtstage, Konfirmatio-
nen, Hochzeiten, Jubilden usw. werden mit entsprechenden Praktiken und Narrati-
ven des Ubergangs oder aber des Anfangs ausgestattet.

~Natiirlich hatte Hermann Hesse auch gar nicht gemeint, dass ein Anfang vor-
aussetzungslos sei, sondern ihm ging es um die Notwendigkeit des Loslassens, um
voranschreiten zu konnen und damit um den Gewinn, der in dem «Zauber» liegt,
sich auf das Neue ohne Bindung an das Davor und vielleicht auch ohne Bedauern
iber das Zuriickgelassene einzulassen. In diesem Sinn heisst es weiter:

«Wir sollen heiter Raum um Raum durchschreiten,
An keinem wie an einer Heimat hidngen,

Der Weltgeist will nicht fesseln uns und engen,

Er will uns Stuf’ um Stufe heben, weiten.

Kaum sind wir heimisch einem Lebenskreise

Und traulich eingewohnt, so droht Erschlaffen,
Nur wer bereit zu Aufbruch ist und Reise,

mag lihmender Gewohnung sich entraffen.»?

2 Hesse, Hermann: Gesammelte Werke, Bd. 1. Frankfurt am Main 1987, S. 119.



Auch wenn das Gedicht selbst und die intendierte Botschaft vielen, die den
Vers vom Zauber des Anfangs nutzen, nicht bekannt sein mogen, verwundert es
nicht, dass ein so nah an Alltagserfahrungen entlang formulierter Satz sich auf-
grund seiner symbolischen Pragnanz als Motto anbietet. Denn Ritualisierung und
Emotionalisierung von Zasuren in der Biografie gehen einher — das wissen wir alle
aus eigener Erfahrung — mit einem starken Bediirfnis nach Kommunikation.

Die Basler Emerita fiir Volkskunde Christine Burckhardt-Seebass hat mit ihren
Arbeiten zur Ritualforschung wesentliche Beitrdge zu diesen Fragen geliefert und
damit einem klassischen Kanonthema der Volkskunde, der Brauchforschung nam-
lich, innovative und iiberraschende Anstosse fir neue Fragestellungen gegeben.
Bereits in ihrer Dissertation von 1974 zur Geschichte der Konfirmation in Stadt
und Landschaft Basel widmete sie sich einem zentralen protestantischen Ritual im
Lebenslauf, das wie kaum ein anderes fiir einen Ubergang, nimlich den von der
Kindheit ins jugendliche Erwachsenenalter, steht und fiir das der von Arnold van
Gennep geprégte Begriff rites de passage par excellence zuzutreffen scheint.® Da-
mit hatte Christine Burckhardt-Seebass ein Thema gefunden, das sie ihr gesamtes
Forscherleben begleiten sollte, und ihren Arbeiten verdanken wir entscheidende
Impulse fiir eine Neupositionierung dieses klassischen Feldes volkskundlicher For-
schung. Denn sie ging iiber die eingefahrenen Zuginge hinaus und verschob die
Perspektive von den klassischen, das heisst gesellschaftlich etablierten Zasuren
auf verdnderte Lebensentwiirfe, wie wir sie in der Gegenwart beobachten kénnen.
Nicht nur die Rituale selbst, sondern vor allem die mit ihnen verbundenen Hand-
lungen und Deutungen und ihre Situierung in einer sich wandelnden Gesellschaft
haben sie stets interessiert. Der, soweit ich sehe, von ihr geprigte Begriff passages
sans rites thematisierte jene Zasuren, fiir welche die Gesellschaft keine konsensual
und traditionell abgesicherten Rituale bereithdlt.* Am Beispiel der Ehescheidung
hat sie gezeigt, wie sich neue Formen der Ritualisierung unter Riickgriff auf eine
tradierte Formensprache herauszubilden beginnen, und zugleich dafiir sensibili-
siert, auch in anderen Bereichen unserer Alltagskultur auf die Entstehung von
Ritualen als Bewiltigungsstrategie von Ubergingen zu achten: Wie werden zum
Beispiel gleichgeschlechtliche Trauungen begangen oder wie Ereignisse verar-
beitet, die kollektiv als irritierende und verstérende Zasuren erlebt werden, etwa
Grossbrande, Terrorangriffe oder der Tod medial prasenter Personlichkeiten.

«Ritualliicken», so der von ihr verwendete Begriff, sollten Volkskundler dazu
herausfordern, nicht nur jene Rituale in den Blick zu nehmen, die als gesellschaft-
lich akzeptierte, sozial vermittelte und historisch geformte Handlungen zum un-
hinterfragten kulturellen Inventar einer Gesellschaft gehoren, sondern sich auch

3 Burckhardi-Seebass, Christine: Konfirmation in Stadt und Land Basel. Volkskundliche Studie zur
Geschichte eines kirchlichen Festes (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde, 57).
Basel 1975.

4 Burckhardt-Seebass, Christine: Liicken in den Ritualen des Lebenslaufs. Vorldufige Gedanken zu den
«passages sans ritess. In: Ethnologia Europea 10 (1990), S. 141-150.

Silke Gottsch: En passant

SAVk | ASTP 114:1 (2018)

=}



Silke Gottsch: En passant

SAVK | ASTP 114:1 (2018)

—h
o

dort umzuschauen, wo Gesellschaft sich wandelt, wo neue Orientierungen und
Lebensentwiirfe entstehen.’

Aber nicht nur die Setzung eines Rituals als kommunikative Praxis sagt
etwas liber eine Gesellschaft und ihren Sinnhorizont aus, mindestens genauso
aufschlussreich ist es, dort genauer hinzuschauen, wo zwar biografische Zasuren
erlebt, aber zugleich rituelle Liicken gelassen werden, wo Wertevorstellungen und
Normen, die eigentlich der Ritualisierung bediirfen, neu verhandelt werden, aber
noch kein Ritual verfiigbar ist. Wo und wie bilden sich also Rituale neu aus und
wo bleiben Liicken bestehen? Denn das sind neuralgische Punkte, an denen Kul-
turwissenschaftlerInnen unterschiedliche kulturelle und gesellschaftliche Trans-
formationsprozesse in den Blick bekommen und wo wir etwas iiber den kreativen
Umgang mit kulturellen Formen und Formeln sowie iiber soziale Bedeutungsaus-
handlungen und Sinneinschreibungen erfahren konnen. Brauch oder Ritual als
Medium des Ubergangs, der Passage, des en passant sind eben kein «alter Hut»
einer traditionellen Volkskunde. Im Gegenteil, sie sind ein Schliisselkonzept fiir
das Verstandnis von Kultur und der von ihr verwalteten Werte und Ordnungen.
Diese Einsicht haben uns die Arbeiten von Christine Burckhardt-Seebass vor Au-
gen gefiihrt.

Dabei war es der Volkskunde nicht gerade ins Stammbuch geschrieben, eine
Wissenschaft vom Ubergang, also von der Verdnderung, der Transformation zu
sein. Ihr kam im Konzert der Disziplinen lange Zeit die Aufgabe zu, das gesell-
schaftliche Bediirfnis nach Stabilitdt und Dauer materialreich zu unterfiittern. «Wo
Orientierungen fehlen, bieten sich Bilder aus der «Volkskultur) an», hatte Konrad
Kostlin einmal bilanziert und damit auf die Rolle der Volkskunde als Produzentin
solcher Imaginationen aufmerksam gemacht.’ Als Disziplin verdankt die Volks-
kunde ihr Entstehen am Ende des 19. Jahrhunderts dem gesellschaftlichen Bediirf-
nis nach Orientierungen in turbulenten Zeiten. Bereits Richard Weiss — das hat
uns Christine Burckhardt-Seebass in Erinnerung gerufen - hatte 1946 in seinem
Buch Volkskunde der Schweiz auf diesen Zusammenhang aufmerksam gemacht:
«Volkskundliches Interesse und volkskundliche Forschung erwuchs immer aus
Kulturkrisen. Ihr starkster Antrieb war und ist das Heimweh nach dem verlorenen
Paradies, nach dem Paradies der Urspriinglichkeit, nach dem (einfachen Leben.»’

Das frithe volkskundliche Forschungsinteresse erhielt seine gesellschaftliche
Relevanz und Bedeutung durch die enge Verkniipfung mit den Befindlichkeiten

5 Burckhardt-Seebass, Christine: Zwischen McDonald’s und weissem Brautkleid. Brauch und Ritual in
einer offenen und sakularisierten Gesellschaft. In: Osterreichische Zeitschrift fiir Volkskunde (1989),
S. 97-110.

6 Kostlin, Konrad: Aus dem ethnographischen Musterkoffer. Volkskunde und Volkskultur in der Medien-
gesellschaft. In: Klaus Beitl, Reinhard Johler (Hg.): Bulgarisch-gsterreichisches Kolloquium Européi-
sche Ethnologie an der Wende: Perspektiven — Aufgaben - Kooperationen. Referate der 1. Kittseeer
Herbstgesprache vom 10. bis 12. Oktober 1999 (Kittseer Schriften zur Volkskunde, 12). Kittsee 2000,
S. 23-35, hier S. 23.

7 Weiss, Richard: Volkskunde der Schweiz. Grundriss. Erlenbach, Ziirich 1946, S. 53-54., zitiert nach
Burckhardt-Seebass, Christine: Der Verwissenschaftlichung des Selbsterlebten. In: Konrad Kdstlin,
Herbert Nikitsch (Hg.): Ethnographisches Wissen. Zu einer Kulturtechnik der Moderne (Verdffentli-
chungen des Instituts fiir Volkskunde der Universitat Wien, 18), Wien 1999, S. 119-126, hier S. 119.



einer Gesellschaft um 1900. Denn mit den von ihr produzierten Bildern einer stabi-
len Volkskultur war sie, die Volkskunde, eine, wie Konrad Kostlin festgestellt hat,
«Agentur der Modernisierung».® Das von ihr produzierte ethnografische Wissen
gewann seine gesellschaftliche Anerkennung letztlich daraus, dass es half, die «Zu-
mutungen der Moderney, als welche die rasanten Veranderungen der Zeit um 1900
erlebt wurden, zu mildern. Volkskunde ist also, wenn man so will, als eine Wissen-
schaft vom und im Ubergang entstanden, ohne allerdings zunéchst diese in ihrer
Genese liegende Dialektik von imaginierter Stabilitdt in der Vergangenheit und
erfahrenen Prozessen des Wandels in der Gegenwart fiir das eigene Forschungs-
feld produktiv zu machen. Erst die Historisierung des Phidnomens Volkskultur,
also ihre Verortung in Zeit, Raum und sozialem Milieu, weichte die weitgehend
unhinterfragt wirkende Vorstellung von einer longue durée der Volkskultur und
die Fiktion einer ahistorischen, also nicht dem Wandel und der Verdnderung un-
terliegenden Vergangenheit auf. Die Arbeiten von Hans Moser und Karl-S. Kramer
zur historischen Volkskunde, die sich auch an den Anséitzen von Richard Weiss
orientierten, vor allem aber die Ideen, die Hermann Bausinger in seiner Habilita-
tionsschrift von 1961, Volkskultur in der technischen Welt, formulierte, verdnderten
das Fach und sein Selbstverstindnis nachhaltig.” Denn Bausinger machte den
«Ubergangy, den Wandel explizit zum Ausgang seiner Uberlegungen zur Trans-
formation der Volkskultur zwischen Vormoderne und Moderne. Kontinuitét, also
die Vorstellung von ungebrochener Dauer, wurde nun wie in der Festschrift fiir
Hans Moser mit einem distanzierenden Fragezeichen versehen.!® Spétestens hier
setzte eine selbstreflexive Beschéftigung der Disziplin Volkskunde mit der eigenen
Fachgeschichte ein.

Als Hans Moser 1961 Begriff und Sache Folklorismus in die Diskussion
brachte, war das nur das konsequente Ergebnis dieser neuen Orientierung. Seine
Beobachtung, ndmlich dass traditionelle Volkskultur in der modernen Welt viel-
faltig genutzt wird und in die Alltagskultur eingebaut ist, liess die Frage nach
den Ungleichzeitigkeiten, nach dem Nebeneinander von historischen Elementen
der traditionellen Volkskultur und modernisierter Lebenswelt virulent werden.
Wiahrend Hans Moser Folklorismus als Volkskultur aus zweiter Hand verstand und
damit die traditionelle Volkskultur gegen den in der Moderne als Ressource fiir
Tourismus und Freizeit genutzten Folklorismus ausspielte, also von Vorstellungen
des Echten und des Unechten ausging,” haben vor allem Hermann Bausinger und
Konrad Kostlin das Konzept Folklorismus genutzt, um gesellschaftliche Befindlich-

8 Késtlin, Konrad: Volkskunde: Pathologie der Randlage. In: Karl Acham (Hg.): Geschichte der Gster-
reichischen Humanwissenschaften, Bd. 4: Geschichte und fremde Kulturen. Wien 2002, S. 369-413,
hier S. 388.

9 Bausinger, Hermann: Volkskultur in der technischen Welt, Stuttgart 1961.

10 Bausinger, Hermann; Briickner, Wolfgang (Hg.): Kontinuitdt? Geschichtlichkeit und Dauer als volks-
kundliches Problem. Festschrift fiir Hans Moser. Berlin 1969.

11 Moser, Hans: Yom Folklorismus in unserer Zeit. In: Zeitschrift fiir Volkskunde 58 (1962), S. 177-209;
Bausinger, Hermann: Zur Kritik der Folklorismuskritik. In: Populus revisus. Tiibingen 1966, S. 61-75;
Kostlin, Konrad: Folklorismus und Ben Akiba. In: Rheinisches Jahrbuch fiir Volkskunde 20 (1970),
S. 243-256.

Silke Gottsch: En passant

SAVk | ASTP 114:1 (2018)

—
—



Silke Gottsch: En passant

SAVk | ASTP 114:1 (2018)

-
N

keiten der Moderne entlang des rezenten Umgangs mit historischer Volkskultur zu
hinterfragen.!? Die zu beobachtende Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen wurde
gedeutet als eine Reaktion auf Vertrautheitsschwund in der Moderne, auch als
Kompensation okonomisch prekdrer Lebensverhaltnisse, um nur einige Ansatze
zu nennen. Solche Interpretamente fiir den Rekurs auf historische Phanomene
erlaubten es, Uberginge, Verinderungen, Transformationen als komplexe gesell-
schaftliche Prozesse in den Blick zu nehmen.?

Ubergiinge konnen also sehr unterschiedliche Qualitiiten besitzen, werden je
nach Kontext anders wahrgenommen, sie sind eine Orientierungs- und Ordnungs-
kategorie und damit «<Menschenwerky, um Martin Scharfe zu zitieren.* Uberginge
regulieren unser Verhéltnis von Gegenwart zu Vergangenheit und Zukunft

und rhythmisieren somit unsere Zeitwahrnehmung. Schon ein Blick auf die
Semantisierung des Begriffs Ubergang macht deutlich, welche grosse Bandbreite
an Interpretationsmoglichkeiten darin enthalten ist. Ich will jetzt allerdings nicht
Wortfelder abschreiten, sondern mich konkret mit zwei Zeitschnitten dem Thema
ndhern. Zunachst mochte ich zuriickgehen in die Zeit um 1900, wo es um die Her-
ausbildung von Kulturkritik als Beschreibungsebene des Ubergangs geht und eben
auch um die Anfinge der akademischen Disziplin Volkskunde, um davon ausge-
hend die Frage nach aktuellen Prozessen der Zeitwahrnehmung und der Ordnung
von Zeit zu stellen.

Krise als Erfahrung vom Uibergang um 1900

Die Zeit um 1900 war wie kaum eine Zeit zuvor gepragt von einem beschleunigten
Wandel, der in breiten Teilen der Bevolkerung zu einer umfassenden Verunsiche-
rung fiihrte. Nicht nur die Arbeitswelt verdnderte sich rasant, sondern auch die so-
ziale und natiirliche Umwelt: Urbanisierung, Technisierung und Industrialisierung
in Stadt und Land seien hier nur als Stichworte genannt. Verarbeitet wurde solche
Erfahrung in einer gesellschaftlich breit verankerten Kulturkritik, die das Szenario
der Krise entwarf. Der Historiker Thomas Mergel hat Krisen in erster Linie als
Wahrnehmungsphénomene bezeichnet.” Sie sind nicht nur vor dem Hintergrund
einer Gesellschaft zu verstehen, die eine Zeit oder ein Ereignis als Krise erlebt. Sie
seien, so fahrt er fort, Formen der Selbstbeschreibung einer Gesellschaft, mit der
sie sich sowohl ihrer Reformbediirftigkeit wie ihrer Wandlungsfahigkeit vergewis-
sere. Hinter dem Konzept einer Krise stehe die Vorstellung, dass iiber sie der Weg
von einer gewesenen Normalitit in eine zukiinftige fiihre, dass also die jeweilige

12 Vgl. dazu: Bausinger, Hermann: «Da capo: Folklorismus». In: Albrecht Lehmann, Andreas Kuntz (Hg.):
Sichtweisen der Volkskunde. Zur Geschichte und Forschungspraxis einer Disziplin. Berlin, Hamburg
1988, S. 321-328.

13 Kdéstlin, Konrad: Folklorismus als Therapie? Volkskultur als Therapie? In: Edith Hérandner (Hg.): Folklo-
rismus. Neusiedl 1982, S. 129-147. Vgl. auch Kostlin, Konrad: Folklore, Folklorismus und Modernisie-
rung. In: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 87 (1991), S. 46-66.

14 Scharfe, Martin: Menschenwerk. Erkundungen tiber Kultur. Kéln, Weimar, Wien 2002.

15 Mergel, Thomas: Krisen als Wahrnehmungsph@nomene. In: Mergel, Thomas (Hg.): Krisen verstehen.
Historische und kulturwissenschaftliche Ann&herungen. Frankfurt am Main 2012, S. 9-24.



Gegenwart den Bruch zwischen zwei Normalitdten reprasentiere, der aber zugleich
die Ermoglichung einer wiederum stabilen Zukunft in sich trage. Krise meint somit
kein Ende, sondern ist quasi ein Prozess der Lauterung, um zukiinftige Lebensent-
wiirfe zu ermdglichen.

Der Gegenstand volkskundlichen Forschungsinteresses, ndmlich die materi-
elle und immaterielle Uberlieferung einer lindlichen Welt, wurde in jener Zeit
zum Allheilmittel fiir die rasanten Verénderungen stilisiert, hier finden wir das
von Richard Weiss beschworene Heimweh nach dem verlorenen Paradies wieder.
Biirgerliche Vereine wie der 1904 in Deutschland gegriindete «Bund Heimat-
schutz» schrieben das programmatisch fest und machten sich neben Natur- und
Denkmalschutz auch die Pflege der «Volkskultury zur Aufgabe. Was bereits seit
der Romantik ein wichtiger Bestandteil der nationalen Selbstvergewisserung und
Ressource fir nation building war, wurde nun systematisiert. Volkskultur wurde
zu einem wichtigen Baustein in einem riickwartsgewandten Geschichtsbild. Denn
in ihr materialisierte sich fiir viele Zeitgenossen die vorindustrielle, vormoderne
Welt, die als die stabilere und verldsslichere Gesellschaft gegen eine sich immer
mehr beschleunigende Gegenwart ausgespielt wurde.

Um dieses neu entstehende Verhiltnis von Gegenwartserfahrung und Vergan-
genheitsverklarung beschreibbar zu machen, schlagen die Kulturwissenschaftler
Thomas Diillo und Hartmut Bohme den Begriff Transformation vor und stellen ihn
dem eher eindimensional argumentierenden Verstandnis von sozialem Wandel
gegeniiber.'® Transformationsprozesse erzeugen Ungleichzeitigkeiten, das heisst
nicht alle gesellschaftlichen Bereiche wandeln sich in gleicher Geschwindigkeit.
Der «mentale Haushalt» der Menschen bleibt hinter der industriellen Entwicklung
und dem damit verbundenen Wandel der Umwelt zuriick. Wenn also Beschleuni-
gung nicht als Fortschritt, sondern als Bedrohung des Bewéhrten erlebt wird, dann
entsteht ein Gefiihl der Destabilisierung, der Entwertung von Werten, der Detradi-
tionalisierung des Traditionellen. Die als nicht mehr synchronisierbar erlebte Un-
gleichzeitigkeit wird als das nahende Ende gesellschaftlicher Ordnungen gedeutet.
Solche Erfahrungen fiihren zu einer verstarkten Reflexion iiber das Verhaltnis von
Gegenwart zu Vergangenheit, und zwar sowohl im gesellschaftlichen wie im indi-
viduell-biografischen Kontext. Der als beschleunigt wahrgenommenen Gegenwart
wird die als entschleunigt gedachte Vergangenheit entgegengesetzt. Dabei meint
Vergangenheit allerdings keine historisch definierte Epoche mehr, sondern wird
universell als das Frithere verstanden und somit zur blossen Projektionsflache,
die mit Eigenschaften wie Uberschaubarkeit, Vertrautheit, soziale Nihe, Sicherheit
lokaler und regionaler Traditionen sowie stabile soziale Ordnungen ausgestattet
wird. Vergangenheit fungiert als Referenzordnung, an der eine als defizitér wahr-
genommene Gegenwart abgeglichen wird. Wandel im Sinn von Transformation
bezeichnet somit einen Prozess, der auf verschiedenen gesellschaftlichen Ebenen
in unterschiedlicher Stdrke und Intensitdt verlauft, der aber Mitgliedern einer

16 Bohme, Hartmut (Hg.): Transformation. Ein Konzept zur Erforschung kulturellen Wandels. Miinchen
2011; Diillo, Thomas: Kultur als Transformation. Bielefeld 2001.

Silke Gottsch: En passant

SAVK | ASTP 114:1 (2018)

1

w



Silke Gottsch: En passant

SAVk | ASTP 114:1 (2018)

=y
F ]

Gesellschaft stets eine Neujustierung bisher geltender Ordnungen und Orientie-
rungen abverlangt.

Wandel wird initiiert durch komplexe Verdnderungen, die das Beziehungsge-
flecht von Individuen und Gruppen, materieller und sozialer Umwelt und Institu-
tionen aus der Balance bringen. Das erfordert eine Neuordnung des Verhéltnisses
von Fritherem mit dem Spéteren, wobei die positiv besetzte Referenzzeit, also die
Vergangenheit, aus der Retrospektive konstruiert wird.

Wie erhellend es sein kann, solche Zeiterfahrungen fiir die Analyse des menta-
len Profils einer Generation zu nutzen, hat der Historiker Martin Doerry in seinem
Buch Ubergangsmenschen. Die Mentalitit der Wilhelminer und die Krise des Kaiser-
reichs fiir Deutschland gezeigt.” Der Begriff Ubergangsmenschen iibrigens wurde
bereits 1899 geprigt, ein Beleg dafiir, dass die Menschen auch damals ihre Zeit als
Ubergang wahrnahmen und sich als von der Zeiterfahrung geprégt begriffen.

Insbesondere die Vertreter der Heimatbewegung haben daran mitgearbeitet,
ein Interpretament von Vergangenheit zu entwerfen, das als Ressource fiir die Ge-
staltung von Zukunft genutzt werden konnte. Der Vordenker der Heimatbewegung
Ernst Rudorff hat solche Vorstellungen seinen Lesern immer wieder in ausdrucks-
starken Bildern vor Augen gefiihrt. Zwei kurze Beispiele mogen als Eindruck ge-
niigen. 1904 schreibt er: «[...] so sehe man sich daraufhin doch einmal eine Gruppe
alter Hauser in Hildesheim, Braunschweig, Niirnberg oder sonst wo an, und ver-
gleiche damit einen Block von modernen Wohnkasernen, der etwa einige hundert
Schritt davon entfernt im letzten Jahrzehnt in die Welt gesetzt worden ist. Wovon
redet die eine, wovon der andere? Dort Familiensinn, biirgerliche Tiichtigkeit, Ge-
miitlichkeit, Schlichtheit, Friede und Freude, Gentigsamkeit und Geniigen, Humor
und Gottesfurcht; hier Strebertum, Scheinwesen und Aufgeblasenheit, elegante
Renommisterei, vollkommenste Niichternheit, Kélte und Blasiertheit. Dort Poesie,
hier kahler Verstand.»™®

- Noch radikaler hatte er zehn Jahre zuvor solche Visionen mit der Bedrohung
durch die gerade dem Verbot entkommene Sozialdemokratie in Zusammenhang
gebracht: «Eine verkoppelte Feldmark und ein Mietskasernenviertel sind zwei
hiibsche Abbilder fiir den Zukunftsstaat der Sozialdemokratie, von dem man sa-
gen diirfte, dass allein die ihm eingeborene Langeweile geniigen wiirde, um das
Geschopf, das man bis dahin unter dem Namen Mensch zu verstehen pflegte, zu
toten.»"

Es geht also um nichts weniger als um das Uberleben und dafiir muss die Ver-
gangenheit befragt werden, da nur sie die Vorlagen fiir eine erneuerte Gesellschaft
liefern kann und nur sie somit Zukunft ermoglicht. Die Heimatbewegung etabliert
fiir die Zeitgenossen hochst eindringlich und plausibel Denkfiguren, Bilder, Deu-

17 Doerry, Martin: Ubergangsmenschen. Die Mentalitdt der Wilhelminer und die Krise des Kaiserreichs.
Weinheim 1986.

18 Rudorff, Ernst: Heimatschutz. 3., liberarbeitete Auflage. Miinchen, Leipzig 1904, S. 16-17.

19 Rudorff, Ernst: Der Schutz der landschaftlichen Natur und der geschichtlichen Denkmale Deutschlands.
Vortrag gehalten zu Berlin, 30. Marz 1892. Berlin 1892, S. 16.



tungen und Wissensordnungen, mit denen Krisenerfahrungen in Narrative tiber-
setzt werden konnen, also erzahlbar gemacht werden.

Kulturkritik, wie sie sich in solchen Beschreibungen &ussert, ist allerdings
mehr als blosse Rhetorik. Sie ist wie Georg Bollenbeck zu Recht gesagt hat, «Re-
flexionsmodus der Moderne».?® Kulturkritik entstehe in der Auseinandersetzung
mit dem Fortschrittsglauben, wie er in der Aufklarung etabliert wurde. Die Erfah-
rung, dass deren emanzipatorische Visionen keine Wirklichkeit wurden, bringe,
so Bollenbeck, Verlustgeschichten hervor, die zum Kern der Kulturkritik werden.
Prozesse, Verhalinisse, Abldufe werden als Verfallsgeschichten thematisiert, das
heisst, die eigene Zeit wird verworfen und zugleich die Vergangenheit verklart.
So miissen ja auch jene starken Bilder, die Ernst Rudorff entworfen hat, gelesen
werden. Allerdings bedeutet das nicht etwa, dass Kulturkritik in blosser Riick-
wértsgewandtheit erstarrt, im Gegenteil. Der Diagnose folgt vielmehr die Suche
nach Auswegen, also nach Strategien der Uberwindung, der Entwurf von Uber-
gangsszenarien.

Die im kulturkritischen Denken zentrale Vorstellung des Verfalls und damit
das Inbeziehungsetzen von Gegenwart zu Vergangenheit, scheidet, so Bollenbeck,
Kulturkritik von Zeitkritik: «Im Unterschied zur Zeitkritik hat Kulturkritik ein
Geschichtsbewusstsein von langer Dauer.» «Kulturkritiky, fahrt er fort, «erwéachst
aus der wertenden Rekonstruktion unterschiedlicher zivilisatorischer Zustande;
sie hinterfragt den Fortschritt des eigenen Zeitalters, lehnt die eigene Gegenwart
mit Blick auf die Opfer ab und sucht nach Auswegen in der Zukunft.»* Ihre gesell-
schaftliche Wirkung ist fiir die Zeit um 1900 nicht zu unterschétzen. Sie wurde
nicht nur zu einer Denkhaltung der bildungsbiirgerlichen Elite und damit weit ins
20. Jahrhundert getragen, sondern hatte auch grossen Einfluss auf die Denkstile
vieler geisteswissenschaftlicher Facher, darunter auch die Volkskunde.

Entscheidende Referenz aller kulturkritischen Positionen war Friedrich
Nietzsche. Seine apodiktischen Szenarien etablierten eine Rhetorik des Unter-
gangs, des Verlustes, des Sterbens, die sich tief in den mentalen Haushalt der
wilhelminischen Gesellschaft einschrieb. Begriffe wie Entartung, der durch die
erfolgreichen, gleichnamigen Biicher von Max Nordau? popularisiert wurde, oder
der Begriff Dekadenz gingen in den allgemeinen Sprachgebrauch ein. Nordau
iibertrug den in der Kriminalanthropologie entwickelten Begriff der Entartung
auf die kiinstlerisch-dsthetische Produktion und meinte damit vor allem Werke
von Lew N. Tolstoi, Emile Zola und Henrik Ibsen. Er kiindigte in seinem damals
sehr populdren Buch eine Katastrophe bisher nicht bekannten Ausmasses an und
schiirte damit Angst- und Untergangsszenarien. Dekadenz, ein Begriff, der sich
in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts vor allem als kiinstlerisch-dsthetisches

Konzept durchsetzte, wurde in den kulturkritischen Debatten biologistisch aufge-

laden und als Niedergang und Verfall von Kulturen und Gesellschaften gedeutet, so
besonders wirkungsvoll im Buch Oswald Spenglers mit seinem Untergangszenario

20 Bollenbeck, Georg: Eine Geschichte der Kulturkritik von ). J. Rousseau bis G. Anders. Miinchen 2007.
21 Bollenbeck, Geschichte, S. 20.
22 Nordau, Max: Entartung, 2 Bande. Berlin 1892/93.

Silke Gottsch: En passant

SAVK | ASTP 114:1 (2018)

—
(8, ]



Silke Gottsch: En passant

SAVk | ASTP 114:1 (2018)

-
(=)

des Abendlands.?® Auch die negative Aufladung des Zivilisationsbegriffs spitzte
sich in dieser Zeit zu und verscharfte die Frontstellung Kultur versus Zivilisation.
Dichotomes Denken priagte mehr und mehr die Welterfahrung. Entartung, Deka-
denz, Zivilisation auf der Negativseite, positiv gewendet stand auf der anderen
Seite Kultur, Leben, Seele.

Aber bei aller pessimistischen Grundstimmung ging es nicht um blosse Welt-
untergangsszenarien, sondern immer um das Spannungsverhéaltnis von Untergang,
Verfall auf der einen Seite und der Frage nach der Ermoglichung einer Zukunft auf
der anderen Seite. Kulturkritik wollte Handlungsoptionen aufzeigen. Deshalb ist es
aus der Perspektive der Volkskunde nicht nur wichtig, die einschldgigen Schriften
heranzuziehen, sondern den Blick zugleich auf praxeologische Felder zu richten,
also nach den Techniken und Strategien zu fragen, mit denen kulturkritisches
Denken in Handeln tibersetzt wurde. Damit wére ich bei der Frage nach der Ma-
terialitiit des als krisenhaft erlebten Ubergangs und bei den damals entstandenen
volkskundlichen Sammlungen von Sachkultur und miindlicher Uberlieferung und
des gesellschaftlichen Umgangs mit ihnen.

Das Bediirfnis, die bedrohte oder sogar verschwindende Umwelt zu erhalten
oder zumindest die Erinnerung an sie zu bewahren, durchzog viele Felder gesell-
schaftlichen Handelns. Professionalisiert wurden solche Aktivitdten insbesondere
an den Schnittstellen von Heimatbewegung und Wissenschaft, also dort, wo sich
auch die frithe Volkskunde als akademische Disziplin bewegte. Auf sehr unter-
schiedlichen Feldern wurden Praktiken des Bewahrens, Dokumentierens und
Zeigens, dazu gehoéren das Museum, der Denkmal- und Naturschutz, die Heimat-
pflege, aber auch die Anfinge methodisch reflektierter ethnografischer Feldfor-
schung, sowie der asthetischen Aneignung erprobt. Sie alle haben nachhaltig
daran mitgearbeitet, Szenarien einer vermeintlich im Untergang befindlichen Welt
zu produzieren und diese mit ihren Sammlungen und Dokumentationen narrativ
aufzubereiten. Die Aufmerksamkeit der Sammler war zwar auf die Vergangenheit
als das Aufzubewahrende gerichtet, aber die Techniken des Bewahrens bedienten
sich modernster Apparate: So erdffneten der Fotoapparat oder der Fonograf bis
dahin unbekannte Moglichkeiten des Dokumentierens. Der Kunsthistoriker Paul
Kemp hatte die Bedeutung solcher Apparate, insbesondere die der Fotografie, zu-
treffend charakterisiert: «<Einem historisierenden, sammelnden, zerstorenden und
renovierenden Zeitalter war mit einem Male die Furcht genommen, irgendwas zu
verlieren.»?*

Die Erfahrung des Verlustes wurde in Objekten materialisiert, Gegensténde,
die aus dem Alltag verschwanden, wurden nun zu Stellvertretern der untergehen-
den Welt stilisiert. Sie wurden zu «Semiophoren», um Krzysztof Pomian?® zu zitie-
ren. Die Praktiken des Dokumentierens, des Aufbewahrens sollten die Erinnerung

23 Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Weltgeschichte.
Ungekiirzte Ausgabe, 17. Auflage. Miinchen 2006.

24 Kemp, Wolfgang: Theorie der Fotografie I 1839-1912. In: Wolfgang Kemp, Hubertus von Amelun-
xen (Hg.): Theorie der Fotografie 1839-1995. I-1V. Miinchen 2006, S. 13-45, hier S. 40.

25 Pomian, Krzysztof: Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln. Neuausgabe. Berlin 1998.



an eine vergehende materielle Welt festhalten und zugleich Anleitung sein, sie als
Ressource fiir die dsthetische Gestaltung von Zukunft zu nutzen.

In den zeitgendssischen Publikationen zentraler Vertreter der Heimatbewe-
gung war der Diskurs liber das Spannungsverhiltnis von Stabilitdit (Bewahren,
Konservieren, Pflegen, [Wieder-]Beleben) und Destabilitat (Auflosung, Verlust,
Zerstoren, Verschwinden) prominent. Es ging dabei zunédchst um gesellschaftliche
Szenarien, also um Untergang, Auflosung, dann um die dafiir herangezogenen
Begriindungen (gegen Uberfremdung, gegen Sozialdemokratie, fiir zukiinftige
Generationen) sowie um Strategien des Bewahrens (Denkmal- und Naturschutz,
Trachten- und Brauchpflege, Fotografieren, Aufzeichnen) und um die Nutzung von
Formaten wie Ausstellungen, Fotobadnde, aktive Heimatpflege, also sehr vielfaltige
Felder. Ziel war es, eine enthistorisierte Vergangenheit mit einer als bedrohlich
erlebten Gegenwart zu verbinden, um daraus Perspektiven fiir eine lebenswerte
Zukunft zu gewinnen. Die Allgegenwartigkeit dieser Debatten, aber auch die Er-
fahrung von Beschleunigung und Kontingenz, die als Vertrautheitsschwund und
Verlust gedeutet wurden, fiihrte zu einer Perspektive auf die Lebenswelt, die stets
deren Endlichkeit mitdenkt. Damit gewinnt ein das 20. Jahrhundert pragendes
Interpretament an Kontur.

Der Rhetorik des Verlustes, des Sterbens, des Verschwindens, des Zerstorens
war nicht auf ein definitives Ende ausgerichtet, sondern implizierte den Rettungs-
gedanken und verwies damit auf Ressourcen, aus denen man fiir die Gestaltung
der Zukunft schépfen kann.

Deshalb ist es nur konsequent, dass in dieser Zeit in der Volkskunde das Pro-
blem der Authentizitdt, Echtheit, Bewahrung und Prasentation des historischen
Materials bewusst wird und zu intensiven Diskussionen herausfordert. Die Aus-
wahl der Gegenstédnde und Materialien, deren Dokumentation, Anordnung und
Inszenierung sind somit auch Fragen von gesellschaftlicher Relevanz. Der stetige
Verweis auf die Dringlichkeit des Sammelns verstarkte die Erfahrung von Be-
schleunigung einmal mehr und betonte die grosse Bedeutung des Materials, weil
es als Ressource fiir die Uberwindung einer als defizitir erlebten Gegenwart in
Wert gesetzt wurde.?

Drei Modi im Umgang mit Materialitdt méchte ich kurz vorstellen.

1. Das Konservieren als Erhaltung des Historischen: Die Denkmal- und Na-
turschutzbewegung, aber auch die zahlreichen musealen Sammlungen, in denen
Volkskunst und Spitzenerzeugnisse des traditionellen Handwerks bewahrt werden,
sind der Idee des Erhalts des Originalen verpflichtet. Die Forderung nach Authenti-
zitdt als Qualitdtsmerkmal der eigenen Arbeit am Bewahren forcierte die Reflexion
iiber die methodischen Grundlagen des Sammelns und Bewahrens in der Disziplin
Volkskunde. Technische Errungenschaften wie die Fotografie und Tonaufnahmen,
aber auch das wortgetreue Aufzeichnen miindlicher Uberlieferung, worauf viele
Sammler hinweisen, sensibilisieren fiir die Aura des Originals. So sind etwa die

26 Weiterfiihrend dazu Géttsch-Elten, Silke: Vom Ende der geordneten Welt - Kulturkritik und Krisener-
fahrung um 1900. In: Andreas Bihrer et al. (Hg.): Endlichkeit. Zur Vergénglichkeit und Begrenztheit
von Mensch, Natur und Gesellschaft. Bielefeld 2016, S. 291-3009.

Silke Gottsch: En passant

SAVk | ASTP 114:1 (2018)

=y
-J



Silke Gottsch: En passant

SAVK | ASTP 114:1 (2018)

-
co

abwaschbaren Gummimanschetten des mecklenburgischen Gymnasiallehrers und
Forschers Richard Wossidlo, auf denen er das ihm von seinen Informanten Erzahlte
sofort und wortgetreu mitzuschreiben versuchte, in der volkskundlichen Fachge-
schichte legendar.”’

2. Praktiken des Zeigens und des Auffiihrens: Aber es ging nicht nur um das
Aufbewahren, sondern auch darum, das Bewahrte und als Original Authentifizierte
offentlich zu machen und in den gesellschaftlichen Deutungshorizont einzubin-
den. Das geschah liber mediale Formate wie das Ausstellen und Vorfiihren, die
Narrative bereitstellten, mit denen Vergangenheit erzdhlbar gemacht und so an die
Gegenwart angebunden werden kann.

Freilichtmuseen wie das 1891 in Stockholm von Arthur Hazelius begriin-
dete Skansen nahmen hier eine Vorreiterrolle ein. Die von ihm bereits auf den
Weltausstellungen entwickelte Ausstellungssprache wurde als vorbildhaft von
anderen europaischen Museen iibernommen. In Dioramen stellte man, dhnlich
wie in Puppenstuben, Szenen aus dem Volksleben aus oder heimatbewegte Laien
beziehungsweise Schauspieler fiihrten Volkstdnze oder Handwerkstechniken vor.?®
Performativitdt und Theatralitit waren beliebte Stilmittel fiir die Verlebendigung
des an sich toten Materials,?”” mit denen, wenn man so will, das heutige Spiel mit
living history oder re-enactment vorweggenommen wurde. So legte der bereits ge-
nannte Richard Wossidlo um 1900 eine der umfangreichsten Sammlungen miind-
licher Uberlieferung an und nutzte sein Material als Grundlage fiir erfolgreiche
plattdeutsche Theaterstiicke wie zum Beispiel Winterabend in einem mecklenbur-
gischen Bauernhaus von 1900. Die gedruckten Texthefte dienten plattdeutschen
Laientheatern im gesamten niederdeutschen Sprachraum als Anregung fiir ihre
Auffiihrungen. Wossidlo hatte dazu eigens eine Kiste zusammengestellt, in der ori-
ginale Objekte wie Trachten, Geschirr, Einrichtungsstiicke usw. enthalten waren
und die von den plattdeutschen Vereinen ausgeliehen werden konnten. Auch hier
ging es um Authentizitatsanspriiche. Protagonisten wie Wossidlo und viele andere
verstanden sich als Initiatoren einer erfolgversprechenden Revitalisierungsbewe-
gung. Praktiken des Zeigens und Vorfiihrens hatten also eindeutig auch didakti-
sche, volkspadagogische Absichten.

3. Praktiken der Asthetisierung: Performanz als Nachspielen historischer
Wirklichkeit ist letztendlich auch eine Technik der Asthetisierung des Alltags.
Aber nicht nur auf der Bithne wurde der Riickbezug auf die Vergangenheit zele-
briert, sondern man umgab sich vielerorts mit Dingen, die dem Stil der Volkskunst
verpflichtet waren. Denn materielle Uberlieferung wurde nicht nur in den Museen
auf die Biihne gebracht, sondern auch als Asthetisierung der Lebenswelt genutzt,
also in den modernen Lebensstil integriert. Mit dem Riickgriff auf historische For-

27 Vgl. dazu Gottsch-Elten, Silke: Richard Wossidlo - ein Pionier der wissenschaftlichen Volkskunde. In:
Kieler Blatter zur Volkskunde 41 (2009), S. 9-20.

28 Vgl. dazu Warner, Martin: Vergniigen und Belehrung. Volkskultur auf den Weltausstellungen 1851~
1900. Miinster 1999.

29 Géttsch, Silke: Imaginierte Welten - Bildersucht im 19. Jahrhundert. In: Siegfried Becker et al. (Hg.):
Volkskundliche Tableaus. Festschrift fiir Martin Scharfe. Miinster 2001, S. 227-235.



men und Materialien zeigte man zum Beispiel im Wohnstil «Geschmack». Wohnen
als eine auf Distinktion angelegte Praxis sollte die Zugehorigkeit zur biirgerlichen
Gesellschaft unter Beweis stellen. Mit dem Wissen um die dsthetische Qualitédt von
Objekten und deren gesellschaftliche Akzeptanz setzte man sich von jenen Schich-
ten ab, die der Zivilisation, also der seelenlosen Moderne mit ihrem industriell
gefertigten Warenangebot, erlegen waren. Kunsthandwerk griff auf traditionelles
Handwerk zuriick und wurde der Verflachung des Designs durch die Industriepro-
duktion entgegengesetzt. Kunsthandwerkerschulen wurden gegriindet, und nicht
selten entwickelten sich daraus spater Kunst- und Gewerbemuseen, in denen die
Vorbildstiicke des traditionellen Handwerks, in der Regel Objekte, die als Volks-
kunst aufgewertet wurden, ausgestellt wurden. Sie sollten fiir eine breite Bevol-
kerungsschicht geschmacksbildend wirken. Kiinstler wie Heinrich Vogeler auf
dem Barkenhof im niedersidchsischen Worpswede lebten in ihren Hausern diesen
Wohnstil vor, der stets auch Lebensstil war. Die Praktiken des Asthetisierens, also
der bewussten Ausgestaltung der eigenen Umwelt, gehorten um 1900 in reformeri-
schen Kreisen zum modernen Lebensstil. Das kulturkritisch verhandelte Verhalt-
nis zur Vergangenheit bedeutete dabei keine Abkehr von der Gegenwart, sondern
wurde im Gegenteil fiir die Herausbildung eines distinktiven Lebensstils genutzt,
der auf eine Asthetisierung des Alltags setzte. Dariiber wurden «Geschmacksde-
batten» und damit auch Diskurse um soziale Positionierung gefiihrt. Auch das lasst
sich als Gestaltung von Ubergang interpretieren, namlich die Herausbildung eines
Lebensstils, der bewusst historische Elemente als Ressource nutzt, um sie dsthe-
tisiert und damit ihrer historischen Funktion entkleidet, zu nutzen. Asthetisiert
wird der nun spielerische Umgang mit Vergangenheit zum Ausweis von Moderni-
tdt. Auch das ist Synchronisationsarbeit als Reflex auf die Erfahrung von Wandel,
von Transformation.

Zeiterfahrungen

Die in der Zeit um 1900 entstehenden Vorstellungen von Ubergingen und dem
Umgang mit ihnen haben lange nachgewirkt. In den 1980er-Jahren haben insbe-
sondere die Philosophen Odo Marquard und Hermann Liibbe sich mit gesellschaft-
lichen Erfahrungen von Verlust, ausgelost durch technologischen Fortschritt, 6kolo-
gische Krise, Wirtschaftskrise und steigende Arbeitslosigkeit, auseinandergesetzt
und wiederum Beschleunigung und Vertrautheitsschwund diagnostiziert und mit
dem Verweis auf den damaligen Musealisierungsboom und den gesellschaftlichen
Bedarf an Kompensationsgeschichten (zum Beispiel Denkmalschutz, Naturschutz,
Traditionen des Abendlands, Aufwertung der Geisteswissenschaften als den neuen
Geschichtenerzdhlern) Erklarungsangebote gemacht.*® Beide Trends sollten helfen,
so Marquard, die fremder werdenden Herkunftswelten wieder vertraut zu machen.

30 Marquard, Odo: Zukunft braucht Herkunft. Philosophische Essays. Stuttgart 2003; Marquard, Odo:
Apologie des Zufélligen. Philosophische Studien. Stuttgart 1987; Liibbe, Hermann: Der Fortschritt und
das Museum. (ber den Grund unseres Vergniigens an historischen Gegensténden. London 1982.

Silke Gottsch: En passant

SAVK | ASTP 114:1 (2018)

1

\l=}



Silke Gottsch: En passant

SAVk | ASTP 114:1 (2018)

N

Aus kritischer Auseinandersetzung mit diesen Thesen speiste sich in jener
Zeit die gerade von der universitiren Volkskunde gedusserte Kritik am Frei-
lichtmuseum, das solche gesellschaftlichen Befindlichkeiten als «Illusions- und
Simulationsagentur»,® wie Gottfried Korff es nannte, bediente. Aleida Assmann
fasste dieses Phanomen folgendermassen zusammen: «Der Fortschritt erzeugt das
nostalgische Heimatmuseum [...] als geschiitzter Ort des Stillstands kompensiert
das Museum den Vertrauensschwund in einer sich iiberstiirzt wandelnden Welt.»*2
Die Kritik zielt auf die als nichtauthentisch diskreditierte Prasentation historischer
Lebenswelten im Museum. Die Ausstellungen zu diesem Thema bedienten die ge-
sellschaftliche Sehnsucht nach intakten und damit idyllisierten Lebenswelten und
seien somit nichts weiter als das Erzéhlen von Verlustgeschichten, sprich Kompen-
sation. So der Tenor der damaligen Kritik. Also nichts dazugelernt? Oder anders
gefragt: Reichen solche Deutungen heute noch aus?

Es ist die Erfahrung von Ungleichzeitigkeiten, die das Gefiihl verstédrken, in
Zeiten des Ubergangs zu leben, und die Frage, ob die Ungleichzeitigkeiten bezie-
hungsweise Transformationen, mit denen wir gegenwirtig leben, starker und ver-
dichteter sind als je zuvor, ist miissig, weil es um Modi der Zeiterfahrung geht und
nicht um objektiv messbare Parameter.

Aleida Assmann hat in ihrer grundlegenden Studie Ist die Zeit aus den Fugen?
vom Brechen der Zeit als Modus moderner Zeiterfahrung gesprochen und damit
gemeint, dass in der modernen Zeiterfahrung Gegenwart und Zukunft durch die
radikale Abtrennung und Abspaltung der Vergangenheit eine Aufwertung erfahren
wiirden, die Vergangenheit aber gleichzeitig als Referenzzeit ihren Glanz verliere.
Anders als die Vormoderne, die stets dort, wo Briiche auftraten, zum Beispiel bei ei-
nem Herrscherwechsel, darum bemiiht war, Kontinuitdten herzustellen, etwa tiber
die dynastische Erbfolge, setzt die Moderne darauf, den Anfang, den Neubeginn,
also das Brechen der Zeit zu behaupten. Die Vergangenheit wird als das Uber-
kommene und damit Uberwundene abgetan. Das Brechen der Zeit dussert sich in
einem abrupten Ubergang, der nirgendwo Kontinuitit als Absicherung bereithilt
und damit wiederum das Merkmal von Krisenhaftigkeit in sich tragt.

«Und jedem Anfang wohnt ein Zauber inne» kann somit als Leitmotiv moder-
ner Zeiterfahrung gelten, mit aller damit verbundenen Ambivalenz, die iibrigens
auch Hermann Hesse bewusst war, denn die folgende Zeile des Gedichts heisst:
«Der uns beschiitzt und der uns hilft, zu leben.» Wie sich solche Befunde in Alltags-
wahrnehmung einschreiben konnen, dafiir gibt der Schriftsteller Florian Illies ein
wunderbares Bild, wenn er in seinem Buch Ortsgesprdch iiber das Heimatmuseum
nachdenkt: «In meinem Heimatmuseum ist der Eintritt frei [...]. Das Heimatmu-
seum ist mein Elternhaus — und die Hauser der Tanten und Nachbarn sind dessen
AuBenstellen. Ich konnte ja auch ins echte Heimatmuseum gehen, oben in der

31 Korff, Gottfried: Die Kunst des Weihrauchs - und sonst nichts? In: Gottfried Korff: Museumsdinge
exponieren — deponieren, hg. von Martina Eberspacher, Gudrun Konig und Bernhard Tschofen. Kéln,
Weimar, Wien 2002, S. 96-1009, hier S. 101.

32 Assmann, Aleida: Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall des Zeitregimes der Moderne. Miinchen
2013, S. 215.



Burg. Aber da sind Geréte, deren Sinn ich nicht mehr verstehe. Eiserne Rechen
zum Abstreifen der Flachsknoten, die zu Leindl verarbeitet werden. Nach dem Ros-
ten im Wasserloch geht der Flachs dann durch die ebenfalls ausgestellte Brache,
wird dann mit dem Schwingeisen geschlagen, durch die Hechel gezogen und dann
mit der Kratze gereinigt [...]. Da wird man ja schon von den Worten ganz wuschig.
In meinem personlichen Heimatmuseum geht es prosaischer zu. Denn es war ein-
mal, da waren all die Dinge dort selbstverstdndlich fiir mich, langweilig, normal.
Erst im Riickschluss werden sie zu besonderen Exponaten, weil man weiB, dass
es Requisiten sind aus einem Stiick, das nie wieder aufgefiihrt wird, héchstens
zwei-, dreimal im Jahr, wenn Tante Do Geburtstag hat oder an Weihnachten, wenn
ich wieder heimreise und das Heimatmuseum besuche und seine AuBenstellen.
Das Alltégliche ist zum Besonderen geworden, die Kiiche und das Bad zu einer Art
technischem Museum.»?*

Fir ihn bleibt alles, was vor die individuell erlebte Zeit zuriickgeht, unver-
standlich. Es ist heute nicht mehr selbstverstdndlich zugénglich und verwirrt nur,
es macht «wuschig» und taugt dann nicht einmal mehr fiir Kompensationsgeschich-
ten. Die Museen haben mit ihren Ausstellungen zu Themen, die immer mehr an die
Gegenwart heranriicken, dieser Entwicklung lingst Rechnung getragen. Ausstel-
lungs- und Sammlungskonzepte orientieren sich inzwischen an der Zeit nach 1970
und vermehrt auch an den Befindlichkeiten der Generation, die der sogenannten
Postwachstumsgesellschaft angehort. Freilichtmuseen setzen auf 6kologische The-
men, prasentieren zum Beispiel historische Kulturlandschaften, rekonstruierte
historische Gartenanlagen und bieten damit Gegenentwiirfe zu zersiedelten und
industrialisierten Landschaften an. Landwirtschaft und Tierhaltung werden im
Freilichtmuseum nach biologisch-6kologischen Prinzipien betrieben und die ver-
anstalteten Méarkte setzen auf Themen wie Nachhaltigkeit und Regionalitit. Der
historische Baubestand aus dem 19. und fritheren Jahrhunderten gerat da leicht
aus dem Blickfeld. Das einstmals als Kompensationsagentur fiir Verlusterfahrung
gescholtene Freilichtmuseum definiert sich immer mehr als ein Ort, der als dsthe-
tische Ressource fiir eine nachhaltige, ressourcenbewusste Lebensfiihrung dient,
fiir die an historischen Praktiken Mass genommen wird. Unterschiedliche Zeiten
werden damit nicht mehr auf einer Zeitachse von Vergangenheit zur Gegenwart
erfahren, sondern als Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, also als soziale und
raumliche Differenz.

Bernhard Tschofen hat darauf hingewiesen, dass damit eine alltigliche Erfah-
rung verbunden ist: «Zumal wir als in der Moderne Lebende iiber ein kulturel-
les Gedéchtnis verfiigen, das uns hilft, iiber Symbole, Medien und Institutionen
Vergangenheit und Gegenwart in eins zu bringen und damit zugleich Entwiirfe
von Zukunft zu legitimieren, handeln wir immer in und mit unterschiedlichen
Ordnungen.»**

33 Illies, Florian: Ortsgespréach. Miinchen 2006, S. 186-187.

34 Tschofen, Bernhard: Uber die Ungleichzeitigkeiten und Konflikte in spadtmodernen Lebenswelten. In:
Erna Lackner (Hg.): Die Provinz und die weite Welt. Lokale, nationale und globale Identitdten. Inns-
bruck 2014, S. 15-28.

Silke Gottsch: En passant

SAVk | ASTP 114:1 (2018)

N
-



Silke Gottsch: En passant

SAVK | ASTP 114:1 (2018)

N

Ganz dhnlich hat der Soziologe Hanns-Georg Brose*® argumentiert. Die Gleich-
zeitigkeit des Ungleichzeitigen meine ja nicht die Priasenz unterschiedlicher Zeit-
schichten, sondern das Nebeneinander von verschiedenen Zeiterfahrungen, wie
es zum Beispiel in der Kommunikation zwischen Generationen, aber auch in der
materiellen Kultur unserer Lebenswelt ein unhintergehbares Merkmal unserer Ge-
genwart sei. Die darin liegende Herausforderung fiir die Gesellschaft sei es, eine
Synchronisation der unterschiedlichen Zeiten zu leisten. Unter Synchronisation
versteht Brose die Herstellung plausibler Anschliisse zwischen als ungleichzeitig
wahrgenommenen Phanomenen. So bleiben diese nicht als Bruch stehen, sondern
werden mit sozialem Sinn ausgestattet. Das geschieht tiber Narrative, iiber Erzih-
lungen, mit denen die Wahrnehmung von Ungleichzeitigkeiten in ein mit Sinn
versehenes Verhiltnis zueinander gebracht werden. Hier haben die Museen, ins-
besondere Freilichtmuseen, bereits ihre Chance erkannt, wie die aktuellen Trends
zeigen.

Aber auch in den Alltagspraktiken konnen wir solche Synchronisationsleis-
tungen beobachten. Die steigende Beliebtheit des Formats living history oder re-
enactment, Retrostile in Mode und Design und die Lust am Historischen, die sich in
der Popularitit von Filmen, Blichern und Computerspielen, die historische Welten
erstehen lassen, zeigt, dass Vergangenheit attraktiv ist, aber nicht als historische
Vergangenheit, sondern als Ressource, um Alltagserfahrungen zu erweitern, es ist
eine spielerische und dsthetische Aneignung.

Verdanderte Modi der Zeitwahrnehmung wirken sich auch auf das Ordnen der
eigenen Biografie aus, bilden sich in Lebensentwiirfen und in der Gestaltung der
Lebenslaufrituale ab. Und damit waren wir beim Ausgangspunkt meines Vortrages
und der Frage nach der Bedeutung von Ubergangsritualen im Lebenslauf angekom-
men. Es scheint einen geradezu inflationdren Zuwachs an Anlidssen, Ubergénge im
Lebenslauf zu feiern, zu geben. Schon der zehnte Geburtstag eines Kindes wird
herausgehoben, runde Geburtstage werden von vielen prominent gefeiert, in die
Ausgestaltung einer Hochzeit, die unvergleichlich sein soll, investieren vor allem
Braute sehr viel Zeit und Energie, Junggesellen- und Junggesellinnenabschiede
gehoren an Samstagen fast schon zum Strassenbild unserer Stidte, der dreissigste
Geburtstag gehort natiirlich auch in diese Reihe. Langst nutzen gleichgeschlechtli-
che Paare bei Trauungen ganz selbstverstdandlich die klassischen Hochzeitsrituale,
aber auch fiir Scheidungen haben sich Rituale herausgebildet, deren Muster sich
am klassischen Vorbild der Hochzeit orientieren, so gibt es zum Beispiel Schei-
dungstorten, Gliickwunschkarten und es werden Partys gefeiert, auf denen das
Brautkleid zerschnitten, Eheringe im Wasser versenkt, also die Umkehrung des
Rituals, die Parodie als Stilmittel genutzt werden. In einem Spiegel-Online-Artikel
vom 14. Februar 2014 berichtet eine geschiedene Frau iiber ihre Griinde, eine

35 Brose, Hanns-Georg: Towards a Culture of Non-Simultaneity? An Introduction. In: Brose, Hanns-
Georg (Hg.): Cultures of Non-Simultaneity. Special Volume of Time and Society 13/1 (2004), S. 5-26;
Brose, Hanns-Georg: Das Gleichzeitige ist ungleichzeitig. Uber den Umgang mit einer Paradoxie und
die Transformation der Zeit. In: Hans-Georg Soeffner (Hg.): Unsichere Zeiten. Herausforderungen ge-
sellschaftlicher Transformationen. Wiesbaden 2010, S. 547-562.



solche Party zu veranstalten: «Wenn man heiratet, wird das mit vielen Ritualen
begangen. Warum sollte man nicht auch nach der Beendigung eines Lebensab-
schnitts ein Fest feiern, um Abschied zu nehmen, um loszulassen? Das tue der
Seele gut. Ausserdem mochte sie sich bei allen Freunden bedanken, die sie in der
schwierigen Trennungszeit unterstiitzt haben.»

Christine Burckhardt-Seebass hatte in ihren Uberlegungen zu den passages
sans rites im Jahr 2000 noch festgestellt, dass es deutliche Ritualliicken gebe, zum
Beispiel in Bezug auf die Scheidung. Als Erkldrung hat sie damals auf Ungleich-
zeitigkeiten verwiesen. Die Gesellschaft hinke quasi hinter sich selbst her. Sie
praktiziere zwar viele neue Lebensentwiirfe, aber die Intensitdt und symbolische
Besetzung bestimmter Rituale wie das der Hochzeit stehen einer Ubertragung auf
solche biografischen Ereignisse entgegen, die nicht die entsprechende gesellschaft-
liche Akzeptanz besitzen. Natiirlich wissen wir heute, dass sich die Verhaltnisse
gewandelt haben. Aber das widerspricht ja gar nicht der These. Einerseits ist es
das Ergebnis einer fortschreitenden Liberalisierung unserer Gesellschaft, und es
wiére eher die Frage zu stellen, wo wir heute mit unserem Ritualhaushalt hinter
realer Lebenswirklichkeit herhinken, aber auch, so meine ich, ist es bedingt durch
eine sich wandelnde Wahrnehmung der sozialen Zeit. Das Brechen der Zeit, um
noch einmal auf die Argumentation von Aleida Assmann zuriickzukommen, ist zu
einem Bestandteil individueller Identitdtsarbeit geworden. Zeit in Bezug auf die
eigene Lebenszeit wird immer weniger auf langen Zeitachsen wahrgenommen. Die
Verbindlichkeit traditioneller Lebensentwiirfe hat sich zugunsten einer hohen Plu-
ralitdt aufgelost, das Denken in Generationen ist weitgehend verloren gegangen.
Zunehmend dreht sich Identitdtsarbeit um das Ordnen der eigenen, individuellen
Biografie, das war ja auch das Motiv der zitierten Frau, die ihre Scheidungsparty
organisierte. Dabei geht es nicht mehr im Sinn der rites de passage um Uber-
gangsrituale, mit denen kritische Phasen des Lebenslaufes, die als Ubergang von
einem Status in den anderen verstanden werden, symbolisch bearbeitet werden,
sondern darum, die eigene Biografie zu strukturieren und mit Sinn zu versehen.
Der Soziologe Andreas Reckwitz hat in einem Kkiirzlich erschienenen Buch iiber
Singularitdten den Zwang der Individuen zur Einzigartigkeit als Motor fiir solche
Praktiken benannt.*” Das Brechen, das Loslassen, das Feiern des neuen Lebens-
abschnitts wird dabei stirker betont als das Zusammendenken des Davor und des
Danach. Stufen im Sinn von Hermann Hesse sind nicht mehr die Lebensstufen der
vormodernen Alterspyramiden, auf denen der Mensch im Lauf seines Lebens in
jedem Jahrzehnt um eine Stufe auf- oder absteigt und die ein gelungenes Leben an
das Erfiillen von Rollenerwartungen kniipften, sondern es geht um die individuelle
Gewinnung neuer Rdume, neuer Handlungsoptionen und damit letztendlich auch
um die Eventisierung der Biografie.

Dass wir die klassischen Konzepte der rites de passage, wie sie von Arnold van
Gennep und Victor Turner formuliert worden sind, angesichts der Anstrengun-

36 Vgl. www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/scheidungspartys-wenn-das-ende-der-ehe-zum-festwird-a-
950375.html (26. 1. 2018).
37 Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularitdten. Zum Strukturwandel der Moderne. Berlin 2017.

Silke Gottsch: En passant

SAVI | ASTP 114:1 (2018)

N
w



Silke Gottsch: En passant

SAVk | ASTP 114:1 (2018)

N

gen moderner Arbeit an der Biografie ohnehin iiberpriifen miissen, hat Christine
Burckhardt-Seebass schon friith angemahnt und uns damit aufgegeben, die alten
Felder der Volkskunde nicht vorschnell zu rdumen, sondern zu iiberpriifen, wo
sich daraus Ansétze fiir eine aktuelle und kritische Analyse von Kultur ergeben.
Die erhohte Aufmerksamkeit, welche die Ritualisierung der Biografie zurzeit im
Alltag erfahrt, verweist auf mehr als nur eine Moglichkeit der Eventisierung, viel-
mehr lassen sich daran auch moderne Zeitkonzepte ablesen.



	En passant : zur kulturellen Figur des Übergangs

