Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 113 (2017)

Heft: 2

Artikel: Immaterielles Kulturerbe im Museum : aktuelle Entwicklungen in den
Niederlanden

Autor: Elpers, Sophie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-737306

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-737306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHES ARCHIV FUR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES
113. Jahrgang (2017), Heft 2, 5.41-57

Immaterielles Kulturerbe im Museum

Aktuelle Entwicklungen in den Niederlanden
SOPHIE ELPERS

Abstract

Der Artikel gibt einen aktuellen Uberblick zum Thema immaterielles Kulturerbe und
Museen in den Niederlanden. Es wird dargestellt, wie das UNESCO-Ubereinkommen zur
Bewahrung des immateriellen Kulturerbes in den Niederlanden umgesetzt wird, welche
Akteure eine Rolle spielen und welche Konzepte entwickelt werden, um Herausforderun-
gen, die aus der Implementierung der Konvention entstehen, zu bewiltigen. Besonders
im Fokus stehen dabei die Konzepte «cultural brokerage» und «Kulturerbe-Netzwerky,
die beide in den Niederlanden viel Aufmerksamkeit erfahren. Die Konzepte kionnen
helfen, die Integration von Kulturerbe in Museen zu realisieren. Der Aufsatz behandelt
verschiedene Beispiele aus dem Niederldndischen Freilichtmuseum in Arnhem. Hinter-
grund ist, dass im Januar 2017 das Zentrum fiir Immaterielles Kulturerbe, Hauptakteur
bei der Umsetzung der Konvention in den Niederlanden, ins Freilichtmuseum eingeglie-
dert wurde.

Viele Kultur- und Bildungseinrichtungen in den Niederlanden verfiigen iiber
eine mehrschichtige Perspektive und zeigen Interesse fiir materielle wie fiir
immaterielle Kultur. So hat sich in Museen eine retrospektive und vor allem auf
Objekte konzentrierte Betrachtungsweise gewandelt hin zu einer Fokussierung
der immateriellen Dimensionen der Objekte: der Funktionen und Bedeutungen
sowie Erzahlungen und Geschichten in Vergangenheit und Gegenwart. Diese im-
materiellen Dimensionen, die mithilfe von (Zeitzeuglnnen-)Interviews, oral history
und Feldforschung zusammengetragen werden, werden héufig als immaterielles
Kulturerbe bezeichnet, ein Begriff, der seit einigen Jahren international, so auch in
den Niederlanden, viel Aufmerksamkeit erfihrt. Allerdings existiert Kritik an der
musealen Eingrenzung dieses Begriffs auf Geschichten und Erzdhlungen und Mu-
seen werden ermutigt, sich mit Kulturerbe gemiss dem UNESCO-Ubereinkommen
zur Bewahrung des immateriellen Kulturerbes auseinanderzusetzen.

Dieser Beitrag ist eine Uberblicksdarstellung aktueller Entwicklungen in den
Niederlanden. Er fragt, wie es zu dem Anliegen kommt, dass die Sektoren immate-

SAVk | ASTP 113:2 (2017)

o
—



Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVK | ASTP 113:2 (2017)

=~

rielles Kulturerbe und Museum zusammenarbeiten und welche Akteure dabei eine
zentrale Rolle spielen. Welche Herausforderungen sind zu bewaltigen und welche
Konzepte werden dazu entwickelt? Welche musealen Anndherungen an immateri-
elles Kulturerbe im Sinne der UNESCO gibt es bereits und was kann daraus gelernt
werden?

Immaterielles Kulturerbe in den Niederlanden

Wie auch in anderen Landern ist der Begriff des immateriellen Kulturerbes in den
Niederlanden eng an die UNESCO Convention for the Safeguarding of Intangible
Cultural Heritage (UNESCO-Ubereinkommen zur Bewahrung des immateriellen
Kulturerbes) gebunden, die vom niederlandischen Staat als 143. Land im Jahr
2012, vier Jahre nach der Schweiz und ein Jahr vor Deutschland, ratifiziert wurde.
Die Konvention, die festhalt, dass neben materiellem auch immaterielles Kultur-
erbe als Quelle kultureller Diversitidt erhalten werden muss, spielt seitdem eine
zentrale kulturelle und gesellschaftspolitische Rolle in den Niederlanden. Die Re-
gierung iibertrug die Implementierung der Konvention einem eigens dafiir einge-
richteten Institut, dem Kenniscentrum Immaterieel Erfgoed Nederland (Zentrum fiir
Immaterielles Kulturerbe Niederlande).! Als offiziell unabhéangiges Institut bewegt
es sich zwischen dem Anspruch, kritische Wissenschaftserkenntnisse zu imma-
teriellem Kulturerbe zu beriicksichtigen, und seinem kulturpolitischen Auftrag.
Das Zentrum kiimmert sich um die fiinf Aufgaben, die nach Interpretation der
Niederlande aus der internationalen Konvention folgen:?

1. Identifikation und Dokumentation immateriellen Kulturerbes in den Nie-
derlanden (unter anderem mithilfe der Entwicklung eines nationalen Inventars
immateriellen Kulturerbes)

2. Unterstiitzung der TragerInnen beim Schutz («safeguarding») des immate-
riellen Kulturerbes?®

3. Bewusstmachung und Forderung des Respekts fiir immaterielles Kulturerbe
bei einem breiten Publikum, unter anderem durch Ausbildung/Weiterbildung

4. Wissensentwicklung und Wissensvermittlung auf dem Gebiet des immate-
riellen Kulturerbes

1 Das Zentrum ist in zwei Abteilungen, Wissensentwicklung und Kulturerbe-Pflege, organisiert. Die Wis-
sensentwicklung vereint angewandte Forschungen - unter anderem zu Superdiversitit, Jugendkultur,
kontroversem Kulturerbe, Tourismus und immateriellem Kulturerbe in Museen -, deren Ergebnisse
die Kulturerbe-Pflege fiir deren Safeguardingprogramm nutzt. Seit 2017 gehdrt das Zentrum als eigene
Abteilung zum Niederldndischen Freilichtmuseum in Arnhem, womit der Auftrag verbunden ist, imma-
terielles Kulturerbe in die Sammlung und Prdsentation des Museums zu integrieren.

2 Das Ubereinkommen ist bewusst so offen formuliert, dass es eigene «(bersetzungen» in nationale
Safeguardingstrategien und -praxen zuldsst. Rieks Smeets (ehemaliger Sektionsleiter Immaterielles
Kulturerbe, UNESCO, Paris) in seinem Vortrag «De ins and outs van de UNESCO Conventie ter Bescher-
ming van het Immaterieel Erfgoed», Masterclass Immaterieel Erfgoed, 7. 7. 2017 in Arnhem.

3 Zur Entwicklung und Zusammensetzung des Inventars siehe www.immaterieelerfgoed.nl/page/447/
over-de-inventaris (26. 8. 2017); zur Unterstitzung der TragerInnen sieche www.immaterieelerfgoed.
nl/page/1346/erfgoedzorg (26. 8. 2017).



5. Internationale Zusammenarbeit

Dabei werden «Elemente» immateriellen Kulturerbes dem Vertrag entspre-
chend als Kulturdusserungen (Brduche, Rituale und Feste, miindlich iiberlieferte
Traditionen und Ausdrucksformen, darstellende Kiinste, traditionelle Hand-
werkstechniken, Wissen und Brauche in Bezug auf die Natur und das Universum
sowie die dazugehorigen Instrumente, Objekte, Artefakte und kulturellen Raume)
definiert, die ihre Tragerlnnen («Gemeinschaften, Gruppen und gegebenenfalls
Einzelpersoneny) als Kulturerbe ansehen und pflegen sowie an folgende Generatio-
nen weitergeben wollen.* Diese Definition tduscht allerdings dariiber hinweg, dass
die «Pradikatisierung»® zu Kulturerbe in der sozialen Realitat haufig genug von
nur einem Teil der TragerInnen ausgeht beziehungsweise von anderen Instanzen
als den Tragerlnnen gesteuert oder zumindest stimuliert wird. Dem Zentrum fiir
Immaterielles Kulturerbe kann eine solche stimulierende Rolle nicht abgesprochen
werden.

Der Gegenwartscharakter immateriellen Kulturerbes wird in der Kommuni-
kation des Zentrums besonders hervorgehoben: «Immaterielles Kulturerbe ist der
Schalter zwischen heute, gestern und morgen. Es betrifft Kultur aus der Gegenwart,
aber es beinhaltet auch ein Gefiihl von Verbundenheit mit vorherigen Generatio-
nen und ist gleichzeitig zukunftsorientiert, weil Menschen Kulturerbe an folgende
Generationen weitergeben wollen.»® Dass die Dynamik und Verdnderlichkeit von
immaterieller Kultur durch die Ernennung zu immateriellem Kulturerbe und in
der Folge durch Schutzprogramme wie die UNESCO-Konvention beeinflusst wird
und dies sogar zu einer Erstarrung filhren kann, wird schon ldnger von wissen-
schaftlicher Seite moniert und ist gleichzeitig Teil einer 6ffentlichen Debatte zum
Kulturerbe.” Ebenso machen WissenschaftlerInnen darauf aufmerksam, dass ein-
hergehend mit Schutzmassnahmen verstarkt essenzialistisch-nationale Narrative
und Identitiaten formuliert werden.® Das Zentrum sowie die mit ihm verbundenen
Gremien, wie etwa die Evaluationskommission, die das Zentrum bei der Zusam-
menstellung des Nationalen Inventars Immaterielles Kulturerbe berit, versuchen
demgegeniiber dafiir zu sorgen, dass es gerade nicht zu (Ansitzen) einer Konser-

4 www.unesco.de/infothek/dokumente/uebereinkommen/ike-konvention.html (12. 7. 2017).

5 Hemme, Dorothee; Tauschek, Markus; Bendix, Regina (Hg.): Pradikat «Heritage». Wertschopfungen aus
kulturellen Ressourcen. Miinster 2007.

6 www.immaterieelerfgoed.nl/page/343/wat-is-immaterieel-erfgoed (12. 7. 2017). Diese und alle weite-
ren Ubersetzungen aus dem Niederlandischen ins Deutsche stammen von der Autorin.

7 Margry, Peter Jan: Unesco en de paradox van de bescherming. Immaterieel erfgoed in Nederland. In:
Ons Erfdeel. Vlaams-Nederlands cultureel tijdschrift 57/1 (2014), S. 56-66; van der Zeijden, Albert: De
politiek van immaterieel erfgoed: een besprekingsartikel. In: Tijdschrift voor Geschiedenis 124 (2011),
S.369-379, hier S. 373. In jedem Fall entsteht mit der Benennung immaterieller Kultur als Kulturerbe
ein neues Phdnomen. Vgl. zum Beispiel Kirschenblatt-Gimblett, Barbara: Intangible Heritage as Meta-
cultural Production. In: Museum International 221-222 (2004), S. 52-65.

8 Zum Beispiel Alivizatou, Marilena: Intangible Heritage and the Museum. New Perspectives on Cultural
Preservation. Walnut Creek (CA) 2012, S. 189. Einen biindigen Uberblick iiber die wissenschaftliche
Kritik an der UNESCO-Konvention und tber die Chancen ihrer Umsetzung bietet Koslowski, Stefan:
Warum und wozu «Lebendige Traditionen ausstellen und vermitteln»? Zur Umsetzung des «UNESCO-
Ubereinkommens zur Bewahrung des immateriellen Kulturerbes». In: Bundesamt fiir Kultur et al. (Hg.):
Lebendige Traditionen ausstellen. Baden 2015, S. 34-45.

Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVk | ASTP 113:2 (2017)

4

w



Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVk | ASTP 113:2 (2017)

5

vierung kommt. Dies tun sie, indem sie die TragerInnen auf den dynamischen,
prozesshaften Charakter immaterieller Kultur - im Sinne der UNESCO-Konven-
tion - aufmerksam machen, die sich nur erhalten lasse, wenn sie sich mit der Zeit
verandere und erneuere. Wo essenzialistische und nationalistische Herangehens-
weisen auftauchen, wird davor gewarnt.

Ausgehend von der in den Niederlanden engen Kopplung des Begriffs «imma-
terielles Kulturerbe» an die UNESCO-Konvention, fordert das Zentrum fiir Immate-
rielles Kulturerbe dazu auf, die oben genannte museale Eingrenzung des Begriffs
im Hinblick auf Geschichten und Erzdhlungen zu Objekten zu erweitern, und
ermutigt Museen, sich mit immateriellem Kulturerbe gemidss der UNESCO-Kon-
vention auseinanderzusetzen. Gleiches ist in Flandern zu beobachten, wo tapis
plein, eine mit dem niederlandischen Zentrum vergleichbare Expertiseeinrichtung
fiir immaterielles Kulturerbe,” Kurse und Workshops organisiert, um Museen im
Hinblick auf immaterielles Kulturerbe zu aktivieren. Das Zentrum geht von einer
Win-win-Situation aus. Einerseits konne dazu beigetragen werden, die fiinf Aufga-
ben der UNESCO-Konvention auszufiihren. Andererseits biete die Integration von
immateriellem Kulturerbe in Museen die Moglichkeit, Museen lebendiger und star-
ker auf die Gegenwart und Zukunft gerichtet zu gestalten und so direkter an die
Lebenswelten der Besucher anzuschliessen.! Mit der Fokussierung immateriellen
Kulturerbes - in all seiner Diversitit: von traditionellem Handwerk iiber Wohnwa-
genkultur und Hennamalen bis hin zum Strassenfussball — konnen Museen auf die
gegenwartige Gesellschaft der Niederlande eingehen, in der Menschen verschie-
dener Herkunft konstant dariiber verhandeln, was das Kulturerbe ihrer Zeit ist."

Immaterielles Kulturerbe und Museen

Im Jahr 2014 fand eine Studie zu der Frage statt, ob und inwieweit Kulturerbe-
trdgerlnnen, deren immaterielles Kulturerbe ins Nationale Inventar Immaterielles
Kulturerbe Niederlande (seit 2012) aufgenommen worden war, mit Museen zusam-
menarbeiteten.” Fiir ein Drittel der Kulturerbetrigerinnen traf dies zu.” In der
grossen Mehrheit waren die KulturerbetrdgerInnen an die Museen und nicht die
Museen an die TragerInnen herangetreten. Die Kulturerbetragerlnnen erhofften
sich von der Zusammenarbeit, die zumeist in Ausstellungen realisiert wurde, mehr

9 www.tapisplein.be/nl/wie-zijn-we/missie (24. 8. 2017).

10 Vgl. Elpers, Sophie; Palm, Anna (Hg.): Die Musealisierung der Gegenwart. Von Grenzen und Chancen
des Sammelns in kulturhistorischen Museen. Bielefeld 2014.

11 Museumpeil 35 (2011): Themanummer «Immaterieel Erfgoed».

12 Soesbergen, Noor: Samenwerken? Hoe immaterieel erfgoedgemeenschappen en musea samenwerken,
unveroffentlichte Masterarbeit der Universitat Utrecht 2014.

13 Nach einer Einschétzung des Zentrums fiir Immaterielles Kulturerbe aus dem Jahr 2017 arbeitet heute
ein Viertel mit - vor allem lokalen - Museen zusammen. Der relative Riickgang von einem Drittel auf
ein Viertel hat damit zu tun, dass das Inventar mittlerweile auch immaterielles Kulturerbe beinhaltet,
dessen TragerInnen nur lose organisiert sind, womit die Strukturen fehlen, um eine Zusammenarbeit
mit Museen leicht realisieren zu kénnen.



Popularitat, Sichtbarkeit und vereinzelt auch Imageverbesserung ihres Kulturer-
bes. Zudem wurden mit der Zusammenarbeit die Unterstiitzung beim Archivieren
und Konservieren historischer Dokumente und Objekte sowie die Unterstiitzung
bei der Darstellung der historischen Entwicklung des betreffenden Kulturerbes
bezweckt." Die Hilfe von Museen bei der dynamischen Ubertragung des Kultur-
erbes auf folgende Generationen wurde in der Studie ebenfalls genannt, wurde
allerdings nicht als zentral eingestuft. Insbesondere Kulturerbe, das mit Handwerk
zu tun hat, eignete sich offenbar fiir eine Zusammenarbeit. Demgegeniiber zeigten
die TragerInnen von Brauchen und Festen eher Zuriickhaltung verbunden mit der
Sorge, dass ihre kulturellen Praxen durch die Zusammenarbeit mit Museen sta-
tisch werden konnten.

Auf der Seite der Museen herrschte Zuriickhaltung. Der Studie zufolge hatten
Museen Vorbehalte gegen eine «shared authority», die mit der Zusammenarbeit
mit Kulturerbetrdagerlnnen in partizipativen Projekten einhergeht. Es sind in der
Tat partizipative Methoden, die der Bottom-up-Herangehensweise der UNESCO
und der zentralen Rolle, die in der Konvention den als «communities» bezeich-
neten TragerInnen zugesprochen wird, am meisten entgegenkommen. Ausserdem
sei die emotionale Haltung der TragerInnen nur schwer mit einer starker wissen-
schaftlich ausgerichteten Herangehensweise von Museen zu vereinen.” Diese
Begriindung wird im Folgenden noch einmal aufgegriffen werden. Es scheint eher
wahrscheinlich, dass es bisher an geeigneten Methoden fehlte, wie mit Emotionen
umgegangen werden muss, und dass es in Museen an Expertise tiber immateriel-
les Kulturerbe im Sinne der UNESCO mangelt.'

Wichtig ist an dieser Stelle zunédchst die Feststellung, dass bisher in den Nie-
derlanden relativ wenig zwischen Museen und dem immateriellen Kulturerbesek-
tor zusammengearbeitet wurde und dass der in der UNESCO-Konvention zentrale
Aspekt des Ubertragens - und somit Erhalts - von Kulturerbe eine eher unterge-
ordnete Rolle in der Zusammenarbeit spielt. Die UNESCO selbst sieht allerdings
fir Museen eine wichtige Rolle, wie sich etwa im UNESCO-Positionspapier The
«Roles of Museums in Safeguarding Intangibe Cultural Heritage» zeigt, das 2004,
ein Jahr nach Fertigstellung der Konvention, verfasst wurde."” Bereits im gleichen
Jahr reagierte der Internationale Museumsrat (ICOM) auf die UNESCO-Konvention
und nahm den Schutz, die Dokumentation und die Vermittlung von immateriel-
lem Kulturerbe in seine ethischen Richtlinien auf.® Und auch unabhéngig von

14 Vgl. van der Zeijden, Albert: Het immateriéle tastbaar maken. Immaterieel erfgoed en musea. In: Mu-
seumpeil 2011, S. 5.

15 Soesbergen, Samenwerken?, S. 42.

16 Vgl. hierzu die Feststellung, dass es in Flandern, dessen Situation in vielen Hinsichten mit derjenigen
der Niederlande vergleichbar ist, in vielen Museen an Wissen iiber immaterielles Kulturerbe mangelt.
www.tapisplein.be/frontend/files/userfiles/files/MUSEAICE totaal rapport_voor_themadossier.pdf
(20.7.2017).

17 UNESCO: The Roles of Museums in Safeguarding Intangible Cultural Heritage. Position Paper for the
Expert Meeting April 5-7, 2004, https://ich.unesco.org/doc/src/00085-EN.pdf (25. 8. 2017); vgl. auch
UNESCO: Operational Directives for the Implementation of the Convention for the Safeguarding of the
Intangible Heritage. Paris 2016, S. 21.

18 ICOM: ICOM Code of Ethics for Museums. 0. 0. 2004.

Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVk | ASTP 113:2 (2017)

-3
v



Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVK | ASTP 113:2 (2017)

)
(=)}

UNESCO- und ICOM-Beschlissen konnen die Museen im Sinne der «New Mu-
seology»” und dem damit verbundenen Anspruch, gesellschaftlich relevant und
integrativ zu sein, sowie im Sinne der «Sociomuseology»?° und dem Anspruch, als
Museum eine soziale Rolle einzunehmen, besonderes Interesse an der partizipati-
ven Einbindung von Kulturerbe-«communities» haben.?’ Mit den Worten von James
Clifford sollte das Museum eine «contactzone» darstellen, das sozialen Raum fiir
Begegnungen und Austausch bietet.?? In den Niederlanden sind es insbesondere
die grossen Stadtmuseen, das Amsterdam Museum und das Museum Rotterdam,
sowie das Museum fiir christliche Kultur Catharijneconvent in Utrecht, die diesem
Auftrag mit spannenden partizipativen Projekten nachkommen.

Was Museen und immaterielles Kulturerbe betrifft, kam es in den Niederlan-
den im Jahr 2012 zu einem Regierungsbeschluss, der Wirkung zeigte und dazu
gefiihrt hat, dass beide Sektoren einander ndaherkommen, allerdings weiterhin
getrennt gedacht werden: Es erfolgte eine strukturelle Integration des Zentrums
fir Immaterielles Kulturerbe in das grosste niederlandische Museum zur All-
tagskultur, das Niederlandische Freilichtmuseum in Arnhem. Sie wurde im Jahr
2017 realisiert. Das Museum wurde 1912 nach dem Vorbild des 1891 gegriindeten
Skansener Freilichtmuseums in Stockholm errichtet. Die Griindung stand im Kon-
text einer Zeit, in der die «Nationalisierung von Volkskultur»* Konjunktur hatte.
Heute zdhlt das Museum mit rund 550 000 Besuchern pro Jahr zu den am bes-
ten besuchten Museen der Niederlande. Auf 44 Hektaren und mit rund hundert
ausgestellten eingerichteten Gebdauden werden historisches Alltagsleben auf dem
Land - und seit einigen Jahren auch stiadtisches Alltagsleben - gezeigt. Das Mu-
seum ist ausserdem verantwortlich fiir die Organisation des nationalen Monats der
Geschichte. Nach dem Scheitern der Pldne fiir ein nationales historisches Museum
(ahnlich dem Haus der Geschichte in Bonn) wurde dem Arnhemer Museum vom
niederldandischen Staat die Aufgabe tbertragen, den Kanon zur niederldandischen
Geschichte und Kultur in die Ausstellung einzugliedern. Der Kanon, der 2006 im
Auftrag des Bildungsministeriums fiir den Schulunterricht entwickelt worden ist,
besteht aus fiinfzig «Fensterny, Perioden und Ereignissen aus der niederldndischen
Geschichte. Im September 2017 wurde die enorm aufwendige Kanonpréasentation
eroffnet.

Seit 1. Januar 2017 ist das Zentrum fiir Immaterielles Kulturerbe also eine
Abteilung des Museums, allerdings mit recht unabhéngiger Position auf dem
Gebiet des immateriellen Kulturerbes, unter anderem sichtbar durch das Beibe-

19 Vergo, Peter (Hg.): The New Museology. London 1989.

20 Assuncao don Santos, P.: To understand new museology in the 21% century. In: P. Assuncao don Santos,
J. Primo: Sociomuseology to Understand Museology in the XXI Century. Lissabon 2010, S. 5-11.

21 Simon, Nina: The Participatory Museum. Santa Cruz (CA) 2010.

22 Clifford, James: Museums as contactzone. In: David Boswell, Jessica Evans (Hg.): Representing the
Nation. A Reader. Histories, Heritage and Museums. Oxon, New York 2005 [1999], S. 435-455.

23 De Jong, Adriaan: De dirigenten van de herinnering. Musealisering en nationalisering van de volkscul-
tuur in Nederland 1815-1940. Nijmegen 2001. Die Studie De Jongs ist 2007 ins Deutsche iibersetzt
worden: Die Dirigenten der Erinnerung. Musealisierung und Nationalisierung der Volkskultur in den
Niederlanden 1815-1940 (Beitrage zur Volkskultur in Nordwestdeutschland). Miinster 2007.



halten des Namens und eines eigenen Logos. Im Zusammenhang der Integration
ins Freilichtmuseum wurde gemeinsam ein neuer Mehrjahresplan formuliert -
«Erweiterung, Vertiefung, Verbindung von immateriellem Kulturerbe»?* -, in den
ausdrucklich die museale Arbeit aufgenommen ist. So ist es eines der expliziten
Ziele fir die nachsten drei Jahre, im Freilichtmuseum materielles Kulturerbe aus
der Geschichte mit immateriellem Kulturerbe aus der Gegenwart zu verbinden.
Unter anderem bietet die niederlandische Nominierung des Miillerhandwerks fiir
die Reprasentative Liste des immateriellen Kulturerbes der Menschheit, eine der
drei internationalen UNESCO-Listen des immateriellen Kulturerbes, die Moglich-
keit, auf dem Museumsterrain die Artefakte des Handwerks (das Museum besitzt
elf Mihlen) mit immaterieller Kultur zu verbinden und damit auch ganz allgemein
den Zusammenhang zwischen materieller und immaterieller Kultur und ihre ge-
genseitige Durchdringung sichtbar zu machen.? Ebenso ist geplant, dass das Zen-
trum und das Museum in Zukunft zusammen Ausstellungen und andere Projekte
zu immateriellem Kulturerbe organisieren und gemeinsam Wissen zum Sammeln
von immateriellem Kulturerbe generieren. Das Zentrum soll Bildungsprojekte und
-erfahrung des Freilichtmuseums nutzen, um bei Jugendlichen ein Bewusstsein
fir immaterielles Kulturerbe zu schaffen, und die (sozialen) Medien des Museums
sollen dazu genutzt werden, um immaterielles Kulturerbe allgemein bekannter
und sichtbarer zu machen.

Das Thema «Zusammenarbeit mit Museen» beschrankt sich allerdings nicht
auf das Freilichtmuseum. Unter dem Motto «Erweiterung» hat das Zentrum im Juli
2017 Vertreter unterschiedlicher Kulturerbeeinrichtungen zu einer Masterclass
eingeladen, um sie fiir immaterielles Kulturerbe zu interessieren und Koopera-
tionen rund um immaterielles Kulturerbes zu bewirken — mit dem Zentrum als
NetzwerkKinitiator. In diesem Rahmen galt einer von drei Workshops der Frage, wie
Museen mit TragerInnen immateriellen Kulturerbes zusammenarbeiten konnen.
Das Ergebnis des Workshops war, dass KulturerbetragerInnen und Museen sich
auf der Basis von Ebenbiirtigkeit begegnen und dass sie sich Zeit lassen miissen,
einander kennenzulernen und zu verstehen.” Unter dem Motto «Erweiterungy
steht ausserdem die Teilnahme des Zentrums an dem mehrjahrigen internatio-
nalen Intangible Cultural Heritage & Museums Project (IMP) zum Verhiltnis von
immateriellem Kulturerbe und Museen, das vom flaimischen Expertisezentrum fiir
immaterielles Kulturerbe tapis plein (Briigge) geleitet wird. Eine erste Konferenz
und ein erstes ExpertInnentreffen unter dem Motto «Immaterielles Kulturerbe,
Museen und Diversitat» sind fiir November 2017 in Rotterdam geplant. Auch die
Schweiz ist in dem Projekt vertreten; eine Konferenz und ein Expertlnnentreffen in
der Schweiz werden sich im Jahr 2018 mit dem Thema «immaterielles Kulturerbe,
Museen und urbane Gesellschaften» befassen.?”

24 Kenniscentrum Immaterieel Erfgoed Nederland: Activiteitenplan 2017-2020. Verbreding, Verdieping,
Verbinding van Immaterieel Erfgoed. Arnhem 2017.

25 ImHerbst 2017 wird die UNESCO entscheiden, ob das Miillerhandwerk in die Liste aufgenommen wird.

26 Verslag Masterclass Immaterieel Erfgoed, www.immaterieelerfgoed.nl (26. 8. 2017).

27 www.ichandmuseums.eu (26. 8. 2017).

Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVK | ASTP 113:2 (2017)

4

-J



Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVk | ASTP 113:2 (2017)

&

Die Integration des Zentrums fiir Immaterielles Kulturerbe ins Freilichtmu-
seum mag auf den ersten Blick logisch erscheinen, weil immaterielles Kulturerbe
Alltagskultur betrifft und Freilichtmuseen auf Alltagskultur spezialisiert sind.
Allerdings zeigen sich auch Unterschiede, die in Gegensatzen deutlich werden,
wie sie die Kulturhistorikerin und Kulturerbeexpertin Chantal Bisschop provokant
formuliert hat: Museum - immaterielles Kulturerbe; Objekt - «community»; er-
halten - ¢safeguarden»; Vergangenheit - Gegenwart und Zukunft; archivieren und
dokumentieren - weitergeben; tot — lebendig; Top-down-Methodik - Bottom-up-
Methodik/Partizipation.?® Insbesondere die Gegensatzpaare «Vergangenheit — Ge-
genwart und Zukunft» sowie «top-down - bottom-up» scheinen fiir die Arnhemer
Konstellation aus Freilichtmuseum und Zentrum fiir Immaterielles Kulturerbe eine
Herausforderung darzustellen. Denn trotz des Mottos «Dichter bij de geschiede-
nis dan ooit»* (Ndher an der Geschichte denn je), das die Verbindung zwischen
Vergangenheit und Gegenwart im Freilichtmuseum betonen soll, entwickelt sich -
wie auch in anderen Museen - erst langsam ein Verstandnis fiir immaterielles
Kulturerbe als Kultur der Gegenwart. Und mit Bottom-up-Herangehensweisen hat
das Freilichtmuseum bisher nur wenig Erfahrung und muss dementsprechend fir
Partizipationsprojekte neue Kompetenzen entwickeln, die sich mit dem europai-
schen Ethnologen Walter Leimgruber als «Ubergang vom Kuratieren von Objekten
hin zum Kuratieren von Prozessen und Menschen» umschreiben lassen.*

Dabei war die Kooperation zwischen dem Zentrum und dem Arnhemer Frei-
lichtmuseum inhaltlich nicht per se zwingend. Eine Integration des Zentrums in
die Nationale UNESCO-Kommission der Niederlande oder den Reichsdienst fiir
Kulturerbe, das nationale Institut fiir Denkmalpflege, Archdologie und Kulturland-
schaft, beziehungsweise eine verstarkte Zusammenarbeit mit diesen Institutionen
wiren ebenso denkbar gewesen. Die Integration in eines dieser beiden Institute
hétte eine enge Kooperation bei der Verbindung von materieller und immaterieller
Kultur sowie die Zusammenarbeit auf strukturpolitischer Ebene bedeutet; sie hitte
allerdings vermutlich auch dazu gefiihrt, dass die Beschdftigung mit dem Thema
«immaterielles Kulturerbe und Museum» als weniger dringlich erfahren worden
wire — auch wenn es ein Thema betrifft, das generell zunehmende Aufmerksam-
keit erfahrt.*!

28 Chantal Bisschop: Présentation wahrend des Workshops «Qogst wat je zaait. Immaterieel cultureel
erfgoed (ICE) en musea in de praktijk», Sint Kathelijne Waver, Belgien, 31. 5. 2017.

29 www.openluchtmuseum.nl/over-ons/wie-zijn-wij/missie-visie-en-doelstellingen.

30 Leimgruber, Walter: Immaterielles Kulturerbe — Migration - Museum: Ein spannungsgeladenes Drei-
eck. In: Bundesamt fir Kultur et al. (Hg.): Lebendige Traditionen ausstellen. Baden 2015, S. 68-85,
hier S. 79.

31 Zum Beispiel https://immaterieelerfgoedenmusea.wordpress.com; Alivizatou, Intangible Heritage
(Anm. 8); Filkd, Veronika: Using Networks in the Process of Developing the National Inventory if IC
in Hungary. In: Marc Jacobs, Jorijn Neyrinck, Albert van der Zeijden (Hg.): Brokers, Facilitators and
Mediation. Critical Success (F)Actors for the Safeguarding of Intangible Cultural Heritage. Special Is-
sue Volkskunde. Tijdschrift over de cultuur van het dagelijks leven 115/3 (2014), S. 379-385; Stefano,
Michelle; Davis, Peter (Hg.): The Routledge Companion to Intangible Cultural Heritage. London, New
York 2017.



«Cultural brokerage» und «Kulturerbeweisheit»

Das Zentrum fiir Immaterielles Kulturerbe Niederlande ist ein Akteur im Feld des
immateriellen Kulturerbes, der Prozesse in Gang setzt und setzen wird, die fiir
die verstarkte Verbindung der Sektoren immaterielles Kulturerbe und Museum
sorgen (sollen). Das Zentrum tritt dabei als «kultureller Makler» auf. Der Begriff
des kulturellen Maklers oder «cultural broker» ist in den Niederlanden zusammen
mit einem wachsenden Bewusstsein fiir Kulturerbeeinrichtungen als Vermittler
in Gebrauch gekommen.* Inspiriert durch Debatten in den Vereinigten Staaten
zur Public Folklore wird das Konzept des «cultural brokerage» mit «Vermitteln» im
Sinne von «Ubersetzen», «Bauen von Konsens» und «Kultivieren von Netzwerken»
konnotiert. Kulturerbeexperte und Professor fir Critical Heritage Studies in Briis-
sel Marc Jacobs folgend, der die Rolle von non-governmental organizations (NGOs)
im UNESCO-Kontext beschreibt, konnen «cultural brokers» verstanden werden
als «connectors, integrating and bridging together diverse social, economic and
political actors in order to achieve goals that neither would be able to achieve indi-
vidually, or filling information gaps in ways that may offer a more complete repre-
sentation of a cultural objective or strategy [...] [Cultural brokers are intermediary
organizations] capable of brokering ideas and representations that can contribute
usefully to the strengthening of Intangible Cultural Heritage.»*

Im Fall des Zentrums fiir Immaterielles Kulturerbe Niederlande bezieht sich
das «brokerage» auf die Vermittlung zwischen der UNESCO-Konvention und den
KulturerbetragerInnen, zwischen den KulturerbetragerInnen und Kultureinrich-
tungen wie Museen sowie zwischen den KulturerbetriagerInnen und partizipativen
Prozessen und Projekten. Dies mit dem Bestreben, die Kulturerbetragerlnnen zu
stairken und immaterielles Kulturerbe zu «safeguarden». Es bedeutet auch, dass
Ideen und Konzepte vermittelt werden, wie etwa die Idee, dass Kooperation mit
Museen sinnvoll ist. Hier zeigt sich, dass es nicht um eine passive, sondern um
eine aktive, richtunggebende Rolle geht. Auch Museen konnen als «cultural bro-
kers» agieren — insbesondere bei partizipativen Projekten, wenn sie nicht nur
zwischen der Sammlung und den Besuchern vermitteln, sondern auch als «broker»
zwischen der Sammlung und den Kulturtragerlnnen, zwischen den Besuchern und
den KulturtragerInnen sowie unter den KulturtragerInnen auftreten. [hrer Rolle als
Makler miissen sich die Einrichtungen bewusst sein, wie der Historiker und Kul-
turerbeexperte Albert van der Zeijden betont, der sich mit «cultural brokerage» im
Zusammenhang mit umstrittenem Kulturerbe auseinandersetzt: «Brokers should
be reflexive, reflect on their own role in the process, should give up the illusion of a
singular, monological reality, take into account social relationships in all their mes-

32 Jacobs, Marc; Neyrinck, Jorijn; van der Zeijden, Albert: UNESCO, Brokers and Critical Success (F)Actors
in Safeguarding Intangible Cultural Heritage. In: dies., Brokers, Facilitators and Mediation (Anm. 31),
S. 249-256.

33 Jacobs, Marc: Understanding the Role of Non-Governmental Organizations (NGOs) as Cultural Brokers.
A Review of Approaches. In: Jacobs/Neyrinck/van der Zeijden, Brokers, Facilitators and Mediation
(Anm. 31), S. 293-298, hier S. 293, 298.

Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVk | ASTP 113:2 (2017)

4

=]



Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVk | ASTP 113:2 (2017)

U

siness, taking account of action, process, power and change.»** Zugleich entsteht
bei der Reflexion iiber die eigene Position im Feld des Kulturerbes ein Verstandnis
dafiir, in welches vielschichtige Geflecht Kulturerbe eingebunden ist: dass es sich
ndmlich in einem Netzwerk aus unterschiedlichen Institutionen, Gemeinschaften,
Gruppen, Individuen und Stakeholdern befindet, in dem ein komplexes Zusammen-
spiel von Machtbeziehungen herrscht, und dass es ausgehandelt und hergestellt
wird «mit Wissen, Emotionen, Werte, Claims, Hierarchie, Dominanz, Verdrangung
als Nebenprodukteny».®® Die europdische Ethnologin Hester Dibbits, Professorin fiir
Historische Kultur und Bildung in Rotterdam, schldgt in diesem Zusammenhang
den Begriff «Kulturerbeweisheit» vor. Menschen miissen nach Dibbits herausgefor-
dert werden, kritisch tiber Kulturerbe nachzudenken und Fragen zu stellen: Wer
bestimmt, was Kulturerbe ist? Welche Kriterien gelten dabei? Welche - gegebenen-
falls gegensétzlichen - Belange und Emotionen sind dabei von Bedeutung? Welche
Rolle spielen unterschiedliche kulturelle oder Bildungseinrichtungen wie etwa das
Zentrum fir Immaterielles Kulturerbe, Museen, Schulen oder wissenschaftliche
Institutionen? Wie kommt Kulturerbe ins Museum? Welche Veranderungen sind
im Umgang mit Kulturerbe festzustellen und welche Variationen des Umgangs gibt
es? Welche Dynamik existiert rund um Kulturerbe? Wo stort Kulturerbe? Ihr Fazit
lautet dementsprechend: «Von der einen Frage auf die ndchste kommen, das ist die
Idee der Kulturerbeweisheit.»*

«Ubersetzen» und «Emotionsnetzwerke»

Die oben den «cultural brokers» zugeordnete Aufgabe des «Ubersetzensy scheint in
den Niederlanden im Hinblick auf Museen aus der Sicht der UNESCO unabding-
bar zu sein. Viele kulturhistorische Museen gingen bisher davon aus, dass sich
das immaterielle Kulturerbe, das Museen bearbeiten konnen und sollten, auf die
Geschichten und Erzdhlungen hinter den Museumsobjekten bezieht. Es herrscht
eine allgemeine Unkenntnis der UNESCO-Konvention sowie der damit verbunde-
nen Konzepte und Aufgaben. «Ubersetzung» bedeutet hier einerseits, dass Muse-
umsmitarbeiterInnen fiir die Terminologie der UNESCO-Konvention sensibilisiert
werden miissen. Andererseits bedeutet es, dass gemeinsam die Konzepte der Kon-
vention von 2003 hinterfragt werden miissen und dass nach Auslegungen gesucht
werden muss, die sich an gegenwirtige gesellschaftliche Problem- und Fragestel-

34 Van der Zeijden, Albert: Dealing with black Pete. Media, Mediators and the Dilemmas of Brokering
Intangible Heritage. In: Jacobs/Neyrinck/van der Zeijden, Brokers, Facilitators and Mediation
(Anm. 31), S.349-360, hier S. 356; vgl. Kurin, R.: Reflections of a Culture Broker. A view from the
Smithsonian. Washington, London 1997, S. 281; Waterton, E.; Smith, L.: The recognition and misrecog-
nition of community heritage. In: International Journal of Heritage Studies 16 (2010), S. 4-15, hier
5.5:

35 Dibbits, Hester: Vortrag gehalten wahrend des Workshops «Hoe fris in onze blik op erfgoed? Expert-
meeting over erfgoeddenken en -doen», 23. 6. 2017, Landelijk Kennisinstituut Cultuureducatie en
Amateurkunst, Utrecht.

36 Ebd.



lungen sowie an die heutige Arbeit in den Sektoren Museum und immaterielles
Kulturerbe anschliessen.

Die Sensibilisierung fiir Terminologie beginnt, wie oben bereits deutlich ge-
worden ist, beim Begriff «<immaterielles Kulturerbe». Erklarung bedarf auch das
dynamische Konzept des «safeguarding» im Sinne von «am Leben erhalten» und
«weitergebeny», das in der Entwicklung der UNESCO-Konvention den statischen
Begriff «protection» aus fritheren Entwiirfen ersetzt hat. Dass es sich bei «safe-
guarden» weder um Revitalisierung noch um Konservierung handelt, ist noch nicht
allen Beteiligten im Kultursektor bewusst. Auch der Begriff «bewerteny», der aus
dem Museumssektor eingebracht wird, muss diskutiert werden. Wahrend Museen,
wie das Freilichtmuseum in Arnhem, ihre Sammlungen nach Bewertungskriterien
aufbauen und damit Objekten einen spezifischen Sammlungswert zuschreiben,
wird beim Nationalen Inventar Immaterielles Kulturerbe darauf geachtet, dass das
Inventar nicht als wertendes Instrument zu verstehen ist, sondern als Mittel, Kul-
turerbetragerlnnen darin zu bestiarken, ihr eigenes Kulturerbe zu erhalten. Darum
ist der Aufnahmeprozess auch maglichst niedrigschwellig gestaltet.

Die Sensibilisierung fir Terminologie findet in Begegnungen zwischen den
Sektoren statt, aber auch Wissenschaftlerinnen, und zwar insbesondere die Mit-
arbeiterInnen der Abteilung Europdische Ethnologie des Amsterdamer Meertens
Instituts, sehen hier eine Aufgabe: 2011 wurde ein «Almanak» mit kritischen Be-
griffserklarungen zum Feld des immateriellen Kulturerbes vorgelegt, der allen, die
mit immateriellem Kulturerbe zu tun haben (Kulturerbeinstitutionen, Entschei-
dungstragerlnnen im kulturellen Bereich, PolitikerInnen), eine Handreichung
bieten soll.*” Darin werden neben den oben genannten Begriffen auch solche wie
«Volk», «Volkscharaktery, «Nation» oder «Multikulturalitaty kritisch reflektiert, die
im Zuge der aktuellen Aufmerksamkeit fiir immaterielles Kulturerbe eine Riick-
kehr als attraktive buzzwords erfahren. Dies geschieht allerdings, ohne dass sich
viele der schwierigen (historischen) Aufladung der Begriffe und der Gefahr ihrer
(politischen) Instrumentalisierung sowie ihres Missbrauchs bewusst sind.

Besondere Beachtung erfahrt in den Niederlanden der Begriff der «commu-
nities», hdufig tibersetzt mit «Kulturerbegemeinschaft», der in der UNESCO-Kon-
vention eine zentrale Rolle einnimmt. Wurde bei der Wahl des Begriffs urspriing-
lich vor allem an indigene Gemeinschaften gedacht, muss er in Bezug auf die
niederlandische Gesellschaft unbedingt problematisiert werden. In der sozialen
Realitat handelt es sich bei den TragerInnen immateriellen Kulturerbes namlich
zumeist nicht um jene homogenen Gemeinschaften mit starkem Gefiihl von Zu-
sammengehorigkeit - «distinct from the rest of society and lost in time», wie Kul-
turerbeexperte Ramon de la Combé provozierend hinzufiigt —, die mit dem Begriff
«communities» schnell assoziiert werden konnen.*® Es betrifft vielmehr fliichtige,

37 Dibbits, Hester; Elpers, Sophie; Margry, Peter Jan; van der Zeijden, Albert: Immaterieel Erfgoed en
volkscultuur. Almanak bij een actueel debat. Amsterdam 2011.

38 De la Combé, Ramon: Review «Marilena Alivizatou: Intangible Heritage and the Museum - New Per-
spectives on Cultural Preservation». In: Volkskunde 115/3 (2014), S. 417-420, hier S. 420; siehe auch
Leimgruber, Immaterielles Kulturerbe, S. 68-85.

Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVk | ASTP 113:2 (2017)

(%]
-



Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVk | ASTP 113:2 (2017)

(3]
N

schwache Gemeinschaften, die sich nur durch temporare Gemeinschaftserfahrun-
gen verbunden fiihlen. Die niederldndische Ethnologin Irene Stengs hat im Zusam-
menhang mit Festen und Ritualen zudem auf die zentrale Rolle von Stakeholdern
hingewiesen: Obwohl die Idee vorherrscht, dass eine Gemeinschaft zugrunde liegt,
in deren Namen gehandelt wird, ist haufig das Umgekehrte der Fall. Eine kleine
Zahl von Stakeholdern organisiert Feste und Rituale und sorgt dafiir, dass sie als
Kulturerbe gepflegt werden; erst dadurch wird iiberhaupt eine Gemeinschaft ins
Leben gerufen.** Andere Formen von immateriellem Kulturerbe basieren gar nicht
auf Gruppen, sondern werden individuell getragen. Unabhdngig davon, ob es sich
um gemeinschaftlich oder individuell getragenes Kulturerbe handelt: um das Pha-
nomen der Tragerschaft von Kulturerbe besser beschreiben zu konnen, ist von
Kulturerbeexpertinnen der Netzwerkbegriff eingefiihrt worden.*” Das Denken in
Netzwerken schliesst grundséatzlich gut an die soziale Realitédt in den Niederlanden
an. Diese zeichnet sich durch eine vielerorts dynamische, in Auffassungen und
Lebensstilen diverse und superdiverse* Netzwerkgesellschaft aus. Soziale Kon-
stellationen rund um Kulturerbe kénnen in diesem Sinn besser als «Konnektivitaty
denn als «Kollektivitaty beschrieben werden.*?

Hester Dibbits geht noch einen Schritt weiter. Sie schligt den inklusiven
Begriff «Emotionsnetzwerk» vor. Inspiriert unter anderem durch die Akteur-Netz-
werk-Theorie Bruno Latours®® wird mit dem Konzept des «Emotionsnetzwerks»
dargestellt, wie unterschiedliche Akteure unterschiedliche Emotionen zu ein und
demselben Kulturerbeelement haben und wie sie sich zum Kulturerbe sowie zuei-
nander verhalten. Emotionsnetzwerke verbinden Akteure untereinander, und zwar
Akteure mit jeweils eigenen Agenden, Interessen und Ambitionen in Bezug auf
ein Kulturerbeelement sowie mit eigenen Vergangenheiten und moglicherweise
daraus resultierenden konflikthaften Vorstellungen vom Kulturerbe. Kulturerbe
wird zu haufig als Resultat gemeinsamer Ansichten dargestellt. Das Konzept
des Emotionsnetzwerks ladt dazu ein, die unterschiedlichen Bedeutungen, die
ein Kulturerbeelement fiir unterschiedliche Akteure — TragerInnen, Stakeholder,
UnterstiitzerInnen, Gegnerlnnen, Kulturerbeeinrichtungen, Museen etc. — hat, zu
diskutieren und sich bewusst zu werden, dass im Kulturerbe verschiedenste Emo-
tionen aufeinandertreffen.*

39 Stengs, Irene: Inleiding. Nieuwe Nederlanders in feest en ritueel. In: dies. (Hg.): Nieuw in Nederland.
Feesten en rituelen in verandering. Amsterdam 2012, S. 9-24, hier S. 10.

40 Neyrinck, Jorijn: Van onvoltooid verleden naar onvoltooide toekomstige tijden. In: Immaterieel cul-
tureel erfgoed en diversiteit. Themanummer Volkskunde. Tijdschrift over de cultuur van het dagelijks
leven 116/3 (2015), S. 283-310, hier S. 293-295.

41 In der superdiversen Gesellschaft existiert keine «Mehrheitsgesellschaft» mehr, sondern sie wird
aus Mehrfachidentititen geformt, die einander beeinflussen und hybride Kulturen entstehen lassen.
Vertovec, Steven: Super-diversity and its implications. In: Ethnic and Racial Studies 30/6 (2007),
S. 1024-1054.

42 Dibbits, Hester: Delen van het verleden. Erfgoed en educatie in de 21° eeuw. Rotterdam 2015, S. 6.

43 Latour, Bruno: On Actor-network Theory: A Few Clarifications. In: Soziale Welt 47/4 (1996), S. 369-
381.

44 Rana,)Jasmijn; Willemsen, Marlous; Dibbits, Hester: Moved by the tears of others: emotion networkinginthe
heritage sphere.In:InternationalJournal of Heritage Studies 2017, D0I: 10.1080/13527258.2017.1362581;



Eine solche Herangehensweise macht die Multiperspektivitat von Kulturerbe
deutlich. Sie zeigt, dass Kulturerbe Inklusion, aber genauso Exklusion bedeutet.
So kann zum Beispiel die Problematik der Annahme einer dominanten nationalen
Kultur ans Licht gebracht und der Blick auf marginalisierte Minderheitskulturen
geoffnet werden, die bisher aus dem nationalen Narrativ herausgehalten wurden.
Das Herangehen iiber Emotionsnetzwerke verschafft Einsicht in unterschiedliche
Positionen zu einem Kulturerbeelement und kann damit Empathie férdern.*> Emo-
tionen sollten deshalb, wie oben bereits einmal angesprochen worden ist, nicht
als Hindernis fiir ein museales Interesse an immateriellem Kulturerbe verstanden
werden, sondern als Anreiz, sich mit immateriellem Kulturerbe und seinen kom-
plexen Konstellationen zu beschiftigen. Uber das immaterielle Kulturerbe kann
so eine Auseinandersetzung mit der Mehrstimmigkeit der Gesellschaft stattfinden
und es konnen alternative Geschichten erzidhlt werden.*® Dabei ist es unerldsslich,
auch die eigene Rolle im Emotionsnetzwerk zu thematisieren. Das kann fiir Mu-
seen beispielsweise bedeuten, dass sie sich aus ihrer comfort zone herausbewegen
miissen.

Museale Anndherungen an immaterielles Kulturerbe

Das Freilichtmuseum in Arnhem hat vor einigen Jahren eine kritisch-reflexive Pra-
sentation der surinamischen Frauentracht koto entwickelt, die an die obigen theo-
retischen Uberlegungen anschliesst. Es handelt sich bei koto um eine Kleidung der
aus Westafrika in die niederldndische Kolonie Surinam verschleppten Sklavinnen.*’
Die Trachten, die dem Museum bereits frither angeboten worden waren, hatte das
Museum lange Zeit abgelehnt, weil sie nicht zum «nationalen Narrativ» zu passen
schienen, das das Freilichtmuseum erzdhlen wollte. Koloniale Geschichte wurde
ausgeblendet. Die Kleidungsstiicke wurden an einem anderen Ort untergebracht, bis
sie 2012 wiederentdeckt und, im Rahmen des allgemein steigenden Interesses fur
die koloniale und postkoloniale Geschichte der Niederlande, ins Freilichtmuseum
(zuriick)geholt wurden. Dort wurden sie anschliessend prasentiert, gerahmt von

Emotienetwerken: wat, hoe en waarom? Een interview met de bedenkers Marlous Willemsen en Hester
Dibbits, www.imagineic.nl/sites/default/files/files/Emotienetwerken%20door%20Marlous%20Willem
sen%20en%20Hester%20Dibbits%282%29.pdf.

45 Dies etwa in Zusammenhang mit der Diskussion um Zwarte Piet, den schwarzen Begleiter des Nikolaus
in den Niederlanden, der im postkolonialen Kontext von Teilen der Bevélkerung als rassistisch wahr-
genommen wird, wahrend andere sich in dieser Wahrnehmung nicht wiederfinden. Siehe ausserdem:
Rana/Willemsen/Dibbits, Moved by the tears (Anm. 44), S. 5; Dibbhits, Hester; Willemsen, Marlous:
Stills of Our Liquid Times. An Essay Towards Collecting Today’s Intangible Cultural Heritage. In: Sophie
Elpers, Anna Palm (Hg.): Die Musealisierung der Gegenwart. Von Grenzen und Chancen des Sammelns
in kulturhistorischen Museen. Bielefeld 2014, S. 177-198.

46 Diesim Gegensatz zu dem Trend, der in den Niederlanden vielfach zu beobachten ist, kollektive Identi-
tdten zu zeigen, die als DNA von ... beziehungsweise die Geschichte von ... (Stadt, Region) beschrieben
werden. Der Trend dieser eher eindimensionalen Geschichten ist mit touristischen Programmen und
Citybranding vernetzt. Dibbits, Delen (Anm. 42), S. 11-13.

47 Das Binden des Angisa-Kopftuches und das Herstellen der Koto-Kleidung sind seit 2014 im Nationalen
Inventar des Immateriellen Kulturerbes der Niederlande verzeichnet.

Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVK | ASTP 113:2 (2017)

(¥, ]
w



Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVk | ASTP 113:2 (2017)

(9, }
-

jener Geschichte, die die Biografie der Objekte sowie das wechselnde Emotions-
netzwerk rund um die Tracht erzahlt. Folgen wir Hester Dibbits beziehungsweise
Marilena Alivizatou, die 2012 eine Studie zum Thema «intangible heritage and
the museum» vorgelegt hat, so geht diese Prasentation in die richtige Richtung:
«[T]he focus on change instead of origins, gives museums [...] the opportunity to retain
the message of the past while actively engaging with the reality of the present.»*®

Im Niederlandischen Freilichtmuseum sind in der Vergangenheit Versuche un-
ternommen worden, einen musealen Umgang mit dem immateriellen Kulturerbe
zu finden. In zwei partizipativen Projekten wurden Elemente aus dem Nationalen
Inventar Immaterielles Kulturerbe thematisiert. Es handelt sich dabei um eine Zir-
kusausstellung, die im Winter 2014/15 realisiert wurde, und um die Installation
des sogenannten Anansi-Baums, der seit Mai 2016 auf dem Geldnde des Museums
steht und unter dem Erzahler Geschichten tber die Spinne Anansi prasentieren.
Anansi ist eine Tricksterfigur aus Westafrika, die mit den Sklaven in die niederldn-
dischen Kolonien nach Stidamerika gelangte und im postkolonialen Kontext heute
in den Niederlanden Beachtung findet.

Die Ausstellung zur Geschichte und Gegenwart von Zirkuskultur wurde -
bottom-up - von Zirkusleuten unterschiedlicher Zirkusse selbst zusammenge-
stellt. Sie wurden dabei vom Zentrum fiir Immaterielles Kulturerbe Niederlande
unterstiitzt. Das Freilichtmuseum stellte lediglich seine Raume und die iibrige
Infrastruktur zur Verfligung. Im Rahmen einer nachtraglichen internen Evaluation
wurde allerdings festgestellt, dass das Museum sich intensiver hitte einbringen
wollen, unter anderem was die Priasentationsmethoden betrifft. Herausforderun-
gen stellten vor allem Diskussionen um Fragen von Authentizitit dar, die letzt-
endlich das Spannungsfeld zwischen «scientific authority» und «shared authority»
abbilden.*” So wurde ein neuer Anstrich eines Lowenkafigs diskutiert, den die
Zirkusleute durchgefiihrt hatten. Das Museum hitte hingegen den Erhalt der Ge-
brauchsspuren, die die Geschichte des Kéfigs erzahlen konnten, bevorzugt. Eine
andere Diskussion betraf das angeblich hohe Alter eines Toilettenwagens - Ge-
schichte spielt im Erleben von Kulturerbe eine gewichtige Rolle —, das historisch
kaum stimmig sein konnte. Die subjektive Wahrheit der Zirkusleute traf da auf
die historische Exaktheit des Museums. Im Kontext der musealen Anndherung an
immaterielles Kulturerbe ist es notwendig, beides zu thematisieren, was in Arn-
hem allerdings nicht geschehen war. Das Konzept des Emotionsnetzwerks hétte
Moglichkeiten geboten, diese Herausforderungen anzugehen.

Wihrend es bei der Zirkusausstellung darum ging, bei den Besuchern ein
Bewusstsein fiir immaterielles Kulturerbe zu schaffen und zugleich die Kultur-
erbetragerInnen zu stiarken, triagt das Anansi-Projekt dariiber hinaus dazu bei,
dass das Kulturerbe tatsdchlich weitergegeben wird und dynamisch bleibt. Es
finden sich namlich mithilfe des Projekts neue ErzdhlerInnen, die die Kultur des
Anansi-Erzédhlens tibernehmen und weiterentwickeln. Allerdings gibt es auch hier

48 Dela Combé, Review (Anm. 38), S. 419; Alivizatou, Intangible Heritage (Anm. 8), S. 192; Dibbits, Delen
(Anm. 42), S. 11-13.
49 Vgl. Alivizatou, Intangible Heritage (Anm. 8), S. 192.



ganz eigene Herausforderungen. So ist es dem Museum wichtig, dass die Erzahler-
Innen regelmassig, und zwar an zwei Tagen in der Woche und fiir einen langeren
Zeitraum, auftreten, was die KulturerbetrigerInnen unter (Zeit-)Druck setzt und
bei ihnen Frustrationen tiber die Zusammenarbeit auslosen kann.

Ein weiteres Projekt, das momentan im Freilichtmuseum entwickelt wird, ist
das HandwerksLab. Auch hier soll beides kombiniert werden: das Prasentieren so-
wie das Weitergeben von immateriellem Kulturerbe. Mit dem Handwerk bleibt das
Museum dicht an seinem traditionellen Themenfeld. Eine erste vorbereitende Stu-
die schldgt drei verschiedene Ansdtze vor, die in Zukunft noch weiter untersucht
und experimentell getestet werden miissen, bevor es zu ihrer Realisierung kom-
men kann.’® Ziel des ersten Ansatzes ist es, neue Dynamiken und Innovationen im
Handwerk (die spezifischen Bereiche sind hier noch auszuwahlen) anzustossen.
Dies soll dadurch erreicht werden, dass das Museum Handwerk und Designer mit-
einander in Kontakt bringt. Ein kritischer Aspekt, der noch ausgehandelt werden
muss, betrifft die Frage nach den Eigentumsrechten. Auch tiberlagert der Prozess
der Innovation in diesem Ansatz den Prozess der Weitergabe des Handwerks.
Im zweiten Ansatz werden zwei Formen von Workshops ausgerichtet. Der eine
Workshop fiir Professionals und Auszubildende zielt auf die Vertiefung von Fach-
kompetenz sowie die Weiterentwicklung von Skills und Wissen und soll zudem
die Weitergabe des Handwerks fordern. Der Workshop kann in diesem Sinn mit-
hilfe museumsdidaktischer Mittel dazu genutzt werden, Museumsbesuchern zu
vermitteln, dass das Weitergeben immer Teil von Kulturerbe ist. Der andere Work-
shop soll Museumsbesucher, auch Kinder und Jugendliche, tiber das Handwerk
aufkldren, es erfahrbar machen und gegebenenfalls mogliche neue Tragerlnnen
gewinnen. Dabei darf auch die Geschichte des Handwerks eine Rolle spielen, im
Fokus muss aber klar die Gegenwart stehen. Dies ist ein diffiziler Punkt, wird doch
in vielen Freilichtmuseen historisches Handwerk vorgefiihrt, das allzu schnell mit
immateriellem Kulturerbe verwechselt wird. Im Sinne der UNESCO geht es dort
um musealisierte immaterielle Zeugnisse aus der Vergangenheit und nicht um dy-
namisches Kulturerbe. Um Missverstindnissen zuvorzukommen, miissen solche
Prasentationen aus dem HandwerksLab herausgehalten werden. Im dritten Ansatz
soll sich das Museum zu einer Plattform entwickeln, die Handwerkern dazu dient,
sich zu vernetzen. Die Vernetzung fiihrt dann zu Innovation und Weitergabe des
Handwerks.

Expertilnnen aus dem Bereich des immateriellen Kulturerbes reagierten auf
neue Ideen des Freilichtmuseums, ein Freilichttheater zu errichten, vor dem Hin-
tergrund der Museumsgeschichte kritisch. Es wurde befiirchtet, dass das Theater
als Performanzpodium fiir immaterielles Kulturerbe genutzt werden sollte und
dass damit eine unerwiinschte Folklorisierung von Kulturerbe vorangetrieben
wiirde. Sogleich kamen Assoziationen an das im Jahr 1919 organisierte Vaderlands
Historisch Volksfeest auf. Das sogenannte Volksfest, das Hunderttausende Besucher

50 Verburg, Susanne: Immaterieel erfgoed en het museum. Een casusstudie naar het Ambachtenlab van
het Nederlands Openluchtmuseum, unverdffentlichte Masterarbeit Universitat Utrecht 2017, hier ins-
besondere S. 48-62.

Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVK | ASTP 113:2 (2017)

wun
w



Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVk | ASTP 113:2 (2017)

(%,

anzog, brachte damals «Volkskultur» aus den gesamten ldandlichen Niederlanden
dekontextualisiert auf ein Podium: das Terrain des Freilichtmuseums in Arnhem
sowie die Strassen der Stadt dienten als Auffiihrungsorte fiir Brauche, Handwerk
und Trachten. Vielen Fachleuten ist das Foto der Auffiihrung einer Hochzeitsfeier
von der Zuiderzee-Insel Marken in einem damals existierenden Freilichttheater
im Museum im visuellen Gedachtnis. Es handelte sich um ein politisches folklo-
ristisches Manifest, das Einheit in Verschiedenheit darstellen sollte, insbesondere
als Reaktion auf belgische Annexionspldne, die sich auf Landesteile im Stiden der
Niederlande bezogen. Zugleich sollte das Volksfest zum Erhalt der «Volkskultury
auf dem Land beitragen — ein Ziel, dem sich der Organisator, der Journalist Dirk Jan
van der Ven (1891-1973), auch mit seinen zahlreichen popularisierenden Publika-
tionen und Filmen iiber Alltagskultur auf dem Land verschrieben hatte.”!

Grundsatzlich géabe es konstruktive Moglichkeiten, mit dem Ansatz der Emo-
tionsnetzwerke immaterielles Kulturerbe auf ein Podium zu bringen. Hierfiir sind
die Projekte von ImaginelC, einem Kulturerbebegegnungszentrum im Amster-
damer superdiversen Stadtteil Stidost, ein gutes Beispiel.*? ImaginelC positioniert
sich als Kontaktzone und bietet bei Veranstaltungen zu immateriellem Kulturerbe
eine Biihne, auf der sich unterschiedliche Akteure begegnen: Ausfiihrende des
jeweiligen Kulturerbes (wie etwa Strassenfussball, Carillon-Spiel, Winti-Rituale>?),
Gegnerlnnen, BefiirworterInnen, Wissenschaftlerlnnen und andere Betroffene. Im
Rahmen der Begegnungen kann das Kulturerbe «performt» werden und es werden
die unterschiedlichen, gegebenenfalls gegensitzlichen Emotionen, die mit dem
Kulturerbe verbunden sind, thematisiert und ausgetauscht. Das Ziel ist es, alter-
nativen Sichtweisen eine Stimme zu geben, Verstindnis zu wecken, Empathie zu
fordern und neue Kollektive zu inspirieren.>* An die grossstiddtische superdiverse
Kulturerbepraxis im Stadtteil Siidost schliesst die UNESCO mit ihrem Schutzpro-
gramm iibrigens nicht gut an. Kulturerbetragerlnnen fiihlen sich nicht angespro-
chen, weil sie eine wie auch immer geartete Schutzbediirftigkeit fiir sich ablehnen
und die Dynamik ihrer Kultur als gegensatzlich zu den UNESCO-Regularien erfah-
ren. ImaginelC zeigt Wege auf, wie Lebendigkeit und Vitalitdt von immateriellem
Kulturerbe ausserhalb des Kontexts globaler Schutzprogramme stattfinden kann:
«through more fluid and unfixed processes».>

Die Entwicklungen in den Niederlanden deuten an, dass die Integration von
immateriellem Kulturerbe in Museen sowohl fiir die Kulturerbetragerinnen als
auch fiir die Museen Chancen wie Herausforderungen bietet. Der museale Um-
gang mit immateriellem Kulturerbe kann zu Formen einer Museumsarbeit ganz im
Sinne der «New Museology» und «Sociomuseology» fiihren und an gegenwartige
Lebenswelten anschliessen. Den Kulturerbetrdgerlnnen kann die Zusammenar-
beit mit Museen die Moglichkeit bieten, ein breites Publikum fiir das Kulturerbe

51 De Jong, De dirigenten (Anm. 23), S. 352-373.

52 www.imagineic.nl (26. 8. 2017).

53 Surinamisches religidses Ritual.

54 Dibbits/Willemsen, Stills of Our Liquid Times (Anm. 45).
55 Alivizatou, Intangible Heritage (Anm. 8), S. 47.



zu finden und somit auch dessen Weitergabe leichter sichern zu konnen. Die
Zusammenarbeit zwischen den Sektoren immaterielles Kulturerbe und Museum
steht in den Niederlanden, wie iibrigens auch in andern Landern, noch recht am
Anfang. Sie wird aber in Zukunft weiter vorangetrieben werden auf der Basis in-
ternationaler Aufmerksamkeit fiir das Thema und auf der Basis der institutionel-
len Konstellation in den Niederlanden, in der der zentrale Akteur im Bereich der
UNESCO-Konvention, das Zentrum fiir Immaterielles Kulturerbe, an ein Museum,
das Freilichtmuseum in Arnhem, gekoppelt ist. Die kritische Auseinandersetzung
mit immateriellem Kulturerbe, die seit der Ratifizierung der Konvention in den
Niederlanden stattgefunden hat, und die in diesem Zusammenhang entwickelten
Konzepte, wie etwa «cultural brokerage» und «Emotionsnetzwerke», konnen fiir
eine gelingende Integration immateriellen Kulturerbes in Museen von grosser Be-
deutung sein.

Sophie Elpers: Immaterielles Kulturerbe im Museum

SAVK | ASTP 113:2 (2017)

(%]
~



o



	Immaterielles Kulturerbe im Museum : aktuelle Entwicklungen in den Niederlanden

