Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 113 (2017)

Heft: 1

Artikel: Vom Erleben der Kultur

Autor: Tschofen, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696758

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHES ARCHIV FUR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES
113. Jahrgang (2017), Heft 1, S. 7-19

Vom Erleben der Kultur

BERNHARD TSCHOFEN

Abstract

Die hier veroffentlichte Ziircher Antrittsvorlesung fiir die Professur fiir Populdre Kul-
turen mit Schwerpunkt Kulturwissenschaftliche Raumforschung setzt sich zum Ziel, die
Herausforderungen spidtmoderner Kulturforschung einem {iberfachlichen Publikum
ndherzubringen. Ausgehend von einer kurzen Darstellung der Entwicklung des Kultur-
konzepts der Volkskunde / Europdischen Ethnologie diskutiert der Beitrag Fragen einer
akteurszentrierten ethnografischen Kulturforschung in den komplexen Alltagswelten
der Gegenwart. Er will zeigen, dass eine auf korperliche und sinnliche Praktiken zie-
lende ethnografische Kulturanalyse auch unter den Bedingungen von Globalitit und
technisch-medialen Umwelten Zugangsweisen jenseits einer Essentialisierung des
Elementaren bieten kann. Dazu prasentiert er ausschnitthaft aktuelle Forschungen, in
denen die Beziehungen zwischen Menschen und ihrer sozialen Umgebung, ihren Vor-
stellungswelten und je unterschiedlich situierten Alteritdten adressiert werden. Begeg-
nungen mit Natur im Sport, mit Angeboten in Tourismus und Kulturerbe dienen dabei
als Beispiele. Schliesslich versucht der Beitrag mit Blick auf die Parallelen zwischen
ethnografischem Erkennen und alltdglichen Erlebnissen und Wahrnehmungen einen
Ausblick auf die spezifischen Potenziale und Probleme der Arbeit in dem aus der Volks-
kunde hervorgegangenen Fach zu geben.

Warum (schon wieder) Kultur?
Warum Kultur? Warum schon wieder Kultur?' Das ist eine berechtigte Frage, die
man sich sowohl aus der Innensicht des Fachs, das sich in Ziirich «Populédre Kultu-

1 Antrittsvorlesung fiir die «Professur fiir Populdre Kulturen mit Schwerpunkt Kulturwissenschaftliche
Raumforschung» in der Aula der Universitat Ziirich am 4. Mai 2015. Der miindliche Duktus der Vor-
lesung ist bei der Verschriftlichung soweit moglich beibehalten worden. Eine verdnderte englische
Version des Textes erschien als Tschofen, Bernhard: The Experience of Culture: Approaches to an
Ethnography of the Immediate in Complex Relations. In: Narodna umjetnost. Croatian Journal of
Ethnology and Folklore Research 53/1(2016), S. 133-144.

SAVk | ASTP 113 (2017)

-



Bernhard Tschofen: Vom Erleben der Kultur

SAVK | ASTP 113 (2017)

e}

ren» nennt und als Empirische Kulturwissenschaft versteht, stellen darf als auch
aus der Warte der naheren und ferneren Nachbarschaft. Anderen Fachern mag es
gelegentlich etwas eigenartig erscheinen, wie viel in den Kulturwissenschaften von
Kultur die Rede ist — als ob es nicht selbstverstandlich wire, wovon sie handeln.
VeterinarInnen widmen ihre Antrittsvorlesungen auch nicht der Spezies an sich,
MedizinerInnen nicht dem menschlichen Korper, Juristinnen selten dem Rechts-
begriff, und selbst SozialwissenschaftlerInnen miithen sich nicht immer wieder mit
Definitionen von Gesellschaft ab, sondern zielen allenfalls auf spezifische Befunde
ihrer Dynamiken — was dann zum Beispiel zu den bekannten Wortpragungen einer
Erlebnis-, Risiko- oder Multioptionsgesellschaft fiihrt. Im Fachzusammenhang, der
in Ziirich Populdre Kulturen heisst, gibt es diese Selbstverstandlichkeit nicht, und
der Grund dafiir soll unter anderem Gegenstand dieser Vorlesung sein. Ihr Ziel ist
es, damit auch Aussenstehenden etwas von unseren Erkenntnisinteressen und Zu-
gangsweisen niaherzubringen, anders gesagt: sie sollen erfahren, dass die Beschaf-
tigung mit Alltagswelt und populdrer Kultur nicht einfach ein Ausfluss personli-
cher Neigungen ist, sondern dass das Involviertsein in die Themen und Denkstile,
die wir untersuchen, immer Herausforderung und Chance zugleich sind. Denn wer
sich mit den hier zu streifenden Themen wie Skikultur und Alpentourismus oder
europdischen Kdsespezialititen beschiftigt, steht von aussen betrachtet immer ein
wenig im Verdacht, auf Kosten der Distanz personlichen Neigungen nachzugehen.

«Vom Erleben der Kultur» — der Titel zielt in etwas verharmlosender Tarnung
auch auf einen disziplindren Diskurs, der hier eingangs zumindest grob skizziert
sein sollte. Daher ist den folgenden Ausfilhrungen der kurz gefasste Versuch vo-
ranzustellen, rund fiinf Jahrzehnte der Entwicklung von Kulturwissenschaft und
Kulturbegriff in nur wenigen Siatzen zu rekapitulieren.

In den humanities kommen noch weniger als in anderen Fachern Theorien
nicht von ungeféahr, sondern sie bilden immer objektive und subjektive Dynamiken
in Gesellschaft und Kultur (auch in Literatur und Sprache et cetera) ab, reagieren
somit auf die Verdnderungen ihrer Gegenstinde, mit denen sie sich wiederum
selbst verandern.? Denn auch wissenschaftliches Denken und Arbeiten ist kultu-
rell situiert und macht nicht alles zu allen Zeiten in gleicher Art denkbar. Mit der
Offnung der Gesellschaft in der Nachkriegszeit wird jene folgenreiche Erweiterung
des Kulturbegriffs eingeleitet, die sowohl die cultural studies und ihre internatio-
nale Karriere ermoglicht hat als auch — mit Blick auf unsere Fachertradition - die
Modernisierung der Volkskunde mit ihrem folgenreichen shift vom «Volk» zur
«Kultur» und von der «Kunde» zur «Wissenschafty. Seither teilt sich das Fach in
verschiedenen Nuancierungen jenes breite anthropologische Konzept von Kultur,
das neben manchen neuen Kulturwissenschaften traditionellerweise weiten Teilen
der Ethnologie und seit einigen Jahrzehnten zusehends auch einer zur Histori-
schen Anthropologie erweiterten Geschichtswissenschaft eigen ist. Von dlteren
sozialwissenschaftlichen Verstdndnissen unterscheidet es sich vor allem darin,

2 Zur gesellschaftlichen Situiertheit volkskundlich-kulturwissenschaftlicher Theoriebildung siehe
v. a. Eggmann, Sabine: «Kultur»-Konstruktionen. Die gegenwértige Gesellschaft im Spiegel volks-
kundlich-kulturwissenschaftlichen Wissens. Bielefeld 2009.



dass es Kultur nicht auf einen funktionalen Uberbau von Gesellschaft reduziert,
sondern als Grundlage und zugleich Ausdruck der sozialen Welt fasst — als «andere
Seite von Gesellschafty, wie das 1970 in der Tibinger Programmatik der Empiri-
schen Kulturwissenschaft (der sogenannten EKW) noch salopp und einpriagsam
heissen durfte.?

Mit dieser Erweiterung hat sich das Fach nach dem Verlust seines auch po-
litisch diskreditierten Gegenstands einerseits zwar das akademische Uberleben
nachhaltig gesichert, andererseits ein bald manifest werdendes Problem eingehan-
delt. Dieses liegt im Holismus des anthropologischen Konzepts von Kultur, das
immer auch homogenisierende und damit ein- und ausschliessende Dimensionen
besitzt — ganz im Sinn der alten Formel von we and the others. Nochmals kiirzer:
Der Konjunktur des Kulturkonzepts folgte bald eine von der Kritik der Reprasen-
tation und des Kulturalismus befeuerte und (zum Gliick!) nie mehr iiberwundene
Krise mit einer Bandbreite an Reaktionen, die vom konsequenten Aufruf «writing
against culture»* bis zu einem moderaten Auftrag zur Dauerreflexion von Kultur
als Machtbegriff reicht. Wer Wachsamkeit signalisiert hatte, konnte sich so in ei-
nem Verstandnis von «Kultur als Praxis» nochmals recht bequem einrichten, wie
es in Anlehnung an Pierre Bourdieu in weiten Teilen der humanities zum Common
Sense geworden war.’

Was damit verbunden ist — und dies betrifft nun sehr direkt die Jahre der
akademischen Sozialisation unserer Generation —, ist eine Kkonstruktivistische
Grundhaltung, deren theoretisches Besteck im Wesentlichen vom franzosischen
Poststrukturalismus diskurs- und praxistheoretischen Zuschnitts geliehen ist.
Auch sie birgt ein Problem, denn so sehr sie in ihrer Perspektive auf doing culture®
insistieren mag, so sehr geraten ihr dabei wesentliche Dimensionen alltaglicher
Lebenswelt aus dem Blick. Zumal wenn wie in unseren spitmodernen komplexen
Alltagen alles Denken und Handeln technisch-medial gerahmt ist und — wohl star-
ker noch als in den ubersichtlicheren Ordnungen vergangener Generationen — un-
ausweichlich auf institutionalisierte Wissensbestidnde Bezug nimmt,” dann endet
die Kulturanalyse der Praxis nur allzu schnell bei der symbolischen Dimension von
Kultur und verstellt sich so den Blick auf jene nichtintelligiblen Erfahrungen, die
einen wesentlichen Teil unserer Teilhabe an der sozialen Welt ausmachen.

Es geht also um einen Widerspruch: Zum einen wird mit der Emphase auf doing
culture seit Jahren verstarkt die Akteurs-, die Erfahrungsperspektive angemahnt,

3 Vgl. zur Diskussion der kulturalen Wende des Fachs v. a. Johler, Reinhard u. a. (Hg.): Kultur_Kultur.
Denken. Forschen. Darstellen (38. Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde, Tiibingen
2011). Miinster u. a. 2013.

4 Abu-Lughod, Lila: Writing Against Culture (1991). In: Ellen Lewin (Hg.): Feminist Anthropology.
A Reader (Blackwell Anthologies in Social and Cultural Anthropology, 8). Malden 2006, S. 466-479.

5 Bourdieu, Pierre: Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen Grundlage der kabylischen
Gesellschaft. Frankfurt a. M. 1976.

6 Hérning, Karl H.; Reuter, Julia (Hg.): Doing Culture. Neue Positionen zum Verhéltnis von Kultur und
sozialer Praxis. Bielefeld 2004.

7 Vgl. Rabinow, Paul; Marcus, George P.: Designs for an Anthropology of the Contemporary. Durham
2008.

Bernhard Tschofen: Vom Erleben der Kultur

SAVk | ASTP 113 (2017)

O



Bernhard Tschofen: Vom Erleben der Kultur

SAVk | ASTP 113 (2017)

—_
o

zum anderen scheint die gleichzeitige Angst vor Essentialisierungen zusehends
die Analysefahigkeit der Kulturwissenschaften einzuschranken. Anders gesagt, die
Kardinalfrage von Struktur und Prozess, die Frage nach der Handlungsfahigkeit,
ist immer wieder neu zu stellen — konzeptionelle Antwortangebote darauf sind zu
befragen und vor allem auf die mikroperspektivische Empirie zu iibertragen. Die
skandinavische Ethnologie hat dazu neulich anregende Uberlegungen zusammen-
gestellt.®

Kultur als korperliche und sinnliche Praxis

(Kultur erleben) heisst im Folgenden eben gerade nicht «(Kultur leben) (im Sinn
von doing culture), sondern es soll an ausgewihlten Feldern gezeigt werden, wie
Menschen in ihren Alltagen aktiv dem im weitesten Sinn Kulturellen begegnen.
Dabei geht es im Anschluss an die mehr theoretischen Uberlegungen’ der Einlei-
tung freilich nicht um die Rezeption der Kultur mit dem sprichwortlichen grossen
«K», des Geschehens in den Konzertsdlen und Kunstmuseen dieser Welt, obwohl
auch dieses ein Gegenstand der Populdren Kulturen sein kann und wir in einem
spateren Schritt einen kleinen Zwischenhalt im Museum einlegen werden.

Mein erstes Beispiel beziehe ich aus einem noch in Tiibingen gemeinsam mit
Archdologie und Zeitgeschichte eingeworbenen und von der VolkswagenStiftung
2011 bis 2014 geforderten Projekt zu living history. Wir sind dabei in verschiede-
nen Fallstudien der Frage nachgegangen, wie Menschen Geschichte praktizieren
und vor allem iiber welche Techniken sie verfiigen, sich diese mit Vergniigen und
sozialem Nutzen anzueignen.' Das eigentlich Verbliiffende an den Ergebnissen ist
nicht, wie individuell die Aneignungen und vor allem Auslegungen geschichtsdi-
daktischer Angebote unterschiedlichen Partizipationsgrads erfolgen. Erstaunlich
ist vielmehr, wie differenziert die Akteure ihren Kérper als Medium der Erfahrung
einsetzen und vor allem wie multisensual die damit verbundenen Praktiken sind.
Sarah Willner, die im Rahmen dieses Projekts eine auch methodisch dusserst an-
regende Dissertation verfasst hat, zeigt zum Beispiel, wie die von ihr begleiteten
Themenwandernden auf den Spuren der Gletschermumie Otzi die physisch-materi-
ellen Parallelen zum bronzezeitlichen Jager und Wanderer zur eigenen Erfahrung
leiblicher Pridsenz niitzen und damit Vorstellungen historischer Lebenswelten zu
verinnerlichen suchen." Der britische Archéologe Christopher Tilley, ein wichtiger
Theoretiker der vom University College London (UCL) ausgehenden neueren mate-
rial culture studies, hat das in seiner Phanomenologie der Landschaft als Konzept

8 Ehn, Billy; Lofgren, Orvar; Wilk, Richard: Exploring Everyday Life. Strategies for Ethnography and Cul-
tural Analysis. Lanham 2015.
9 Vgl. Tschofen, Bernhard: Selbstbeschreibungen beschreiben? Zur Kulturanalyse des Kulturgebrauchs.
In: Johler, Kultur_Kultur, S. 38-48.
10 Willner, Sarah; Koch, Georg; Samida, Stefanie (Hg.): Doing History. Performative Praktiken in der Ge-
schichtskultur (Edition Historische Kulturwissenschaften, 1). Miinster 2016.
11 Willner, Sarah: Geschichte en passant. Archdologisches Themenwandern in den Alpen als wissenskul-
turelle Praxis (Universitat Tibingen, Diss., 2015). Miinster 2017.



der similar bodies" beschrieben. Das ist ein, wie wir wissen, altes Denkbild, das
aber in den sdkularen Praktiken der boomenden geschichtskulturellen Angebote
spezifische Formen dessen ermoglicht, was in der Wissensforschung im Anschluss
an die altere Phanomenologie der Wahrnehmung als bodily knowledge bezeichnet
wird und das in korperlichen Praktiken aufgehobene Wissen meint."

Ahnlichen Repertoires bin ich selbst bei der Wiederbeschiiftigung mit einem
meiner alten Arbeitsfelder, der historischen Zeugnisse populdrer Bergbegeiste-
rung, begegnet. Bei entsprechender Aufmerksamkeit fiir Ausserungen korperli-
cher (Sensationen jenseits der Blickdominanz (die vielleicht mehr ein Problem der
Forschung als eines der Quellen ist) lasst sich ndmlich erkennen, wie routiniert und
reflektiert etwa bereits im Alpintourismus des spiten 19. Jahrhunderts die Sinne
zur Erlebnissteigerung (oder fiir den Fall, dass die Eindriicke (zu viel) wurden: zur
Erlebnismoderierung) eingesetzt wurden. Und dies nicht nur fiir die Aneignung der
unvertrauten Umgebungen, sondern vor allem auch fiir die Begegnung mit «Land
und Leuten» und den in ihren Lebensgewohnheiten reprasentierten Versprechun-
gen an ein oftmals zivilisationsmiides und kulturkritisch gestimmtes Biirgertum.
Da wird gelauscht und gefiihlt, am Gipfel gegen die unheimlichen Gerausche des
Gletschers angesungen, da wird die ungewohnte Bewegung in ihrer Wirkung auf
die Organe taxiert und da werden im Erleben regelrechte Proben einer unbekann-
ten Geruchs- und Geschmackswelt gezogen." Die lange gepflegte Fokussierung auf
diskursive Konstruktionen von Natur und des Selbst in solchen Feldern hat uns mit
neuen Einsichten zugleich den Blick auf den Anteil vorsprachlicher Erfahrungen
verwehrt.

Das aus einem regionalen Forschungs- und Dokumentationsprojekt zur histo-
rischen Skikultur hervorgegangene Buch Spuren' wire ein weiteres Beispiel dafiir.
Wir haben in unseren Forschungen festgestellt, dass bislang mit dem sport- und
tourismusgeschichtlichen Fokus auf Bewegungstechniken einerseits und auf Infra-
strukturen andererseits der Zugang zu wesentlichen Zusammenhédngen zwischen
sinnlich-korperlichem Erleben und den Imaginierungen des Wintersports als eines
Programms moderner Selbstermdchtigung verstellt geblieben ist. Um diese lange
wirksamen «blinden Flecken» sichtbar zu machen, bedarf es der Beriicksichtigung
sowohl der elementaren Praktiken — quasi zwischen Tiefschneehang und Hiit-
tengaudi - als auch der damit verbundenen Reflexionen in Bezug vor allem auf die
natiirliche Umwelt, auf die Dinge und den Korper als Medium des Sozialen.

Als historisch denkende Kulturwissenschaft fiihrt das «Vielnamenfachy, als
das die Empirische Kulturwissenschaft'® der Ziircher Populdren Kulturen heute

12 Tilley, Christopher: The Materiality of Stone: Explorations in Landscape Phenomenology. Oxford, New
York 2004, S. 29.

13 Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Phdnomenologie der Wahrnehmung. Berlin 1966.

14 Siehe dazu die Originaltexte und die Einfiihrung in Tschofen, Bernhard: [3312] Piz Buin. Literarische
Erkundungen 1865-2015. Bregenz 2015.

15 Dettling, Sabine; Tschofen, Bernhard: Spuren. Skikultur am Arlberg. Bregenz 2014.

16 Scheer, Monique u. a. (Hg.): Out of the Tower. Essays on Culture and Everyday Life (Untersuchungen
des Ludwig-Uhland-Instituts der Universitat Tubingen, 114). Tibingen 2013.

Bernhard Tschofen: Vom Erleben der Kultur

SAVk | ASTP 113 (2017)

—
—



Bernhard Tschofen: Vom Erleben der Kultur

SAVK | ASTP 113 (2017)

—
N

in Anlehnung an Gottfried Korff oftmals bezeichnet wird,"” daher eine besondere
Position in ihrem Pflichtenheft. Es handelt sich um eine Aufgabe, mit der sich
ein grosses methodisches Potenzial verbindet: gewissermassen zwischen (ge-
genwartsorientierten) Sozial- und (historisch orientierten) Geisteswissenschaften
positioniert, hat sie die Moglichkeit, aus der ethnografischen Gegenwartsanalyse
abgeleitete Konzepte auf historische Wirklichkeitsausschnitte zu iibertragen und
damit zum Gegenstand einer auch historischen Ethnografie respektive akteurszen-
trierten Kulturanalyse zu machen. Wir treffen uns dabei zusehends mit den in den
vergangenen Jahren intensivierten Bemiihungen der Historischen Anthropologie,
die Modellierungen des Sinneshaushalts nicht mehr linger als Verlustgeschichte,'®
sondern als vielfdltig auf die Verhandlung sozialer Ordnungen und Orientierungen
gerichtetes Kapitel der sozialen Welt zu verstehen."

Was hier nur kurz umrissen werden kann, beschrankt sich - wie die Beispiele
vielleicht suggerieren konnten - freilich nicht auf Tourismus- oder Heritageprak-
tiken, sondern verweist auf ein viel generelleres Muster der Popularkultur. Alle
gern Fernsehenden (und auch solche, die mit Fernsehgeiibten unter einem Dach
leben) wissen, dass wir in solchen sozialen Situationen in der Lage sind, jenen
«kognitiven Stil» zu mobilisieren, der — wie Kaspar Maase das einmal formuliert
hat - «ohne spiirbare Anstrengung, ohne ldstige Konzentration, ohne aufwandige
Mobilisierung von Wissensbestanden Fiihlen und Denken auf physiologisch an-
genehm empfundene Weise anzuregen» % ermdoglicht. Christine Haimmerling hat
derartige Ansitze jlingst in ihrer Dissertation iber den «Tatort als Mittler sozialer
Positionierung» (sprich tber «[g]eschmackliche Verortungen bei der Aneignung
der TV-Krimireihe») weiterentwickelt. Vor allem beim Public Viewing spielen
Gefiihlsmanagement* und Atmosphirenarbeit beim Schauen eine wichtige Rolle.
Wer zusammen schaut, fungiert als emotional community?? im Sinn von Rosenwein
und lédsst durch Interaktion in der Gruppe eine Atmosphire entstehen, «die den
Erlebnischarakter der Sehsituation»?® zu steigern vermag. Dies sind Techniken, die
zumal dann an Bedeutung gewinnen, wenn Akteure in der Begegnung mit Kultu-
rellem Unmittelbares und Mediales wechselseitig miteinander verkniipfen.

17 Korff, Gottfried: Namenswechsel als Paradigmenwechsel? Die Umbenennung des Faches Volkskunde
an deutschen Universitaten als Versuch der «Entnationalisierung». In: Sigrid Weigel, Birgit Erdle (Hg.):
Fiinfzig Jahre danach. Zur Nachgeschichte des Nationalsozialismus. Ziirich 1996, S. 403-434. Vgl. auch
Bendix, Regina; Eggeling, Tatjana (Hg.): Namen und was sie bedeuten. Zur Namensdebatte im Fach Volks-
kunde (Beitrage zur Volkskunde in Niedersachsen, 19). Géttingen 2004.

18 Vgl. Howes, David (Hg): Empire of the Senses. The Sensual Culture Reader. Oxford, New York 2005.

19 Vgl.v. a. Pink, Sarah: Doing Sensory Ethnography. London, Los Angeles 2010.

20 Maase, Kaspar: Das Recht der Gewdhnlichkeit. Uber populdre Kultur (Untersuchungen des Ludwig-Uh-
land-Instituts der Universitat Tiibingen, 111). Tibingen 2011, S. 287.

21 Siehe dazu auch Hérisch, Jochen: Sich in Stimmung bringen. Uber poetisches und mediales Mood-and-
Mind-Management. In: Anna-Katharina Gisbertz (Hg.): Stimmung. Zur Wiederkehr einer &sthetischen
Kategorie. Paderborn 2011, S. 33-43.

22 Rosenwein, Barbara: Worrying About Emotions in History. In: American Historical Review 107 (2002),
S. 821-845, hier S. 842-843.

23 Hammerling, Christine: Sonntags 20:15 Uhr - Tatort. Soziale Positionierungen eines Fernsehpubli-
kums (Studien zur Kulturanthropologie / Europdischen Ethnologie, 5). Géttingen 2016, S. 132.



(An-)Ordnungen: Rdume der Kultur

Der auch im Alltagsgebrauch oft verwendete Begriff der Atmosphére, dessen kul-
turpraktische Dimension mit den oben skizzierten Praktiken angesprochen wor-
den ist, deutet es bereits an: Wenn vom «Erleben der Kultur» die Rede ist, wird
in der Alltagskultur damit zumeist ein konkreter Ort, werden besondere Raume
assoziiert. Atmospharen wie Stimmungen werden dann mit einer raumlichen, hau-
fig auch materiell gefassten Umgebungsqualitdt in eins gesetzt. Auch jenseits des
alltagsweltlichen Raumbegriffs, der von der Annahme einer mehr oder weniger
gegebenen Ordnung ausgeht, ist diese Dimension der sozialen Welt fiir die Kultur-
wissenschaft geradezu unumgéanglich. Das hat vor allem zwei Griinde. Zum einen
liegt es an einem traditionellen und bis heute in der Offentlichkeit verbreiteten
Kulturverstandnis, nach dem Kultur im Raum geschieht und sowohl raumlich be-
grenzt als auch erfahrbar ist. Zum anderen ist der Raum in den letzten Jahren nach
einer langen Zeit der «Raumvergessenheit» der Sozial- und Kulturwissenschaften
zu einer zentralen Kategorie ihrer Analysen geworden.?* Im Gegensatz zum popu-
laren Raumverstehen und auch zum Raum der Naturwissenschaften ist der Raum
der sozialen Welt nicht absolut oder ein blosses Abstraktum, und er ist auch kein
Container, der begrenzbare Wirklichkeiten verldsslich umgibt. Im Gegenteil, Raum
als kulturelle Ordnung (besser ware eigentlich der Begriff «Rdumlichkeit») konsti-
tuiert sich immer nur im Verhaltnis zu anderen Raumen, er ist also nicht absolut,
sondern relational. Und er wird als relationaler Raum erst denkbar, wenn er in
Beziehung zum Handeln gesetzt wird. Erst die historische und soziale Praxis kon-
turiert ihn, ldsst ihn durchaus materielle, unhintergehbare Wirklichkeit werden,
aber immer nur in Relation zu anderen Rdumen und vor allem auch zu den damit
verbundenen Vorstellungen.

Tatsdchlich ist die Beziehung zwischen kulturellem Erleben und Raumlichkeit
eine doppelte, weil ndmlich unser stets auf Vorstellungen rekurrierendes Handeln
sowohl Raumlichkeit figuriert als auch durch die Objektivierungen dieser Ordnun-
gen ermoglicht und begrenzt wird. Heiko Hausendorf und Wolfgang Kesselheim ha-
ben dies aus der Sicht der Interaktionslinguistik an dem akademischen Akteuren
raumlichy so nahen Beispiel universitarer Raume und ihrer Ausstattung erklart.
In den Wandelgdangen und Horsédlen — und nicht zuletzt im festlichen Raum einer
Universitatsaula - ist eine historische Wissenspraxis verfestigt, die bestimmte For-
men des Sprechens und Zuhorens, der Interaktion zuldsst und andere ausschliesst.
Sie stellt also habituell etwas mit uns an, stellt uns in eine Anordnung hinein, die
uns wissen lasst, was moglich ist respektive was zu tun ist, und Wahrnehmung und
Handeln mit bestimmten Modi verbindet.?®

24 Vgl. Soja, Edvard W.: Postmodern Geographies. The Reassertion of Space in Critical Social Theory.
London 1989.

25 Hausendorf, Heiko; Kesselheim, Wolfgang: Die Lesbarkeit des Textes und die Benutzbarkeit der Ar-
chitektur. Text- und interaktionslinguistische Uberlegungen zur Raumanalyse. In: Heiko Hausendorf,
Reinhold Schmitt, Wolfgang Kesselheim (Hg.): Interaktionsarchitektur, Sozialtopographie und Interak-
tionsraum. Tiibingen 2016, S. 55-85.

Bernhard Tschofen: Vom Erleben der Kultur

SAVK | ASTP 113 (2017)

-—
w



Bernhard Tschofen: Vom Erleben der Kultur

SAVk | ASTP 113 (2017)

-
¥

An dieser Stelle ist nochmals auf das oben nur angeschnittene alltagsweltliche
Raumdenken zuriickzukommen. In verschiedenen Arbeiten zu Regionalitiat — zu-
letzt in einem eben abgeschlossenen Forschungsprojekt der Deutschen Forschungs-
gemeinschaft zu «Geografischen Indikationen als cultural property»?® - haben
wir in den letzten Jahren neue Einblicke in Raumpolitiken und ihre Beziehungen
zur alltagsweltlichen Erfahrung von Region gewonnen. Unsere vergleichenden
Fallstudien tiber europdische Kasespezialititen und damit zur Verwandlung be-
haupteten Kulinarischen Erbes in kulturelles Eigentum — cheese studies gewis-
sermassen — haben gezeigt, dass die Raumbeziehungen europdischer Kédsespezi-
alititen keineswegs selbstverstdandlich sind, sondern als Produkt fortdauernder
Aushandlungsprozesse zu begreifen sind. Zum commodity heritage, wie die itali-
enisch-niederldndische Anthropologin Cristina Grasseni solche Produkte nennt,?’
werden sie einerseits durch die Instrumente des Schutzes, andererseits durch die
damit verbundenen Praktiken der Ein- und Ausgrenzung,” der narrativen Ausstat-
tung und semantischen Differenzierung. Aber sie verfehlen ihre Wirkung nicht,
weil sie den Beleg der Authentizitdit immer mit dem Versprechen einer besonders
unmittelbaren Erfahrung einer im Raum aufgehobenen Tradition verbinden. Das
reicht in der Schweiz bis hinein in eine als «moralische Okonomie»?’ zu begrei-
fende funktionale Verschrinkung der Ballungszentren des Mittellands mit den
Berggebieten und triagt wesentlich zu den dominanten Vorstellungen bei, die von
diesen in der Offentlichkeit kursieren. «Ist Biindner Kost die bessere Kost?», fragte
im Februar 2015 beispielhaft der Ziircher Tages-Anzeiger und fiihrte in einer Reihe
von Beispielen vor, «dass die (Unterldnden tatsdchlich darauf anspringen».*” Essen
und Trinken sind heute neben dem generellen Konsum von Landschaft in Sport
und Tourismus wesentliche Achsen symbolischer Aushandlungen von Raumbezie-
hungen in der Popularkultur.

Dieses Denkbild der konsumierbaren Kultur und Alteritat hat Italo Calvino in
Unter der Jaguar-Sonne, einer seiner fiir eine Anthropologie der Sinne so anregen-
den und mit der Konvergenz der finf Sinne spielenden Erzdhlungen, bereits in
den 1980er-Jahren mit literarischer Eleganz erfasst: «Die wahre Reise, verstanden
als Introjektion eines (Aussemn, das sich von unserer gewohnten Aussenwelt unter-
scheidet, impliziert eine totale Veranderung der Erndhrungsweise, ein Verschlin-

26 May, Sarah u. a. (Hg.): Taste - Power - Tradition. Geographical Indications as Cultural Property (Stu-
dien zu Cultural Property, 10). Gottingen 2017; May, Sarah: Ausgezeichnet! Zur Konstituierung kultu-
rellen Eigentums durch geografische Herkunftsangaben (Studien zu Cultural Property, 11). Géttingen
2017.

27 Grasseni, Cristina: Slow Food, Fast Genes: Timescapes of Authenticity and Innovation in the Anthro-
pology of Food. In: Cambridge Anthropology 25/2 (2005), S. 79-94, hier S. 83. Vgl. auch Grasseni,
Cristina: The Heritage Arena. Reinventing Cheese in the Italian Alps. New York 2016.

28 Vgl. Welz, Gisela: European Products. Making and Unmaking Heritage in Cyprus. Oxford, New York
2015.

29 Green, Joshua; Jenkins, Henry: The Moral Economy of Web 2.0. In: Jennifer Holt, Alisa Perren (Hg.):
Media Industries. History, Theory and Method. Malden 20009, S. 213-225, hier S. 214.

30 Baoniger, Daniel: Ist Bindner Kost die bessere Kost? In: Tages-Anzeiger, 27. 2. 2015: http://www.ta-
gesanzeiger.ch/leben/essen-und-trinken/Ist-Buendner-Kost-die-bessere-Kost/story/10933785 (20. 2.
2017).



gen des besuchten Landes in seiner Fauna und Flora und seiner Kultur (wozu nicht
nur die andersartigen Kiichen- und Zubereitungsverfahren gehoren, sondern auch
der Gebrauch der andersartigen Instrumente, mit denen Korner zerstossen oder
Suppen umgeriihrt werden), indem man es tiber die Lippen fiihrt und durch die
Speiserdhre hinabgleiten ldsst, es sich also buchstédblich einverleibt. Dies ist die
einzige Art zu reisen, die heutzutage noch einen Sinn hat, seit man alles, was es zu
sehen gibt, auch im Fernsehen sehen kann, ohne sich aus dem Sessel zu riihren.»*!
Was Calvino noch nicht wissen konnte, ist, wie selbstverstandlich die gleich-
zeitige mediale Rahmung des Leiblichen einmal werden wiirde. Sinnliches Erleben
etwa beim Essen und Trinken sind heute durch Bildpraktiken wie Selfies und so-
ziale Medien tiber rdumliche Distanzen hinweg individuell kommunizierbar und
lassen damit beim Erleben auch andere Rdaume prédsent sein. Was hier mit ange-
sprochen ist, gehort zu den vielleicht wesentlichsten Herausforderungen einer Eth-
nografie der Gegenwart. Sie beherrschten auch nicht ohne Grund den biennalen
Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde (dgv) zur Thematik «Kulturen
der Sinney, den das Institut fiir Sozialanthropologie und Empirische Kulturwissen-
schaft - Populdre Kulturen im Juli 2015 in Ziirich ausrichtete. Er vertiefte Fach- und
interdisziplindre Diskurse der vergangenen Jahre und trug vor allem dazu bei, das
Anwachsen der Bedeutung technisch-medialer Umgebungen fiir das Alltagshan-
deln und besonders fiir die sinnliche Dimension des Kulturellen zu vermessen.*
Auf diesem Gebiet bleibt freilich noch viel zu tun, und ich mochte im Folgen-
den mogliche Forschungen und Felder vertiefender Einsichten wenigstens exemp-
larisch skizzieren. Fir ein Verstehen des (Erlebens von Kultur zu untersuchen ist
etwa die Alltagsintegration von augmentierter Raumlichkeit als technisch-virtuelle
Erweiterung unserer Handlungs- und Erfahrungsraume. Sie ist heute im Kontext
von Spiel, Sport und Information selbstverstdandlich geworden, und wir bedienen
uns als Gamerlnnen, Outdoor-SportlerInnen, MuseumsbesucherInnen - um nur
drei beispielhafte Praxisfelder zu erwahnen - im Alltag zusehends solcher Tech-
niken. Dabei interessiert sich eine empirische Kulturforschung vor allem fiir die
Ubergangszonen zwischen den lidngst nicht mehr dichotom zu denkenden virtu-
ellen und realen Raumen und fiir die anzunehmende Koproduktion von Raum in
technisch-medial erweiterten Umgebungen. Denn wir wissen bis dato sehr wenig
dariiber, wie Akteure mit den raumlichen Benutzbarkeitshinweisen umgehen, die
zur Ermoglichung des Raumerlebens in verschiedenen Umwelten, vor allem aber
zur Erweiterung und Intensivierung der Erfahrung bereitgehalten werden. Dafiir
sind nicht nur Repriasentationen (beispielsweise in der Form von Karten, digitalen
Fihrern oder multimediabasierten Anwendungen) zu untersuchen, sondern vor
allem die Art und Weise, wie dabei unterschiedliche Medien zusammengebracht
und in die handelnde Praxis integriert werden. Eine zentrale Frage richtet sich

31 Calvino, Italo: Unter der Jaguar-Sonne. 3 Erzahlungen. Miinchen 1987, S. 41-42.

32 Siehe dazu demnéchst die Beitrége in Braun, Karl u. a. (Hg.): Kulturen der Sinne. Zugénge zur Sensua-
litat der sozialen Welt (40. Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde, Ziirich 2015). Miins-
ter u. a. 2017 [im Druck].

Bernhard Tschofen: Vom Erleben der Kultur

SAVk | ASTP 113 (2017)

1

(%]



Bernhard Tschofen: Vom Erleben der Kultur

SAVk | ASTP 113 (2017)

-
(o))

somit auf die Ubersetzungsvorginge zwischen den Reprisentationen der themed
environments und den individualisierten Konzeptionen solcher Raume.

Wissen und Praxis: Lebensweltliche Evidenz

Die obigen Ausfiihrungen haben vorzufiihren versucht, dass die Rede iiber Kultur
in den Kulturwissenschaften nicht allein aufs sprichwortliche grosse Ganze zielt,
sondern im Gegenteil diese sonst unscharf bleibende zentrale Kategorie unseres
Denkens und Arbeitens in der Konfrontation mit anderen analytischen Kategorien
situativ zu scharfen versucht. Daher hatte hier — gerade mit Blick auf die Frage
des Kulturerlebens — auch vom Raum die Rede zu sein, und daher hat sich mit
der Kategorie des Wissens immer wieder eine weitere sowohl fiir die Arbeit in
den Populédren Kulturen und der «Kulturwissenschaftlichen Raumforschungy als
auch fiir die Kulturwissenschaften insgesamt heute unverzichtbare Kategorie in
die Argumentation gemischt. Den Hintergrund dafiir bildet ein anthropologischer
Wissensbegriff,>® nach dem nicht allein die Weitergabe von Wissensbestinden als
Interaktion zu verstehen ist, sondern auch deren Herstellung als von unterschiedli-
chen Akteuren (neben Menschen auch Dingen, Diskursen und Medien) gestalteter
Prozess. Und er zielt damit vor allem mehr auf Praktiken — wie wir bereits gesehen
haben: vor allem implizite - denn auf Residuen.

Ein all diese Dimensionen beriihrender Ort des Wissens — und zugleich des
populdren Vergniigens - ist das Museum mit seinen spezifischen in der biirgerli-
chen Moderne hervorgebrachten Modi des Zeigens und Erkennens. Hier fehlt der
Raum fiir eine Genealogie der mit dem Museum und anderen Orten kultureller
Anschauung verbundenen Wahrnehmungsweisen. Sie reicht - in einem Satz
skizziert — von der dsthetischen Bildung der Aufklarungszeit iiber die Apodemik
des 19. Jahrhunderts mit ihrer Emphase auf die Kulturtechniken historischen und
ethnografischen Erlebens bis zu den Reformbewegungen der Jahrhundertwende,
in denen die Ideen von Ganzheitlichkeit und sinnlichem Erkennen der Aufkla-
rung fortleben und in denen praktische Erfahrungen zum Ausgangspunkt von
Reflexion und Erméchtigung geworden sind. Solche Konzepte haben etwa iiber die
friihe Heimatkunde und spater tber die Museumsreform die Felder historischen
Wissenstransfers in nachster Umgebung unseres Fachs sehr unmittelbar bertiihrt.
Theoretische Positionen jener Zeit zeigen in eine dhnliche Richtung. Der Schweizer
Begriinder der modernen Kunstwissenschaft Heinrich Wolfflin fragte bereits 1886
in seiner Dissertation Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur: «Wie ist
es moglich, dass architektonische Formen Ausdruck eines Seelischen, einer Stim-
mung sein konnen?»** Und der Wiener Kunsthistoriker Alois Riegl machte Stim-
mung und lebensweltliche Einordung zu den Eckpfeilern seiner Denkmaltheorie,
die zugleich eine Theorie der Begeisterung fiir das Historische an sich sein will.

33 Nach wie vor giltig formuliert bei Barth, Fredrik: An Anthropology of Knowledge. In: Current Anthro-
pology 42/1(2002), S. 1-18.

34 Walfflin, Heinrich: Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur (Universitat Miinchen, Phil. Diss.,
1886). Miinchen 1886, hier S. 1.



Es geht also schon damals um Dinge in ihrer Beziehung zur Lebenswelt, um die
bei Alois Riegl als «Stimmungswert» bezeichnete Strahlkraft des Historischen. Die
Vorstellung von der Einordnung in universelle Ordnungen lasse den modernen
Menschen, so Riegl, «im Denkmal ein Stiick seines eigenen Lebens»®® erkennen.
Ahnliche Gedanken finden sich {ibrigens anniihernd zeitgleich bei Georg Simmel,
der von der seelischen Ganzheit spricht, in der die Vergangenheit und die Gegen-
wart in die Einheit dsthetischen Geniessens verschmelzen.?

Diese Beziehung - zwischen Erfahrung und eigenem Leben - herzustellen ist
eine Kulturtechnik, die uns die Moderne auf vielerlei Weise gelehrt hat,* fiir die es
Anleitungen gibt, die ihre medialen Reprasentationen kennt und die wir in Bezug
auf Emotion und Kognition durch wiederholte Praxis beherrschen. Herstellung und
Erfahrung von Evidenz sind dabei zentral. Wesentlich erscheint dafiir der Aspekt
der Performanz, also die Formen und Modi, etwas im Handeln zum Vorschein und
zur Geltung zu bringen. Der Luzerner Historiker Valentin Groebner hat in diesem
Zusammenhang die spatmodernen Modi im Umgang mit Geschichte treffend als
«Postproduktion von Vergangenheit»*® bezeichnet.

Die Fdhigkeit solche Erfahrungen herbeizufiihren macht auch zeitgendssische
Akteure zu Experten des Authentischen — kompetent in der Beherrschung zumal
der Korper- und Wahrnehmungstechniken, die atmospharische Kontexte evident
werden lassen. Benno Gammerl und Monique Scheer haben fiir diese Kompetenz
vor einiger Zeit den Begriff der emotional styles* vorgeschlagen. Er fasst als emoti-
onale Stile unterschiedliche Modi des Denkens tiber, Kultivierens von, Umgehens
mit und des Ausdrucks von Gefiihlen - ein Konzept, verwandt der Bourdieu’schen
Habitustheorie, aber fokussiert auf Haushalt und Handeln in Bezug auf Emotio-
nen.*’ Ich denke, dass sich dieses Konzept durchaus fruchtbar machen ldsst fiir
das (Gefiihlswissen des Kulturellen), um das einmal ganz vage zu formulieren.
(Gefiihlswissen des Kulturellen) spielt darauf an, dass die Vorstellungen und Erfah-
rungen weitgehend implizit bleiben, also der Dimension des tacit knowledge zuzu-
rechnen sind. Gleichzeitig ist solches Wissen in hohem Mass situativ, es schreibt
sich nicht nur in Korper ein, sondern liegt in den Beziehungen, welche diese mit
ihrer materiellen und medial vermittelten Umwelt eingehen.

Wissenszirkulation in den Feldern der Kultur bezieht sich mithin nicht nur auf
Transferbeziehungen zwischen Theorie und Praxis, zwischen Akademie und un-
terschiedlichen Offentlichkeiten. Sie beriihrt dariiber hinaus die Assoziierungen -

35 Riegl, Alois: Der moderne Denkmalkultus. Sein Wesen und seine Entstehung. Wien, Leipzig 1903,
S.24.

36 Simmel, Georg: Rembrandtstudie. In: LOGOS. Internationale Zeitschrift fiir Philosophie und Kultur 5/1
(1914/15), S. 1-32.

37 Vgl. Gumbrecht, Hans Ulrich: Stimmungen lesen. Uber eine verdeckte Wirklichkeit der Literatur. Miin-
chen 2011.

38 Groebner, Valentin: Touristischer Geschichtsgebrauch. Uber einige Merkmale neuer Vergangenheiten
im 20. und 21. Jahrhundert. In: Historische Zeitschrift 296 (2013), S. 408-428.

39 Gammerl, Benno: Emotional Styles - Concepts and Challenges. In: Rethinking History 16/2 (2012),
S.161-175.

40 Vgl. Scheer, Monique: Are Emotions a Kind of Practice (and What is That What Makes Them Have a
History)? A Bourdieuan Approach to Defining Emotion. In: History and Theory 51/2 (2012), S. 193-220.

Bernhard Tschofen: Vom Erleben der Kultur

SAVk | ASTP 113 (2017)

-
~



Bernhard Tschofen: Vom Erleben der Kultur

SAVk | ASTP 113 (2017)

assemblages im Sinn einer erweiterten Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) - zwischen
menschlicher Physis und der materiellen und raumlichen Umwelt* und ist damit
heuristisch nur in dieser wechselseitigen Dynamik und in situativen Formationen
zu erfassen.*” Die Koprdasenz von Akteuren und nichtmenschlichen Aktanten - sei
es im historischen Spiel, in der aufbereiteten Kulturerbe-Statte oder im Museum -
gestaltet Erfahrung und ldsst uns auf diese Weise implizites, in den Orten und
Handlungen liegendes Wissen aneignen. Das Erleben der Kultur im alltagsweltli-
chen Zuschnitt lasst sich also mit dem amerikanischen Philosophen und Wissen-
schaftshistoriker Don Ihde als «materielle Hermeneutik»** begreifen, in der immer
auch Dinge und Orte an der Ko-Konstituierung von Erkenntnis beteiligt sind.

Ausblick: Ethnografisches Erkennen und alltagliches Erleben
In den vorausgehenden Ausfiihrungen ist bewusst keine scharfe Trennlinie zwi-
schen alltaglichen und institutionalisierten, zwischen populdaren und szientifischen
Wissenspraktiken gezogen worden. Im Gegenteil habe ich sie zu verwischen ver-
sucht. Dies geschieht nicht nur aus Respekt vor der Expertise der Vielen und mit
Blick auf Entgrenzungsprozesse in unserer Wissensgesellschaft, sondern soll auch
auf eine spezifische epistemische Konstellation hinweisen. Unser Fach ist mehr als
andere Facher mit seinem Gegenstand verwoben, nicht nur weil wir mit den von
uns untersuchten «Kultureny die Herkunft unseres Denkens teilen,** sondern auch
weil fiir unsere Empirien alltagsnahe Praktiken eine wichtige Rolle spielen und
umgekehrt. Es geht also nicht nur darum, die Alltagswelten zu verstehen, in denen
sich Menschen bewegen, sondern auch um ein Verstandnis der Voraussetzungen
und Wirkungen unserer ethnografischen Wissensproduktion. Wie die Konsumen-
tinnen von Kultur (eine Wendung, die ich bislang vermieden habe) suchen wir
in unserem Erkenntnisprozess nach dem Signifikanten, das heisst mithin nach
eindriicklichen Begegnungen und Erfahrungen. Das ist nicht nur unvermeidlich,
sondern sogar notwendig und involviert uns selbst mit unserem Korper als einem
Medium der Erfahrung in solche Vorgange. Die britisch-australische Anthropologin
Sarah Pink hat dafiir die bis dato konsequentesten methodologischen Uberlegun-
gen vorgelegt.*

Vielleicht lasst sich dies abschliessend an einem oben nicht zu Ende gefiihrten
Verweis verdeutlichen? Die an die «neue Asthetiky des Kultur- und Technikphilo-

41 Vgl. Latour, Bruno: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie. Frank-
furt a. M. 1995.

42 Ong, Aihwa; Collier, Stephen (Hg.): Global Assemblages. Technology, Politics and Ethics as Anthropolo-
gical Problems. Malden 2010.

43 Thde, Don: More Material Hermeneutics. In: Yearbook of the Institute for Advanced Studies on Science,
Technology and Society. Miinchen, Wien 2005, S. 341-350.

44 Vgl. Tschofen, Bernhard: On Everyday Life: Fates of the Obvious in European Ethnology. In: Scheer u. a.,
Tower (Anm. 16), S. 72-83.

45 Pink, Sarah: Principles for Doing Sensory Ethnography: Perception, Place, Knowing, and Imagination.
In: Pink, Doing (Anm. 19), S. 23-43.



sophen Gernot Bohme anschliessende verstirkte Rede von «Atmosphédren»*® hat
auch fiir die empirisch arbeitenden Kulturwissenschaften etwas Verlockendes.
Es handelt sich dabei jedoch, wie wir immer hdufiger feststellen miissen, um ein
zwar theoretisch tiberzeugendes Konzept, das aber schwer operationalisierbar ist
und noch dazu an Bedeutung verliert, wenn man in hoher aufgeloster empirischer
Arbeit nach den Praxisdimensionen zu fragen beginnt. Anders und nun ganz kurz
gesagt: will sich eine Kulturanalyse des Alltags nicht auf Reprasentationen, sym-
bolische Formen und verstandesmassige Praktiken beschranken, wird sie nicht
um eine Scharfung gerade jener Konzepte und Methoden herumkommen, die
phdnomenologische und praxeologische Zugangsweisen produktiv zu verbinden
wissen, um so die oftmals diffus bleibenden Konzepte spatmoderner Kulturtheorie
konkreter und vor allem methodisch zuganglicher zu gestalten.

Damit verkniipfen sich fiir die empirische Kulturforschung und ethnografische
Kulturanalyse aktuell wichtige Herausforderungen, nicht nur fiir die Forschung,
sondern besonders auch in der Lehre. Diese treten nicht zuletzt dann in den Vor-
dergrund, wenn unser Fach wie in Ziirich seit 2014 am Institut fiir Sozialanthropo-
logie und Empirische Kulturwissenschaft (ISEK) in einem iiberfachlichen Verbund
betrieben wird. Und sie erweisen sich nicht nur als epistemische Herausforderung,
sondern auch als Ausdruck einer sich verandernden Fachlandschaft, wie sie ge-
rade mit den Bologna-Reformen unzweifelhaft verbunden ist. Damit wird der Me-
thodenkompetenz und besonders der Methodenreflexion in der Ausbildung und
im Selbstverstandnis der Facher kiinftig eine gesteigerte Bedeutung zukommen.
Diese Reflexion ist zentral fiir die Vernetzung und komplementdre Profilierung
disziplinarer Selbstverstandnisse sowohl nach innen (also im Sinn der im Institut
zusammenlaufenden Fachertraditionen) als auch nach aussen, etwa in Richtung
der fir die Forschung immer bedeutender werdenden interdisziplindren Arbeits-
zusammenhange. Denn in einer in Bewegung geratenen Facherlandschaft liegt
vielleicht neben der kulturtheoretischen Sonderstellung der manifold anthropolo-
gies der Atout der aus der Volkskunde hervorgegangenen Kulturforschung gerade
und nach wie vor in ihrem alltagsempirischen Zuschnitt. Thn weiterzuentwickeln
wird uns auch in den kommenden Jahren beschaftigen, und der Erfolg unserer Be-
miihungen wird nicht zuletzt in der Balance zwischen interdisziplindrer Offnung
und disziplinarer Scharfung liegen. Den Raum fiir solche Aushandlungen gilt es
dabei immer wieder neu zu vermessen.

46 Bohme, Gernot: Atmosphére. Essays zur neuen Asthetik. Frankfurt a. M. 1995.

Bernhard Tschofen: Vom Erleben der Kultur

SAVk | ASTP 113 (2017)

-
\le]






	Vom Erleben der Kultur

