
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 113 (2017)

Heft: 1

Artikel: Vom Erleben der Kultur

Autor: Tschofen, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHES ARCHIV FUR VOLKSKUNDE / ARCHIVES SUISSES DES TRADITIONS POPULAIRES

113 Jahrgang (2017), Heft 1, S 7-19

Vom Erleben der Kultur
BERNHARD TSCHOFEN

Abstract

Die hier veröffentlichte Zürcher Antrittsvorlesung für die Professur für Populäre
Kulturen mit Schwerpunkt Kulturwissenschaftliche Raumforschung setzt sich zum Ziel, die

fferausforderungen spätmoderner Kulturforschung einem überfachlichen Publikum

näherzubringen. Ausgehend von einer kurzen Darstellung der Entwicklung des

Kulturkonzepts der Volkskunde / Europäischen Ethnologie diskutiert der Beitrag Fragen einer

akteurszentrierten ethnograflschen Kulturforschung in den komplexen Alltagswelten
der Gegenwart. Er will zeigen, dass eine auf körperliche und sinnliche Praktiken
zielende ethnografische Kulturanalyse auch unter den Bedingungen von Globalität und

technisch-medialen Umwelten Zugangsweisen jenseits einer Essentialisierung des

Elementaren bieten kann. Dazu präsentiert er ausschnitthaft aktuelle Forschungen, in
denen die Beziehungen zwischen Menschen und ihrer sozialen Umgebung, ihren

Vorstellungswelten und je unterschiedlich situierten Alteritäten adressiert werden.

Begegnungen mit Natur im Sport, mit Angeboten in Tourismus und Kulturerbe dienen dabei

als Beispiele. Schliesslich versucht der Beitrag mit Blick auf die Parallelen zwischen

ethnografischem Erkennen und alltäglichen Erlebnissen und Wahrnehmungen einen

Ausblick auf die spezifischen Potenziale und Probleme der Arbeit in dem aus der
Volkskunde hervorgegangenen Fach zu geben.

Warum (schon wieder) Kultur?
Warum Kultur? Warum schon wieder Kultur?1 Das ist eine berechtigte Frage, die

man sich sowohl aus der Innensicht des Fachs, das sich in Zürich «Populäre Kultu-

1 Antrittsvorlesung fur die «Professur fur Populäre Kulturen mit Schwerpunkt Kulturwissenschaftliche
Raumforschung» in der Aula der Universität Zurich am 4. Mai 2015 Der mundliche Duktus der
Vorlesung ist bei der Verschriftlichung soweit möglich beibehalten worden. Eine veränderte englische
Version des Textes erschien als Tschofen, Bernhard: The Experience of Culture: Approaches to an

Ethnography of the Immediate in Complex Relations In: Narodna umjetnost. Croatian Journal of
Ethnology and Folklore Research 53/1 (2016), S. 133-144



ren» nennt und als Empirische Kulturwissenschaft versteht, stellen darf als auch

aus der Warte der näheren und ferneren Nachbarschaft. Anderen Fächern mag es

gelegentlich etwas eigenartig erscheinen, wie viel in den Kulturwissenschaften von
Kultur die Rede ist - als ob es nicht selbstverständlich wäre, wovon sie handeln.
Veterinärinnen widmen ihre Antrittsvorlesungen auch nicht der Spezies an sich,
Medizinerinnen nicht dem menschlichen Körper, luristlnnen selten dem Rechtsbegriff,

und selbst Sozialwissenschaftlerlnnen mühen sich nicht immer wieder mit
Definitionen von Gesellschaft ab, sondern zielen allenfalls auf spezifische Befunde

ihrer Dynamiken - was dann zum Beispiel zu den bekannten Wortprägungen einer

Erlebnis-, Risiko- oder Multioptionsgesellschaft führt. Im Fachzusammenhang, der
in Zürich Populäre Kulturen heisst, gibt es diese Selbstverständlichkeit nicht, und
der Grund dafür soll unter anderem Gegenstand dieser Vorlesung sein. Ihr Ziel ist

es, damit auch Aussenstehenden etwas von unseren Erkenntnisinteressen und

Zugangsweisen näherzubringen, anders gesagt: sie sollen erfahren, dass die Beschäftigung

mit Alltagswelt und populärer Kultur nicht einfach ein Ausfluss persönlicher

Neigungen ist, sondern dass das Involviertsein in die Themen und Denkstile,
die wir untersuchen, immer Herausforderung und Chance zugleich sind. Denn wer
sich mit den hier zu streifenden Themen wie Skikultur und Alpentourismus oder

europäischen Käsespezialitäten beschäftigt, steht von aussen betrachtet immer ein

wenig im Verdacht, auf Kosten der Distanz persönlichen Neigungen nachzugehen.
«Vom Erleben der Kultur» - der Titel zielt in etwas verharmlosender Tarnung

auch auf einen disziplinären Diskurs, der hier eingangs zumindest grob skizziert
sein sollte. Daher ist den folgenden Ausführungen der kurz gefasste Versuch

voranzustellen, rund fünf Jahrzehnte der Entwicklung von Kulturwissenschaft und

Kulturbegriff in nur wenigen Sätzen zu rekapitulieren.
In den humanities kommen noch weniger als in anderen Fächern Theorien

nicht von ungefähr, sondern sie bilden immer objektive und subjektive Dynamiken
in Gesellschaft und Kultur (auch in Literatur und Sprache et cetera) ab, reagieren
somit auf die Veränderungen ihrer Gegenstände, mit denen sie sich wiederum
selbst verändern.2 Denn auch wissenschaftliches Denken und Arbeiten ist kulturell

situlert und macht nicht alles zu allen Zeiten in gleicher Art denkbar. Mit der
Öffnung der Gesellschaft in der Nachkriegszeit wird jene folgenreiche Erweiterung
des Kulturbegriffs eingeleitet, die sowohl die cultural studies und ihre internationale

Karriere ermöglicht hat als auch - mit Blick auf unsere Fächertradition - die

Modernisierung der Volkskunde mit ihrem folgenreichen shift vom «Volk» zur
«Kultur» und von der «Kunde» zur «Wissenschaft». Seither teilt sich das Fach in

verschiedenen Nuancierungen jenes breite anthropologische Konzept von Kultur,
das neben manchen neuen Kulturwissenschaften traditionellerweise weiten Teilen

der Ethnologie und seit einigen Jahrzehnten zusehends auch einer zur Historischen

Anthropologie erweiterten Geschichtswissenschaft eigen ist. Von älteren
sozialwissenschaftlichen Verständnissen unterscheidet es sich vor allem darin,

2 Zur gesellschaftlichen Situiertheit volkskundlich-kulturwissenschaftlicher Theoriebildung siehe

v. a. Eggmann, Sabine. «Kultur»-Konstruktionen Die gegenwartige Gesellschaft im Spiegel volks-
kundlich-kulturwissenschafilichen Wissens Bielefeld 2009



dass es Kultur nicht auf einen funktionalen Uberbau von Gesellschaft reduziert,
sondern als Grundlage und zugleich Ausdruck der sozialen Welt fasst - als «andere

Seite von Gesellschaft», wie das 1970 in der Tübinger Programmatik der Empirischen

Kulturwissenschaft (der sogenannten EKW) noch salopp und einprägsam
heissen durfte.3

Mit dieser Erweiterung hat sich das Fach nach dem Verlust seines auch
politisch diskreditierten Gegenstands einerseits zwar das akademische Überleben

nachhaltig gesichert, andererseits ein bald manifest werdendes Problem eingehandelt.

Dieses liegt im ffolismus des anthropologischen Konzepts von Kultur, das

immer auch homogenisierende und damit ein- und ausschliessende Dimensionen
besitzt - ganz im Sinn der alten Formel von we and the others. Nochmals kürzer:
Der Konjunktur des Kulturkonzepts folgte bald eine von der Kritik der Repräsentation

und des Kulturalismus befeuerte und (zum Glück!) nie mehr überwundene
Krise mit einer Bandbreite an Reaktionen, die vom konsequenten Aufruf «writing
against culture»4 bis zu einem moderaten Auftrag zur Dauerreflexion von Kultur
als Machtbegriff reicht. Wer Wachsamkeit signalisiert hatte, konnte sich so in
einem Verständnis von «Kultur als Praxis» nochmals recht bequem einrichten, wie
es in Anlehnung an Pierre Bourdieu in weiten Teilen der humanities zum Common
Sense geworden war.5

Was damit verbunden ist - und dies betrifft nun sehr direkt die Jahre der
akademischen Sozialisation unserer Generation -, ist eine konstruktivistische
Grundhaltung, deren theoretisches Besteck im Wesentlichen vom französischen
Poststrukturalismus diskurs- und praxistheoretischen Zuschnitts geliehen ist.

Auch sie birgt ein Problem, denn so sehr sie in ihrer Perspektive auf doing culture6

insistieren mag, so sehr geraten ihr dabei wesentliche Dimensionen alltäglicher
Lebenswelt aus dem Blick. Zumal wenn wie in unseren spätmodernen komplexen
Alltagen alles Denken und Handeln technisch-medial gerahmt ist und - wohl stärker

noch als in den übersichtlicheren Ordnungen vergangener Generationen -
unausweichlich auf institutionalisierte Wissensbestände Bezug nimmt,7 dann endet

die Kulturanalyse der Praxis nur allzu schnell bei der symbolischen Dimension von
Kultur und verstellt sich so den Blick auf jene nichtintelligiblen Erfahrungen, die

einen wesentlichen Teil unserer Teilhabe an der sozialen Welt ausmachen.
Es geht also um einen Widerspruch: Zum einen wird mit der Emphase auf doing

culture seit Jahren verstärkt die Akteurs-, die Erfahrungsperspektive angemahnt,

3 Vgl zur Diskussion der kulturalen Wende des Fachs v. a. Johler, Reinhard u. a. (Hg.): Kultur_Kultur.
Denken. Forschen. Darstellen (38. Kongress der Deutschen Gesellschaft fur Volkskunde, Tubingen
2011). Munster u.a. 2013.

4 Abu-Lughod, Lila: Writing Against Culture (1991). In: Ellen Lewin (Hg.). Feminist Anthropology.
A Reader (Blackwell Anthologies in Social and Cultural Anthropology, 8). Maiden 2006, S. 466-479

5 Bourdieu, Pierre. Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen Grundlage der kabylischen
Gesellschaft Frankfurt a. M. 1976.

6 Horning, Karl H., Reuter, Julia (Hg.)- Doing Culture. Neue Positionen zum Verhältnis von Kultur und

sozialer Praxis. Bielefeld 2004.
7 Vgl. Rabinow, Paul, Marcus, George P- Designs for an Anthropology of the Contemporary. Durham

2008.



zum anderen scheint die gleichzeitige Angst vor Essentialisierungen zusehends
die Analysefähigkeit der Kulturwissenschaften einzuschränken. Anders gesagt, die

Kardinalfrage von Struktur und Prozess, die Frage nach der Handlungsfähigkeit,
ist immer wieder neu zu stellen - konzeptionelle Antwortangebote darauf sind zu
befragen und vor allem auf die mikroperspektivische Empirie zu übertragen. Die

skandinavische Ethnologie hat dazu neulich anregende Überlegungen zusammengestellt.8

Kultur als körperliche und sinnliche Praxis
«Kultur erleben) heisst im Folgenden eben gerade nicht «Kultur leben* (im Sinn

von doing culture), sondern es soll an ausgewählten Feldern gezeigt werden, wie
Menschen in ihren Alltagen aktiv dem im weitesten Sinn Kulturellen begegnen.
Dabei geht es im Anschluss an die mehr theoretischen Überlegungen9 der Einleitung

freilich nicht um die Rezeption der Kultur mit dem sprichwörtlichen grossen
«K», des Geschehens in den Konzertsälen und Kunstmuseen dieser Welt, obwohl
auch dieses ein Gegenstand der Populären Kulturen sein kann und wir in einem

späteren Schritt einen kleinen Zwischenhalt im Museum einlegen werden.

Mein erstes Beispiel beziehe ich aus einem noch in Tübingen gemeinsam mit
Archäologie und Zeitgeschichte eingeworbenen und von der VolkswagenStiftung
2011 bis 2014 geförderten Projekt zu living history. Wir sind dabei in verschiedenen

Fallstudien der Frage nachgegangen, wie Menschen Geschichte praktizieren
und vor allem über welche Techniken sie verfügen, sich diese mit Vergnügen und
sozialem Nutzen anzueignen.10 Das eigentlich Verblüffende an den Ergebnissen ist

nicht, wie individuell die Aneignungen und vor allem Auslegungen geschichtsdi-
daktischer Angebote unterschiedlichen Partizipationsgrads erfolgen. Erstaunlich
ist vielmehr, wie differenziert die Akteure ihren Körper als Medium der Erfahrung
einsetzen und vor allem wie multisensual die damit verbundenen Praktiken sind.
Sarah Willner, die im Rahmen dieses Projekts eine auch methodisch äusserst
anregende Dissertation verfasst hat, zeigt zum Beispiel, wie die von ihr begleiteten
Themenwandernden auf den Spuren der Gletschermumie Ötzi die physisch-materiellen

Parallelen zum bronzezeitlichen Jäger und Wanderer zur eigenen Erfahrung
leiblicher Präsenz nützen und damit Vorstellungen historischer Lebenswelten zu
verinnerlichen suchen." Der britische Archäologe Christopher Tilley, ein wichtiger
Theoretiker der vom University College London (UCL) ausgehenden neueren material

culture studies, hat das in seiner Phänomenologie der Landschaft als Konzept

8 Ehn, Billy, Lofgren, Orvar, Wilk, Richard Exploring Everyday Life Strategies for Ethnography and Cul

tural Analysis Lanham2015
9 Vgl Tschofen, Bernhard Selbstbeschreibungen beschreiben7 Zur Kulturanalyse des Kulturgebrauchs

In Johler, Kultur_Kultur, S 38-48
10 Willner, Sarah, Koch, Georg, Samida, Stefanie (Hg Doing History Performative Praktiken in der Ge

schichtskultur (Edition Historische Kulturwissenschaften, 1) Munster 2016
11 Willner, Sarah Geschichte en passant Archäologisches Themenwandern in den Alpen als wissenskul

turelle Praxis (Universität Tubingen, Diss 2015) Munster 2017



der similar bodies12 beschrieben. Das ist ein, wie wir wissen, altes Denkbild, das

aber in den säkularen Praktiken der boomenden geschichtskulturellen Angebote

spezifische Formen dessen ermöglicht, was in der Wissensforschung im Anschluss

an die ältere Phänomenologie der Wahrnehmung als bodily knowledge bezeichnet

wird und das in körperlichen Praktiken aufgehobene Wissen meint.13

Ähnlichen Repertoires bin ich selbst bei der Wiederbeschäftigung mit einem

meiner alten Arbeitsfelder, der historischen Zeugnisse populärer Bergbegeisterung,

begegnet. Bei entsprechender Aufmerksamkeit für Äusserungen körperlicher

«Sensationen» jenseits der Blickdominanz (die vielleicht mehr ein Problem der

Forschung als eines der Quellen ist) lässt sich nämlich erkennen, wie routiniert und

reflektiert etwa bereits im Alpintourismus des späten 19. Jahrhunderts die Sinne

zur Erlebnissteigerung (oder für den Fall, dass die Eindrücke <zu viel) wurden: zur
Erlebnismoderierung) eingesetzt wurden. Und dies nicht nur für die Aneignung der

unvertrauten Umgebungen, sondern vor allem auch für die Begegnung mit «Land

und Leuten» und den in ihren Lebensgewohnheiten repräsentierten Versprechungen

an ein oftmals zivilisationsmüdes und kulturkritisch gestimmtes Bürgertum.
Da wird gelauscht und gefühlt, am Gipfel gegen die unheimlichen Geräusche des

Gletschers angesungen, da wird die ungewohnte Bewegung in ihrer Wirkung auf
die Organe taxiert und da werden im Erleben regelrechte Proben einer unbekannten

Geruchs- und Geschmackswelt gezogen.14 Die lange gepflegte Fokussierung auf
diskursive Konstruktionen von Natur und des Selbst in solchen Feldern hat uns mit
neuen Einsichten zugleich den Blick auf den Anteil vorsprachlicher Erfahrungen
verwehrt.

Das aus einem regionalen Forschungs- und Dokumentationsprojekt zur
historischen Skikultur hervorgegangene Buch Spuren15 wäre ein weiteres Beispiel dafür.

Wir haben in unseren Forschungen festgestellt, dass bislang mit dem sport- und

tourismusgeschichtlichen Fokus auf Bewegungstechniken einerseits und auf
Infrastrukturen andererseits der Zugang zu wesentlichen Zusammenhängen zwischen

sinnlich-körperlichem Erleben und den Imaginierungen des Wintersports als eines

Programms moderner Selbstermächtigung verstellt geblieben ist. Um diese lange
wirksamen «blinden Flecken» sichtbar zu machen, bedarf es der Berücksichtigung
sowohl der elementaren Praktiken - quasi zwischen Tiefschneehang und
Hüttengaudi - als auch der damit verbundenen Reflexionen in Bezug vor allem auf die

natürliche Umwelt, auf die Dinge und den Körper als Medium des Sozialen.

Als historisch denkende Kulturwissenschaft führt das «Vielnamenfach», als

das die Empirische Kulturwissenschaft16 der Zürcher Populären Kulturen heute

12 Tilley, Christopher: The Materiality of Stone: Explorations in Landscape Phenomenology. Oxford, New

York 2004, S. 29

13 Vgl. Merleau-Ponty, Maurice- Phänomenologie der Wahrnehmung. Berlin 1966.
14 Siehe dazu die Originaltexte und die Einfuhrung in Tschofen, Bernhard [3312] Piz Buin Literarische

Erkundungen 1865-2015 Bregenz2015.
15 Detthng, Sabine, Tschofen, Bernhard: Spuren. Skikultur am Arlberg. Bregenz 2014.
16 Scheer, Momque u. a. (Hg.). Out of the Tower. Essays on Culture and Everyday Life (Untersuchungen

des Ludwig-Uhland-Instituts der Universität Tubingen, 114). Tubingen 2013.



in Anlehnung an Gottfried Korff oftmals bezeichnet wird,17 daher eine besondere
Position in ihrem Pflichtenheft. Es handelt sich um eine Aufgabe, mit der sich
ein grosses methodisches Potenzial verbindet: gewissermassen zwischen (ge-

genwartsorientierten) Sozial- und (historisch orientierten) Geisteswissenschaften

positioniert, hat sie die Möglichkeit, aus der ethnografischen Gegenwartsanalyse
abgeleitete Konzepte auf historische Wirklichkeitsausschnitte zu übertragen und
damit zum Gegenstand einer auch historischen Ethnografie respektive akteurszentrierten

Kulturanalyse zu machen. Wir treffen uns dabei zusehends mit den in den

vergangenen Jahren intensivierten Bemühungen der Historischen Anthropologie,
die Modellierungen des Sinneshaushalts nicht mehr länger als Verlustgeschichte,18

sondern als vielfältig auf die Verhandlung sozialer Ordnungen und Orientierungen
gerichtetes Kapitel der sozialen Welt zu verstehen.19

Was hier nur kurz umrissen werden kann, beschränkt sich - wie die Beispiele
vielleicht suggerieren könnten - freilich nicht auf Tourismus- oder Heritageprak-
tiken, sondern verweist auf ein viel generelleres Muster der Popularkultur. Alle

gern Fernsehenden (und auch solche, die mit Fernsehgeübten unter einem Dach

leben) wissen, dass wir in solchen sozialen Situationen in der Lage sind, jenen
«kognitiven Stil» zu mobilisieren, der - wie Kaspar Maase das einmal formuliert
hat - «ohne spürbare Anstrengung, ohne lästige Konzentration, ohne aufwändige
Mobilisierung von Wissensbeständen Fühlen und Denken auf physiologisch
angenehm empfundene Weise anzuregen» 20 ermöglicht. Christine Hämmerling hat

derartige Ansätze jüngst in ihrer Dissertation über den «Tatort als Mittler sozialer

Positionierung» (sprich über «[gjeschmackliche Verortungen bei der Aneignung
der TV-Krimireihe») weiterentwickelt. Vor allem beim Public Viewing spielen
Gefühlsmanagement21 und Atmosphärenarbeit beim Schauen eine wichtige Rolle.

Wer zusammen schaut, fungiert als emotional community22 im Sinn von Rosenwein
und lässt durch Interaktion in der Gruppe eine Atmosphäre entstehen, «die den

Erlebnischarakter der Sehsituation»23 zu steigern vermag. Dies sind Techniken, die
zumal dann an Bedeutung gewinnen, wenn Akteure in der Begegnung mit
Kulturellem Unmittelbares und Mediales wechselseitig miteinander verknüpfen.

17 Korff, Gottfried: Namenswechsel als Paradigmenwechsel7 Die Umbenennung des Faches Volkskunde

an deutschen Universitäten als Versuch der «Entnationalisierung». In: Sigrid Weigel, Birgit Erdle (Hg.)-

Fünfzig Jahre danach Zur Nachgeschichte des Nationalsozialismus. Zurich 1996, S. 403-434 Vgl. auch

Bendix, Regina; Eggeling, Tatjana (Hg.): Namen und was sie bedeuten. Zur Namensdebatte im Fach

Volkskunde (Beitrage zur Volkskunde in Niedersachsen, 19) Gottingen 2004.
18 Vgl. Howes, David (Hg): Empire of the Senses. The Sensual Culture Reader. Oxford, New York 2005.
19 Vgl. v a Pink, Sarah: Doing Sensory Ethnography. London, Los Angeles 2010.

20 Maase, Kaspar: Das Recht der Gewöhnlichkeit. Uber populäre Kultur (Untersuchungen des Ludwig-Uh-
land-Instituts der Universität Tubingen, 111). Tubingen 2011, S. 287.

21 Siehe dazu auch Horisch, Jochen. Sich in Stimmung bringen. Uber poetisches und mediales Mood-and-

Mind-Management. In: Anna-Katharina Gisbertz (Hg.).- Stimmung. Zur Wiederkehr einer ästhetischen

Kategorie. Paderborn 2011, S. 33-43.
22 Rosenwein, Barbara: Worrying About Emotions in History In American Historical Review 107 (2002),

S. 821-845, hier S. 842-843
23 Hammerling, Christine: Sonntags 20.15 Uhr - Tatort. Soziale Positionierungen eines Fernsehpubli-

kums (Studien zur Kulturanthropologie / Europaischen Ethnologie, 5) Gottingen 2016, S. 132.



(An-)Ordnungen: Räume der Kultur
Der auch im Alltagsgebrauch oft verwendete Begriff der Atmosphäre, dessen

kulturpraktische Dimension mit den oben skizzierten Praktiken angesprochen worden

ist, deutet es bereits an: Wenn vom «Erleben der Kultur» die Rede ist, wird
in der Alltagskultur damit zumeist ein konkreter Ort, werden besondere Räume

assoziiert. Atmosphären wie Stimmungen werden dann mit einer räumlichen, häufig

auch materiell gefassten Umgebungsqualität in eins gesetzt. Auch jenseits des

alltagsweltlichen Raumbegriffs, der von der Annahme einer mehr oder weniger
gegebenen Ordnung ausgeht, ist diese Dimension der sozialen Welt für die
Kulturwissenschaft geradezu unumgänglich. Das hat vor allem zwei Gründe. Zum einen

liegt es an einem traditionellen und bis heute in der Öffentlichkeit verbreiteten

Kulturverständnis, nach dem Kultur im Raum geschieht und sowohl räumlich
begrenzt als auch erfahrbar ist. Zum anderen ist der Raum in den letzten Jahren nach

einer langen Zeit der «Raumvergessenheit» der Sozial- und Kulturwissenschaften
zu einer zentralen Kategorie ihrer Analysen geworden.24 Im Gegensatz zum populären

Raumverstehen und auch zum Raum der Naturwissenschaften ist der Raum

der sozialen Welt nicht absolut oder ein blosses Abstraktum, und er ist auch kein
Container, der begrenzbare Wirklichkeiten verlässlich umgibt. Im Gegenteil, Raum

als kulturelle Ordnung (besser wäre eigentlich der Begriff «Räumlichkeit») konstituiert

sich immer nur im Verhältnis zu anderen Räumen, er ist also nicht absolut,
sondern relational. Und er wird als relationaler Raum erst denkbar, wenn er in
Beziehung zum Handeln gesetzt wird. Erst die historische und soziale Praxis kon-

turiert ihn, lässt ihn durchaus materielle, unhintergehbare Wirklichkeit werden,
aber immer nur in Relation zu anderen Räumen und vor allem auch zu den damit
verbundenen Vorstellungen.

Tatsächlich ist die Beziehung zwischen kulturellem Erleben und Räumlichkeit
eine doppelte, weil nämlich unser stets auf Vorstellungen rekurrierendes Handeln
sowohl Räumlichkeit figuriert als auch durch die Objektivierungen dieser Ordnungen

ermöglicht und begrenzt wird. Heiko Hausendorf und Wolfgang Kesselheim
haben dies aus der Sicht der Interaktionslinguistik an dem akademischen Akteuren
<räumlich> so nahen Beispiel universitärer Räume und ihrer Ausstattung erklärt.
In den Wandelgängen und Hörsälen - und nicht zuletzt im festlichen Raum einer
Universitätsaula - ist eine historische Wissenspraxis verfestigt, die bestimmte
Formen des Sprechens und Zuhörens, der Interaktion zulässt und andere ausschliesst.
Sie stellt also habituell etwas mit uns an, stellt uns in eine Anordnung hinein, die

uns wissen lässt, was möglich ist respektive was zu tun ist, und Wahrnehmung und
Handeln mit bestimmten Modi verbindet.25

24 Vgl. Soja, Edvard W.: Postmodern Geographies. The Reassertion of Space in Critical Social Theory.
London 1989.

25 Hausendorf, Heiko; Kesselheim, Wolfgang: Die Lesbarkeit des Textes und die Benutzbarkeit der Ar¬

chitektur. Text- und interaktionslinguistische Überlegungen zur Raumanalyse. In: Heiko Hausendorf,
Reinhold Schmitt, Wolfgang Kesselheim (Hg.): Interaktionsarchitektur, Sozialtopographie und
Interaktionsraum. Tubingen 2016, S. 55-85.



An dieser Stelle ist nochmals auf das oben nur angeschnittene alltagsweltliche
Raumdenken zurückzukommen. In verschiedenen Arbeiten zu Regionalität -
zuletzt in einem eben abgeschlossenen Forschungsprojekt der Deutschen
Forschungsgemeinschaft zu «Geografischen Indikationen als cultural property»26 - haben

wir in den letzten Jahren neue Einblicke in Raumpolitiken und ihre Beziehungen

zur alltagsweltlichen Erfahrung von Region gewonnen. Unsere vergleichenden
Fallstudien über europäische Käsespezialitäten und damit zur Verwandlung
behaupteten kulinarischen Erbes in kulturelles Eigentum - cheese studies gewis-

sermassen - haben gezeigt, dass die Raumbeziehungen europäischer Käsespezialitäten

keineswegs selbstverständlich sind, sondern als Produkt fortdauernder

Aushandlungsprozesse zu begreifen sind. Zum commodity heritage, wie die

italienisch-niederländische Anthropologin Cristina Grasseni solche Produkte nennt,27

werden sie einerseits durch die Instrumente des Schutzes, andererseits durch die
damit verbundenen Praktiken der Ein- und Ausgrenzung,28 der narrativen Ausstattung

und semantischen Differenzierung. Aber sie verfehlen ihre Wirkung nicht,
weil sie den Beleg der Authentizität immer mit dem Versprechen einer besonders

unmittelbaren Erfahrung einer im Raum aufgehobenen Tradition verbinden. Das

reicht in der Schweiz bis hinein in eine als «moralische Ökonomie»29 zu begreifende

funktionale Verschränkung der Ballungszentren des Mittellands mit den

Berggebieten und trägt wesentlich zu den dominanten Vorstellungen bei, die von
diesen in der Öffentlichkeit kursieren. «Ist Bündner Kost die bessere Kost?», fragte
im Februar 2015 beispielhaft der Zürcher Tages-Anzeiger und führte in einer Reihe

von Beispielen vor, «dass die «Unterländer» tatsächlich darauf anspringen».30 Essen

und Trinken sind heute neben dem generellen Konsum von Landschaft in Sport
und Tourismus wesentliche Achsen symbolischer Aushandlungen von Raumbeziehungen

in der Popularkultur.
Dieses Denkbild der konsumierbaren Kultur und Alterität hat Italo Calvino in

Unter der Jaguar-Sonne, einer seiner für eine Anthropologie der Sinne so anregenden

und mit der Konvergenz der fünf Sinne spielenden Erzählungen, bereits in
den 1980er-Jahren mit literarischer Eleganz erfasst: «Die wahre Reise, verstanden
als Introjektion eines «Aussen», das sich von unserer gewohnten Aussenwelt
unterscheidet, impliziert eine totale Veränderung der Ernährungsweise, ein Verschlin-

26 May, Sarah u. a. (Hg )• Taste - Power - Tradition Geographical Indications as Cultural Property (Stu¬

dien zu Cultural Property, 10). Gottingen 2017; May, Sarah- Ausgezeichnet! Zur Konstituierung kulturellen

Eigentums durch geografische Herkunftsangaben (Studien zu Cultural Property, 11) Gottingen
2017.

27 Grasseni, Cristina: Slow Food, Fast Genes: Timescapes of Authenticity and Innovation in the Anthro¬

pology of Food. In: Cambridge Anthropology 25/2 (2005), S. 79-94, hier S. 83. Vgl auch Grasseni,

Cristina: The Heritage Arena. Reinventing Cheese in the Italian Alps New York 2016.

28 Vgl. Welz, Gisela: European Products. Making and Unmaking Heritage in Cyprus Oxford, New York

2015

29 Green, Joshua, Jenkins, Henry: The Moral Economy of Web 2.0 In Jennifer Holt, Alisa Perren (Hg )•

Media Industries. History, Theory and Method. Maiden 2009, S. 213-225, hier S. 214.

30 Boniger, Daniel- Ist Bundner Kost die bessere Kost? In Tages-Anzeiger, 27.2. 2015: http //wwwta-
gesanzeiger ch/leben/essen-und-trinken/Ist-Buendner-Kost-die-bessere-Kost/story/10933785 (20. 2

2017)



gen des besuchten Landes in seiner Fauna und Flora und seiner Kultur (wozu nicht

nur die andersartigen Küchen- und Zubereitungsverfahren gehören, sondern auch

der Gebrauch der andersartigen Instrumente, mit denen Körner zerstossen oder

Suppen umgerührt werden), indem man es über die Lippen führt und durch die

Speiseröhre hinabgleiten lässt, es sich also buchstäblich einverleibt. Dies ist die

einzige Art zu reisen, die heutzutage noch einen Sinn hat, seit man alles, was es zu

sehen gibt, auch im Fernsehen sehen kann, ohne sich aus dem Sessel zu rühren.»31

Was Calvino noch nicht wissen konnte, ist, wie selbstverständlich die gleichzeitige

mediale Rahmung des Leiblichen einmal werden würde. Sinnliches Erleben

etwa beim Essen und Trinken sind heute durch Bildpraktiken wie Selfies und
soziale Medien über räumliche Distanzen hinweg individuell kommunizierbar und
lassen damit beim Erleben auch andere Räume präsent sein. Was hier mit
angesprochen ist, gehört zu den vielleicht wesentlichsten Herausforderungen einer Eth-

nografie der Gegenwart. Sie beherrschten auch nicht ohne Grund den biennalen

Kongress der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde (dgv) zur Thematik «Kulturen
der Sinne», den das Institut für Sozialanthropologie und Empirische Kulturwissenschaft

- Populäre Kulturen im Juli 2015 in Zürich ausrichtete. Er vertiefte Fach- und

interdisziplinäre Diskurse der vergangenen Jahre und trug vor allem dazu bei, das

Anwachsen der Bedeutung technisch-medialer Umgebungen für das Alltagshandeln

und besonders für die sinnliche Dimension des Kulturellen zu vermessen.32

Auf diesem Gebiet bleibt freilich noch viel zu tun, und ich möchte im Folgenden

mögliche Forschungen und Felder vertiefender Einsichten wenigstens exemplarisch

skizzieren. Für ein Verstehen des <Erlebens von Kultur) zu untersuchen ist

etwa die Alltagsintegration von augmentierter Räumlichkeit als technisch-virtuelle

Erweiterung unserer Handlungs- und Erfahrungsräume. Sie ist heute im Kontext

von Spiel, Sport und Information selbstverständlich geworden, und wir bedienen

uns als Gamerinnen, Outdoor-Sportlerlnnen, Museumsbesucherinnen - um nur
drei beispielhafte Praxisfelder zu erwähnen - im Alltag zusehends solcher
Techniken. Dabei interessiert sich eine empirische Kulturforschung vor allem für die

Übergangszonen zwischen den längst nicht mehr dichotom zu denkenden virtuellen

und realen Räumen und für die anzunehmende Koproduktion von Raum in
technisch-medial erweiterten Umgebungen. Denn wir wissen bis dato sehr wenig
darüber, wie Akteure mit den räumlichen Benutzbarkeitshinweisen umgehen, die

zur Ermöglichung des Raumerlebens in verschiedenen Umwelten, vor allem aber

zur Erweiterung und Intensivierung der Erfahrung bereitgehalten werden. Dafür
sind nicht nur Repräsentationen (beispielsweise in der Form von Karten, digitalen
Führern oder multimediabasierten Anwendungen) zu untersuchen, sondern vor
allem die Art und Weise, wie dabei unterschiedliche Medien zusammengebracht
und in die handelnde Praxis integriert werden. Eine zentrale Frage richtet sich

31 Calvino. Italo: Unter der Jaguar-Sonne. 3 Erzählungen. München 1987, S 41-42.
32 Siehe dazu demnächst die Beitrage in Braun, Karl u. a. (Hg): Kulturen der Sinne. Zugange zur Sensua-

litat der sozialen Welt (40. Kongress der Deutschen Gesellschaft fur Volkskunde, Zurich 2015). Munster

u a. 2017 [im Druck].



somit auf die Übersetzungsvorgänge zwischen den Repräsentationen der themed
environments und den individualisierten Konzeptionen solcher Räume.

Wissen und Praxis: Lebensweltliche Evidenz
Die obigen Ausführungen haben vorzuführen versucht, dass die Rede über Kultur
in den Kulturwissenschaften nicht allein aufs sprichwörtliche grosse Ganze zielt,
sondern im Gegenteil diese sonst unscharf bleibende zentrale Kategorie unseres
Denkens und Arbeitens in der Konfrontation mit anderen analytischen Kategorien
situativ zu schärfen versucht. Daher hatte hier - gerade mit Blick auf die Frage
des Kulturerlebens - auch vom Raum die Rede zu sein, und daher hat sich mit
der Kategorie des Wissens immer wieder eine weitere sowohl für die Arbeit in
den Populären Kulturen und der «Kulturwissenschaftlichen Raumforschung» als

auch für die Kulturwissenschaften insgesamt heute unverzichtbare Kategorie in
die Argumentation gemischt. Den Hintergrund dafür bildet ein anthropologischer
Wissensbegriff,33 nach dem nicht allein die Weitergabe von Wissensbeständen als

Interaktion zu verstehen ist, sondern auch deren Herstellung als von unterschiedlichen

Akteuren (neben Menschen auch Dingen, Diskursen und Medien) gestalteter
Prozess. Und er zielt damit vor allem mehr auf Praktiken - wie wir bereits gesehen
haben: vor allem implizite - denn auf Residuen.

Ein all diese Dimensionen berührender Ort des Wissens - und zugleich des

populären Vergnügens - ist das Museum mit seinen spezifischen in der bürgerlichen

Moderne hervorgebrachten Modi des Zeigens und Erkennens. Hier fehlt der
Raum für eine Genealogie der mit dem Museum und anderen Orten kultureller
Anschauung verbundenen Wahrnehmungsweisen. Sie reicht - in einem Satz

skizziert - von der ästhetischen Bildung der Aufklärungszeit über die Apodemik
des 19. Jahrhunderts mit ihrer Emphase auf die Kulturtechniken historischen und
ethnografischen Erlebens bis zu den Reformbewegungen der Jahrhundertwende,
in denen die Ideen von Ganzheitlichkeit und sinnlichem Erkennen der Aufklärung

fortleben und in denen praktische Erfahrungen zum Ausgangspunkt von
Reflexion und Ermächtigung geworden sind. Solche Konzepte haben etwa über die
frühe Heimatkunde und später über die Museumsreform die Felder historischen
Wissenstransfers in nächster Umgebung unseres Fachs sehr unmittelbar berührt.
Theoretische Positionen jener Zeit zeigen in eine ähnliche Richtung. Der Schweizer

Begründer der modernen Kunstwissenschaft Heinrich Wölfflin fragte bereits 1886

in seiner Dissertation Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur: «Wie ist
es möglich, dass architektonische Formen Ausdruck eines Seelischen, einer
Stimmung sein können?»34 Und der Wiener Kunsthistoriker Alois Riegl machte

Stimmung und lebensweltliche Einordung zu den Eckpfeilern seiner Denkmaltheorie,
die zugleich eine Theorie der Begeisterung für das Historische an sich sein will.

33 Nach wie vor gültig formuliert bei Barth, Frednk. An Anthropology of Knowledge. In- Current Anthro¬

pology 42/1 (2002), S 1-18.

34 Wolfflin, Heinrich: Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur (Universität München, Phil Diss

1886) München 1886, hier S 1



Es geht also schon damals um Dinge in ihrer Beziehung zur Lebenswelt, um die
bei Alois Riegl als «Stimmungswert» bezeichnete Strahlkraft des Historischen. Die

Vorstellung von der Einordnung in universelle Ordnungen lasse den modernen

Menschen, so Riegl, «im Denkmal ein Stück seines eigenen Lebens»35 erkennen.
Ähnliche Gedanken finden sich übrigens annähernd zeitgleich bei Georg Simmel,
der von der seelischen Ganzheit spricht, in der die Vergangenheit und die Gegenwart

in die Einheit ästhetischen Geniessens verschmelzen.36

Diese Beziehung - zwischen Erfahrung und eigenem Leben - herzustellen ist
eine Kulturtechnik, die uns die Moderne auf vielerlei Weise gelehrt hat,37 für die es

Anleitungen gibt, die ihre medialen Repräsentationen kennt und die wir in Bezug
auf Emotion und Kognition durch wiederholte Praxis beherrschen. Herstellung und

Erfahrung von Evidenz sind dabei zentral. Wesentlich erscheint dafür der Aspekt
der Performanz, also die Formen und Modi, etwas im Handeln zum Vorschein und

zur Geltung zu bringen. Der Luzerner Historiker Valentin Groebner hat in diesem

Zusammenhang die spätmodernen Modi im Umgang mit Geschichte treffend als

«Postproduktion von Vergangenheit»38 bezeichnet.
Die Fähigkeit solche Erfahrungen herbeizuführen macht auch zeitgenössische

Akteure zu Experten des Authentischen - kompetent in der Beherrschung zumal
der Körper- und Wahrnehmungstechniken, die atmosphärische Kontexte evident
werden lassen. Benno Gammerl und Monique Scheer haben für diese Kompetenz

vor einiger Zeit den Begriff der emotional styles39 vorgeschlagen. Er fasst als emotionale

Stile unterschiedliche Modi des Denkens über, Kultivierens von, Umgehens
mit und des Ausdrucks von Gefühlen - ein Konzept, verwandt der Bourdieu'schen

Habitustheorie, aber fokussiert auf Haushalt und Handeln in Bezug auf Emotionen.40

Ich denke, dass sich dieses Konzept durchaus fruchtbar machen lässt für
das (Gefühlswissen des Kulturellen), um das einmal ganz vage zu formulieren.
(Gefühlswissen des Kulturellen) spielt darauf an, dass die Vorstellungen und
Erfahrungen weitgehend implizit bleiben, also der Dimension des tacit knowledge
zuzurechnen sind. Gleichzeitig ist solches Wissen in hohem Mass situativ, es schreibt
sich nicht nur in Körper ein, sondern liegt in den Beziehungen, welche diese mit
ihrer materiellen und medial vermittelten Umwelt eingehen.

Wissenszirkulation in den Feldern der Kultur bezieht sich mithin nicht nur auf

Transferbeziehungen zwischen Theorie und Praxis, zwischen Akademie und
unterschiedlichen Öffentlichkeiten. Sie berührt darüber hinaus die Assoziierungen -

35 Riegl, Alois Der moderne Denkmalkultus. Sein Wesen und seine Entstehung. Wien, Leipzig 1903,
S 24

36 Simmel, Georg- Rembrandtstudie. In- LOGOS Internationale Zeitschrift fur Philosophie und Kultur 5/1

(1914/15), S 1-32.
37 Vgl. Gumbrecht, Hans Ulrich: Stimmungen lesen Uber eine verdeckte Wirklichkeit der Literatur Mün¬

chen 2011.

38 Groebner, Valentin: Touristischer Geschichtsgebrauch Uber einige Merkmale neuer Vergangenheiten
im 20. und 21. Jahrhundert In- Historische Zeitschrift 296 (2013), S 408-428

39 Gammerl, Benno: Emotional Styles - Concepts and Challenges. In: Rethinking History 16/2 (2012),
S. 161-175.

40 Vgl. Scheer, Monique: Are Emotions a Kind of Practice (and What is That What Makes Them Have a

History)? A Bourdieuan Approach to Defining Emotion. In- History and Theory 51/2 (2012), S 193-220.



assemblages im Sinn einer erweiterten Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) - zwischen
menschlicher Physis und der materiellen und räumlichen Umwelt41 und ist damit
heuristisch nur in dieser wechselseitigen Dynamik und in situativen Formationen
zu erfassen.42 Die Kopräsenz von Akteuren und nichtmenschlichen Aktanten - sei

es im historischen Spiel, in der aufbereiteten Kulturerbe-Stätte oder im Museum -
gestaltet Erfahrung und lässt uns auf diese Weise implizites, in den Orten und
Handlungen liegendes Wissen aneignen. Das Erleben der Kultur im alltagsweltlichen

Zuschnitt lässt sich also mit dem amerikanischen Philosophen und
Wissenschaftshistoriker Don Ihde als «materielle Hermeneutik»43 begreifen, in der immer
auch Dinge und Orte an der Ko-Konstituierung von Erkenntnis beteiligt sind.

Ausblick: Ethnografisches Erkennen und alltägliches Erleben
In den vorausgehenden Ausführungen ist bewusst keine scharfe Trennlinie
zwischen alltäglichen und institutionalisierten, zwischen populären und szientifischen
Wissenspraktiken gezogen worden. Im Gegenteil habe ich sie zu verwischen
versucht. Dies geschieht nicht nur aus Respekt vor der Expertise der Vielen und mit
Blick auf Entgrenzungsprozesse in unserer Wissensgesellschaft, sondern soll auch
auf eine spezifische epistemische Konstellation hinweisen. Unser Fach ist mehr als
andere Fächer mit seinem Gegenstand verwoben, nicht nur weil wir mit den von
uns untersuchten «Kulturen» die Herkunft unseres Denkens teilen,44 sondern auch
weil für unsere Empirien alltagsnahe Praktiken eine wichtige Rolle spielen und

umgekehrt. Es geht also nicht nur darum, die Alltagswelten zu verstehen, in denen
sich Menschen bewegen, sondern auch um ein Verständnis der Voraussetzungen
und Wirkungen unserer ethnografischen Wissensproduktion. Wie die Konsumentinnen

von Kultur (eine Wendung, die ich bislang vermieden habe) suchen wir
in unserem Erkenntnisprozess nach dem Signifikanten, das heisst mithin nach

eindrücklichen Begegnungen und Erfahrungen. Das ist nicht nur unvermeidlich,
sondern sogar notwendig und involviert uns selbst mit unserem Körper als einem
Medium der Erfahrung in solche Vorgänge. Die britisch-australische Anthropologin
Sarah Pink hat dafür die bis dato konsequentesten methodologischen Überlegungen

vorgelegt.45

Vielleicht lässt sich dies abschliessend an einem oben nicht zu Ende geführten
Verweis verdeutlichen? Die an die «neue Ästhetik» des Kultur- und Technikphilo-

41 Vgl. Latour, Bruno Wir sind nie modern gewesen Versuch einer symmetrischen Anthropologie. Frank¬

furt a M. 1995.

42 Ong, Aihwa, Collier, Stephen (Hg.). Global Assemblages Technology. Politics and Ethics as Anthropolo¬
gical Problems. Maiden 2010.

43 Ihde, Don: More Material Hermeneutics. In. Yearbook of the Institute for Advanced Studies on Science,

Technology and Society München, Wien 2005, S. 341-350
44 Vgl. Tschofen, Bernhard- On Everyday Life- Fates of the Obvious in European Ethnology. In- Scheer u a

Tower (Anm. 16), S. 72-83
45 Pink, Sarah Principles for Doing Sensory Ethnography. Perception, Place, Knowing, and Imagination

In Pink, Doing (Anm 19), S 23-43.



sophen Gemot Böhme anschliessende verstärkte Rede von «Atmosphären»46 hat
auch für die empirisch arbeitenden Kulturwissenschaften etwas Verlockendes.
Es handelt sich dabei jedoch, wie wir immer häufiger feststellen müssen, um ein

zwar theoretisch überzeugendes Konzept, das aber schwer operationalisierbar ist
und noch dazu an Bedeutung verliert, wenn man in höher aufgelöster empirischer
Arbeit nach den Praxisdimensionen zu fragen beginnt. Anders und nun ganz kurz
gesagt: will sich eine Kulturanalyse des Alltags nicht auf Repräsentationen,
symbolische Formen und verstandesmässige Praktiken beschränken, wird sie nicht
um eine Schärfung gerade jener Konzepte und Methoden herumkommen, die

phänomenologische und praxeologische Zugangsweisen produktiv zu verbinden

wissen, um so die oftmals diffus bleibenden Konzepte spätmoderner Kulturtheorie
konkreter und vor allem methodisch zugänglicher zu gestalten.

Damit verknüpfen sich für die empirische Kulturforschung und ethnografische
Kulturanalyse aktuell wichtige Herausforderungen, nicht nur für die Forschung,
sondern besonders auch in der Fehre. Diese treten nicht zuletzt dann in den

Vordergrund, wenn unser Fach wie in Zürich seit 2014 am Institut für Sozialanthropologie

und Empirische Kulturwissenschaft (ISEK) in einem überfachlichen Verbund
betrieben wird. Und sie erweisen sich nicht nur als epistemische Herausforderung,
sondern auch als Ausdruck einer sich verändernden Fachlandschaft, wie sie
gerade mit den Bologna-Reformen unzweifelhaft verbunden ist. Damit wird der

Methodenkompetenz und besonders der Methodenreflexion in der Ausbildung und
im Selbstverständnis der Fächer künftig eine gesteigerte Bedeutung zukommen.
Diese Reflexion ist zentral für die Vernetzung und komplementäre Profilierung
disziplinärer Selbstverständnisse sowohl nach innen (also im Sinn der im Institut
zusammenlaufenden Fächertraditionen) als auch nach aussen, etwa in Richtung
der für die Forschung immer bedeutender werdenden interdisziplinären
Arbeitszusammenhänge. Denn in einer in Bewegung geratenen Fächerlandschaft liegt
vielleicht neben der kulturtheoretischen Sonderstellung der manifold anthropologies

der Atout der aus der Volkskunde hervorgegangenen Kulturforschung gerade
und nach wie vor in ihrem alltagsempirischen Zuschnitt. Ihn weiterzuentwickeln
wird uns auch in den kommenden Jahren beschäftigen, und der Erfolg unserer
Bemühungen wird nicht zuletzt in der Balance zwischen interdisziplinärer Öffnung
und disziplinärer Schärfung liegen. Den Raum für solche Aushandlungen gilt es

dabei immer wieder neu zu vermessen.

46 Böhme, Gernot: Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik. Frankfurt a. M. 1995.




	Vom Erleben der Kultur

