
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 112 (2016)

Heft: 2

Artikel: Das Märchen als Kunstwerk : Max Lüthis strukturalistische Ästhetik und
Anthropologie

Autor: Zimmermann, Harm-Peet

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 112 (2016), 181-198

Das Märchen als Kunstwerk.
Max Lüthis strukturalistische Ästhetik und Anthropologie

Harm-Peer Zimmermann

Abstract
Keiner hat mit solcher Konsequenz das Märchen als Kunstwerk betrachtet wie Max Luthi. Auf
die ästhetischen Prinzipien und werkimmanenten Strukturen des Marchens kam es ihm an. Die
grossen sozial- und kulturwissenschaftlichen Wenden der 1960er- und 1970er-Jahre - vom Text
zum Kontext, von der Erzählung zum Erzählen - hat er nicht mitgemacht. Und noch dort, wo
Lüthi auf die «Anthropologie des Märchens» zu sprechen gekommen ist, handelt es sich um
eine schöne Besonderheit: um eine ästhetische Anthropologie. Der Beitrag rekapituliert Liithis
Ästhetik und Anthropologie und ordnet sie dem Kontext des Strukturalismus zu.

Wer sich je in ein Buch von Max Lüthi1 vertieft hat, der weiss: Es findet sich

darin das Klarste und Erhellendste, das in der Erzähl- und Märchenforschung des

20. Jahrhunderts hervorgebracht worden ist. Das hat mit dem Stil von Max Lüthi
zu tun, mit seiner klaren und distinkten Art und Weise, Wissenschaft zu betreiben
und Texte zu verfassen. Zugleich ist diese Klarheit Ausdruck seines Forschungsansatzes.

Max Lüthi ist der bedeutendste Vertreter der formalen Erzähl- und

Märchenforschung, deren strukturalistisches und ästhetisches Programm sich

eben auch in einer geschliffenen Darstellungsweise widerspiegelt. Wieso also ist
das Märchen ein Kunstwerk? Und was hat Ästhetik mit Anthropologie zu tun?
Und inwiefern handelt es sich um eine strukturalistische Ästhetik und
Anthropologie? Diese Fragen sind es, die in sechs Schritten untersucht werden sollen:
Ästhetischer Anstoss, Begriff von Ästhetik, Ästhetik des Märchens: freies Spiel
und strengste Gesetze, Anthropologie des Märchens, Fazit: strukturalistische
Ästhetik und Anthropologie. Anlass zu diesem Beitrag ist das 25. Todesjahr von
Max Lüthi (1909-1991). Es handelt sich um einen Gedenkbeitrag, der dem wohl
bedeutendsten Schweizer Märchen- und Erzählforscher gewidmet ist. Die Darstellung

konzentriert sich auf eine werkimmanente Würdigung. Sie verzichtet auf eine

Einordnung in aktuelle Debatten zugunsten einer detaillierten Rekapitulation der
Gedankenwelt von Max Lüthi.

Ästhetischer Anstoss

In seinem Buch Das Volksmärchen als Dichtung hat Max Lüthi 1975 die Summe
seines Schaffens bis dato gezogen. Der Untertitel zeigt an, worum es Lüthi in der

Hauptsache zu tun war: um Ästhetik und Anthropologie, und zwar in genau dieser

Reihenfolge: primär um Ästhetik, um das «Wesen des Märchens als Dichtung»,
wovon aber auch Fragen der Anthropologie berührt sind: Fragen nach dem «Wesen
des Menschen», besonders «des dichtenden Menschengeistes».2

Ästhetik, definiert Lüthi, ist «im engeren Sinn die Lehre vom Schönen, im
weiteren Sinn die Darlegung der Kunstmittel und Kunstwirkungen überhaupt»,

181



Harm-Peer Zimmermann SAVk 112 (2016), 181-198

Max Lüthi im Jahre seiner Anstellung (1936) als Lehrer an der «Zürcher Töchterschule», in:
Universitätsarchiv Zürich, Dossier Max Lüthi, Signatur: PA.017-XII.

hier besonders: «der künstlerischen Gestalt des Volksmärchens».3 Diesen ästhetischen

Ansatz hat Lüthi seit seiner Dissertation über Die Gabe im Märchen und
in der Sage (1943)4 verfolgt und sie bildet das tragende Thema seiner über
vierzigjährigen Schaffenszeit als Erzählforscher. Bereits bis 1947 hatte er die Grundzüge
seiner Märchenästhetik herausgearbeitet. Sein Buch Das Europäische
Volksmärchen gilt als Geniestreich, als Meisterwerk, als Lüthis «grösster Wurf».5 Die
Brisanz dieses Ansatzes ist offensichtlich: Lüthi hat damit Anstoss erregt und
Anstösse gegeben, zumal in einer Zeit, in der (anders als heute) strikt zwischen

Hochkultur und Populärkultur unterschieden wurde. Was damals in der
Literaturwissenschaft und noch in Teilen der Volkskunde für trivial oder primitiv gehalten

wurde - Lüthi hat es mit Aplomb in den Rang von Kunst und Dichtung erhoben:

Keineswegs sei das Märchen banales oder simples Produkt einer inferioren
Volkskultur. Nein, es sei «Kind hoher Kultur», es sei «hochentwickelte Kunst»6,
das «Werk hoher Künstler»7. Bis heute stocken wir, wenn wir hören, Märchen
würden von «hoher Formkultur» zeugen. Viel verbreiteter ist doch immer noch die

Vorstellung, Märchen seien Ausdruck einer groben, naiven, anonymen, aber eben

deshalb auch authentischen, robusten, natürlichen Volkspoesie.
In diesem Sinne hatten keine geringeren als die Brüder Grimm zwischen

«Naturpoesie» und «Kunstpoesie» unterschieden.8 Max Lüthi aber lässt diese

Unterscheidung nicht gelten: Es handle sich nicht nur beim Kunstmärchen, son-

182



cDas Märchen als Kunstwerk» SAVk 112 (2016), 181-198

dem auch beim Volksmärchen um «reine Dichtung».9 Ja, Lüthi geht noch zwei
Schritte weiter, indem er die künstlerische Bedeutung des Volksmärchens
rückwärts und vorwärts aufrollt. Mit Novalis behauptet er, das Volksmärchen enthalte
den «Kanon der Poesie».10 Hier fänden sich die Grundgesetze des Erzählens

ursprünglich verdichtet, bevor sie sich in unterschiedlichen Gattungen ausdifferenziert

hätten. Das Volksmärchen sei der «Prototyp», die «Urform der hohen, der
<symbolischen> Dichtung».11 Deshalb würden höhere Entwicklungsformen der

Dichtung auf das Volksmärchen zurückweisen, wie umgekehrt die Beschäftigung
mit dem Volksmärchen dazu beitrage, «das Wesen der höheren Literatur» zu
klären.12

Märchen bilden nach Lüthi ein so reichhaltiges Reservoir an poetischen Mitteln
und «symbolischer Kraft»13, dass es in Jahrhunderten nicht ausgeschöpft sei.

Märchen weisen demzufolge auch nach vorn: Sie enthalten Möglichkeiten, die von
künftigen Künstlern erst noch zu entdecken seien. Und was die Gegenwart angeht,

sagt Lüthi: Wer immer mit der modernen Literatur oder dem modernen Theater
hadere, der solle doch bitte einmal eine Märchensammlung aufschlagen. Dort
würden sich lauter «gleichlaufende Tendenzen» finden.14 Lüthi hat also allen
Verächtern der modernen Kunst empfohlen, ihren Kunstverstand an Märchen auf
die Höhe der Zeit zu bringen. Es gelte, das poetische Potenzial moderner Kunst
an Märchen und des Märchens an moderner Kunst bis hin zur Filmkunst zu
erkennen.

Anstoss erregt hat Lüthi aber auch bei einer jüngeren Forschergeneration, die
die Volkskunde als Sozialwissenschaft profilieren wollte. Erzählungen müssen
demnach in ihren zeitlichen und räumlichen Bezügen, historischen, in ihren kulturellen

und sozialen Zusammenhängen gelesen und begriffen werden.15 Lüthi
vernachlässige Erzählkontexte und Erzählhintergründe; überdies kämen Erzähler

und Erzählakt, Performativität und Publikum zu kurz.16 Das hat Lüthi übrigens
nie bestritten. Vielmehr hat er die verschiedenen Ansätze der Erzähl- und

Märchenforschung (darunter nicht zuletzt den sozialwissenschaftlichen Ansatz)
mehrfach prägnant zusammengefasst17 und erklärt: Er selbst interessiere sich nun
einmal vor allem für die Ästhetik des Märchens in ihrer «relativen Autonomie».18

Er gebe der «reinen Werkbetrachtung» den Vorzug.19
Von Lüthi lernen wir, und zwar zwei Jahrzehnte vor Roland Barthes: Nicht

der Autor zählt, sondern das Werk, nicht der Kontext, sondern der Text.20 Es
handelt sich um einen richtungweisenden Ansatz. Er ist leitend für die heutige
ästhetische Theorie, wenn sie von «Autonomie der Kunst» und von «autonomer
Ästhetik» spricht21 - was inzwischen ja auch in der Volkskunde der Fall ist22. Und
wenn derzeit viel von «Selbstreferenz» und «Autopoiesis» sozialer Systeme die
Rede ist, haben wir in Lüthi einen unvermuteten Vordenker dieses
systemtheoretischen Programms, wenn er sagt: «Das Volksmärchen besonders wird als

Kunstwerk mit ganz eigenen Regeln und Konventionen erkannt, und solche

Eigengesetzlichkeit macht ein gut Teil des Reizes aus, der von dieser Gattung
ausgeht.»23

183



Harm-Peer Zimmermann SAVk 112 (2016), 181-198

Begriff von Ästhetik

Was heisst Ästhetik bei Max Lüthi? Das heisst zunächst, Märchen als Kunstwerke

zu betrachten. Als Kunstwerke aber folgen sie ihren ganz eigenen, eben

künstlerischen Regeln und Gesetzen. Ästhetik, verstanden als Forschungsaufgabe,
richtet die Aufmerksamkeit auf Gattungseigenschaften, auf die Bauweise und
Struktur des Märchens. Es geht nicht primär um das Schöne im Märchen24 oder

darum, das Märchen insgesamt als schön auszuweisen, sondern es geht um seine

künstlerische Eigenart und Eigendynamik. Auf diese werkimmanente Dynamik
und Autonomie hatten es bereits die Brüder Grimm abgesehen gehabt: Das Wesen

der Volkspoesie bestehe darin, dass sie «sich selbst dichtet und anpasst».25 Max
Lüthi hat diesen Gedanken aufgegriffen und ausgeweitet: Nicht nur das Märchen
mache sich «von selber», sondern auch die «hohe Dichtung». Ja, dieses «Sich-

vonselbermachen» gelte im Grunde für alle kulturellen Formen.26

Kultur unter ästhetischem Gesichtspunkt zu betrachten heisst also, ihre Formen
als autonome Einheiten zu begreifen, die sich kraft innerer Regeln und Gesetze

immer wieder selbst erzeugen, erneuern und entwickeln.27 Mit Novalis und

Friedrich Schlegel erläutert Lüthi diesen Vorgang als «Poesie der Poesie».28 Er
fragt also nach einer Poesie zweiter Ordnung. Poesie erster Ordnung betrifft
Was-Fragen, die Ebene des Faktischen: Was passiert in Märchen? Welche Motive,
Personen, Gegenstände kommen vor? Es geht um Inhalte und ihre Beschreibung,
um die Erforschung auch von Herkunft, Verbreitung und Entwicklung von
Märchentypen und Märchenmotiven.29 Poesie zweiter Ordnung aber betrifft
Wie-Fragen: Wie stimmen die Elemente und Motive zusammen? Wie ist das Stück

aufgebaut und durchkomponiert? Nach welchen Regeln und Gesetzen geschieht
dies? Es geht also um den modus operandi, die Arbeitsweise des Märchens, die es

als eigenständige Form, als Gattung hervorbringt.
Ästhetik ist der Oberbegriff für eine wissenschaftliche Perspektive, die nach

dem Märchen als Kunstwerk fragt - das ist: nach seinem Wie. Es geht um
«künstlerische Prinzipien», den «einheitlichen Stil», die «eigene Vorstellungsweise», die
einen «quasi autonomen Mikrokosmos» namens Märchen bilden.30 Wie aber geht
das vor sich? Warum ist das Märchen ein autonomer Kosmos? Wieso macht sich

das Märchen quasi «von selber»? «Über die Art, wie das zugegangen, liegt der
Schleier eines Geheimnisses gedeckt, an das man Glauben haben soll», hatte
Wilhelm Grimm darauf geantwortet.31 Mit Vorliebe haben die Brüder Grimm
aber florale Sinnbilder verwendet, um das «Geheimnis» des Sichvonselbermachens

dann doch zu veranschaulichen: Märchen keimen, wachsen, blühen, gedeihen
aus sich selbst heraus.32 Volkspoesie entwickelt sich demnach wie ein lebendiger
Organismus.

Max Lüthi setzt nun dort an, wo die Romantiker auf Metaphorik, Organologie
und Opazität ausweichen. Lüthi vertritt somit eine aufklärerische Ästhetik, indem

er die Regeln und Gesetze des «Sichvonselbermachens»33 klipp und klar benennt
und Grimms Gedanken einer «mystischen Schöpfung aus der Tiefe der Volks-

184



«Das Märchen als Kunstwerk» SAVk 112 (2016), 181-198

seele» zurückweist.34 Zugleich aber spricht Lüthi von «Poesie der Poesie», und
damit bleibt er der Romantik und den Brüdern Grimm verpflichtet. Hier wie
dort geht es - um einen Begriff aus der Systemtheorie zu verwenden - um <Auto-

poiesis>. Das ist die operative Geschlossenheit einer Gattung, die sich kraft
werkimmanenter Dynamik selbst generiert und immer wieder regeneriert. Lüthi
spricht von der «Autonomie der Form Märchen», losgelöst von äusseren Umständen

und Zwecken, auch von Erzähler/innen und Erzählsituationen, sogar innerlich
«unabhängig von Inhalt und Aussage».35 - Diese abstrakte Formulierung dessen,

was <Autopoiesis> beziehungsweise von Lüthi «Poesie der Poesie» genannt wird,
soll nun an der Ästhetik des Märchens veranschaulicht werden.

Ästhetik des Märchens: freies Spiel

Wie Kunstwerke im Allgemeinen sind Märchen im Besonderen Schauplatz der
Phantasie. Keine unter den älteren Erzählgattungen erscheint uns phantastischer
als das Märchen. Deswegen sei, so Lüthi, am Volksmärchen «auffallend oft das

freie Spiel der Phantasie, das freie Schweifen der Handlung hervorgehoben und
gepriesen worden».36 Und in der Tat erleben wir in Märchen die abenteuerlichsten

Begebenheiten, die unglaublichsten Begegnungen, geradezu surreale Ereignisse:
So kann ein Glasberg mit einem abgeschnittenen Finger geöffnet, ein Turmfenster
an einem zwanzig Ellen langen Haarschopf erklommen oder ein böses Einhorn in
einem Baumstamm festgesetzt werden. Das Märchen ist auf das Phantastische

spezialisiert. Es erhebt erst gar nicht den Anspruch, irgendeine Realität nachzubilden

oder im realistischen Sinne glaubwürdig zu sein. Allem Anschein nach
arbeitet die Einbildungskraft hier entkoppelt vom Realitätsprinzip. Sie tut das

aber, und das ist das Erstaunliche, mit realistischem Material. Das Märchen ist

«welthaltig», sagt Lüthi: «Es fasst die Welt in sich.»37 Es greift auf Figuren, Gegenstände,

Elemente der Realität zurück, um sie in phantastische Abenteuer zu
verstricken. Wie ist das möglich? Welche Voraussetzungen müssen dafür erfüllt
sein?

Um diese Fragen zu beantworten, beruft sich Lüthi auf einen älteren Erzählforscher,

auf Andre Jolles: Die märchenhafte Entfesselung der Einbildungskraft ist
möglich, sagt Jolles, indem statt des Realitätsprinzips ein anderer Modus der

«Geistesbeschäftigung» aufgerufen wird.38 Das Märchen repräsentiert eine ganz
«eigene Vorstellungsweise»39, einen besonderen Modus der «Weltauffassung»40,
der sich dadurch auszeichnet, dass über die Welt eben nicht faktisch und realistisch
berichtet und geurteilt wird, sondern imaginär und irregulär. Lüthi spricht von
einer spezifischen Form des Denkens, von «Märchendenken»41 Schon die Formeln
zum Auftakt des Märchens versetzen uns sogleich in diese Form des Denkens: «Es

war einmal...»; «Vor langer Zeit, als Wünschen noch geholfen hat...». Und ebenso
schön werden wir aus dieser Denkform wieder entlassen: «Und wenn sie nicht
gestorben sind...», «So leben sie lustig und vergnügt...».

185



Harm-Peer Zimmermann SAVk 112 (2016), 181-198

Worin genau aber besteht diese, dem Märchen eigene Form des Denkens? Sie

besteht aus zwei Modi, sagt Lüthi. Der eine Modus sorgt dafür, dass die Phantasie

überhaupt losgelöst vom Realitätsprinzip agieren kann. Der andere Modus sorgt
dafür, dass das entfesselte Treiben der Phantasie nicht in Chaos ausufert, sondern
den Willen und die Kraft zur Form behält.42 Den ersten Modus nennt Lüthi
«Isolation und Allverbundenheit»43 oder «freies Spiel»44, den zweiten Modus
nennt er «Formstrenge»45, «Stilzwang»46 oder «strengste Gesetze»47. Beide Modi
zusammengenommen heissen «Freiheit und Bindung», wobei die Kunst darin
besteht, zwischen beiden «die Waage» zu halten. Das ist - und damit greift Lüthi
auf Aristoteles48 zurück - die «Kunst der Mitte» als das gelungene «Zusammen

von Freiheit und Bindung».49
Das «freie Spiel» beginnt, sobald der Modus der «Isolation» aufgerufen ist, der

zugleich als Modus der «Abstraktion» und «Sublimierung» auftritt.50 Diese
Auffassungsweise bewirkt, dass Motive, Personen, Gegenstände des Lebens nicht
in ihrem ursprünglichen Zusammenhang und ihrer «konkreten Verwurzelung»
gesehen werden, sondern davon isoliert und abstrahiert, entbunden und frei für
sublimen Gebrauch, für künstlerische Umsetzungen.51 Der König, der Arme, der

Dummling, die Hexe, die schöne Prinzessin - sie alle erscheinen in Märchen nicht
als konkrete Menschen, sondern als «Figuren», als abstrakte Typen, gleichsam als

wandelnde Symbole des Königlichen, des Elenden, der Dummheit, des Hässlichen
und Bösen, des Schönen und Guten. Das Märchen «entfremdet»52 alle Motive, die
es aufgreift, ihren realen Konstellationen und Kontexten, sagt Lüthi. Aber damit
«erlöst»53 es sie auch von üblichen Abhängigkeiten und Zweckbestimmungen. Das

Märchen ist «welthaltig»; es bezieht seine Elemente «von überall her». Aber
zugleich entkleidet es alle diese Elemente «ihres ursprünglichen Erlebnisgehalts
und verwendet sie souverän und virtuos nach seiner eigenen Weise».54 Wodurch
aber die Eigenart des Königlichen, Hexenhaften oder Dümmlichen erst
idealtypisch hervortreten kann.

Wie es sie aber von äusseren Abhängigkeiten und Bestimmungen erlöst und
befreit, «entleert»55 und entbindet das Märchen alle Motive, Personen und Gegenstände

auch von inneren, etwa psychischen Funktionen. Das Märchen «ist
überhaupt und in jedem Sinne ohne Tiefengliederung. Seine Gestalten sind Figuren
[...] ohne Innenwelt».56 Märchenfiguren «haben keine Tiefe, sondern nur
Oberfläche».57 Das Märchen «stellt überhaupt keine Gefühlswelt dar. Es übersetzt sie

in Handlung, rückt die Innenwelt auf die Ebene des äusseren Geschehens».58 In
diesem Sinne spricht Lüthi von der «Flächenhaftigkeit»59 und von der
«Affektarmut»60 des Märchens. Und in der Tat: Wenn etwa Hände abgehackt, Finger
abgeschnitten, Augen ausgestochen werden, geschieht das «ohne die geringste
Andeutung einer körperlichen oder seelischen Qual».61 Die Märchengestalten
erscheinen wie Papierfiguren, die zurechtgeschnitten werden können.

«Isolierung, Abstraktion, Sublimierung»62 sind die grundlegenden «künstlerischen

Prinzipien»63, die es dem Märchen ermöglichen, einerseits jedes beliebige
Motiv aufzugreifen und zweckentfremdet zu verwenden, andererseits mit der

186



:Das Märchen als Kunstwerk» SAVk 112 (2016), 181-198

phantastischen Produktion zu beginnen. Und diese besteht darin, jedes Element
potenziell mit jedem anderen verbinden zu können: «Isolation und potentielle
Allverbundenheit sind Korrelate», sagt Lüthi.64 «Der Blinde, der Enterbte, der

Jüngste, der Elternlose, der Verirrte, sie sind die wahren Märchenhelden, denn sie

sind die Isolierten und damit wie niemand sonst frei für alles wirklich Wesentliche»65,

nämlich offen für entscheidende Begegnungen, nicht zuletzt für glückliche
Wendungen, für Hilfen, Rat und Wunder. Darin besteht die Arbeitsweise der
märchenhaften Einbildungskraft: «das Märchen spielt mit allen Motiven».66 Es ist
ein «Glasperlenspiel».67 Es verwandelt alle Motive gleichsam in Glasperlen, um sie

zweckfrei und somit nach ureigenen Zwecken neu zu arrangieren. «Das Märchen
isoliert und integriert.»68 So kommen die phantastischen Kombinationen,
überraschenden Wendungen, wundersamen Lösungen überhaupt erst zustande.

Und wie es seine Motive frei von allen externen Funktionen kombiniert,
verfolgt das Märchen auch selbst keine Zwecke: Das Märchen hat keine «Absicht»,
sagt Lüthi, «es fordert gar nichts», «keinen Glauben und kein Bekenntnis». «Es

deutet und erklärt nicht, es schaut nur und stellt dar.»69 Alles spielt sich völlig
zweckfrei ab. Auch wenn Gut und Böse gezeigt werden, operiert das Märchen
jenseits davon. Deshalb erscheint das Ganze wie ein fröhliches, unbeschwertes,
«freies Spiel» - wie das Urbild von Dichtkunst als Selbstzweck: l'art pour l'art.
Noch «von Mord, Gewalttat, Erpressung, Verrat, Verleumdung, Blutschande»70

erzählt das Märchen mit einer Freiheit, Leichtigkeit71 und Lässigkeit72, die erstaunlich

ist: «Was in der Wirklichkeit schwer ist und vielschichtig, unübersichtlich in
seinen Bezügen, wird im Märchen leicht und durchsichtig und fügt sich wie im
freien Spiel in den Kreis der Dinge», so Lüthi.73 - Der Mensch «ist nur da ganz
Mensch, wo er spielt», lautet das vielzitierte ästhetisch-anthropologische Diktum
von Friedrich Schiller.74 Das Märchen aber ist das ursprüngliche unter den freien
Spielen, heisst es nun bei Lüthi75 Gleichwohl soll man sich nicht täuschen: «Rein
und klar, mit freudiger, leichter Beweglichkeit erfüllt das Märchen strengste
Gesetze.»76

Ästhetik des Märchens: strengste Gesetze

Wie phantastisch das freie Märchenspiel auch immer anmuten mag, es gehorcht
durchaus Regeln: Spiel-Regeln. Sonst wäre es gar nicht möglich, das Märchen als

eigenständige Form der Dichtung, als Gattung zu erkennen. Freies Spiel darf also
nicht als völlige «Ungebundenheit» missverstanden werden, sagt Lüthi; denn:
«Freiheit ohne Gesetz ist Chaos oder führt zum Chaos».77

Mit diesem Gedanken folgt Lüthi wiederum Friedrich Schiller, der sich seinerseits

auf die Ästhetik von Immanuel Kant berufen hat: Was an Kunstwerken
gefällt, ist «eine Zweckmässigkeit der Form nach, auch ohne dass wir ihr einen
Zweck [...] zum Grunde legen».78 Allen äusseren Zwecken enthoben, erscheinen

uns Kunstwerke dennoch als sinnvolle und zweckmässige Formen und eben nicht

187



Harm-Peer Zimmermann SAVk 112 (2016), 181-198

als sinn- und zweckloses Chaos. Der Reiz von Kunst liegt also darin, dass sie uns
eine «Zweckmässigkeit ohne Zweck» empfinden lässt.79 In diesem Sinne hat Lüthi
von «reiner, tendenzloser Märchendichtung» gesprochen.80 Mit Kant und Schiller
versteht Lüthi «Freiheit als Fähigkeit zur Herstellung einer Ordnung», der man
sich dann «freiwillig unterwirft».81 «Freiheit und Bindung» - in der Kunst ist das

kein «absoluter Widerspruch»; denn es handelt sich um Bindungen und Regeln,
die sich die Kunst selber setzt und an die sie sich hält um ihrer selbst willen. Das
Phantastische bliebe gesichts- und konturlos, würde die Einbildungskraft sich

nicht an bestimmte Regeln und Gesetze halten, die für die Gattung Märchen
typisch sind.82 Dazu gehören etwa die Ein- und Ausgangsformeln, dazu gehört
auch eine Art Figurenarithmetik: drei Brüder (oder vier oder zwölf), sieben Geisslein,

sieben Raben, drei Wünsche, drei Aufgaben, «Einäuglein, Zweiäuglein und

Dreiäuglein».
Das freie Spiel erweist sich als ein frei geregeltes Spiel: «Nicht freie, sondern

man darf wohl sagen, freiwillig sich bindende Phantasie herrscht im Märchen»,

sagt Lüthi.83 Das Märchen gehöre sogar «zu den besonders streng gebundenen
Spielen».84 Allein aufgrund seiner «Formstrenge» habe es seine «Formfestigkeit»
über Jahrhunderte hinweg erhalten können.85 Sein gesamtes Leben als Märchenforscher

hat Lüthi darauf verwendet, diese Regeln im Ganzen und im Einzelnen
zu identifizieren und auszudifferenzieren. Das kann hier nicht im Detail rekapituliert

werden. Jedoch hat Lüthi selbst gleichsam eine Quersumme gezogen, nämlich
aus allen Regeln und Mitteln des Märchens ein Metamuster, eine Hyperregel
abstrahiert. Sie lautet: Das Märchen ist «ein differenziertes Kontrastkunstwerk».86

Die einzelnen Regeln und Stilmittel des Märchens folgen einem generellen Code,
und dieser besteht darin, alles und jedes extrem kontrastreich zu gestalten. Typisch
für das «Märchendenken» ist das Ordnen und Darstellen in «Kontrasten, Polaritäten,

Extremen»87: Goldmarie und Pechmarie, der Arme und der Reiche, Zaunkönig

und Bär.
Lüthi unterscheidet «verschiedene Kontrastebenen» und «mannigfache

Kontrastwirkungen»: motivische, thematische, technische, kategorische.88 Motivisch
lebt das Märchen von eindeutigen Gegensätzen wie schön/hässlich, fleissig/faul,
treu/falsch.89 Thematisch setzt es auf eindrückliche Spannungen wie Frevel und
Strafe, Hochmut und Fall, Mangel und Abhilfe.90 Technisch und kategorisch
ergänzen sich etwa «Wiederholung und Variation»91, «Stabilität und Dynamik»92,
«Isolation und Allverbundenheit»93. Auf allen Ebenen ist das Märchen nach

klaren, ja krassen Gegensätzen strukturiert. Darüber hinaus folgen alle Kontrastierungen

einem gemeinsamen Hypercode: «Rahmen und Klammer der Märchenstruktur,

im Ganzen wie auch im Einzelnen, ist die Polarität Minus/Plus. Der
Normalfall ist das Vorschreiten von Minus zu Plus»94 - vom Mangel zur Behebung
des Mangels (Hänsel und Gretel), von der Erniedrigung zur Erhöhung (Aschenputtel),

von der Bedrängnis zur Erlösung (Allerleirauh).
Es ist ein binärer Code, Plus/Minus, «Ja oder Nein»95, der dazu führt, dass

Märchen sich quasi «von selber machen». Denn wer immer sich im Rahmen der

188



«Das Märchen als Kunstwerk» SAVk 112 (2016), 181-198

Max Lüthi im Jahre seiner Berufung an die Universität Zürich (1968), in: Universitätsarchiv
Zürich, Dossier Max Lüthi, Signatur: PA.017-XII.

märchenhaften Weltauffassung bewegt, also Märchen dichtet, erzählt oder hört,
der findet sich in diesen Code hineingezwungen, der muss den Regeln und Gesetzen

der Gattung gehorchen - sonst fiele er aus dem Rahmen. Hinzu kommen
«Imaginationsgewohnheiten», assoziative «Automatismen»96, die etwa bestimmte
Wortverbindungen «mit innerer Notwendigkeit» hervorbringen: Der Wald ist stets
tief und finster, das Mädchenhaar schwarz wie Ebenholz, oder es leuchtet golden
wie die Sonne.97 Märchenhafte Assoziationsketten verhalten sich ebenso, wie
Anton Tschechow dramaturgisch sagt: Wenn im ersten Akt ein Gewehr an der
Wand hängt, muss spätestens im letzten Akt damit geschossen werden. Und wie
Roland Barthes 1968 sagt, es «spricht die Sprache, nicht der Autor»98, erklärt Max
Lüthi seit 1943: Das Märchen macht sich selbst.

Märchen dichten oder erzählen heisst, ihren strukturellen Anforderungen zu
gehorchen und diese mehr oder weniger gut auszudrücken und darzustellen. Und
noch der gelungensten Performance begegnet Lüthi mit einem Satz von Friedrich
Schiller: «Weil ein Vers dir gelingt in einer gebildeten Sprache, / Die für dich dichtet

und denkt, glaubst du schon ein Dichter zu sein?»99 Beinahe poststrukturalis-
tisch spricht Lüthi von «Macht»100 und «Zwang»101, sogar von der «Gewalt»102, mit
der das Märchen Regelkonformität bei allen Beteiligten durchsetze. Diese
Rigorosität ist jedoch nur die eine Seite des Programms. Es verwundert nun nicht mehr,
dass Lüthi auch in dieser Frage antagonistisch denkt: Der «Strenge» steht das

189



Harm-Peer Zimmermann SAVk 112 (2016), 181-198

«Gefällige»103, dem «Zwang» zur Konformität die «Lust»104 an der Konformität in
«Perfektion»105 gegenüber. Gefälliges und Zwanghaftes, «Freiheit und Bindung»
stehen mithin in einem ausgewogenen Verhältnis; sie bilden ein «Gleichgewicht»
im Kraftfeld des Märchens.

Generell möchte Lüthi Kontraste nicht als «absolute Gegensätze» verstanden

wissen, sondern als «Gegengewichte», als Antagonisten, die in Beziehung miteinander

stehen, am besten im «Gleichgewicht», sich «die Waage haltend».106 «Unser
Loblied gilt also ihrem glückenden Zusammenspiel.»107 Es bedarf der bösen

Stiefmutter, damit die Stieftochter umso besser und schöner dastehen kann. Das tapfere
Schneiderlein erschiene uns ohne den Kraftmeier von Riesen nicht halb so gewitzt
und sympathisch. Sofern es gelingt, vergleicht Lüthi das «Zusammenspiel von
Freiheit und Bindung»108 mit der Eleganz des Tanzes: Das Märchen verhält sich

wie «der Tänzer, dessen Wille über die Glieder verfügt und der sich freiwillig einer

Ordnung unterwirft», so dass er der Schwere enthoben zu sein scheint.109 Die
Formstrenge lässt Figuren und Dinge im Märchen einerseits unfrei und unselbständig

erscheinen wie Marionetten, andererseits aber verleiht sie ihnen «die Freiheit,

die Grazie, die Leichtigkeit der Marionette».110 Und wie Heinrich von Kleist
vom Marionettentheater (1810)111 erwartet nun Lüthi vom Märchen eine
«Existenzerhellung», Auskunft über die conditio humana112. Damit ist er wiederum einem
Gedanken von Friedrich Schiller gefolgt, wonach Ästhetik und Anthropologie die

Zwillingsgestalt der modernen Kunst- und Kulturwissenschaft bilden.

Anthropologie des Märchens

Anthropologie ist «die Lehre vom Wesen des Menschen», definiert Lüthi und

fragt: Was erfahren wir anhand des Märchens über das «Wesen des Menschen»?

Welches «Bild des Menschen und seiner Welt» entwirft das Märchen?113 - «Wer

die Frage beantworten will, muss in erster Linie den Märchenhelden und dessen

Rolle ins Auge fassen. Denn der Märchenheld oder die Märchenheldin stehen

im Zentrum der Erzählungen.»114 Held und Heldin sind Protagonisten auch im
anthropologischen Sinne: Sie repräsentieren das Menschenbild des Märchens in
verdichteter Form. Kann man aber in Anbetracht der Vielzahl und Unterschiedlichkeit

der Märchenheldinnen und Märchenhelden überhaupt von einem
«einheitlichen Menschenbild» sprechen? «In gewissem Sinne ja», antwortet Lüthi,
nämlich im Hinblick auf Struktur- und Stilmerkmale, in denen alle europäischen
Volksmärchen übereinstimmen.115 Lüthis Anthropologie baut auf seiner Ästhetik
auf. Ästhetische Prinzipien sind es, die er nun anthropologisch umsetzt.116

Das «Märchendenken» beruht auf Kontrastierungen, wobei der Antagonismus
von «Isolation und Allverbundenheit» grundlegend ist. Diesem Code gehorchend,
kommt das Märchen immer wieder auf dieselbe schicksalhafte Grundsituation zu

sprechen: Es stellt den Menschen «als einen wesensmässig Isolierten [dar], der

gerade als Isolierter universal beziehungsfähig ist».117 Märchenheld und Märchen-

190



«Das Märchen als Kunstwerk» SAVk 112 (2016), 181-198

heldin sind durch «mehr oder weniger krasse Besonderheiten von der Umwelt
abgehoben»118, sei es als verstossene oder diskriminierte, sei es als wagemutige
oder abenteuerlustige Aussenseiter. Die Bremer Stadtmusikanten sind

Todgeweihte, Hänsel und Gretel werden ausgesetzt, Schneewittchen muss vor der

mordlustigen Stiefmutter fliehen. In solchen Urszenen wird die fundamentale
Ausgangslage des Menschseins veranschaulicht, sagt Lüthi: Der Mensch kommt
zur Welt, ohne dass diese ihm Sicherheit und Geborgenheit garantieren würde. Im
Gegenteil, «nackt und bloss, schwach und dürftig, schüchtern und unbewaffnet»
leidet der Mensch «Mangel»119 und trifft überall auf Mängel, und sei es auf
charakterliche: auf eifersüchtige Stiefmütter, geldgierige Schwestern, blutschänderische
Väter. Der Mensch ist ein «Mängelwesen», erklärt Lüthi120 und zitiert eine
anthropologische Argumentationslinie, die von Johann Gottfried Herder über Friedrich
Nietzsche bis zu Arnold Gehlen und weiter reicht.

Held und Heldin verkörpern den Menschen, wie ihn die existentialistische

Philosophie sieht: den Menschen als einen, «der sich in die Welt geworfen sieht, die
ihn bedroht und deren Sinn er nicht erkennt».121 Geworfensein, Sinnlosigkeit und
Mangel bilden den Ausgangspunkt des Märchens wie der menschlichen Existenz
schlechthin, die «Grundsituation des Menschen», sagt Lüthi.122 Aus einer
unerträglichen oder absurden Situation brechen Held oder Heldin auf im Vertrauen:
«etwas Besseres als den Tod findest du überall». Und sie begegnen der Absurdität
des Daseins, so Lüthi mit Albert Camus123, indem sie Haltung bewahren, sich

Ziele setzen und handeln. Das Märchen zeigt: «Wir leben, als ob das Dasein sinnvoll

sei, wir kennen aber den Sinn nicht.»124 Bei aller Absurdität plädiert das

Märchen dafür, Mängel zu beheben, die Welt in Ordnung zu bringen, Glück zu
spenden. «Da erhielten sie jeder ein halbes Königreich...», «da lebten sie vergnügt
bis an ihr Ende», lauten die beliebten Schlussformeln, die das Glück besiegeln.

Das Märchen zeigt den Menschen als hochgradig gefährdetes Wesen, das auf
Hilfe und Beziehungen angewiesen ist und diese auch erhält.125 Zugleich aber ist
der Mensch frei, Hilfe anzunehmen und Beziehungen einzugehen; er ist offen für
jede Zuwendung, für Gaben und Rat, und komme er von Tieren oder jenseitigen
Mächten. Das Märchen zeigt universal beziehungsfähige, potentiell allverbundene
Heldinnen und Helden, «offen für jede Begegnung»126 - weltoffen, so Lüthi mit
Arnold Gehlen127. Als ungebundenes und weltoffenes Wesen kann der Mensch

jede natürliche Ordnung in Frage stellen, zerstören, überschreiten. Er ist auf keine
Regel festgelegt ausser auf diejenige, die er sich selber setzt und auf die er sich

selbst verpflichtet. Mit dieser Freiheit verhält er sich im Grunde überall wie ein
künstlerisches Genie: «Genie ist das Talent (Naturgabe), welches der Kunst die

Regel gibt», hatte Immanuel Kant erklärt.128 Bei Lüthi heisst es nun: Das Märchen
zeigt den Menschen als ein Wesen, das der Welt Regeln gibt, ja durch seine Regeln
überhaupt erst eine Welt entstehen lässt, die menschlich genannt werden kann.
Sonst wäre nichts als Chaos und Sinnlosigkeit. Weshalb sich der Mensch dann auch

«freiwillig einer Ordnung unterwirft», die er selbst geschaffen hat, sonst fiele er ins
Chaos zurück.129

191



Harm-Peer Zimmermann SAVk 112 (2016), 181-198

Das Märchen lebt aber nicht allein von seinem glücklichen Ausgang; es lebt
nicht, weil es einseitig für Ordnung plädiert, sondern weil es Ordnung mit Chaos
herausfordert. Erst dadurch entstehen die «Binnenspannungen» des Märchens,
nicht zuletzt diejenigen von Verbot und Übertretung, Tabu und Tabubruch. Diese
weisen auf seelische Spannungen und auf Urszenen im tiefenpsychologischen
Sinne zurück. An diesem Punkt hat Lüthi Anschluss an die Psychoanalyse gefunden,

besonders an diejenige von Carl Gustav Jung. Hier nur so viel: Besonders im
Spätwerk hat Jung seine Aufmerksamkeit auf Antagonismen und ihre Verbindung
gelegt. Das hat Lüthi aufgenommen, und es klingt fast wie Jung, wenn Lüthi die
verschiedenen «Märchenfiguren als Teile ein und derselben Persönlichkeit»
deutet.130 Aber letztlich ist es keine psychologische, sondern eine ästhetische Anthropologie,

auf die Lüthi hinaus will: Es ist das Spiel, der Spielraum zwischen Freiheit
und Bindung, der das Wesen des Menschen ausmacht. Lüthi beruft sich auf Friedrich

Schiller: «Denn, um es endlich auf einmal herauszusagen, der Mensch spielt

nur, wo er in voller Bedeutung des Worts Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch,

wo er spielt.»131

Schillers Satz weist zurück, und er weist nach vorn. Der Mensch ist ein homo
Indens, das ist sein Wesen, seine Natur. Damit aber ist das Spiel zugleich seine

Bestimmung: Er wird zum Menschen, mehr und mehr, indem er spielt. Deswegen
hat Schiller von «ästhetischer Erziehung des Menschen» gesprochen: von seiner
fortschreitenden Humanisierung im Spiel, durch Kunst und Kultur. Der Mensch
ist das einzige Lebewesen, dessen Wesen nicht am Anfang feststeht, sondern
sich erst am Ende herausstellen wird.132 In diesem Sinne hat Lüthi dann von
«Urform und Zielform» des Märchens gesprochen.133 Die reine Form des Märchens
steht am Ende einer langen Entwicklung, nicht am Anfang. Damit widerspricht
Lüthi einer Erzählforschung und auch einer Volkskunde, die es auf Ursprünge
und Urformen abgesehen hat, die also das Ältere für wichtiger hält als das Jüngere
und keinen oder nur einen trübsinnigen Blick für das Künftige und Kommende
entwickelt.

Dieser entelechischen Märchenästhetik entspricht anthropologisch, dass nach

Lüthi Entwicklungs- und Reifungsprozesse im Mittelpunkt des Märchens stehen:

Drei Aufgaben müssen gelöst, drei Drachen besiegt werden; und immer gefährlicher

werden die Herausforderungen. Die «anthropologische Bedeutung» solcher

Steigerungen «ist offensichtlich», sagt Lüthi: «Der Hörer erlebt im Vorschreiten»
des Märchenhelden «auch seine eigene Möglichkeit, nach und nach immer
schwierigeren Aufgaben gewachsen zu sein, zu immer höheren Sphären [...] zu
gelangen».134 Der Mensch ist ein Wesen, das sich entwickelt und wandelt, und sei

es auf Umwegen, ein Wanderer, der «verbotene Türen öffnet» und «Grenzen
überschreitet».135 Das Märchen verweist damit auf einen Grundgedanken der exis-

tenzialistischen Philosophie: Der Mensch ist ein Wesen, das sich und seine Welt
immer aufs Neue transzendiert. Folglich bildet das Märchen nicht nur eine Form
höherer Dichtung, sondern auch eine Form anthropologischer und existenzialisti-
scher Erkenntnis.

192



«Das Märchen als Kunstwerk» SAVk 112 (2016), 181-198

Fazit: Strukturalistische Ästhetik und Anthropologie

Resümierend möchte ich Lüthis Werk würdigen, indem ich es an seiner eigenen
Methode messe und frage: Mit welchen Regeln und Formgesetzen arbeitet denn

Lüthi selbst, wenn er anhand des Märchens ästhetische und anthropologische
Regeln und Formgesetze untersucht? Es zeigt sich meines Erachtens eine
Zirkelstruktur: Bestimmte Regeln und Gesetze, die Lüthi für das Märchen aufgezeigt
hat, treffen auch auf seinen eigenen Stil zu: Klarheit und Knappheit, Wiederholung
und Variation, vor allem aber das Denken in Kontrasten und Polaritäten bei

gleichzeitiger Ausmittelung der Extreme. Das Denken in Gegensätzen ist also

nicht nur für das Märchen typisch, sondern auch für Lüthi. Es handelt sich, so

möchte ich zusammenfassen, um eine strukturalistische und zugleich ästhetische

Arbeits- und Darstellungsweise.
Lüthi fragt nach dem «Bau des Märchens», nach seiner «Struktur»136, und in

strukturalistischer Manier konzentriert er sich vor allem auf Kontraste und
Polaritäten.137 Die Entschlüsselung der Märchenstruktur gelingt Lüthi auf demselben

Weg, den zur gleichen Zeit der linguistische und der ethnologische Strukturalismus

eingeschlagen haben.138 Das fundamentale Strukturprinzip aller Sprachen
und Kulturen besteht, Roman Jakobson und Claude Levi-Strauss zufolge, in
binären Codes.139 Aus dem Rauschen der Umwelt differenzieren wir einzelne
Elemente heraus, indem wir Kontraste bilden: etwa dumpfe und spitze, stimmhafte

und stimmlose Laute ebenso wie rohe und gekochte, reine und unreine

Dinge unterscheiden. Strukturalismus heisst im Kern, kulturelle Erscheinungen
auf Gegensätze zurückzuführen, auf Kontraste und Antagonismen. Genau diese

Form der Analyse aber hat Lüthi an Volksmärchen vorgenommen. Er analysiert
das Märchen ausdrücklich als «ein differenziertes Kontrastkunstwerk».140 In jeder
Beziehung arbeitet er Kontraste heraus: Isolation und Allverbundenheit, Dynamik

und Stabilität, Freiheit und Bindung. Lüthis Märchenforschung ist durchweg
strukturalistisch: Sie dreht sich um binäre Codes.

Und noch mit seiner Hinwendung zur Anthropologie entspricht Lüthi dem

strukturalistischen Programm. Denn Jakobson hat die Linguistik durchaus

anthropologisch fundiert, nämlich auf die Funktionsweise des menschlichen
Gehirns zurückgeführt. Das Gehirn arbeitet demnach mit einfachen Gegensätzen,

quasi wie ein Computer: Ja/Nein, Plus/Minus, Null/Eins. Denken heisst

unterscheiden, lautet die zugehörige Formel der antiken Philosophie. Und mit
denselben Begriffen charakterisiert nun Lüthi das «Märchendenken». Es vollzieht
sich in der Kontrastierung von «Minus/Plus»141, «Ja oder Nein»142, heisse sie auch

schwarz/weiss, hässlich/schön, böse/gut. Dieser Code ist die grundlegende Spielregel

des freien Spiels der Einbildungskraft. Wobei die Pole keine absoluten

Gegensätze bilden, sondern Gegenspieler, Antagonisten, die aufeinander bezogen
und voneinander abhängig sind: Den stimmhaften Laut gäbe es nicht ohne den

stimmlosen, reine Dinge nicht ohne unreine. In diesem Sinne sagt dann Lüthi für
das Märchen: Verbot und Übertretung, Tabu und Tabubruch, Scheitern und Erfolg

193



Harm-Peer Zimmermann SAVk 112 (2016), 181-198

korrespondieren miteinander. Sie bedingen und bewegen sich als Einheit des

Differenten.143 Die Ästhetik des Märchens wie des Denkens und des wissenschaftlichen

Arbeitens überhaupt besteht in der «Kunst der Mitte», und das heisst nach

Lüthi zweierlei: 1. Elemente zu unterscheiden, zu isolieren und Kontraste zu
bilden; 2. Kontraste als Antagonismen zu sehen, die in Wechselwirkung miteinander

stehen: als potenziell allverbundene Relationen.
Sicherlich, aus der Perspektive einer poststrukturalistischen Narratologie

erscheinen solche einfachen Entgegensetzungen heute allzu sehr einer zweiwertigen

Logik verpflichtet und überdies in ihrer Vielzahl auch etwas überstrapaziert.
Aber zugleich sehen wir doch auch, wie fruchtbar Lüthi den Strukturalismus in der

Märchenforschung entwickelt hat. Und wir sehen zugleich, wie richtungsweisend
Lüthi auch im Hinblick auf poststrukturalistische Perspektiven gewirkt hat, wenn
er sagt: An Märchen können wir nicht nur die Grundregeln der Dichtung studieren,

sondern auch die Grundregeln der menschlichen Einbildungskraft und
Denktätigkeit überhaupt entschlüsseln.144 Märchen sind auch eine epistemologische
Fundgrube.

Anmerkungen
1 Max Luthi wurde 1909 als Sohn eines Papeterie-Kaufmanns in Bern geboren, machte hier das

Abitur, studierte dann in Bern, Lausanne, London und Berlin Germanistik, Geschichte und
Anglistik 1935 legte er das Examen fur das höhere Lehramt ab. Seit 1936 arbeitete er als Hauptlehrer

fur Deutsch an der Zürcher Tochterschule. Seine wissenschaftlichen Forschungen betrieb
er neben seinem Hauptberuf. Erst 1968 wurde er aufgrund seiner Verdienste um die europaische
Märchen- und Erzahlforschung an die Universität Zurich berufen. Eigens fur ihn wurde die
Professur Europaische Volksliteraturen eingerichtet 1979 wurde er emeritiert Bald darauf riss
ihn ein Schlaganfall aus der Bahn 1991 verstarb Max Luthi in einem Zürcher Pflegeheim - Zu
Leben, Werdegang und Werk von Max Luthi vgl. Bausinger, Hermann- Max Luthi zum 70.

Geburtstag. In: Fabula 20 (1979), S. 1-7; Grzywka, Katarzyna: «So lebt er noch heute...». Zur
Bedeutung Max Luthis fur die europaische Marchenforschung. In. Studia Niemcoznawcze 13

(2002), S. 153-160, Horn, Katalin- Max Luthi (1909-1991). In: Fabula 33 (1992), S 121-126,
Horn, Katalin: Max Luthi 1909-1991. In: Zeitschrift fur Volkskunde 88 (1992), S. 117-120;
Petzold, Leander. Max Luthi (11.3.1909-20 6.1991). In Osterreichische Zeitschrift fur Volkskunde

46 (1992), S. 93-96; Rohrich, Lutz: Max Luthi zum 80. Geburtstag. In: Schweizerisches
Archiv fur Volkskunde 85 (1989), S. 393-401, Rohrich, Lutz. Max Luthi - Ein Europaischer
Marchenforscher. In. Diether Roth, Walter Kahn (Hg.): Märchen und Marchenforschung in
Europa. Frankfurt am Main 1993, S. 20-23; Schenda, Rudolf: Nachruf auf Max Luthi (11. Marz
1909 - 20. Juni 1991). In: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde 88 (1992), S. 87-91; Schenda,
Rudolf: Max Luthi. In: Enzyklopädie des Marchens 8 (1996), Sp. 1307-1313.

2 Luthi, Max: Das Volksmärchen als Dichtung. Ästhetik und Anthropologie. Dusseldorf / Köln 1975,
S. 7; Luthi, Max- Märchen [1962], 7., durchgesehene und ergänzte Auflage. Stuttgart 1979, S. 19.

3 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S. 7.
4 Luthi, Max: Die Gabe im Märchen und in der Sage Ein Beitrag zur Wesenserfassung und

Wesensscheidung der beiden Formen. Bern 1943.
5 Rohrich, Max Luthi zum 80. Geburtstag (wie Anm. 1), S. 393 Ebenso urteilen: Bausinger, Max

Luthi (wie Anm 1), S. 5; Petzold, Max Luthi (wie Anm 1), S 94; Schenda, Nachruf (wie Anm
1), S 87; Schenda, Max Luthi (wie Anm. 1), Sp. 1308

6 Luthi, Max: Das europaische Volksmärchen [1947]. 4. erweiterte Auflage. München 1974, S. 90.
7 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 45 und S. 92.
8 Vgl. dazu Bausinger, Hermann Formen der Volkspoesie. Berlin 1968, S. 17-27, Bausinger,

Hermann. Naturpoesie In- Enzyklopädie des Marchens 9 (1999). Berlin, Sp. 1273-1280

194



«Das Märchen als Kunstwerk» SAVk 112 (2016), 181-198

9 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 90.
10 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S 5; Luthi, Max- Das Märchen als Gegen¬

stand der Literaturwissenschaft. In: Internationaler Kongreß der Volkserzahlungsforscher in Kiel
und Kopenhagen (19 8.-29.8.1959). Vortrage und Referate Berlin 1961, S. 161-168, hier: S. 161.

11 Luthi, Das Märchen als Gegenstand der Literaturwissenschaft (wie Anm. 10), S. 161; Luthi, Max:
Das Volksmärchen als Dichtung und als Aussage [1956], In: Felix Karlinger (Hg.): Wege der
Märchen Forschung Darmstadt 1973, S 295-310, hier: S. 309-310

12 Luthi, Max: Volkskunde und Literaturwissenschaft [1958] In Ders.'Volksmärchen und Volks¬

sage. Zwei Grundformen erzahlender Dichtung. Bern / München 1961, S. 160-184, hier. S. 171.
13 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 11), S 304
14 Luthi, Volkskunde und Literaturwissenschaft (wie Anm. 12), S 173.
15 Vgl. Bausinger, Max Luthi (wie Anm. 1), S 4, Schenda, Nachruf (wie Anm. 1), S. 90; Schenda,

Max Luthi (wie Anm. 1), Sp. 1308.
16 Vgl. etwa Bausinger, Max Luthi (wie Anm. 1), S. 5, Schenda, Nachruf (wie Anm 1), S. 90.
17 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S. 98-114; Luthi, Märchen (wie Anm 2),

S 62-133.
18 Luthi, Max Lob der Autonomie und der Heteronomie. In: Jahrbuch fur Volksliedforschung

27/28 (1982/83), S 15-27, hier- S. 18.
19 Luthi, Volkskunde und Literaturwissenschaft (wie Anm. 12), S. 161; Luthi, Das europaische

Volksmärchen (wie Anm 6), S. 80 An Personen und Kontexten, etwa an der Biographie von
Autor/innen oder Erzahler/innen war Luthi nicht sonderlich interessiert: Man soll «Dichtung
nicht mehr in erster Linie als Ausdruck persönlichen Erlebens interpretieren» Luthi, Volkskunde

und Literaturwissenschaft (wie Anm 12), S. 165 Und wenn wir über den Autor sprechen,
bedienen wir uns wiederum einer Form der Erzählung mitsamt stilbildenden Erzahlprinzipien

20 «Vermutlich war es immer so- sobald eine Tatsache mit intransitiver Absicht erzahlt wird, und
nicht mehr, um direkt auf das Wirkliche einzuwirken, das heißt, letztlich außerhalb jeder anderen
Funktion als der Handhabung des Symbols, kommt es zu dieser Versetzung, verliert die Stimme
ihren Ursprung, tritt der Autor in seinen eigenen Tod ein, beginnt das Schreiben.» Barthes,
Roland: «Der Tod des Autors» [1968] In- Ders • Das Rauschen der Sprache. Frankfurt am Main
2006, S. 57-63, hier S. 57.

21 Vgl Bohrer, Karl Heinz- Das absolute Präsenz Die Semantik ästhetischer Zeit Frankfurt am
Main 1994

22 Vor allem von Maase, Kaspar: Freude an den schonen Dingen Ästhetische Erfahrung als All¬
tagsgluck? In: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde 106 (2010), S. 81-90. Dezidierter noch
Maase im Eroffnungsvortrag «Leider schon ...?» auf dem Kongress der Deutschen Gesellschaft
fur Volkskunde in Zurich, 22. Juli 2015.

23 Luthi, Lob (wie Anm 18), S 18
24 Das Schone spielt zwar eine zentrale Rolle, aber stets in Wechselwirkung mit dem Hasslichen und

Ekelhaften. Vgl. Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 2), S 111-152.
25 Grimm, Wilhelm: Uber die Entstehung der altdeutschen Poesie und ihr Verhältnis zu der

Nordischen [1808] In: Ders.. Kleinere Schriften. Erster Band Berlin 1881, S. 92-170, hier S. 141
26 Luthi, Volkskunde und Literaturwissenschaft (wie Anm 12), S. 166; Luthi, Lob (wie Anm 18), S. 20.
27 Vgl Luthi, Lob (wie Anm 18), S 18
28 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 11), S, 296, 302; Luthi, Lob (wie Anm. 18),

S. 302. Vgl dazu Zimmermann, Harm-Peer- Ästhetische Aufklarung. Zur Revision der Romantik

in volkskundlicher Absicht. Wurzburg 2001, hier. S. 194-289.
29 Vgl Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S. 85.
30 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 11), S 296; Luthi, Max Freiheit und Bindung

im Volksmärchen [1963] In Ders.: Volksliteratur und Hochliteratur Menschenbild, Thematik,
Formstreben. München / Bern 1970, S. 170-180, hier: S. 170; Luthi, Volkskunde und
Literaturwissenschaft (wie Anm 12); Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S 20-21.

31 Grimm, Wilhelm Ueber den altdeutschen Meistersang. Gottingen 1811, S. 5-6.
32 Zusammenfassend- Bausinger, Formen der Volkspoesie (wie Anm. 8), S. 21.
33 Luthi, Max: Urform und Zielform in Sage und Märchen. In. Fabula 9 (1967), S. 41-54, hier S. 52.

Auch: Luthi, Max. Das Bild des Menschen in der Volksliteratur [1969] In. Ders. Volksliteratur und
Hochhteratur (wie Anm 30), S 9-21, hier S 16

34 Luthi, Urform und Zielform (wie Anm 33), S. 47
35 Luthi, Lob (wie Anm. 18), S. 20-21.

195



Harm-Peer Zimmermann SAVk 112 (2016), 181-198

36 Luthi, Freiheit und Bindung (wie Anm 30), S. 170.
37 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 96.
38 Vgl. Luthi, Volkskunde und Literaturwissenschaft (wie Anm 12), S. 167; Jolles, Andre: Einfache

Formen [1930]. 2. Auflage. Darmstadt 1958, S. 100
39 Luthi, Volkskunde und Literaturwissenschaft (wie Anm 12), S. 170
40 Jolles, Einfache Formen (wie Anm. 38), S. 91.
41 Luthi, Das Märchen als Gegenstand der Literaturwissenschaft (wie Anm. 10), S. 167.
42 Vgl zusammenfassend: Luthi, Freiheit und Bindung (wie Anm. 30), S. 180.
43 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 37-62.
44 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 79.
45 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S. 65 und S. 89.
46 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 33.
47 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 36.
48 Die «Kunst der Mitte» ist seit der Antike eine ebenso ethische wie poetische Aufgabe. Vgl Aris¬

toteles. Die Nikomachische Ethik. München 1991.
49 Luthi, Freiheit und Bindung (wie Anm. 30), S. 170 und S. 180.
50 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 88.
51 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S 88
52 Die Technik der «Verfremdung», wie sie Brecht (und vor ihm Novalis) beschreibe, sei grundle¬

gend fur das Märchen. Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S 108 «Erst was

von uns abgeruckt, fremd gemacht, aus seiner gewohnten Umgebung und Gestalt herausgehoben
wird, vermag uns zu fesseln, zu erregen, zu faszinieren.» Luthi, Das Märchen als Gegenstand der
Literaturwissenschaft (wie Anm 10), S 162.

53 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S. 96.
54 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6),S 90. Dieser Gedanke mag auch von Walter

Benjamin beemflusst gewesen sein. Im Passagenwerk heisst es: «Es ist beim Sammeln das

Entscheidende, dass der Gegenstand aus allen ursprünglichen Funktionen gelost wird, um in die
denkbar engste Beziehung zu seinesgleichen zu treten Diese ist der diametrale Gegensatz zum
Nutzen.» Der Sammler verwirklicht «die Befreiung der Dings von der Fron, nutzlich zu sein»

Benjamin, Walter. Das Passagen-Werk. In: Ders.: Gesammelte Schriften V. Hgg. von Rolf Tiede-
mann Frankfurt am Main 1989, S. 271 und S. 277.

55 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S 69 und S 86
56 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S. 13.
57 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 17 Vgl. auch Luthi, Das Volksmärchen

als Dichtung (wie Anm. 11), S. 298.
58 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 17.
59 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 13-24
60 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 92.
61 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 15.
62 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 88
63 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 295.
64 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 37-62, hier S. 51.
65 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 60-61. Vgl auch Luthi, Das Volks¬

märchen als Dichtung (wie Anm. 2), S. 155-156.
66 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 91.
67 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S. 96
68 Luthi, Das Märchen als Gegenstand der Literaturwissenschaft (wie Anm. 10), S. 164.
69 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S, 79, hier S 84: Der isolierende, abstra¬

hierende, sublimierende Stil des Marchens «ist nicht Mittel zu irgendeinem Zweck, sondern die
Lebensform des Marchens»

70 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 67.
71 Im Märchen «werden die Dinge leicht, schwerelos, durchsichtig, der trügerische Schleier der

äußeren Wirklichkeit fallt». Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 81.
72 Man konnte auch sagen: Coolness «Marchenfiguren handeln im Grunde immer kühl» Luthi,

Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S. 17.
73 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S. 79.
74 Schiller, Friedrich: Uber die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen

[1795] In. Nationalausgabe 20 Weimar 1962, S. 309-412, hier S. 357 und 359; Daran anschlies-

196



«Das Märchen als Kunstwerk» SAVk 112 (2016), 181-198

send hatte Johan Huizmga den «Ursprung der Kultur im Spiel» verortet Huizinga, Johan: Homo
Ludens [1938] Reinbek bei Hamburg 1987, S. 9-37.

75 Das Märchen ist «in der Tat das Urbild eines dichtenden Kunstwerks». Luthi, Das Märchen als

Gegenstand der Literaturwissenschaft (wie Anm. 10), S. 164.
76 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S. 36.
77 Luthi, Freiheit und Bindung (wie Anm. 30), S. 170 und S. 180.
78 Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft [1790] In Ders.. Werke in sechs Banden, 5 Hgg. von

Wilhelm Weischedel. Darmstadt 1983, S. 233-620, hier S 299
79 Vgl. Kant, Kritik der Urteilskraft (wie Anm 78), S 307.
80 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S 79.
81 Luthi, Freiheit und Bindung (wie Anm. 30), S. 171-172 und S. 179 Mit Bezug auf Schiller, vgl.

Luthi, Urform und Zielform (wie Anm 33), S. 47.
82 Vgl. Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 49
83 Luthi, Das Märchen als Gegenstand der Literaturwissenschaft (wie Anm. 10), S 161-162 Vgl.

ebenso bereits. Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S 74 und 87.
84 Luthi, Das Märchen als Gegenstand der Literaturwissenschaft (wie Anm. 10), S. 162.
85 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S. 89; Luthi, Das Volksmärchen als Dich¬

tung (wie Anm. 2), S. 67
86 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 11), S, 302.
87 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 2), S 109-123.
88 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 11), S. 302-303 und S. 308 und S. 310.
89 Vgl Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 11), S 296-297, Luthi, Das europaische

Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 34.
90 Vgl. Luthi, Max Parallele Themen in der Volkserzahlung und in der Hochliteratur [1965] In'

Ders.' Volksliteratur und Hochliteratur Menschenbild, Thematik, Formstreben München, Bern
1970, S. 90-99, hier S 90, Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 2), S 69-70, Luthi,
Lob (wie Anm 18), S. 20-21.

91 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S. 91-109
92 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S 83-90.
93 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 37-62.
94 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S. 67.
95 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 2), S. 180.
96 Luthi, Volkskunde und Literaturwissenschaft (wie Anm. 12), S. 166.
97 Luthi, Urform und Zielform (wie Anm. 33), S. 49.
98 Barthes, Der Tod des Autors (wie Anm. 20) 1968/2006, S. 58.
99 Schiller, Friedrich: Votivtafeln (1795), zit. n. Luthi, Urform und Zielform (wie Anm. 33), S. 47.
100 Luthi, Freiheit und Bindung (wie Anm. 30), S. 170.
101 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S 33; Luthi, Freiheit und Bindung (wie

Anm 30), S. 179.
102 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S. 89.
103 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S. 8
104 Luthi, Lob (wie Anm. 18), S. 24. «Nicht umsonst wecken Nachahmung, Sichanpassen, Lernen

schon beim kleinen Kind Lustgefühle.»
105 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S. 71-83.
106 Luthi, Freiheit und Bindung (wie Anm 30), S 170-171. Vgl auch Luthi, Das Volksmärchen als

Dichtung (wie Anm 2), S. 68.
107 Luthi, Lob (wie Anm 18), S 24.
108 Luthi, Freiheit und Bindung (wie Anm. 30), S. 180.
109 Luthi, Freiheit und Bindung (wie Anm 30), S. 171
110 Luthi, Freiheit und Bindung (wie Anm. 30), S 172: Dem Märchen ist beides zu eigen, «die Strenge

des Gesetzlichen und das Leichte, Tanzerische, der Erdenschwere Enthobene, das uns das Gefühl
der Freiheit gibt».

111 Kleist, Heinrich von: Uber das Marionettentheater [1810]. In. Ders • Sämtliche Werke und
Briefe, 2. Hgg von Helmut Sembdner. 7. Auflage. München 1984, S. 338-345

112 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm 6), S. 85, Luthi, Lob (wie Anm 18), S. 24
113 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S 7.
114 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 2), S 151
115 Luthi, Max: Es war einmal... Vom Wesen des Volksmarchens. Gottingen 1962, S. 105

197



Harm-Peer Zimmermann SAVk 112 (2016), 181-198

116 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S. 9' «Uberall wird, ausgesprochen oder
unausgesprochen, sowohl der ästhetische als auch der anthropologische Aspekt berücksichtigt,
die künstlerische Wirkkraft und die anthropologische Aussage.» Viele ästhetische Merkmale
lassen sich zugleich anthropologisch lesen

117 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 11), S. 304.
118 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S. 152.
119 Herder, Johann Gottfried: Abhandlung über den Ursprung der Sprache [1772]. In: Ders Werke

1. Frankfurt am Main 1985, S. 695-810, hier S. 715
120 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S 151-184, hier S. 154 ; Luthi, Das Bild des

Menschen (wie Anm 33), S 15; Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 2), S 154.
121 Luthi, Das europaische Volksmärchen (wie Anm. 6), S. 79.
122 Luthi, Freiheit und Bindung (wie Anm. 30), S. 196.
123 Camus, Albert. Der Mythos von Sisyphos [1942]. Ein Versuch über das Absurde. Hamburg 1975.
124 Luthi, Freiheit und Bindung (wie Anm 30), S. 196.
125 «Der Mensch ist in hohem Grade gefährdet» und deswegen stets auf «Hilfe und Helfer angewie¬

sen» Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S. 168.
126 Luthi, Das Bild des Menschen (wie Anm. 33), S. 16.
127 Gehlen, Arnold' Urmensch und Spatkultur Philosophische Ergebnisse und Aussagen. Bonn

1956, S 23.
128 Kant, Kritik der Urteilskraft, (wie Anm 78), S. 405.
129 Luthi, Freiheit und Bindung (wie Anm 30), S. 171.
130 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 2), S. 21 und S. 157.
131 Schiller, Uber die ästhetische Erziehung, (wie Anm 74), S. 359.
132 Dieser Gedanke der Entelechie geht auf Aristoteles zurück Im 20 Jahrhundert ist er in der

Philosophie herausragend von Ernst Bloch vertreten worden, auf den sich wiederum Luthi berufen

hat. Vgl. Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 2), S. 105, S 132. S. 169, S. 173,
S 176

133 Luthi, Urform und Zielform (wie Anm. 33).
134 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S 123
135 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S. 156 und S. 158.
136 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S. 67.
137 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S. 109-123.
138 Überdies beruft sich Luthi auf den alteren narratologischen Strukturalismus von Vladimir

Propp' «Propps Strukturanalyse und meine Stilanalyse erganzen einander.» Luthi, Das europaische

Volksmärchen (wie Anm. 6), S 121.
139 Vgl Jakobson, Roman, Morris Halle Grundlagen der Sprache [1956], Berlin 1960, Levi-Strauss,

Claude- Das wilde Denken [1962]. Frankfurt am Main 2001. Vgl Luthis Bezüge darauf in Luthi,
Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 2), S. 8, S 45, S. 63, S 96, S. 202, S 204

140 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 11), S. 302.
141 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S 65.
142 Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm. 2), S 180.
143 «Zusammenklang des Verschiedenen». Luthi, Das Volksmärchen als Dichtung (wie Anm 11),

S. 299.
144 Vgl Luthi, Das Märchen als Gegenstand der Literaturwissenschaft (wie Anm. 10), S. 167-168.

198


	Das Märchen als Kunstwerk : Max Lüthis strukturalistische Ästhetik und Anthropologie

