Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 112 (2016)

Heft: 2

Artikel: Erntebrauch und Stadtereignis : Anmerkung zur "Sichlete" in Bern
Autor: Gyr, Ueli

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 112 (2016), 150-168

Erntebrauch und Stadtereignis.
Anmerkungen zur «Sichlete» in Bern

Ueli Gyr

Abstract

Auf dem Berner Bundesplatz findet jeweils im September die «Sichlete» statt: Bauern und
Béuerinnen aus allen Regionen des Kantons Bern haben Gelegenheit, ihre Produkte und Spe-
zialitdten auf einem iiberregionalen Markt zu prisentieren. Aufschlussreich scheint ein mégli-
cher Vorlauf: Bei der «Sichlete» handelt es sich historisch um ein ldndliches Erntedankfest, bei
welchem die Bauern ihre Knechte, Mégde, Tagelohner, Helfer und Bettler zu einer reichhaltigen
Mabhlzeit einluden. Der nachfolgende Beitrag versucht, die Transformation dieses lédndlichen
Brauches zu einem modernen Stadtfest zu fassen. Im Mittelpunkt steht ein Folklorisierungs-
prozess, der mit allerlei Rahmenprogrammen, Spielen und Wettbewerben, darunter Alpabzug,
Vieh-Primierung, Schaumelken, Schaukisen, Schafschur, Alphornblasen und Fahnenschwingen
viele InteressentInnen anlockt. Gleichzeitig wird deutlich affirmativer Bezug genommen auf
Jeremias Gotthelf und die von ihm harmonisch geschilderte béuerliche Lebenswelt. Die moderne
«Sichlete» — so eine zentrale These — ist nicht nur nostalgisierte Folklorisierung, sondern funk-
tioniert auch als Krisenmarker im Rahmen agrarpolitischer Zusammenhénge.

Jeweils Anfang/Mitte September findet auf dem Bundesplatz mitten in Bern
die sogenannte «Sichlete» statt — eine urbane Grossveranstaltung, in deren Zent-
rum ein iiberregionaler Markt mit zahlreichen Rahmenprogrammen, Informa-
tionsstédnden, Spielen und Wettbewerben inszeniert wird. Das Interesse an diesem
hier seit 1999 jahrlich durchgefiihrten Stadtereignis ist beachtlich und lockt jeweils
10000-15000 Schaulustige an, darunter Landwirte, StadtbewohnerInnen, Politi-
kerInnen, Passanten, Kinder und Touristen. Nach Auffassung der Organisatoren
sollen sich die Regionen des Kantons Bern mit ihren Produkten und Spezialitdten
an diesem Tag prisentieren und Begegnungen zwischen Land und Stadt aktivie-
ren. Der Name der Veranstaltung, die «Sichlete» (abgeleitet von Sichel),! steht
gleichzeitig auch als Erinnerungszeichen fiir den einstigen Abschluss der Ernte,
was fiir Bauersleute, Taglohner, Helfer und Bettler mit einem einzigartigen Fest-
mahl im Sinne einer Brauchpraxis vollzogen wurde. Diese wird als Memorat bis
heute in jener bauerlichen Lebenswelt verortet und angedockt, die Jeremias Gott-
helf (1797-1854) in seiner Heimat- und Regionaldichtung so eindriicklich beschrie-
ben und literarisch gestaltet hat.

Das fiir die moderne «Sichlete» jeweils getffnete und journalistisch genutzte
Deutungsdepot (z.B. «wie zu Gotthelfs Zeiten», «im Geiste Gotthelfs», «der alte
Geist Gotthelfs» u.a.m.) fermentiert einen realen Folklorisierungsprozess, der
Landleben in die Stadt zu transportieren ankiindigt. Analytisch relevant bei einem
solchen folkloristischen Vorgang, wie die Folklorismusdebatte bereits frith heraus-
gestellt hat, sind ein dsthetischer Umgang mit Vergangenem aus einer friiheren
Volkskultur, ein weiter rdumlicher Ausgriff, das Uberspringen der Horizonte
sowie eine damit einhergehende Stidrkung lokaler und wie im vorliegenden Fall
auch regionaler Identititen.? Das aktuelle Berner Festgeschehen gibt unter expli-
zitem Riickbezug auf Gotthelfs Zeitromane klare Richtungen vor. «Sichlete»
meint auch immer «landabwirts» und «stadtaufwirts» sowie mit Blicken aus der

150



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

Gegenwart in die Geschichte. Abseits der stadtbernischen Grossveranstaltung
fiihren zahlreiche Gemeinden im Kanton Bern (aber auch ausserkantonal) jahr-
lich ihre «Sichlete» lokal durch.

Unterstellt man zwischen traditionellem Erntebrauch und folkloristischen Nutz-
ungen allfillige Zusammenhénge, so lassen sich erste Strukturmerkmale und For-
schungsfragen rasch benennen und in ihre jeweiligen Kontexte einfiigen. Thnen
nachzugehen nimmt sich der folgende Beitrag vor. Wie kommt es, dass ein ldnd-
licher Brauch in die Stadt transferiert wird? Welches ist die Verbindung zwischen
den regionalkulturellen Komponenten und dem Austragungsort in der Bundes-
hauptstadt? Warum braucht es eine Historisierung des Stadtfestes mithilfe tiberlie-
ferter Substanzen? Wer sind die Trager und Organisatoren, wer war Initiant? Wie
fligen sich die Rahmenveranstaltungen mit Spiel, Spass und Wettbewerb zum dar-
gestellten «Erntebrauch»? Mit diesen Fragen beschiftigen sich die nachfolgenden
Ausfiihrungen. Sie werden in diskursiv gebiindelter Abfolge prédsentiert und sollen
dann in einen Deutungsversuch miinden bzw. zuhanden einer aktuellen und
zukiinftigen Brauchforschung zur Diskussion gestellt werden. Methodisch rekur-
riert der Beitrag auf einen Quellenkorpus mit unterschiedlichen Zugéngen, darun-
ter z. B. historische Quellen, Gesprédche, Mundartliteratur sowie Medienerzeugnisse
und interdisziplindre Forschungsleistungen. Thre Nutzungsbereiche verschreiben
sich einer lebensweltlich verstandenen Volkskunde als Alltagskulturanalyse.

Friihe Einzelbelege und Fragmente

Zunichst féllt auf, dass aus der Spurensuche seitens volkskundlich-alltags-
geschichtlicher Gesamtdarstellungen und im Besonderen seitens der ilteren
Brauchforschung nur spérliche Ergebnisse resultieren. Man sucht vergeblich nach
brauchgeschichtlichen Abhandlungen zur «Sichlete», und stosst stattdessen auf
verstreute Einzelbelege. Es sind ihrer nur wenige, zudem héufig in fragmentari-
scher Form daherkommend, doch im Vergleich ihrer moglichen Herkunft sind sie
dennoch aufschlussreich. Der Einstieg in die Herkunfts- und Altersfrage sei hier
mit Heinrich Herzog (1822-1898) und seinem dicht geschriebenen Biichlein unter
dem Titel «Schweizerische Volksfeste, Sitten und Gebriuche» (1884) initiiert —
«Eine hiibsche Zusammenstellung der Volksbréduche aus bereits gedruckten Quel-
len», wie Eduard Hoffmann-Krayer in einem kurzen Satz auf den bei Herzog
relativ ausfiihrlich dargestellten landwirtschaftlichen Brauch hinwies.?

Unter Nummer 100 behandelt Herzog das Kapitel «Erntesitten in der Land-
schaft Ziirich». Es ist durchsetzt mit Informationen und Beobachtungen, die hier
interessieren miissen und weiterfithren:

«Die Feier des Ernteschlusses fillt in Mitte oder Ende des Juli; sie heisst <Sichellegi», <Sichel-
henki, <Sichellosi», — oder nach dem Vogel der Fruchtbarkeit und des Erntesegens, der ehemals
dabei gefeiert und zugleich verschmaust wurde — KKrihhahne>; denn der Mittelpunkt dieser Feier
bildet eben die Mahlzeit mit ihren mancherlei Heuerimbissen. Da pflegt denn auch der Dorf-

151



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

schichter dem Gutsherrn einen <Schafschlegel>» (Hammelkeule) zu iiberschicken, womit er sich
die Erlaubniss erwirbt, die Stoppfelder mit seiner Schafherde auszuweiden. Eine charakteristi-
sche Redensart bei dieser Mahlzeit heisst: <Der Wein muss um ein paar Dauben tiefer stehen>.
Sache der Hausfrau ist es, dafiir zu sorgen, dass wo mdglich schon am Abend dieses Tages einige
grosse <Erntebrote> mit dem neuen Getreide gebacken, aufgetischt werden. Feiern, wie das
gewohnlich geschieht, mehrere Hauser und Hofe den Krahhahnen gleichzeitig, so besucht man
sich paarweise und unter allerlei Maskeraden, bis schliesslich ein gemeinschaftlicher Tanz alle
vereinigt. Oft stattet man auch einer Nachbargemeinde einen Besuch ab auf einem Wagen, auf
welchem all das Geriéthe mitgefiihrt wird, welches man zur Ernte gebrauchte.»*

Die unterschiedlichen Bezeichnungen fiir den traditionellen Ernteschluss
diirfen nicht verunsichern, richten sie sich doch in der Sache auf das Gleiche: Sie
riicken den Ernteabschluss in das weite Feld der Erntebriduche ein und heben
neben der Mahlzeit funktional besonders die Gemeinschaftshandlung hervor. Die
Bedeutung eines aussergewohnlichen Tages und Brauches ist mehrfach bezeugt.
Leider macht der Verfasser keine ndheren Angaben iiber Orte und Verbreitungs-
gebiete, die er beschreibt, so dass wir nicht wissen, wie weit die Giiltigkeit seiner
Aussagen «in der Landschaft Ziirich» (Titel) tatsidchlich gereicht hat. Als frither
Impuls zuhanden einer sich gegen Ende des 19. Jh.’s langsam etablierenden, stark
brauchfokussierten Volkskunde bleibt der Text gleichwohl im Auge zu behalten.
Als renommierter Brauchforscher nach der Jahrhundertwende hat auch Eduard
Hoffmann-Krayer (1864-1936) die «Sichlete» als Erntebrauch in sein Standard-
werk iiber «Feste und Briuche des Schweizervolkes»® aufgenommen — mit einem
fast deckungsgleichen Text, wie er von Herzog zuvor verodffentlicht wurde, hier
jedoch ohne Quellenangabe.

Beitriige aus der Brauch- und Sprachforschung

Hoffmann-Krayer betonte die rekreative Seite von Brauch und Festtag
(Gemeinschaft, Geselligkeit, Maskeraden, Tanz), dhnlich wie dies vor ihm Hein-
rich Herzog und nach ihm Fritz Moser-Gossweiler in seinem Buch «Volksbrduche
der Schweiz» unternommen haben.® Die kleine Passage iiber «Sichlete im Emmen-
tal» enthilt weitere Elemente:

«Vor etwa 150 Jahren zogen alljahrlich zur Erntezeit Gruppen von 20-30 Burschen und Méadchen
aus den Bergen beim Spiele von Schwegelpfeife, Geige und Schalmei singend und jauchzend ins
Unterland, um den Bauern das Korn zu schneiden. Wenn die Ernte eingebracht war, wurde das
Fest der Sichellgse gefeiert. Ganze Korbe voll duftender Kiichli, wiirziger Krapfen und gewaltige
Platten voll Fleisch, sowie grosse Korbflaschen folgenlos standen auf grossen, runden Tischen in
der Stube des Bauern fiir die Schnitter bereit. Bei Juchzen, Gesang und hellem Gléserklingen
fassen sie bis in die Nacht hinein. [...] In den Dorfern des oberen und unteren Emmentals wird
dieses Fest, nun Sichlete genannt, als Familienfest jetzt noch gefeiert. [...] Nach dem Tischgebet
wird das Beste aufgetragen, was der Bauer bieten kann. Nach einem wihrschaften Mahl werden
Eierziipfen und Kiichli gegessen. Der weisse Waadtldnder Wein fliesst reichlich. Dann wird bis
gegen Morgen getanzt, gesungen und gejodelt.»’

Moser-Gossweiler geht von einem seit rund 150 Jahren bestehenden Brauch
aus, lasst aber den Leser mit Blick auf Raum, Zeit und soziale Zusammenhénge

152



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

allein, ebenso mit der Bemerkung, wonach die «Sichlete» als Familienfest «jetzt
noch» gefeiert wurde, fragt sich nur, wie lange dies spielte. Es bleibt zu vermuten,
dass der Verfasser wohl Kenntnis hatte von Franz Joseph Stalders (1757-1833)
zweiteiliger Abhandlung «Fragmente {iber Entlebuch» (1798/99) sowie der Schrift
«Versuch eines schweizerischen Idiotikon» (1806/1812), stimmt doch die erwéihnte
Zeitspanne iiberein. Stalder — verdienter Wegbereiter der schweizerdeutschen
Mundartforschung — gilt als zuverldssiger Beobachter und Kenner der damaligen
Volks- und Sachkultur, so dass seine Belege Gewicht haben. An einem Ort zédhlt
er Substantive mit der gleichen Endung auf, darunter zum Beispiel Heuete,
Aerndete, Winlesete oder eben «Sichlete»,® an einem anderen umschreibt er den
Anlass als «Mahlzeit fiir die Schnitter, wenn die Erndte voriiber ist d.h. wenn man
die Sichel hinlegt», wie aus Schaffhausen iiberliefert wurde.’

Merkwiirdigerweise fehlen Nachweise iiber die «Sichlete» fiir diese Zeit aus-
gerechnet aus dem Kanton Bern — Nachweise, die etwas spiter von zentraler
Bedeutung sein werden und sich mit der Person und dem Werk von Jeremias Gott-
helf verbinden. Das Schweizerische Idiotikon, das Worterbuch der schweizerdeut-
schen Sprache, erschien ab 1881 und erweiterte die Palette moglicher Hinweise auf
Existenz und Verbreitung der «Sichlete». Gemiss diesem Worterbuch versteht
man unter einer Sichlete «so viel man mit der Sichel auf ein Mal abschneidet»; der
Text wartet dann mit diversen Zitaten Gotthelfs auf: «Die <Sichelten> ist einer der
Haupttage im Baurenleben. Einem armen Tauner und seinem Weibe ist eine
Sichelten, an der Wein, zwei- oder dreier Gattig Fleisch und Kiichleni genug sind,
wirklich ein Tag aus dem tausendjdhrigen Reich. [...] Zur Zeit der lindlichen Feste,
Sichleten, Fasnacht, kamen die Bettler in Scharen, Kiichli zu betteln».* Gegen
Ende des 19. Jahrhunderts scheint der Festanlass an Bedeutung allgemein zuge-
nommen zu haben. «Nach der Ernt musste Niggel, wie allerwirts im Emmental
Brauch, seinen Knechten und Taunern, médnnlich und weiblich, eine Freude gon-
nen, die iibliche Sichelte geben, wenn er nicht als ein total eingefleischter Batzen-
klemmer landauf landab in Verruf kommen wollte».!* Und schliesslich, das sprich-
wortlich anmutende Engagement bei der Vorbereitung der Mahlzeit ausdriickend:
«Die Russen riisten drauf los wie eine Berner Biuerin auf die Sichelte.»'?

Die Beispiele sind instruktiv und bezeugen zum einen eine im 19. Jh. offenbar
géngige Brauchpraxis, zum anderen bringen sie auch Wertungen und Erwartun-
gen ins Spiel, die etwas vom Bedeutungsspektrum erahnen lassen und sozial-
kritische Positionen andeuten. Aufgrund der Quellenlage kann man schliessen,
dass die Brauchpraxis dieses «Opfermahls» im Emmental durch die Beschreibung
von Gotthelf das stirkste Profil empfangen hat. Das ist auch Richard Weiss (1907-
1962) in seiner monumentalen «Volkskunde der Schweiz» 1946 nicht entgangen,
wobei der kommunikativ-gemeinschaftliche Aspekt der Mahlzeit diesen Autor
am meisten interessierte — Unméssigkeiten hin oder her und auch der Lebens-
mittelknappheiten wiahrend der Weltkriege mit einer resistenten Brauchkultur
trotzend. Auch Weiss hielt Gotthelf fiir einen Zeitzeugen und Beobachter, auch
eben rund um die «Sichelte» als Erntebrauch:

153



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

«Wihrend in bduerlichen Verhiltnissen gewisse Festméhler urspriinglich sicher den Sinn hatten,
durch reichliches Essen die pflanzliche Fruchtbarkeit des kommenden Jahres magisch zu férdern
und daneben alle Helfer froh zu vereinigen und zu belohnen, so geniigt zur Begriindung vieler
Festessen von einst und jetzt der Zweck, die Gemeinschaft festlich bewusst werden zu lassen und
sie durch das angenehme Beisammensein zu festigen.»"

Beschreibungen zwischen «Abbild» und Konstrukt

Die hier aufgegriffene Auseinandersetzung mit Gotthelf schliesst die Denk-
vorstellung ein, derzufolge seine Literatur ethnografisch «nur» bezeugen (und
nicht abbilden) kann oder aber moralisch-volkspddagogische Elemente und
Akzente in sozio-literarischen Konstrukten vermittelt. Polarisierungen zwischen
Fakten und Visionen entstehen zwangsldufig und wirken als Positionen durch-
gangig. Die oft bemiihte Redensart «wie zu Gotthelfs Zeiten» steht nicht fiir
eine Idyllisierung eines unbeschwerten Landlebens, sie verdichtet und iibersetzt
vielmehr «eine Krisenzeit an der Schwelle zum industriellen Zeitalter».! In der
Realismusdebatte ging Walter Muschg mit seinem Urteil iiber Gotthelf am weites-
ten: «Das Emmental, das sich in seinen Biichern ausbreitet, hat niemals existiert.
Es ist ein Mythos.»'> Welcher Art auch immer die Gotthelf’schen Beschreibungen
und Kronzeugen einer vergangenen Lebenswelt gewesen sind, sie werden indirekt
durch das bestitigt, was Emanuel Friedli (1848-1939) nach der Jahrhundertwende
in seinem mehrbindigen Klassiker «Barndiitsch als Spiegel des bernischen Volks-
tums» (1905-1927) hinterlassen hat, wenngleich von der «Sichlete» nicht explizit
die Rede ist.!®

Ein gutes Jahrzehnt spiter nach Friedlis Auftragswerk streifte der «Atlas der
Schweizerischen Volkskunde» (ASV) unseren Gegenstandsbereich und legte ab
1950 kartografierte Auswertungen nach den einmaligen Erhebungen zwischen
1937 und 1942 auf der Karte 1/90 vor."” Die diesbeziigliche Frage (Nr. 42) lautete:

«Werden oder wurden Saisonarbeiter von auswirts zugezogen a) zum Heuen, b) zur Getreide-
ernte, c) zur Weinernte, d) zum Holzen, €) zu andern Arbeiten? Welche Arbeiten sind, und wie
nennt man sie? Wer nimmt daran teil? Zu welchen Tages- und Jahreszeiten und an welchen Orten
finden sie statt? Sind besondere Belustigungen, sowie Spiele, Essen und Trinken mit der Durch-
fithrung dieser Arbeiten verbunden?»

Das Kartenbild zeigt eindriicklich die Verbreitung des Erntebrauches, sowohl
die Funde des «Idiotikons» als auch Aussagen von Moser-Gossweiler bestatigend.
«Diese Briuche bezeichnet man im Bernbiet und im Luzernischen als Sichlete, im
Kanton Ziirich als Sichellegi oder Chrihane, Chridhaane, im Aargau als Sichel-
losi, als Sichelhiinkete in Hemmenthal.»!8

Auch im Sprachatlas der Schweiz (SDS) finden sich zwei wortgeografische
Karten, die auf die Verbreitung der Bezeichnung der «Feiern nach dem Abschluss
der bauerlichen Arbeiten» Bezug nehmen, ndmlich die Karte V 70 («nach dem
Dreschen») sowie die Karte V 71 («nach der Getreide- und nach der Heuernte»),
wobei die Aufnahmen bei bduerlichen Gewihrsleuten an rund 570 Orten der

154



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

deutschen Schweiz zwischen 1939 und 1958 durchgefiihrt wurden.'” «Die Art des
Feierns nach dem Abschluss der Erntearbeiten», so vermerkt der einleitende
Kurzkommentar fiir beide Karten, «[...] variierte zwischen geselligem Zusammen-
sitzen der bei der Arbeit beteiligten Helfer bei einer etwas reichlicheren Mahlzeit
—z.T. mit brauchtiimlichen Speisen wie «Chiiechli, <Pfannkuchen> — bis zur eigent-
lichen Festlichkeit mit reichem Mahl, Musik, Tanz und Spiel (unmittelbar nach
dem Abschluss der Arbeit oder am darauffolgenden Sonntag). Seit dem Riickgang
der Handarbeit, die den Zuzug zusitzlicher Arbeitskréfte oder gegenseitige nach-
barschaftliche Hilfe bedingt hatte, ist der Brauch zum grossen Teil verschwunden;
nur vereinzelt hat er sich in stark vereinfachter Form erhalten. An zahlreichen
Orten haben die Gewihrsleute nur noch davon erzdhlen horen.»?® Bereits hier
deuten sich eine Schwundtendenz der bisherigen Arbeitsform und eine Aufwer-
tung der rekreativen Brauchelemente an, denen wir auch weiterhin begegnen wer-
den. Alfred Riser, Adjunkt der schweizerischen Volksbibliothek und Mitglied der
Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde, berichtet anfangs der 1920er Jahre,
dass im Emmental vermehrt auch Nachbarn eingeladen wurden, dass oft gesungen
wurde und man Witze erzihlt habe.?!

Welches dokumentarische Gewicht den Gotthelf’schen Beschreibungen iiber
die «Sichlete» zuzuschreiben ist, zeigt eindriicklich eine Spezialuntersuchung zum
Thema «Essen und Trinken bei Gotthelf» von Hans Riedhauser (1985). Danach
fiigte Gotthelf die «Sichlete» am augenfélligsten in die Uli-Romane ein, also in
«Uli der Knecht» (1841) und in «Uli der Péchter» (1849), wo das Ereignis ein
eigenes Kapitel einnimmt. Die Mahlzeit selber wirkt opulent und wird vielen
Anspriichen gerecht:

«Da war eine gelbe Saffaretsuppe in mehreren Kachelen auf dem Tische, wo das Brot so dick
eingeschnitten war, dass man auf eine Kachel hétte knien konnen, ohne dass das Brot ein Diimpfi
(Eindruck) bekommen hétte. Dann kam Rindfleisch, griines und diirres, Speck, Schnitze,
Kiichleni von drei Arten, alles hoch aufgebyget, Speck, Schnitze und einige méssige Flaschen
stunden auf dem Tisch, und fiir alles war kaum Platz, das die Auftragenden oft in der grossten
Verlegenheit waren, wo abstellen. Spatzen im Hirse muss es wohl sein; aber die wissen doch noch
lange nicht, wie es einem an einem Sicheltentisch [sic] ist, der unter seinen Lasten sich biegt, und
unter dem man sein Beine gar nicht zum Stillehalten bringen kann, weil sie auch hinaufmdchten
und sehen, was da oben so herrlich riecht. Und doch war es nicht allen gut genug dort. [...] Im
Stiibli war ein besonderer Tisch gedeckt, auf dem war roter Wein, waren Fische an einer Sauce
und Zuckererbse und Braten von Kilbern und Tauben, gebackene Fische, Hamme und Kuchen,
Ziipfen statt Brot und ein Kédnnchen voll siissen Tees fiir die Liebhaber und Dessert, den die
Wirtin seit der vorherigen Zehntsteigerung aufbewahrt hatte.»?*?

Funktionalisierung der «Sichlete» bei Gotthelf

Die beiden Romane «Uli der Knecht» und «Uli der Pachter» enthalten keine
grundsitzlich differenten Positionen in der Beschreibung der Mahlzeiten. Sie las-
sen sich zusammen lesen und zusammen erweitern, etwa unter dem Aspekt der
Hierarchie z.B. zwischen Hofbesitzer und Pichter sowie allen Erntehelfern bei
deren Essverhalten oder anderer Festessen im Jahres- und Lebenszyklus. Bemer-

155



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

kungen und Beobachtungen stehen nicht fiir sich allein: Auch am vorliegenden
Gemeinschaftsmahl modellierte Gotthelf sein Bild vom guten Bauern und Men-
schen. Dieser spendiert und gestaltet als Hohepunkt der Erntezeit die «Sichlete»,
aber keinesfalls, um Opulenz, Besitz, Macht, Protzerei oder vollereiverdichtiges
Ubermass bis zum kulinarischen Erschopfungsritual vorzufiihren. Es geniigte
Gotthelf nicht, das «Inventar» der gingigen Festspeisen einfach vorzulegen — er
liess bei der Darstellung von Vorbereitung und Durchfiihrung der Festmahlzeit
unentwegt auch die bduerlichen Kardinalstugenden aufscheinen, darunter Arbeit-
samkeit, Hiuslichkeit, Ehrbarkeit und Frommigkeit.?? Kein Bauer konnte es sich
leisten, darauf zu verzichten, das heisst Knechte, Migde, Tagelohner, deren Frauen
und Kinder, fremde Nachbarn sowie Bettler nicht einzuladen. Tat er dies, galt er
bald einmal als Geizhals. Der einladende Bauer

«riistet eine Mahlzeit, giebt ungezihlt die Kiichleni weg an der Kiichethiire und lédsst essen und
trinken eine Nacht und einen Tag lang seine Leute, seine S6hne und Knechte und Migde und den
Fremdling, der bei ihm wohnet, soviel ihr Herz geliistet».?*

Der Umgang mit Bettlern und Armen an der «Sichleten» scheint zur Reihe der
frithen Erlebnisse und priagenden Erinnerungen Gotthelfs zu gehoren, jedenfalls
nimmt der Dichter entsprechende Stimmungslagen bereits im ersten Buch «Der
Bauern-Spiegel» (1837) — seiner Lebensgeschichte — auf:

«Der Hausbrauch war ungeheuer. Bettler um Bettler klopften an ihre Tiire, und jeder erhielt
seine Gabe. Zur Zeit der ldndlichen Feste, Sichleten, Fasnacht, kamen sie nicht einzeln, sondern
in Scharen, Kiichli zu betteln. [...] Michtige Ankenhafen wurden leer, und fast unter den Hinden
schwanden den Schwitzenden die Frucht ihres Schweisses, und bis alle Hausbewohner sich satt
gegessen, bis jeder noch etwas eingebunden hatte, um es heimzutragen, schwanden Berge der
braunen, duftenden Kiichlein. Fast alle Nichte waren Bettler da iiber Nacht oder Hausierer, alle
Sonntage kamen, durch den Fleischgeruch gelockt, Arme und assen da zu Mittag, Kranke und
Kindbetterinnen schickte man ins Haus [... ].»*

Die «Sichlete» in ihrer traditionellen Form war und blieb eine Ausnahmezeit,
in welcher der damalige Bauer Gott und seinen Mitmenschen gegeniiber seinen
Dank aussprach, doch andere Merkpunkte kommen dazu.

«Die Ernte ist dem Landmann eine wichtige Zeit, eine heilige Zeit, von ihrem Ertrage hidngt sein
Bestehen ab oder wenigstens sein Wohlergehen. Er erkennt dieses auch an, und als Zeichen
dieser Erkenntnis richtet er am Schlusse der Ernte eine Art von Opfermahlzeit aus, er speiset
Arme, speiset und trinket Knechte, Migde, Tagelohner, deren Weiber und Kinder und den
Fremdling, der da wohnet innerhalb seiner Tore»,

wie man im Fortsetzungsroman «Uli der Pichter»?® nachlesen kann. Dabei
wurde offenbar sehr viel gegessen.

«Da es Sitte ist, moglichst grosse Quantitidten zu verschlingen, hat sich besonders unter den
Knechten und Tagelohnern eine geradezu methodische Art des Essens und Trinkens heraus-
gebildet: man isst langsam, wahrend sonst schnell gegessen wird, steht zwischendurch auf, bewegt
sich und setzt sich wieder, um wieder von Neuem zu essen. So kénnen geradezu abenteuerliche
Massen von Fleisch, Gemiise, Brot und «Kiichli> verzehrt und ungezihlte Liter Wein getrunken
werden [...].»%

156



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

Wenn man Gotthelf folgen darf, wie Helen Barthel 1931 dies in ihrer nach wie
vor anregenden Dissertation iiber den Emmentaler Bauern am gleichen Ort aus-
fiihrte und vornahm,

«so fiihlen sich am Tage der <Sichlete> die Knechte als Meister und haben mit dem Herrn, wie bei
den romischen Saturnalien, die Rollen getauscht. [...] Obwohl die <Sichelte> nur ein Fest eines
einzelnen Hofes ist, so ist doch fiir den Gemeinschaftsgeist des Bauerntums bezeichnend, dass
moglichst alle Bauern versuchen, die <Sichlete> an ein und demselben Sonnabend zu feiern.»?®

Vielfiltige Nutzungen des «Sichlete»-Stoffes

Dass die «Sichlete» auch als Stoff fiir Volkstheater, Volkslieder, Erzdhlungen
und Lebensgeschichten genutzt wurde, darf nicht vergessen werden. Nachgewie-
sen sind auf Seiten musikalischer Umsetzungen ein Stiick «Sichlete» fiir gemisch-
ten Chor mit Jodel nach einem Gedicht «Schnittertanz» von Hans Zulliger,?’ eine
«Volkslieder-Scene»,*” das Volksliederspiel «E Sichlete uf em Lindehof»*! und der
populire Titel «Sichlete» als Jodlerduett von Heidi und Ernst Sommer. Auf die
Laienbiihne schafften es je ein Lustspiel im Berner Dialekt bearbeitet von Ernst
Miiller?? und ein «birndeutsches Volksstiick», verfasst von Peter Eberhard.??

Was die Erzdhlungen betrifft, fallen erstmals auch weibliche Beitriger auf, wei-
ter die Kiirze der mundartlichen Texte sowie motivische «Aufhénger» fiir Titel-
gebungen. So erinnert sich Veronika Kobel-Stampfli an die von ihr als Béauerin
selber erlebte «Sichlete», bedauert den mit der Einfithrung moderner Méahdre-
scher gegebenen Riickgang des Brauches und liess sich einfallen, einen Familien-
ausflug an deren Stelle und zur Erinnerung durchzufiihren,? was auch gelang.
«Der Sichletemeje» ist eine der zehn von Gottfried Hess herausgegebenen Kurz-
geschichten und ziert als Titel auch das Biichlein, in welchem diese erschienen
sind. Die Erzdhlung dreht sich um einen Buchhalter im Spital, der als ehemaliger
Bauernsohn von Angsten und Traumbildern aus einem anderen Leben eingeholt
wird. Seine Angehorigen iibergeben ihm einen «Sichletemeje» (Blumenstrauss mit
Ahren vermischt), dessen magische Substanzen Wirkung, Kriifte und Genesung
vermitteln, — gleichsam ein Gruss aus alten Zeiten.?

Martha Gerber beschreibt in berndeutscher Sprache ihre Betrachtungen iiber
die «Sichlete» aus vergangener Zeit. Sie berichtet im Besonderen iiber die auf-
windigen Vorbereitungen beim Kochen und Backen, aber ebenso iiber die Gesel-
ligkeit bei Musik und Tanz.3¢ Alle hier erwihnten Beitrige, und seien sie wie jener
von Hanni Salvisberg®’ noch so kurz, lassen Verbindungen zum Kanton und
Kulturraum Bern erkennen. Autoren und Autorinnen, Texte und Textsorten,
Spezifika der berndeutschen Mundart und Mundartliteratur sowie auch Berner
Verlage, Sammlungen und Druckereien fiihren im weitesten Sinn zu aufschluss-
reichen Schnittstellen, mit denen sich der Schweizer Sprach- und Literaturwissen-
schafter Roland Ris in jahrzehntelangen Forschungen rund um das monumentale
«Berndeutsche Worterbuch» beschiiftigt.3®

157



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass die hier aufgenommene
Spurensuche zur «Sichlete» bislang einige vorldufige Befunde beleuchten konnte,
die auf unterschiedlichen Ebenen verankert sind. Es besteht ein minimaler
Konsens, demzufolge erste Hinweise iiber Wort und Sache «Sichlete» schwer-
gewichtig im Laufe des 19. Jahrhunderts zu vernehmen sind und da auch dialekt-
und brauchgeschichtliche Interessen aufkommen liessen, um schliesslich Ver-
breitung, Bezeichnungen sowie Brauchpraxis festzuhalten. Darnach gehorte die
«Sichlete» zu den klassischen, saisonal den Sommer abschliessenden Ernte-
briuchen®® und meinte genauer die vom Bauer nach Ernteabschluss allen seinen
Helfern (darunter auch junge Wanderarbeiter) ausgerichtete opulente Mahlzeit,
Geselligkeit in Form von Gesang, Tanz und Maskeraden einschliessend. Das
Fundament mitsamt ihrer Gesinnung liegt allerdings anderswo: «Es liegt auch
eine Art von religiosem Gefiihl, oder wenn man will, eine Art von Aberglaube zu
Grunde. Es ist eine christliche Opfermahlzeit.»** Am Verstindnis von deren For-
men, Funktionen und AkteurInnen sind weiter auch die volkskundliche Nah-
rungs- und die Erzdhlforschung beteiligt.

Als prominentester und engagierter «Kronzeuge» der «Sichlete» gilt ohne
Zweifel Jeremias Gotthelf, der diese «Opfermahlzeit» im bernisch-ldndlichen
Raum und ausgewihlten Regionen gerade zum Paradigma erhoben hat. Wie tief
die «Sichlete» im Volksleben verankert war, kann man indirekt aus ihrer Nutzbar-
keit erschliessen. Die Aufbereitung von traditionellen Substanzen wird dort zu
neuen Spuren fithren, wo sie mit Sinngebungen fiir die Moderne aufwarten kann.
Unter dem gleichen Etikett «Sichlete» findet seit vielen Jahren ein Stadtfest in
Bern statt. Es ldsst sich als einmaliger Prozess der Verwandlung verstehen, was das
Schicksal vieler riicklaufiger Brauche wird, sobald sie der Folklorisierung bezie-
hungsweise der Eventisierung ausgesetzt sind und so in aktueller Gestaltung iiber-
leben konnen. Eventisierung meint ein Stiick neue Festkultur, die iiber eine eigene
Gesellungsform im Rahmen zeittypischer Erlebnisgesellschaften ausgerichtet ist
— eine planbare «organisierte Einzigartigkeit» im «Schnittpunkt aller méglichen
Existenzbereiche».*! Es geht um ein Steigerungsphinomen mit eigener Dichte und
Erlebnisstiirke, die inflatorische Inszenierungen nicht ausschliessen.*? Die plaka-
tive Aussage «Die Landwirtschaft ldsst mit der Sichlete einen alten Brauch in
neuer Form aufleben» nimmt die Richtung einer Transformation vorweg und
verankert diese zugleich kalendarisch mit Blick nach vorne: «Die Sichlete lautet
den Winter ein.» 4 Profil und Entwicklungen bleiben nun im einzelnen zu erfas-
sen, besonders solche, die mit Gotthelf’schen Konstrukten verbunden werden.

Anniiherungen an eine urbane «Sichlete»
Ein nachhaltiger Schritt in der Entwicklung erfolgte am 20. September 1999,
kam es hier doch zur ersten «Sichleten» auf dem Bundesplatz, d.h. zu einer Durch-

fiihrung auf stidtischem Boden.** Zu diesem Anlass hatten Bauern aus allen

158



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

Regionen des Kantons Bern sowie einige Verbédnde und Institutionen mit ihren
Produkten und Spezialitdten aufgerufen, mit dem Ziel, sich in einen iibergreifen-
den Markt einzubinden. Die Erzeuger sollten ihre Qualititserzeugnisse an bis zu
30 Verkaufs- und Infostdnden vorfiihren, fiir sie im Direktkontakt werben sowie
gleichzeitig die Besucher und Besucherinnen iiber ihre Probleme in der Landwirt-
schaft aufkldren. «Doch in erster Linie wollten die bauerlichen Produzenten mit
ithrem kleinen Erntedank die Menschen aus der Umgebung ansprechen: <Produkte
aus der Region fiir Konsumenten aus der Region»*. Schliesslich seien auch die
Landfrauen und die Landfrauenverbidnde erwéhnt, die das Marktgeschehen bele-
ben und engagierte Prisenz in den Agrarmedien markieren.*® 2015 zum Beispiel
waren es die Landfrauen von Frischels aus dem benachbarten Kanton Freiburg,
die ihre regionalen Spezialitdten an der «Sichleten» anboten, darunter

«Sensler Brizzeli, Anisbrotli, Cuchaule, Kilbisenf, Brizeli, Schliiferli, Honig und natiirlich Salz-
kuchen [...] Viele Heimwehfreiburger, Marktbesucher, Politiker und Touristen kommen vorbei
und freuen sich iiber das vielfiltige Angebot.»*’

Der Transfer von Produkten in die Stadt steht nicht fiir sich — er wird iiber eine
modifizierte Brauchstruktur aufgefangen, die plausibel macht, dass es hier um
eine neue (andere) «Sichlete» geht — gut erkennbar an modernen Zeichen:
«Drei Alphornbliser in ihren blauen Kutten sorgten fiir heimatliche Klédnge, sehr
zur Freude vieler asiatischer Touristen.»*® Der damalige Prisident und der
Geschiftsfithrer der LOBAG (Landwirtschaftliche Organisation Bern und
angrenzende Gebiete) gaben hier gleichsam die Richtung vor und spiter das
Rezept fiir das verdnderte Modell preis. Es verriet, dass gefiltert, neu gegossen
und symbolisch gestiitzt werden soll, so dass die «Uberfiihrung» eines einstigen
Hausbrauches in die Gegenwart funktionieren kann: Weg vom lokal gebundenen
Brauch auf dem Einzelhof, hin zur Einbettung in eine regionale Marktdkonomie,
die sich kalendarisch wiederkehrend prisentiert und auf urbanem Terrain
inszeniert, fiir sich, fiir ProduzentInnen, fiir KonsumentInnen und fiir Touristen,
hdufig mit Projektarbeiten oder Ausstellungen und karitativen Umsetzungen ver-
bunden.** In diesem Verbundsystem von Produkteschau, Selbstdarstellung
und Aufkldrung kommen stets auch erste und subtil gehaltene folkloristische
Elemente ins Spiel, die agrarpolitische Entwicklungen begleiten oder teilweise
verdecken.

An dieser Schnittstelle iibernehmen zwei Organisationstriger wichtige Funk-
tionen bei der Durchfiihrung der neu erfundenen «Sichlete». Massgebliche
Beteiligung im Sinne von Interessenwahrung, Beratung, Unterstiitzung und
Umsetzung von Projekten iibernahm die Landwirtschaftliche Organisation Bern
und angrenzende Gebiete (LOBAG) fiir ihre rund 12000 bauerlichen Mitglieder.
Gegriindet wurde die LOBAG 1997 iiber eine Fusion vom «Bernischen Bauern-
verband», vom «Milchverband Bern» sowie von «Schlachtviehproduzenten
Bern».’® Im Zeichen von Aufbruch und Erneuerungen kam es im Friihling 2015
zu zahlreichen Verdnderungen: Der Genossenschaftstriager wurde in einen Verein

159



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

tiberfiihrt und erhielt einen neuen Namen, namlich «Berner Bauern Verband».
Seither verfiigt dieser iiber Leistungsangebote im Bereich der Interessenvertre-
tung, der Berufsbildung, der Versicherungen, des Rechtsdienstes, des Supports,
der Personaldienstleistungen sowie der Medienmitteilungen. Im vorliegenden
Zusammenhang interessiert vordringlich, welche Funktionen der «Berner Bauern
Verband» zur Gestaltung von Anldssen iibernimmt. Zu fragen bleibt, welche Aus-
stattung er im folkloristisch-geselligen Bereich seit 1999 entwickelt hat und zwei-
tens, welches der Beitrag und die bisherigen Anlisse seitens der sechs Berner
Regionen sein konnten. Zu ihnen zédhlen Jura, Mittelland-Oberaargau, Seeland,
Emmental, Gantrischgebiet und Oberland. Sie sind an der «Sichlete» mit ihren
Produkten présent.

Ein zweiter Multiplikator mit wahrscheinlichem Schub fiir moderne Briuche
lasst sich am Beispiel des LID, des «Landwirtschaftlichen Informationsdienstes»
aufdecken,> der seit iiber 75 Jahren aktiv geblieben ist und Informationen iiber die
Landwirtschaft fiir Medien, Schulen und Konsumenten bereitstellt. Dank der
Online-Erschliessung auch der archivalischen Besténde gestalten sich die Recher-
chen iiber nummerierte Mediendienste fiir einmal etwas weniger aufwéndig. Der
Aufgabenbereich umfasst Folgendes:

«Der Landwirtschaftliche Informationsdienst LID ist ein von rund 80 landwirtschaftlichen
Organisationen getragener Verein mit Sitz in Bern. Sein Ziel ist es, die Offentlichkeit iiber alle
Belange der Landwirtschaft zu informieren und das Verstindnis zwischen landwirtschaftlicher
und nicht-landwirtschaftlicher Bevolkerung zu fordern. Der LID versorgt zu diesem Zweck
die Medien und weitere Interessierte mit Informationen und Dokumentationen iiber die Land-
wirtschaft, bedient die Schulen mit Broschiiren und Informationsmaterial und iibernimmt
fiir landwirtschaftliche Organisationen Mandate im Bereich PR/Offentlichkeitsarbeit. Allen
Interessierten steht der LID als Anlauf- und Auskunftsstelle zur Verfiigung.»

Folkloristische Rahmenveranstaltungen

Die Entwicklung der «Sichlete» zwischen 1999 und 2016 ist offenkundig und
zeigt nicht zuletzt unter dem Aspekt der folkloristischen «Garnituren» interes-
sante Zusammenhiinge. Wihrend die 1. «Sichlete» 1999 mit bescheidenen 3 Alp-
hornblidsern auskam, wurde bereits das Rahmenprogramm von 2000 mit einem
Alpabzug, mit einem Schaumelken, mit einem Streichelzoo, mit einer Kuhweide
sowie mit Spezialititen aus einigen Bauernkiichen aufwindiger bestiickt. Im
folgenden Jahr kam das bereits als «traditionell» etikettierte Sichlete-Menii ins
Angebot, konkret: Schafsvoressen, Kartoffelstock und Dorrzwetschgen sowie
regionale Weine. Neues Element war hier das «Séilirenne», also der Wettlauf
junger Schweine. An der «Sichlete» 2003 trat das LID dann erstmals mit einem
eigenen Infostand an die Offentlichkeit. Hauptattraktionen anlésslich des Festes
von 2004 waren nach wie vor der Alpaufzug und -abzug, der Streichelzoo, das
Schafscheren und die «Miss-Sichlete-Wahl», an der die Kuh «Carla» gewann. 2005
neu im Sortiment agonaler Elemente war das Rundballenstossen, an der unter

160



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

Einbezug von Prominenten die jeweilige Fitness gezeigt werden konnte. Zu den
bisherigen Attraktionen stiessen 2007 eine Treichlergruppe, wogegen das 10-jdh-
rige Jubildum 2008 ohne Neuerungen auskam, ebenso im Folgejahr. Der 12. Auf-
tritt der «Sichlete» hingegen schloss wieder etwas mehr Unterhaltung ein. Hier trat
der Berner Satiriker Heinz Dépp auf, um dem Publikum eine eigens fiir die «Sich-
lete» geschriebene humorvolle Geschichte vorzutragen. Maria Slongo (Wetter-
frosch von Radio DRS) hatte Gelegenheit, Gedanken iiber Bauernregeln und die
Wetterfiihligkeit von Tieren vorzutragen. Eine Treichlergruppe, Alphornblidser
und neu einige Fahnenschwinger traten 2015 auf. Die ZuschauerInnen konnten
hier live beobachten, wie Schafe geschoren werden und wie Most hergestellt wird,
zeitgleich mit dem Alpabzug und nach dem traditionellen «Sichlete-Essen». Als
Novum neben bisherigen Attraktionen fiel 2016 die Behandlung des Sonder-
themas «Bienen und Bienenweiden» auf. Folkloristischer Hohepunkt blieb im
gleichen Anlass jedoch der Alpabzug mit 16 Kiihen, die nun eine kleine Weide auf
dem Bundesplatz besetzen durften.

Betrachtet man die knappe Liste beinahe jahrlich erweiterter («neuer») Garni-
turen rund um die «Sichlete» im Detail, so erweist sich, dass keine exklusive Ber-
ner Elemente im Angebot standen, mit Ausnahme der traditionellen Mahlzeit und
auf Seiten der Produkte allenfalls einigen regionalen Spezialitdten. Alpaufzug und
Alpabgang, Alphornbliser, Jodelchore und Schafschur, Treichlergruppen (schwere
Kuhglocken in brauchstiitzenden Formationen schwingend) und Fahnenschwin-
ger, Streichelzoo und Viehprdmierung, Trachtengruppen, Schaumelken oder
Schaukésen sind inzwischen vielmehr weit verbreitet. Als vermeintlich heimatlich
wirkende Erkennungszeichen finden wir sie an vielen Orten: Sie zeigen stellvertre-
tend Spuren des Lindlichen und Alpinen und weisen immer héufiger ins Natio-
nale, oft bodensténdige Swissness vorgebend. Da diese Zeichen symbolisch wenig
aufgeladen sind, haben wir es funktional mit Markern zu tun. Sie markieren mehr-
heitlich vorgedeutete Elemente und Momente aus einer folklorisierten Realitiit,
sind damit auf diese oder andere Weise bereits gedeutet, das heisst alltagskulturell
«aufbereitet». Die wenigsten von ithnen sind der ldndlich-bduerlichen Arbeitswelt
entnommen —ihre Représentationskraft verweist vielmehr auf rekreative Momente
und freizeitliche Muster.

Symbolmixtur im Zusammensetzspiel

Der Berner Grossanlass und folklorisierte Stadtbrauch besitzt eine eigene
Strahlkraft, deren Sinngebung einmalig ist und wohl auch so bleiben wird. Dies
fiihrt uns zu einer ersten These beziiglich des Erfolgs des Anlasses, der zufolge die
«Sichlete» in der vorliegenden Form und Ausstattung iiber eine gemischte, jedoch
einfache Struktur verfiigen muss, welche im Depot populédrer Erinnerungen und
Uberlieferungen lingst schon Platz bezogen hat. Im Mittelpunkt steht der iiber-
regionale Markt, der geschickt mit der Erfahrungswelt Gotthelfs verbunden wurde

161



Ueli Gyr SAVK 112 (2016), 150-168

und zunichst «umgedeutet» werden musste, was den Machern der Festveranstal-
tung offenbar problemlos gelang. Was ein Markt ist, weiss jeder: Man muss den
Markt nicht erkldren, weil er iiber eine Universalstruktur verfiigt, welche durch
«Nehmen und Geben» reziprok angelegt ist. Eine dhnliche Universalstruktur, wie
oben nachgezeichnet wurde, kennt aber auch die traditionelle «Sichlete» auf dem
Land: Der Bauer nahm die Leistungen seiner Arbeiter entgegen und entschidigte
diese dann mit einer reichlichen Mahlzeit. Das war eine wichtige und plausible
Denkverbindung zur Ankoppelung an iiberlieferte Traditionsmuster, doch galt es
nun, diesen Vorgang gleichzeitig auch gesellschaftlich zu vermitteln, was ab der
ersten «Sichleten» 1999 mit Erfolg unternommen wurde.

Die Zusammenfiihrung traditioneller Brauchsubstanzen und marktéko-
nomischer Regulierung wurde mithilfe einer eigenen Logik vereinfacht und
dann iiber Presse und Interviews verbreitet, wie ein Beispiel 1999 zeigt:

«Friiher luden die Bauern die Arbeiterinnen und Arbeiter, die bei der Ernte mitgeholfen hatten,
zu einem grossen Erntedankfest ein, das <Sichlete> genannt wurde. [...] Dieser Brauch ist bei den
heutigen Bauernfamilien praktisch ausgestorben: Jetzt wollten die Bauern diese Tradition wieder
aufleben lassen. Doch statt ihrer Mitarbeiter luden sie ihre Kunden aus der Region ein. Die Kon-
sumenten hatten sich gar selber in die Reihen der Produzenten gemischt.»>

Und schliesslich, ein dhnlich gerichteter Vergleich: «Lud zu Gotthelfs Zeiten
der Bauer seine Taglohner zum Festessen, zeigten am 17. September 2001 die
Berner Béuerinnen und Bauern der Stadtbevilkerung ihre Produkte.»*

Dass die «Sichlete» auf so grosses Interesse stiess, ist also alles andere als Zufall
und héngt sicherlich auch mit dem Bekanntheitsgrad und der Popularitédt von
Gotthelf zusammen: Der grosse Schriftsteller musste gar nicht erst «gesetzt»
werden, sondern erscheint als Qualitétsfigur, die fiir eine ldindliche Vergangenheit
steht, ja diese sogar selber verwaltet.

Der Ort, an dem die urbane «Sichlete» in Bern Jahr fiir Jahr ausgetragen wird,
ist zudem symbolisch stark besetzt. Der Bundesplatz 6ffnet den Blick auf das
Bundeshaus, den Sitz der Regierung und zugleich das Parlamentsgebdude. Auf-
schlussreich wirkt hier der Umstand, dass das Stadtfest mit dem Sessionsbeginn
des Parlaments terminlich zusammenféllt, was aufhorchen ldsst und auf eine enge
Verbindung von «Sichlete» und politischer Sphére verweist. Die jeweils fiir ein
Jahr gewihlten Bundesprésidenten treten entsprechend gerne als Redner auf und
markieren Verbundenheit mit den Berner Bauern — zumeist aus den Reihen der
Schweizerischen Volkspartei (SVP) kommend. Da der Absatz regionaler Pro-
dukte immer zum europidischen Agrarmarkt, zur Preispolitik vom Bund und zu
diesbeziiglichen Konkurrenzen fiihrt, funktioniert die «Sichlete» auch als eine
Plattform, auf welcher wirtschaftspolitische Meinungen quer durch die Parteien
hindurch informell ausgetauscht und Positionen bezogen werden. «Kauft Schwei-
zer Produkte», so lautete zum Beispiel der Titel eines Zeitungsartikels, der 2011
konsequentes Kaufverhalten zum Schutz inlédndischer Produkte forderte. Hinter
dem folklore look der Bauern warten ernste Existenzprobleme: «Die Berner

162



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

Bauern tragen an der Sichlete auf dem Bundesplatz zuweilen heimattiimelnde
Hemden mit Edelweissmuster. Ihre Sorgen aber sind gesamteuropéische.»*

Wer verwaltet den alten Brauch?

Ob ein strikt auf regionale Binnenmaérkte ausgerichtetes Produktions- und
Konsumverhalten mit vom Bund gesteuerten Forderprogrammen zu anderen
agrarpolitischen Losungen kommen koénnte als das von Bundesrat und Parlament
bisher Erreichte, ist schwierig zu beantworten. Da die Schweiz nur ganz wenige
historisch gewachsene Regionen kennt, ist Vergleichbarkeit mit den neu konstru-
ierten Regionen nicht gegeben. Mit Blick auf die hier einzuordnende «Sichlete»
braucht es dies aber auch nicht: Region ist, zumindest in der Schweiz, ein einfacher
Sympathietrdger mit patenten Projektionsflichen und einer durchwegs stabilen
Kodierung, wie das Verbundsystem «Kulinarik und Region» beispielhaft erhellt.>®
Region ist also nicht einfach da — sie wird stets gemacht und bringt immer positive
Gebrauchswerte. Region als Regionalkultur muss nicht hinterfragt werden: Sie
unterstiitzt damit, sehr wesentlich hier, auch die Struktur der «Sichlete».

Zum Fortleben und zur «angepassten» Deutung von Wort und Sache «Sichlete»
in der Gegenwart liegen noch keine Untersuchungen vor, allenfalls einige Denk-
anstosse zu einer moglichen Typologie. Dabei ist sorgfiltig darauf zu achten, dass
Vergleiche nicht ausschliesslich am Massstab des Berner Stadtfestes gemessen wer-
den. Tatsédchlich finden wir die «Sichlete» nach wie vor auch auf dem Land, das
heisst im dorflichen Umfeld, um wenigstens kurz an die beiden Karten des «Sprach-
atlas der deutschen Schweiz» zu erinnern. Es zeigt sich, dass zahlreiche Gemeinden
im Kanton Bern, aber auch solche in anderen Kantonen, die «Sichlete» in ihr
Gemeindeleben aufgenommen haben, oder aber eine solche iiber einen diesbeziig-
lichen Vereinskalender vormerken. Ausgewéhlte Beispiele mogen dies illustrieren:

Die Gemeinde Kirchdorf (Kanton Aargau) feiert die «Sichlete» alle fiinf Jahre.
Wer dort Einwohnerln ist, wird automatisch Mitglied der Vereinigung Kirchdorf,
die ihr Dorffest gestaltet und 2015 erstmalig auch mit einem Alpabzug feierte.’
Auf ganz besondere Weise pflegt die Gemeinde Oberwil (Kanton Bern) ihr Ver-
héltnis zu fritheren Brduchen: Seit 32 Jahren lidsst man solche «nach alter Viter
Sitte» und mit Gotthelf’schen Elementen inszeniert am Dorffest wieder aufleben,
so auch die «Sichlete».’® Der Brauch wird hier thematisch jeweils vertieft, gelebt
und gepflegt, was ihn auf die kantonale Liste der lebendigen Traditionen bzw. ins
UNESCO-Programm zur Bewahrung des immateriellen Kulturerbes brachte
(Einwohnergemeinde Oberwil).” Die Gemeinde Dietikon (Kanton Ziirich) iiber-
trug die Regie fiir ihre «Sichlete» der dorflichen Trachtengruppe, die das Fest
durch Jahrzehnte hindurch trug, nunmehr aber nach 37 Jahren aufgrund von
Rekrutierungsproblemen aufgeben musste. Im Riickblick manifestiert sich der
Gemeinschaftsgedanke unter Einheimischen, Zuziigern und besonders «Heim-
weh-Dietikern» eindriicklich.%?

163



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

Auf einer allgemeinen Betrachtungsebene zeichnet sich unterschiedliches
Fortleben des Brauches ab. Die Brauchpraxis bleibt in folklorisierter Form erhal-
ten, wobei diverse Gestaltungsmuster méglich sind, sei dies im Gemeinde- oder
Vereinsleben, sei dies im Museum — wie etwa das Museum Ronmiihle in Schétz
(Kanton Luzern) belegt — oder sei dies im Rahmen einer nostalgischen Revitali-
sierung zuhanden einer gotthelf-gepridgten «Sichleten» als einer neuen Freizeit-
kost. In Sumiswald (Kanton Bern) wird alle zwei Jahre eine «Sichlete — wie frither
bei den Bauern» auf einem Hof angeboten, hier bis ins Ambiente mit der traditio-
nellen Verkostigung und der zum Tanz aufspielenden Volksmusik nachempfun-
den.®! Im Ziircher Quartier Schwamendingen wurde 1974 eine Sichlete gefeiert:

«Nach langer Zeit lebt damit ein ldndlicher Brauch wieder auf, wie ihn friither die Bauern pflegten,
wenn die Ernte eingebracht war und die Sicheln wieder im Tenn hingen; wenn sie mit Knechten
und Mégden ein paar Stunden frohlich zusammensassen und grossziigig auftischten. [...] Man war
Nachbar oder Quartiermitbewohner oder kniipfte leicht Kontakte an.»®

Zwischen Dekulturation und Innovation

Beim Versuch, die traditionelle «Sichlete» und was davon bis heute iibrig geblie-
ben ist, abschliessend iiber einige allgemeinere Zusammenhénge zu beschreiben,
fallen einerseits deren einfache Struktur, anderseits deren Wandelbarkeit auf: ein
Gegenstandsbereich, der auf einer sachlichen Ebene zu beschreiben ist und auf
analytischer Ebene zu biindeln bleibt. Auf den kleinsten gemeinsamen Nenner
gebracht, haben wir es bei der «Sichlete» mit einem einstigen Erntebrauch zu tun,
in dessen Zentrum die nach Abschluss der Ernte allen Beteiligten zustehende
Mahlzeit im Gemeinschaftsrahmen steht. Aufgrund der frithen Belege konnen wir
davon ausgehen, dass die «Sichlete» anfinglich wohl eher einem Hausbrauch ent-
sprochen hatte und erst durch die Folklorisierung zu einem grosseren Gemein-
schaftskreis fand. Die berithmte Umschreibung von «Vermittlung und Vorfithrung
von Volkskultur aus zweiter Hand»®® ldsst am Folklorismuskonzept und einer dies-
beziiglichen Debatte® zahlreiche Erweiterungen erkennen, — exemplarisch und
gerade etwa am Gegenstandsbereich «Sichlete» fassbar. Mit der fortschreitenden
Mechanisierung in der Landwirtschaft verschwand auch ein Stiick Kultur: ein Pro-
zess, der sich als Dekulturation, als Kulturabbau profiliert.®> Dabei werden aber
nicht nur Schwund und Verlusterfahrung sowie damit umgekehrt einhergehend
Vitalitat und Resistenz diagnostiziert, symbolisch kompensiert oder nachgespielt.
Es kommt in unserem Fall tatsédchlich auch zu Innovationen, bei denen Akteure-
Innen ausgetauscht werden und BrauchgestalterInnen bestehende Hierarchien
verdndern.

Leitbilder und Bewegungsmelder bringen es an den Tag, wollen doch die Ver-
anstalter den Besucherinnen und Besuchern «Land in die Stadt» bringen, ja mehr
noch: «Bauern bringen Leben in die Stadt» (2002) oder, wie man 2016 vernahm,
«rural meets urban» — Gotthelf hétte seine Freude daran, dringt doch der Sieges-

164



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

zug der «Sichlete» konstant nun seit Jahren in die Stadt (die ja in diesem Fall sogar
Hauptstadt ist) vor und stellt sich neuen Herausforderungen. Man darf vermuten,
dass es nicht nur um den Gegensatz von Stadt und Land geht, sondern vielmehr
um eine Bewegung, die vor Jahren als «Alpinisierung der Stiddte» bezeichnet und
in einen bislang wenig interessierenden Kontext gestellt wurde.5® Der stille Prozess
gehort in eine verspitet vermutete nationale Identitdtsdebatte der Schweiz seit den
1990er Jahren, rund um die Jubildumsfeier der Eidgenossenschaft (1991), ver-
starkt durch den vom Stimmvolk abgelehnten Beitritt in den EWR-Raum (1992),
einem markanten Tourismuseinbruch (1994) bis hin zur Debatte zur Rolle der
Schweiz zur Zeit des Zweiten Weltkriegs (1998), gefolgt vom Swissair-Debakel
(2001) und dem UNO-Beitritt (2002) sowie dem zunehmenden Druck, in Rich-
tung Europdische Union zu denken und zu handeln.

Dass sich die «Sichlete» mit neuem Profil und auf einer neuen Biihne als eine
Art bremsende Gegenkraft seit Ende der 1990er Jahre zu erkennen gibt, ist alles
andere als Zufall. Weiter auszuloten widren Hinweise auf eine verdeckte Agrar-
krise in der Schweiz: Krisenvermutung und Auftritt der «Sichlete» in Form eines
iiberregionalen Marktes auf dem Bundesplatz in Bern gehoéren zusammen. Man
darf sie beide als Antwort einer Agrarwirtschaft verstehen die von aussen und von
innen unter Druck steht. So gesehen, dies unsere zweite These, verbirgt sich hinter
der folklorisierten Nostalgie eines friitheren Erntebrauchs aktuell auch ein Krisen-
herd. Es ist konkret ein Krisenherd mit doppeltem Boden: einmal fiir eine europa-
ische Agrarwirtschaft, ein anderes Mal fiir den schweizerischen Binnenraum mit
neuen Regionalisierungsversuchen aufgrund einer riickldufigen Land- und Alp-
wirtschaft.

Der darauf gerichtete Befund wirkt erniichternd:

«Allein, der Strukturwandel in der schweizerischen Landwirtschaft ist praktisch zum Erliegen
gekommen. [...] Fiir diese schleppende und fiir die Gesamtheit des Sektors ungiinstige Struktur-
entwicklung gibt es verschiedene Griinde. Von zentraler Bedeutung sind die 6ffentlichen Finanz-
mittel. Nach wie vor fliesst durch die staatliche Stiitzung viel Geld in die Landwirtschaft. Das
mache es fiir viele attraktiv, in der Landwirtschaft zu verbleiben [...]. Die Krise und die triiben
Aussichten auf dem Arbeitsmarkt begiinstigen diese Tendenz zusitzlich»,

wie ein Situationsbericht 2009 bilanzierte.®’

Status quo und Ausblick

Zuhanden einer alltagkulturellen Brauch- und Festforschung sei angemerkt,
dass die hier vorgelegte Skizze zur Berner «Sichlete» zahlreiche Anndherungen
und Zuginge zu einem komplexen Gegenstandsbereich versucht hat und dabei bei
einem eigenen Paradigma angekommen ist. Die Entwicklung eines ldndlichen
Erntebrauchs zu einer urbanen Grossveranstaltung liess sich unter Einbezug wort-
und brauchgeschichtlicher Analysen eindringlich nachzeichnen — geradezu ein
Schulbeispiel auch dafiir, wie sich Genese und moderne Entwicklungen nicht

165



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

zuletzt iiber mogliche Innensichten brauchnutzender Kreateure ausnehmen. Den
markantesten Schub erfuhr die «Sichlete» ohne Zweifel auf ihrem Weg in urbane
Territorien, in denen es zu einem einmaligen Zusammensetzspiel tradierter und
moderner Substanzen und Symbole kommt. Der bemerkenswerte Erfolg der
nunmehr zum Stadtereignis gewordenen Veranstaltung hat seine Ursache darin,
dass seine Elemente Teil eines Prozesses sind, die erstens durchwegs positive
Werte enthalten, zweitens allerlei Anschliisse zulassen und drittens genaue Rekon-
struktionen ermoglichen.

Zu den «starken» Substanzen der «Sichlete» zéhlen die Vorstellung einer Mahl-
zeit als Gemeinschaftshandlung, das einfach gemusterte Marktgeschehen (Uni-
versalstruktur, Regionenspiegel), Jeremias Gotthelf (Zeitbild ldndlich-bauerlicher
Lebenswelt, regional, national und international bedeutsamer Dichter), die Region
(neues Konstrukt, Trend und positive Kodierung), die Schweizer Landwirtschaft
(Resistenz trotz Niedergang mit Hofsterben), die Folklorisierung (Verlusterfah-
rung und Kompensationsmodelle, nationale Werte, Schweizer Identitit), der Akti-
onsraum (Bundesplatz mit Parlamentsgebdude, Agrarpolitik) sowie die Prisenz
von Schweizerfolklore (Trachtengruppen, Jodlervereine, Fahnenschwinger,
Alpabzug, Alphornbléser und Treichlergruppen), die an Schweizerisches und Hei-
mat erinnern. Brauch ist nicht gleich Brauch — einmalig ist bei der Transformation
der «Sichlete», dass diese ihre jiingere Entwicklung offen legt und Zeugen anlockt,
um ihre Schritte genau und live beobachten und verstehen zu konnen. Wie sich die
«Sichlete» in diesem verdeckten Krisenfeld weiter entwickeln wird, bleibt abzu-
warten. Vorldufig sagt uns die Folklorisierung immerhin, welchen Umgang mit der
bisher gewiinschten, arrangierten und konstruierten Vergangenheit sie pflegt und
fiir welches Aufbruchsziel und Krisenzeichen sie im Einzelnen steht.

Anmerkungen

I «Sichel» bezeichnet ein weit verbreitetes Arbeitsgerit zum Mihen von Gras und Getreide.

2 Bausinger, Hermann: Da capo: Folklorismus. In: Albrecht Lehmann; Andreas Kuntz (Hg.):
Sichtweisen der Volkskunde. Zur Geschichte und Forschungspraxis einer Disziplin. Berlin/Ham-
burg 1988 (Lebensformen, 3), S. 321-328, hier S. 323.

Hoffmann-Krayer, Eduard: Feste und Brauche des Schweizervolkes. Ziirich 1913, S. 9.

Herzog, Heinrich: Schweizerische Volksfeste, Sitten und Gebriuche. Aarau 1884, S. 264-265.

Hoffmann-Krayer, Feste (wie Anm. 3), S. 71-72.

Moser-Gossweiler, Fritz: Volksbriauche der Schweiz. Ziirich 1940, S. 154.

Moser-Gossweiler, Volksbriauche (wie Anm. 6), S. 154.

Stalder, Franz Joseph: Die Landessprachen der Schweiz, mit kritischen Sprachbemerkungen.

Nebst der Gleichnissrede vom verlorenen Sohn in allen Schweizermundarten. Aarau 1819, S. 219.

Stalder, Franz Joseph: Versuch eines schweizerischen Idiotikon, mit etymologischen Bemerkun-

gen untermischt. 2 Bde. Basel und Aarau 1806/1812, S. 373.

10 Gotthelf, Jeremias: Simtliche Werke: Bde. I-XXIV. Erlenbach-Ziirich 1921-1959, hier Bd. IV,
S. 207.

11 Schweizerisches Idiotikon — Wérterbuch der schweizerdeutschen Sprache. Begonnen von Fried-
rich Staub und Ludwig Tobler und fortgesetzt unter der Leitung von Albert Bachmann, Otto
Groger, Hans Wanner, Peter Dalcher und Peter Ott. Frauenfeld 1881ff., hier S. 190-191.

12 Idiotikon (wie Anm. 11).

13 Weiss, Richard: Volkskunde der Schweiz. Grundriss. Erlenbach-Ziirich 1946 (2. Aufl. 1978,

e N N W s W

166



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

14

15

16

17

18

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37
38

39

40

41

42

43

44

3. Aufl. 1984), hier S. 132.

Stuber, Martin, Gerrendina Gerber-Visser, Marianne Derron: ... wie zu Gotthelfs Zeiten? http://
www.bezg.ch/img/publikation/14_4/stuber_04_14.pdf (Zugriff am 27.02.2016), hier S. 7-8.
Stuber, Martin, Gerrendina Gerber-Visser, Marianne Derron: ... wie zu Gotthelfs Zeiten? http://
www.bezg.ch/img/publikation/14_4/stuber_04_14.pdf (Zugriff am 27.02.2016), hier S. 7-8.
Friedli, Emanuel: Birndiitsch als Spiegel bernischen Volkstums. 7 Bde. Bern 1905-1927.

Atlas der schweizerischen Volkskunde/Atlas de Folklore suisse. Herausgegeben von Paul Geiger
und Richard Weiss, weitergefiihrt von Walter Escher, Elsbeth Liebl und Arnold Niederer. Basel
1951-1989.

Atlas der schweizerischen Volkskunde. Hg. von Paul Geiger und Richard Weiss. Kommentar.
Erster Teil. 5. Lieferung. Basel 1950, S. 507.

Fiir diverse Auskiinfte danke ich Hans-Peter Schifferle vom Biiro des Schweizerischen Idioti-
kons (Ziirich).

Sprachatlas der deutschen Schweiz (SDS). Hg. von Rudolf Hotzenkdcherle et al. Band V. Bern
1983, Karte 70.

Riser, Alfred: Volksbrauch und Volksglaube im Emmental. In: Schweizerisches Archiv fiir
Volkskunde 24 (1922-1923), S. 61-68, hier S. 67.

Gotthelf, Jeremias: Samtliche Werke: Bde. I-XXIV. Erlenbach-Ziirich 1921-1959, hier Bd. IV,
S.213.

Riedhauser, Hans: Essen und Trinken bei Jeremias Gotthelf. Darstellung und Motivation des
Rekreativen in Alltag und Fest. Bern und Stuttgart 1985, S. 265ff.

Gotthelf, Jeremias: Sdmtliche Werke: Bde. I-XXIV. Erlenbach-Ziirich 1921-1959, hier Bd. XI,
S.207-208.

Gotthelf, Jeremias: Samtliche Werke: Bde. I-XXIV. Erlenbach-Ziirich 1921-1959, hier Bd. I,
S.121.

Gotthelf, Jeremias: Simtliche Werke: Bde. I-XXIV. Erlenbach-Ziirich 1921-1959, hier Bd. XI,
S.26.

Barthel, Helene: Der Emmentaler Bauer. Miinster 1931, S. 78-79.

Barthel, Bauer (wie Anm. 27), S. 79-80.

Zulliger, Hans: Sichlete. Text nach dem Gedicht «Schnittertanz». Bern 1946.

Biihler, Hans: E Sichlete im Roseligarte. Volkslieder-Scene. Langenthal 1912.

Hirsbrunner, Gottfried: E Sichlete uf em Lindehof. Volksliederspiel. Bern 1944.

Miiller, Ernst: A glungnigi Sichlete. Lustspiel in Bernerdialekt. Verfasser Ernst Miiller. Balsthal
1904.

Eberhard, Peter: Sichlete. Es barndiitsches Volksstiick. Belp 2006.

Kobel-Stampfli, Veronika: E Sichlete-Usflug. Erinnerige a ne Chnécht. Langnau 1988, S. 47-55.
Hess, Gottfried: Der Sichletemeje. Bern 1970, S. 7-10.

Gerber, Martha: Sichlete. E Betrachtig us vergangene Zyte us em Pure-Bruuchtum. In: Alpen-
horn-Kalender 72 (1997), S. 133-136.

Salvisberg, Hanni: Bach- u. Woschtag: Gschichte vo friiecher. Ziirich 1999, S. 35-36.

Ris, Roland: Bibliographie der berndeutschen Mundartliteratur. Selbsténdig erschienene, rein
oder mehrheitlich berndeutsche Publikationen von den Anfidngen bis und mit Erscheinungsjahr
1987. Bearbeitet von Christoph Vogel; Katrin Wegmiiller-Wyder et al. Bern 1987. Ich danke
Roland Ris herzlich fiir die Einsicht in Datenbank und Quellenverzeichnis des «Berndeutschen
Worterbuchs» sowie fiir Gespriche zum vorliegenden Gegenstandsbereich.

Escher, Walter: Der Sommer im Volksleben. In: Du - kulturelle Monatsschrift 6 (1946), H. 7,
S.19-21.

Gotthelf, Jeremias: Sdmtliche Werke: Bde. - XXIV. Erlenbach-Ziirich 1921-1959, hier Bd. XI,
S.207.

Gebhardt, Winfried: Feste, Feiern und Events. Zur Soziologie des Aussergewohnlichen. In:
Ders., Ronald Hitzler und Michaela Pfadenhauer (Hrsg.): Events. Soziologie des Aussergewdhn-
lichen. Opladen 2000, S. 17-31, hier S. 18-19.

Bausinger, Hermann: Ergebnisgesellschaft. Facetten der Alltagskultur. Tiibingen 2015, S. 109~
115.

Die Sichlete lautet den Winter ein. Vgl. http://www.derbund.ch/bern/nachrichten/Die-Sichlete-
lacutet-den-Winter-ein/story/26683440 (Zugriff am 6.4.2016).

Fiir erginzende Informationen und Einblicke in die Teamleistungen des Organisationskomitees
danke ich Walter Dardel, dem langjéhrigen Prasidenten.

167



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

45

46

47

48

49

50

51

52

53

54

55

56

57
58

59

60

61

62
63

64

65

66

67

LID, Mediendienst Nr. 2432 vom 23. September 1999; https://www.lid.ch/medien/mediendienst/
detail/info/artikel/eigentlich-nur-ein-verregneter-montag/ (Zugriff am 25.3.2016).

Vgl. www.landfrauen.ch

Die Landfrauen von Frischels waren an der Sichlete in Bern; vgl. http://www.freiburger-
nachrichten.ch/nachrichten-tribuene/die-landfrauen-von-fraeschels-waren-der-sichlete-bern
(Zugriff am 4.4.2016).

LID, Mediendienst Nr. 2432 vom 23. September 1999; https://www.lid.ch/medien/mediendienst/
detail/info/artikel/eigentlich-nur-ein-verregneter-montag/ (Zugriff am 25.3.2016).

Thematisch wandten sie sich z.B. der Kartoffel zu, dem Getreide, dem Reis, dem Wasser, dem
Wald, dem Behindertensport und zuletzt den Bienen, um nur sie zu erwédhnen.

Vgl. www.lobag.ch

Vgl. www.lid.ch

Der LID im Portrit; vgl. https://www.lid.ch/ueber-den-lid/organisation/ (Zugriff am 17.4.2016).
LID,Mediendienst Nr.2432 vom 23. September 1999; vgl. https://www.lid.ch/medien/mediendienst/
detail/info/artikel/eigentlich-nur-ein-verregneter-montag/ (Zugriff am 25.3.2016).

LID, Mediendienst Nr. 2534 vom 8. November 2000; vgl. https://www.lid.ch/medien/
mediendienst/detail/info/issue/2534/ (Zugriff am 25.3.2016).

Biihler, Renate: Kauft Schweizer Produkte; vgl. http://www.derbund.ch/bern/stadt/-Kauft-
Schweizer-Produkte/story/11353702 (Zugriff am 6.4.2016).

Gyr, Ueli: Zwischen Kulinarik und Region: Konstrukte aus der Schweiz. In: Welz, Gisela, Anto-
nia Davidovic-Walther und Anke S. Weber (Hg.): Epistemische Orte. Gemeinde und Region als
Forschungsformate (Kulturanthropologie, Notizen Bd. 80). Frankfurt a. M. 2011, S. 143-153.
Vgl. www.sichlete.ch

Gaudy, Denise: In Oberwil wird ein alter Brauch noch gelebt; vgl. https://issuu.com/bielerpresse/
docs/abu_kw33_2013_d9457c978fb98f/4; http://www.limmattalerzeitung.ch/limmattal/region-
limmattal/im-verflixten-37-jahr-ist-es-aus-mit-der-traditionellen-sichlete-129211632 (Zugriff am
24.3.2016).

Einwohnergemeinde Oberwil bei Biiren; vgl. http://www.oberwil-bueren.ch/index.php/vereine/
lebendige-traditionen (Zugriff am 28.3.2016).

Riiesch, Sophie: Im verflixten 37. Jahr ist es aus mit der traditionellen Sichlete; vgl. http://www.
limmattalerzeitung.ch/limmattal/region-limmattal/im-verflixten-37-jahr-ist-es-aus-mit-der-
traditionellen-sichlete-129211632 (Zugriff am 25.3.2016).

Vgl. http://wochen-zeitung.ch/Archiv/-sichlete-wie-frueher-bei-den-bauern (Zugriff am 25.3.2016);
http://www.wochen-zeitung.ch/Archiv/beliebte-sichlete (Zugriff am 25.3.2016).

Triimpy, Hans: Sichlete in Schwamendingen. In: Schweizer Volkskunde 64 (1974), S. 79-80.
Moser, Hans: Vom Folklorismus in unserer Zeit. In: Zeitschrift fiir Volkskunde 58 (1962), S. 177-
209, hier S. 180.

Bodemann, Ulrike: Folklorismus — Ein Modellentwurf. In: Rheinisch-westfilische Zeitschrift
fiir Volkskunde 28 (1983), S. 101-110.

Kapeller, Kriemhild: Tourismus und Volkskultur. Folklorismus — zur Warenésthetik der Volks-
kultur (Dissertationen der Karl Franzens-Universitidt Graz, 81). Graz 1991, S. 299.

Gyr, Ueli: Neue Kiihe, neue Weiden. Kuhverkultung zwischen Nationaltherapie, Stadtevent und
virtueller Viehwirtschaft. In: Zeitschrift fiir Volkskunde 99 (2003), S. 29-49.

Auf der Suche nach dem «Bauernsterben»; vgl. http://www.nzz.ch/bauernsterben-1.2702869 (Zu-
griff am 23.4.2016).

168



	Erntebrauch und Stadtereignis : Anmerkung zur "Sichlete" in Bern

