
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 112 (2016)

Heft: 2

Artikel: Erntebrauch und Stadtereignis : Anmerkung zur "Sichlete" in Bern

Autor: Gyr, Ueli

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv fur Volkskunde 112 (2016), 150-168

Erntebrauch und Stadtereignis.
Anmerkungen zur «Sichlete» in Bern

Ueli Gyr

Abstract
Auf dem Berner Bundesplatz findet jeweils im September die «Sichlete» statt. Bauern und
Bauerinnen aus allen Regionen des Kantons Bern haben Gelegenheit, ihre Produkte und
Spezialitäten auf einem überregionalen Markt zu präsentieren. Aufschlussreich scheint ein möglicher

Vorlauf. Bei der «Sichlete» handelt es sich historisch um ein ländliches Erntedankfest, bei
welchem die Bauern ihre Knechte, Magde, Tagelöhner, Helfer und Bettler zu einer reichhaltigen
Mahlzeit einluden Der nachfolgende Beitrag versucht, die Transformation dieses ländlichen
Brauches zu einem modernen Stadtfest zu fassen. Im Mittelpunkt steht ein Folklorisierungs-
prozess, der mit allerlei Rahmenprogrammen, Spielen und Wettbewerben, darunter Alpabzug,
Vieh-Pramierung, Schaumelken, Schaukasen, Schafschur, Alphornblasen und Fahnenschwingen
viele Interessentinnen anlockt. Gleichzeitig wird deutlich affirmativer Bezug genommen auf
Jeremias Gotthelf und die von ihm harmonisch geschilderte bäuerliche Lebenswelt Die moderne
«Sichlete» - so eine zentrale These - ist nicht nur nostalgisierte Folklorisierung, sondern
funktioniert auch als Krisenmarker im Rahmen agrarpolitischer Zusammenhange.

Jeweils Anfang/Mitte September findet auf dem Bundesplatz mitten in Bern
die sogenannte «Sichlete» statt - eine urbane Grossveranstaltung, in deren Zentrum

ein überregionaler Markt mit zahlreichen Rahmenprogrammen,
Informationsständen, Spielen und Wettbewerben inszeniert wird. Das Interesse an diesem

hier seit 1999 jährlich durchgeführten Stadtereignis ist beachtlich und lockt jeweils
10000-15000 Schaulustige an, darunter Landwirte, Stadtbewohnerinnen,
Politikerinnen, Passanten, Kinder und Touristen. Nach Auffassung der Organisatoren
sollen sich die Regionen des Kantons Bern mit ihren Produkten und Spezialitäten
an diesem Tag präsentieren und Begegnungen zwischen Land und Stadt aktivieren.

Der Name der Veranstaltung, die «Sichlete» (abgeleitet von Sichel),1 steht

gleichzeitig auch als Erinnerungszeichen für den einstigen Abschluss der Ernte,
was für Bauersleute, Taglöhner, Helfer und Bettler mit einem einzigartigen
Festmahl im Sinne einer Brauchpraxis vollzogen wurde. Diese wird als Memorat bis
heute in jener bauerlichen Lebenswelt verortet und angedockt, die Jeremias Gotthelf

(1797-1854) in seiner Heimat- und Regionaldichtung so eindrücklich beschrieben

und literarisch gestaltet hat.

Das für die moderne «Sichlete» jeweils geöffnete und journalistisch genutzte
Deutungsdepot (z.B. «wie zu Gotthelfs Zeiten», «im Geiste Gotthelfs», «der alte
Geist Gotthelfs» u.a.m.) fermentiert einen realen Folklorisierungsprozess, der
Landleben in die Stadt zu transportieren ankündigt. Analytisch relevant bei einem
solchen folkloristischen Vorgang, wie die Folklorismusdebatte bereits früh herausgestellt

hat, sind ein ästhetischer Umgang mit Vergangenem aus einer früheren
Volkskultur, ein weiter räumlicher Ausgriff, das Überspringen der Horizonte
sowie eine damit einhergehende Stärkung lokaler und wie im vorliegenden Fall
auch regionaler Identitäten.2 Das aktuelle Berner Festgeschehen gibt unter
explizitem Rückbezug auf Gotthelfs Zeitromane klare Richtungen vor. «Sichlete»
meint auch immer «landabwärts» und «stadtaufwärts» sowie mit Blicken aus der

150



:Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

Gegenwart in die Geschichte. Abseits der stadtbernischen Grossveranstaltung
führen zahlreiche Gemeinden im Kanton Bern (aber auch ausserkantonal) jährlich

ihre «Sichlete» lokal durch.
Unterstellt man zwischen traditionellem Erntebrauch und folkloristischen

Nutzungen allfällige Zusammenhänge, so lassen sich erste Strukturmerkmale und
Forschungsfragen rasch benennen und in ihre jeweiligen Kontexte einfügen. Ihnen
nachzugehen nimmt sich der folgende Beitrag vor. Wie kommt es, dass ein
ländlicher Brauch in die Stadt transferiert wird? Welches ist die Verbindung zwischen
den regionalkulturellen Komponenten und dem Austragungsort in der
Bundeshauptstadt? Warum braucht es eine Historisierung des Stadtfestes mithilfe überlieferter

Substanzen? Wer sind die Träger und Organisatoren, wer war Initiant? Wie
fügen sich die Rahmenveranstaltungen mit Spiel, Spass und Wettbewerb zum
dargestellten «Erntebrauch»? Mit diesen Fragen beschäftigen sich die nachfolgenden
Ausführungen. Sie werden in diskursiv gebündelter Abfolge präsentiert und sollen
dann in einen Deutungsversuch münden bzw. zuhanden einer aktuellen und

zukünftigen Brauchforschung zur Diskussion gestellt werden. Methodisch rekurriert

der Beitrag auf einen Quellenkorpus mit unterschiedlichen Zugängen, darunter

z. B. historische Quellen, Gespräche, Mundartliteratur sowie Medienerzeugnisse
und interdisziplinäre Forschungsleistungen. Ihre Nutzungsbereiche verschreiben
sich einer lebensweltlich verstandenen Volkskunde als Alltagskulturanalyse.

Frühe Einzelbelege und Fragmente

Zunächst fällt auf, dass aus der Spurensuche seitens volkskundlich-alltagsgeschichtlicher

Gesamtdarstellungen und im Besonderen seitens der älteren

Brauchforschung nur spärliche Ergebnisse resultieren. Man sucht vergeblich nach

brauchgeschichtlichen Abhandlungen zur «Sichlete», und stösst stattdessen auf
verstreute Einzelbelege. Es sind ihrer nur wenige, zudem häufig in fragmentarischer

Form daherkommend, doch im Vergleich ihrer möglichen Herkunft sind sie

dennoch aufschlussreich. Der Einstieg in die Herkunfts- und Altersfrage sei hier
mit Heinrich Herzog (1822-1898) und seinem dicht geschriebenen Büchlein unter
dem Titel «Schweizerische Volksfeste, Sitten und Gebräuche» (1884) initiiert -
«Eine hübsche Zusammenstellung der Volksbräuche aus bereits gedruckten Quellen»,

wie Eduard Hoffmann-Krayer in einem kurzen Satz auf den bei Herzog
relativ ausführlich dargestellten landwirtschaftlichen Brauch hinwies.3

Unter Nummer 100 behandelt Herzog das Kapitel «Erntesitten in der Landschaft

Zürich». Es ist durchsetzt mit Informationen und Beobachtungen, die hier
interessieren müssen und weiterführen:

«Die Feier des Ernteschlusses fällt in Mitte oder Ende des Juli; sie heisst <Sichellegi>, <Sichel-

henki>, <Sichellösi>, - oder nach dem Vogel der Fruchtbarkeit und des Erntesegens, der ehemals
dabei gefeiert und zugleich verschmaust wurde - <Krähhahne>; denn der Mittelpunkt dieser Feier
bildet eben die Mahlzeit mit ihren mancherlei Heuerimbissen. Da pflegt denn auch der Dorf-

151



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

schächter dem Gutsherrn einen <Schafschlegel> (Hammelkeule) zu überschicken, womit er sich
die Erlaubniss erwirbt, die Stoppfelder mit seiner Schafherde auszuweiden. Eine charakteristische

Redensart bei dieser Mahlzeit heisst: <Der Wein muss um ein paar Dauben tiefer Stehern.
Sache der Hausfrau ist es, dafür zu sorgen, dass wo möglich schon am Abend dieses Tages einige
grosse <Erntebrote> mit dem neuen Getreide gebacken, aufgetischt werden. Feiern, wie das

gewöhnlich geschieht, mehrere Häuser und Höfe den Krähhahnen gleichzeitig, so besucht man
sich paarweise und unter allerlei Maskeraden, bis schliesslich ein gemeinschaftlicher Tanz alle
vereinigt. Oft stattet man auch einer Nachbargemeinde einen Besuch ab auf einem Wagen, auf
welchem all das Geräthe mitgeführt wird, welches man zur Ernte gebrauchte.»4

Die unterschiedlichen Bezeichnungen für den traditionellen Ernteschluss
dürfen nicht verunsichern, richten sie sich doch in der Sache auf das Gleiche: Sie

rücken den Ernteabschluss in das weite Feld der Erntebräuche ein und heben

neben der Mahlzeit funktional besonders die Gemeinschaftshandlung hervor. Die
Bedeutung eines aussergewöhnlichen Tages und Brauches ist mehrfach bezeugt.
Leider macht der Verfasser keine näheren Angaben über Orte und Verbreitungsgebiete,

die er beschreibt, so dass wir nicht wissen, wie weit die Gültigkeit seiner

Aussagen «in der Landschaft Zürich» (Titel) tatsächlich gereicht hat. Als früher
Impuls zuhanden einer sich gegen Ende des 19. Jh.'s langsam etablierenden, stark
brauchfokussierten Volkskunde bleibt der Text gleichwohl im Auge zu behalten.
Als renommierter Brauchforscher nach der Jahrhundertwende hat auch Eduard

Hoffmann-Krayer (1864-1936) die «Sichlete» als Erntebrauch in sein Standardwerk

über «Feste und Bräuche des Schweizervolkes»5 aufgenommen - mit einem
fast deckungsgleichen Text, wie er von Herzog zuvor veröffentlicht wurde, hier
jedoch ohne Quellenangabe.

Beiträge aus der Brauch- und Sprachforschung

Hoffmann-Krayer betonte die rekreative Seite von Brauch und Festtag
(Gemeinschaft, Geselligkeit, Maskeraden, Tanz), ähnlich wie dies vor ihm Heinrich

Herzog und nach ihm Fritz Moser-Gossweiler in seinem Buch «Volksbräuche
der Schweiz» unternommen haben.6 Die kleine Passage über «Sichlete im Emmental»

enthält weitere Elemente:

«Vor etwa 150 Jahren zogen alljährlich zur Erntezeit Gruppen von 20-30 Burschen und Mädchen
aus den Bergen beim Spiele von Schwegelpfeife, Geige und Schalmei singend und jauchzend ins
Unterland, um den Bauern das Korn zu schneiden. Wenn die Ernte eingebracht war, wurde das
Fest der Sichellöse gefeiert. Ganze Körbe voll duftender Küchli, würziger Krapfen und gewaltige
Platten voll Fleisch, sowie grosse Korbflaschen folgenlos standen auf grossen, runden Tischen in
der Stube des Bauern für die Schnitter bereit. Bei Juchzen, Gesang und hellem Gläserklingen
fassen sie bis in die Nacht hinein. [...] In den Dörfern des oberen und unteren Emmentals wird
dieses Fest, nun Sichlete genannt, als Familienfest jetzt noch gefeiert. [...] Nach dem Tischgebet
wird das Beste aufgetragen, was der Bauer bieten kann. Nach einem währschaften Mahl werden
Eierzüpfen und Küchli gegessen. Der weisse Waadtländer Wein fliesst reichlich. Dann wird bis

gegen Morgen getanzt, gesungen und gejodelt.»7

Moser-Gossweiler geht von einem seit rund 150 Jahren bestehenden Brauch

aus, lässt aber den Leser mit Blick auf Raum, Zeit und soziale Zusammenhänge

152



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

allein, ebenso mit der Bemerkung, wonach die «Sichlete» als Familienfest «jetzt
noch» gefeiert wurde, fragt sich nur, wie lange dies spielte. Es bleibt zu vermuten,
dass der Verfasser wohl Kenntnis hatte von Franz Joseph Stalders (1757-1833)

zweiteiliger Abhandlung «Fragmente über Entlebuch» (1798/99) sowie der Schrift
«Versuch eines schweizerischen Idiotikon» (1806/1812), stimmt doch die erwähnte

Zeitspanne überein. Stalder - verdienter Wegbereiter der schweizerdeutschen

Mundartforschung - gilt als zuverlässiger Beobachter und Kenner der damaligen
Volks- und Sachkultur, so dass seine Belege Gewicht haben. An einem Ort zählt

er Substantive mit der gleichen Endung auf, darunter zum Beispiel Heuete,
Aerndete, Winlesete oder eben «Sichlete»,8 an einem anderen umschreibt er den

Anlass als «Mahlzeit für die Schnitter, wenn die Erndte vorüber ist d.h. wenn man
die Sichel hinlegt», wie aus Schaffhausen überliefert wurde.9

Merkwürdigerweise fehlen Nachweise über die «Sichlete» für diese Zeit
ausgerechnet aus dem Kanton Bern - Nachweise, die etwas später von zentraler
Bedeutung sein werden und sich mit der Person und dem Werk von Jeremias Gott-
helf verbinden. Das Schweizerische Idiotikon, das Wörterbuch der schweizerdeutschen

Sprache, erschien ab 1881 und erweiterte die Palette möglicher Hinweise auf
Existenz und Verbreitung der «Sichlete». Gemäss diesem Wörterbuch versteht

man unter einer Sichlete «so viel man mit der Sichel auf ein Mal abschneidet»; der
Text wartet dann mit diversen Zitaten Gotthelfs auf: «Die <Sichelten> ist einer der

Haupttage im Baurenleben. Einem armen Tauner und seinem Weibe ist eine

Sichelten, an der Wein, zwei- oder dreier Gattig Fleisch und Küchleni genug sind,
wirklich ein Tag aus dem tausendjährigen Reich. [...] Zur Zeit der ländlichen Feste,

Sichleten, Fasnacht, kamen die Bettler in Scharen, Küchli zu betteln».10 Gegen
Ende des 19. Jahrhunderts scheint der Festanlass an Bedeutung allgemein
zugenommen zu haben. «Nach der Erat musste Niggel, wie allerwärts im Emmental
Brauch, seinen Knechten und Taunern, männlich und weiblich, eine Freude gönnen,

die übliche Sichelte geben, wenn er nicht als ein total eingefleischter
Batzenklemmer landauf landab in Verruf kommen wollte».11 Und schliesslich, das
sprichwörtlich anmutende Engagement bei der Vorbereitung der Mahlzeit ausdrückend:
«Die Russen rüsten drauf los wie eine Berner Bäuerin auf die Sichelte.»12

Die Beispiele sind instruktiv und bezeugen zum einen eine im 19. Jh. offenbar
gängige Brauchpraxis, zum anderen bringen sie auch Wertungen und Erwartungen

ins Spiel, die etwas vom Bedeutungsspektrum erahnen lassen und
sozialkritische Positionen andeuten. Aufgrund der Quellenlage kann man schliessen,
dass die Brauchpraxis dieses «Opfermahls» im Emmental durch die Beschreibung
von Gotthelf das stärkste Profil empfangen hat. Das ist auch Richard Weiss (1907-
1962) in seiner monumentalen «Volkskunde der Schweiz» 1946 nicht entgangen,
wobei der kommunikativ-gemeinschaftliche Aspekt der Mahlzeit diesen Autor
am meisten interessierte - Unmässigkeiten hin oder her und auch der
Lebensmittelknappheiten während der Weltkriege mit einer resistenten Brauchkultur
trotzend. Auch Weiss hielt Gotthelf für einen Zeitzeugen und Beobachter, auch

eben rund um die «Sichelte» als Erntebrauch:

153



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

«Während in bäuerlichen Verhältnissen gewisse Festmähler ursprünglich sicher den Sinn hatten,
durch reichliches Essen die pflanzliche Fruchtbarkeit des kommenden Jahres magisch zu fördern
und daneben alle Helfer froh zu vereinigen und zu belohnen, so genügt zur Begründung vieler
Festessen von einst und jetzt der Zweck, die Gemeinschaft festlich bewusst werden zu lassen und
sie durch das angenehme Beisammensein zu festigen.»13

Beschreibungen zwischen «Abbild» und Konstrukt

Die hier aufgegriffene Auseinandersetzung mit Gotthelf schliesst die
Denkvorstellung ein, derzufolge seine Literatur ethnografisch «nur» bezeugen (und
nicht abbilden) kann oder aber moralisch-volkspädagogische Elemente und
Akzente in sozio-literarischen Konstrukten vermittelt. Polarisierungen zwischen
Fakten und Visionen entstehen zwangsläufig und wirken als Positionen
durchgängig. Die oft bemühte Redensart «wie zu Gotthelfs Zeiten» steht nicht für
eine Idyllisierung eines unbeschwerten Landlebens, sie verdichtet und übersetzt
vielmehr «eine Krisenzeit an der Schwelle zum industriellen Zeitalter».14 In der
Realismusdebatte ging Walter Muschg mit seinem Urteil über Gotthelf am weitesten:

«Das Emmental, das sich in seinen Büchern ausbreitet, hat niemals existiert.
Es ist ein Mythos.»15 Welcher Art auch immer die Gotthelfschen Beschreibungen
und Kronzeugen einer vergangenen Lebenswelt gewesen sind, sie werden indirekt
durch das bestätigt, was Emanuel Friedli (1848-1939) nach der Jahrhundertwende
in seinem mehrbändigen Klassiker «Bärndütsch als Spiegel des bernischen Volkstums»

(1905-1927) hinterlassen hat, wenngleich von der «Sichlete» nicht explizit
die Rede ist.16

Ein gutes Jahrzehnt später nach Friediis Auftragswerk streifte der «Atlas der
Schweizerischen Volkskunde» (ASV) unseren Gegenstandsbereich und legte ab

1950 kartografierte Auswertungen nach den einmaligen Erhebungen zwischen
1937 und 1942 auf der Karte 1/90 vor.17 Die diesbezügliche Frage (Nr. 42) lautete:

«Werden oder wurden Saisonarbeiter von auswärts zugezogen a) zum Heuen, b) zur Getreideernte,

c) zur Weinernte, d) zum Holzen, e) zu andern Arbeiten? Welche Arbeiten sind, und wie
nennt man sie? Wer nimmt daran teil? Zu welchen Tages- und Jahreszeiten und an welchen Orten
finden sie statt? Sind besondere Belustigungen, sowie Spiele, Essen und Trinken mit der
Durchführung dieser Arbeiten verbunden?»

Das Kartenbild zeigt eindrücklich die Verbreitung des Erntebrauches, sowohl
die Funde des «Idiotikons» als auch Aussagen von Moser-Gossweiler bestätigend.
«Diese Bräuche bezeichnet man im Bernbiet und im Luzernischen als Sichlete, im
Kanton Zürich als Sichellegi oder Chrähane, Chräähaane, im Aargau als Sichel-

lösi, als Sichelhänkete in Hemmenthai.»18

Auch im Sprachatlas der Schweiz (SDS) finden sich zwei wortgeografische
Karten, die auf die Verbreitung der Bezeichnung der «Feiern nach dem Abschluss
der bäuerlichen Arbeiten» Bezug nehmen, nämlich die Karte V 70 («nach dem

Dreschen») sowie die Karte V 71 («nach der Getreide- und nach der Heuernte»),
wobei die Aufnahmen bei bäuerlichen Gewährsleuten an rund 570 Orten der

154



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

deutschen Schweiz zwischen 1939 und 1958 durchgeführt wurden.19 «Die Art des

Feierns nach dem Abschluss der Erntearbeiten», so vermerkt der einleitende
Kurzkommentar für beide Karten,«[...] variierte zwischen geselligem Zusammensitzen

der bei der Arbeit beteiligten Helfer bei einer etwas reichlicheren Mahlzeit

- z. T. mit brauchtümlichen Speisen wie <Chüechli>, <Pfannkuchen> - bis zur eigentlichen

Festlichkeit mit reichem Mahl, Musik, Tanz und Spiel (unmittelbar nach
dem Abschluss der Arbeit oder am darauffolgenden Sonntag). Seit dem Rückgang
der Handarbeit, die den Zuzug zusätzlicher Arbeitskräfte oder gegenseitige
nachbarschaftliche Hilfe bedingt hatte, ist der Brauch zum grossen Teil verschwunden;

nur vereinzelt hat er sich in stark vereinfachter Form erhalten. An zahlreichen
Orten haben die Gewährsleute nur noch davon erzählen hören.»20 Bereits hier
deuten sich eine Schwundtendenz der bisherigen Arbeitsform und eine Aufwertung

der rekreativen Brauchelemente an, denen wir auch weiterhin begegnen werden.

Alfred Riser, Adjunkt der schweizerischen Volksbibliothek und Mitglied der
Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde, berichtet anfangs der 1920er Jahre,
dass im Emmental vermehrt auch Nachbarn eingeladen wurden, dass oft gesungen
wurde und man Witze erzählt habe.21

Welches dokumentarische Gewicht den Gotthelfschen Beschreibungen über
die «Sichlete» zuzuschreiben ist, zeigt eindrücklich eine Spezialuntersuchung zum
Thema «Essen und Trinken bei Gotthelf» von Hans Riedhauser (1985). Danach

fügte Gotthelf die «Sichlete» am augenfälligsten in die Uli-Romane ein, also in
«Uli der Knecht» (1841) und in «Uli der Pächter» (1849), wo das Ereignis ein

eigenes Kapitel einnimmt. Die Mahlzeit selber wirkt opulent und wird vielen

Ansprüchen gerecht:

«Da war eine gelbe Saffaretsuppe in mehreren Kachelen auf dem Tische, wo das Brot so dick
eingeschnitten war, dass man auf eine Kachel hätte knien können, ohne dass das Brot ein Dümpfi
(Eindruck) bekommen hätte. Dann kam Rindfleisch, grünes und dürres, Speck, Schnitze,
Küchleni von drei Arten, alles hoch aufgebyget, Speck, Schnitze und einige mässige Flaschen
stunden auf dem Tisch, und für alles war kaum Platz, das die Auftragenden oft in der grössten
Verlegenheit waren, wo abstellen. Spatzen im Hirse muss es wohl sein; aber die wissen doch noch
lange nicht, wie es einem an einem Sicheltentisch [sie] ist, der unter seinen Lasten sich biegt, und
unter dem man sein Beine gar nicht zum Stillehalten bringen kann, weil sie auch hinaufmöchten
und sehen, was da oben so herrlich riecht. Und doch war es nicht allen gut genug dort. [...] Im
Stübli war ein besonderer Tisch gedeckt, auf dem war roter Wein, waren Fische an einer Sauce
und Zuckererbse und Braten von Kälbern und Tauben, gebackene Fische, Hamme und Kuchen,
Züpfen statt Brot und ein Kännchen voll süssen Tees für die Liebhaber und Dessert, den die
Wirtin seit der vorherigen Zehntsteigerung aufbewahrt hatte.»22

Funktionalisierung der «Sichlete» bei Gotthelf

Die beiden Romane «Uli der Knecht» und «Uli der Pächter» enthalten keine

grundsätzlich differenten Positionen in der Beschreibung der Mahlzeiten. Sie lassen

sich zusammen lesen und zusammen erweitern, etwa unter dem Aspekt der
Hierarchie z.B. zwischen Hofbesitzer und Pächter sowie allen Erntehelfern bei
deren Essverhalten oder anderer Festessen im Jahres- und Lebenszyklus. Bemer-

155



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

kungen und Beobachtungen stehen nicht für sich allein: Auch am vorliegenden
Gemeinschaftsmahl modellierte Gotthelf sein Bild vom guten Bauern und
Menschen. Dieser spendiert und gestaltet als Höhepunkt der Erntezeit die «Sichlete»,
aber keinesfalls, um Opulenz, Besitz, Macht, Protzerei oder völlereiverdächtiges
Übermass bis zum kulinarischen Erschöpfungsritual vorzuführen. Es genügte
Gotthelf nicht, das «Inventar» der gängigen Festspeisen einfach vorzulegen - er
liess bei der Darstellung von Vorbereitung und Durchführung der Festmahlzeit

unentwegt auch die bäuerlichen Kardinalstugenden aufscheinen, darunter
Arbeitsamkeit, Häuslichkeit, Ehrbarkeit und Frömmigkeit.23 Kein Bauer konnte es sich

leisten, darauf zu verzichten, das heisst Knechte, Mägde, Tagelöhner, deren Frauen
und Kinder, fremde Nachbarn sowie Bettler nicht einzuladen. Tat er dies, galt er
bald einmal als Geizhals. Der einladende Bauer

«rüstet eine Mahlzeit, giebt ungezählt die Küchleni weg an der Küchethüre und lässt essen und
trinken eine Nacht und einen Tag lang seine Leute, seine Söhne und Knechte und Mägde und den
Fremdling, der bei ihm wohnet, soviel ihr Herz gelüstet».24

Der Umgang mit Bettlern und Armen an der «Sichleten» scheint zur Reihe der
frühen Erlebnisse und prägenden Erinnerungen Gotthelfs zu gehören, jedenfalls
nimmt der Dichter entsprechende Stimmungslagen bereits im ersten Buch «Der
Bauern-Spiegel» (1837) - seiner Lebensgeschichte - auf:

«Der Hausbrauch war ungeheuer. Bettler um Bettler klopften an ihre Türe, und jeder erhielt
seine Gabe. Zur Zeit der ländlichen Feste, Sichleten, Fasnacht, kamen sie nicht einzeln, sondern
in Scharen, Küchli zu betteln. [...] Mächtige Ankenhafen wurden leer, und fast unter den Händen
schwanden den Schwitzenden die Frucht ihres Schweisses, und bis alle Hausbewohner sich satt
gegessen, bis jeder noch etwas eingebunden hatte, um es heimzutragen, schwanden Berge der
braunen, duftenden Küchlein. Fast alle Nächte waren Bettler da über Nacht oder Hausierer, alle
Sonntage kamen, durch den Fleischgeruch gelockt, Arme und assen da zu Mittag, Kranke und
Kindbetterinnen schickte man ins Haus [... ].»25

Die «Sichlete» in ihrer traditionellen Form war und blieb eine Ausnahmezeit,
in welcher der damalige Bauer Gott und seinen Mitmenschen gegenüber seinen

Dank aussprach, doch andere Merkpunkte kommen dazu.

«Die Ernte ist dem Landmann eine wichtige Zeit, eine heilige Zeit, von ihrem Ertrage hängt sein
Bestehen ab oder wenigstens sein Wohlergehen. Er erkennt dieses auch an, und als Zeichen
dieser Erkenntnis richtet er am Schlüsse der Ernte eine Art von Opfermahlzeit aus, er speiset
Arme, speiset und tränket Knechte, Mägde, Tagelöhner, deren Weiber und Kinder und den
Fremdling, der da wohnet innerhalb seiner Tore»,

wie man im Fortsetzungsroman «Uli der Pächter»26 nachlesen kann. Dabei
wurde offenbar sehr viel gegessen.

«Da es Sitte ist, möglichst grosse Quantitäten zu verschlingen, hat sich besonders unter den
Knechten und Tagelöhnern eine geradezu methodische Art des Essens und Trinkens
herausgebildet: man isst langsam, während sonst schnell gegessen wird, steht zwischendurch auf, bewegt
sich und setzt sich wieder, um wieder von Neuem zu essen. So können geradezu abenteuerliche
Massen von Fleisch, Gemüse, Brot und <Küchli> verzehrt und ungezählte Liter Wein getrunken
werden [,..].»27

156



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

Wenn man Gotthelf folgen darf, wie Helen Barthel 1931 dies in ihrer nach wie

vor anregenden Dissertation über den Emmentaler Bauern am gleichen Ort
ausführte und vornahm,

«so fühlen sich am Tage der <Sichlete> die Knechte als Meister und haben mit dem Herrn, wie bei
den römischen Saturnalien, die Rollen getauscht. [...] Obwohl die <Sichelte> nur ein Fest eines
einzelnen Hofes ist, so ist doch für den Gemeinschaftsgeist des Bauerntums bezeichnend, dass

möglichst alle Bauern versuchen, die <Sichlete> an ein und demselben Sonnabend zu feiern.»28

Vielfältige Nutzungen des «Sichlete»-Stoffes

Dass die «Sichlete» auch als Stoff für Volkstheater, Volkslieder, Erzählungen
und Lebensgeschichten genutzt wurde, darf nicht vergessen werden. Nachgewiesen

sind auf Seiten musikalischer Umsetzungen ein Stück «Sichlete» für gemischten

Chor mit Jodel nach einem Gedicht «Schnittertanz» von Hans Zulliger,29 eine

«Volkslieder-Scene»,30 das Volksliederspiel «E Sichlete uf em Lindehof»31 und der

populäre Titel «Sichlete» als Jodlerduett von Heidi und Ernst Sommer. Auf die
Laienbühne schafften es je ein Lustspiel im Berner Dialekt bearbeitet von Ernst
Müller32 und ein «bärndeutsches Volksstück», verfasst von Peter Eberhard.33

Was die Erzählungen betrifft, fallen erstmals auch weibliche Beiträger auf, weiter

die Kürze der mundartlichen Texte sowie motivische «Aufhänger» für Titel-
gebungen. So erinnert sich Veronika Kobel-Stämpfli an die von ihr als Bäuerin
selber erlebte «Sichlete», bedauert den mit der Einführung moderner Mähdrescher

gegebenen Rückgang des Brauches und liess sich einfallen, einen Familienausflug

an deren Stelle und zur Erinnerung durchzuführen,34 was auch gelang.
«Der Sichletemeje» ist eine der zehn von Gottfried Hess herausgegebenen
Kurzgeschichten und ziert als Titel auch das Büchlein, in welchem diese erschienen
sind. Die Erzählung dreht sich um einen Buchhalter im Spital, der als ehemaliger
Bauernsohn von Ängsten und Traumbildern aus einem anderen Leben eingeholt
wird. Seine Angehörigen übergeben ihm einen «Sichletemeje» (Blumenstrauss mit
Ähren vermischt), dessen magische Substanzen Wirkung, Kräfte und Genesung
vermitteln, - gleichsam ein Gruss aus alten Zeiten.35

Martha Gerber beschreibt in berndeutscher Sprache ihre Betrachtungen über
die «Sichlete» aus vergangener Zeit. Sie berichtet im Besonderen über die
aufwändigen Vorbereitungen beim Kochen und Backen, aber ebenso über die Geselligkeit

bei Musik und Tanz.36 Alle hier erwähnten Beiträge, und seien sie wie jener
von Hanni Salvisberg37 noch so kurz, lassen Verbindungen zum Kanton und
Kulturraum Bern erkennen. Autoren und Autorinnen, Texte und Textsorten,
Spezifika der berndeutschen Mundart und Mundartliteratur sowie auch Berner
Verlage, Sammlungen und Druckereien führen im weitesten Sinq jzu aufschlussreichen

Schnittstellen, mit denen sich der Schweizer Sprach- und Literaturwissenschafter

Roland Ris in jahrzehntelangen Forschungen rund um das monumentale
«Berndeutsche Wörterbuch» beschäftigt.38

157



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass die hier aufgenommene
Spurensuche zur «Sichlete» bislang einige vorläufige Befunde beleuchten konnte,
die auf unterschiedlichen Ebenen verankert sind. Es besteht ein minimaler
Konsens, demzufolge erste Hinweise über Wort und Sache «Sichlete»
schwergewichtig im Laufe des 19. Jahrhunderts zu vernehmen sind und da auch dialekt-
und brauchgeschichtliche Interessen aufkommen Hessen, um schliesslich

Verbreitung, Bezeichnungen sowie Brauchpraxis festzuhalten. Darnach gehörte die
«Sichlete» zu den klassischen, saisonal den Sommer abschliessenden
Erntebräuchen39 und meinte genauer die vom Bauer nach Ernteabschluss allen seinen

Helfern (darunter auch junge Wanderarbeiter) ausgerichtete opulente Mahlzeit,
Geselligkeit in Form von Gesang, Tanz und Maskeraden einschliessend. Das

Fundament mitsamt ihrer Gesinnung liegt allerdings anderswo: «Es liegt auch

eine Art von religiösem Gefühl, oder wenn man will, eine Art von Aberglaube zu
Grunde. Es ist eine christliche Opfermahlzeit.»40 Am Verständnis von deren

Formen, Funktionen und Akteurinnen sind weiter auch die volkskundliche Nah-

rungs- und die Erzählforschung beteiligt.
Als prominentester und engagierter «Kronzeuge» der «Sichlete» gilt ohne

Zweifel Jeremias Gotthelf, der diese «Opfermahlzeit» im bernisch-ländlichen
Raum und ausgewählten Regionen gerade zum Paradigma erhoben hat. Wie tief
die «Sichlete» im Volksleben verankert war, kann man indirekt aus ihrer Nutzbarkeit

erschliessen. Die Aufbereitung von traditionellen Substanzen wird dort zu
neuen Spuren führen, wo sie mit Sinngebungen für die Moderne aufwarten kann.
Unter dem gleichen Etikett «Sichlete» findet seit vielen Jahren ein Stadtfest in
Bern statt. Es lässt sich als einmaliger Prozess der Verwandlung verstehen, was das

Schicksal vieler rückläufiger Bräuche wird, sobald sie der Folklorisierung
beziehungsweise der Eventisierung ausgesetzt sind und so in aktueller Gestaltung
überleben können. Eventisierung meint ein Stück neue Festkultur, die über eine eigene

Gesellungsform im Rahmen zeittypischer Erlebnisgesellschaften ausgerichtet ist

- eine planbare «organisierte Einzigartigkeit» im «Schnittpunkt aller möglichen
Existenzbereiche».41 Es geht um ein Steigerungsphänomen mit eigener Dichte und

Erlebnisstärke, die inflatorische Inszenierungen nicht ausschliessen.42 Die plakative

Aussage «Die Landwirtschaft lässt mit der Sichlete einen alten Brauch in
neuer Form aufleben» nimmt die Richtung einer Transformation vorweg und
verankert diese zugleich kalendarisch mit Blick nach vorne: «Die Sichlete läutet
den Winter ein.» 43 Profil und Entwicklungen bleiben nun im einzelnen zu erfassen,

besonders solche, die mit Gotthelf'schen Konstrukten verbunden werden.

Annäherungen an eine urbane «Sichlete»

Ein nachhaltiger Schritt in der Entwicklung erfolgte am 20. September 1999,

kam es hier doch zur ersten «Sichleten» auf dem Bundesplatz, d.h. zu einer
Durchführung auf städtischem Boden.44 Zu diesem Anlass hatten Bauern aus allen

158



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

Regionen des Kantons Bern sowie einige Verbände und Institutionen mit ihren
Produkten und Spezialitäten aufgerufen, mit dem Ziel, sich in einen übergreifenden

Markt einzubinden. Die Erzeuger sollten ihre Qualitätserzeugnisse an bis zu
30 Verkaufs- und Infoständen vorführen, für sie im Direktkontakt werben sowie

gleichzeitig die Besucher und Besucherinnen über ihre Probleme in der Landwirtschaft

aufklären. «Doch in erster Linie wollten die bäuerlichen Produzenten mit
ihrem kleinen Erntedank die Menschen aus der Umgebung ansprechen: <Produkte

aus der Region für Konsumenten aus der Regiorn»45. Schliesslich seien auch die
Landfrauen und die Landfrauenverbände erwähnt, die das Marktgeschehen beleben

und engagierte Präsenz in den Agrarmedien markieren.46 2015 zum Beispiel
waren es die Landfrauen von Fräschels aus dem benachbarten Kanton Freiburg,
die ihre regionalen Spezialitäten an der «Sichleten» anboten, darunter

«Sensler Bräzzeli, Anisbrötli, Cuchaule, Kilbisenf, Bräzeli, Schlüferli, Honig und natürlich
Salzkuchen [...] Viele Heimwehfreiburger, Marktbesucher, Politiker und Touristen kommen vorbei
und freuen sich über das vielfältige Angebot.»47

Der Transfer von Produkten in die Stadt steht nicht für sich - er wird über eine
modifizierte Brauchstruktur aufgefangen, die plausibel macht, dass es hier um
eine neue (andere) «Sichlete» geht - gut erkennbar an modernen Zeichen:
«Drei Alphornbläser in ihren blauen Kutten sorgten für heimatliche Klänge, sehr

zur Freude vieler asiatischer Touristen.»48 Der damalige Präsident und der
Geschäftsführer der LOBAG (Landwirtschaftliche Organisation Bern und
angrenzende Gebiete) gaben hier gleichsam die Richtung vor und später das

Rezept für das veränderte Modell preis. Es verriet, dass gefiltert, neu gegossen
und symbolisch gestützt werden soll, so dass die «Überführung» eines einstigen
Hausbrauches in die Gegenwart funktionieren kann: Weg vom lokal gebundenen
Brauch auf dem Einzelhof, hin zur Einbettung in eine regionale Marktökonomie,
die sich kalendarisch wiederkehrend präsentiert und auf urbanem Terrain
inszeniert, für sich, für Produzentinnen, für Konsumentinnen und für Touristen,
häufig mit Projektarbeiten oder Ausstellungen und karitativen Umsetzungen
verbunden.49 In diesem Verbundsystem von Produkteschau, Selbstdarstellung
und Aufklärung kommen stets auch erste und subtil gehaltene folkloristische
Elemente ins Spiel, die agrarpolitische Entwicklungen begleiten oder teilweise
verdecken.

An dieser Schnittstelle übernehmen zwei Organisationsträger wichtige
Funktionen bei der Durchführung der neu erfundenen «Sichlete». Massgebliche
Beteiligung im Sinne von Interessenwahrung, Beratung, Unterstützung und
Umsetzung von Projekten übernahm die Landwirtschaftliche Organisation Bern
und angrenzende Gebiete (LOBAG) für ihre rund 12000 bäuerlichen Mitglieder.
Gegründet wurde die LOBAG 1997 über eine Fusion vom «Bernischen
Bauernverband», vom «Milchverband Bern» sowie von «Schlachtviehproduzenten
Bern».50 Im Zeichen von Aufbruch und Erneuerungen kam es im Frühling 2015

zu zahlreichen Veränderungen: Der Genossenschaftsträger wurde in einen Verein

159



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

überführt und erhielt einen neuen Namen, nämlich «Berner Bauern Verband».
Seither verfügt dieser über Leistungsangebote im Bereich der Interessenvertretung,

der Berufsbildung, der Versicherungen, des Rechtsdienstes, des Supports,
der Personaldienstleistungen sowie der Medienmitteilungen. Im vorliegenden
Zusammenhang interessiert vordringlich, welche Funktionen der «Berner Bauern
Verband» zur Gestaltung von Anlässen übernimmt. Zu fragen bleibt, welche

Ausstattung er im folkloristisch-geselligen Bereich seit 1999 entwickelt hat und zweitens,

welches der Beitrag und die bisherigen Anlässe seitens der sechs Berner
Regionen sein könnten. Zu ihnen zählen Jura, Mittelland-Oberaargau, Seeland,

Emmental, Gantrischgebiet und Oberland. Sie sind an der «Sichlete» mit ihren
Produkten präsent.

Ein zweiter Multiplikator mit wahrscheinlichem Schub für moderne Bräuche
lässt sich am Beispiel des LID, des «Landwirtschaftlichen Informationsdienstes»
aufdecken,51 der seit über 75 Jahren aktiv geblieben ist und Informationen über die

Landwirtschaft für Medien, Schulen und Konsumenten bereitstellt. Dank der

Online-Erschliessung auch der archivalischen Bestände gestalten sich die Recherchen

über nummerierte Mediendienste für einmal etwas weniger aufwändig. Der
Aufgabenbereich umfasst Folgendes:

«Der Landwirtschaftliche Informationsdienst LID ist ein von rund 80 landwirtschaftlichen
Organisationen getragener Verein mit Sitz in Bern. Sein Ziel ist es, die Öffentlichkeit über alle
Belange der Landwirtschaft zu informieren und das Verständnis zwischen landwirtschaftlicher
und nicht-landwirtschaftlicher Bevölkerung zu fördern. Der LID versorgt zu diesem Zweck
die Medien und weitere Interessierte mit Informationen und Dokumentationen über die
Landwirtschaft, bedient die Schulen mit Broschüren und Informationsmaterial und übernimmt
für landwirtschaftliche Organisationen Mandate im Bereich PR/Öffentlichkeitsarbeit. Allen
Interessierten steht der LID als Anlauf- und Auskunftsstelle zur Verfügung.»52

Folkloristische Rahmenveranstalttngen

Die Entwicklung der «Sichlete» zwischen 1999 und 2016 ist offenkundig und

zeigt nicht zuletzt unter dem Aspekt der folkloristischen «Garnituren» interessante

Zusammenhänge. Während die 1. «Sichlete» 1999 mit bescheidenen 3

Alphornbläsern auskam, wurde bereits das Rahmenprogramm von 2000 mit einem

Alpabzug, mit einem Schaumelken, mit einem Streichelzoo, mit einer Kuhweide
sowie mit Spezialitäten aus einigen Bauernküchen aufwändiger bestückt. Im
folgenden Jahr kam das bereits als «traditionell» etikettierte Sichlete-Menü ins

Angebot, konkret: Schafsvoressen, Kartoffelstock und Dörrzwetschgen sowie

regionale Weine. Neues Element war hier das «Söilirenne», also der Wettlauf
junger Schweine. An der «Sichlete» 2003 trat das LID dann erstmals mit einem

eigenen Infostand an die Öffentlichkeit. Hauptattraktionen anlässlich des Festes

von 2004 waren nach wie vor der Alpaufzug und -abzug, der Streichelzoo, das

Schafscheren und die «Miss-Sichlete-Wahl», an der die Kuh «Carla» gewann. 2005

neu im Sortiment agonaler Elemente war das Rundballenstossen, an der unter

160



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

Einbezug von Prominenten die jeweilige Fitness gezeigt werden konnte. Zu den

bisherigen Attraktionen stiessen 2007 eine Treichlergruppe, wogegen das 10-jäh-

rige Jubiläum 2008 ohne Neuerungen auskam, ebenso im Folgejahr. Der 12. Auftritt

der «Sichlete» hingegen schloss wieder etwas mehr Unterhaltung ein. Hier trat
der Berner Satiriker Heinz Däpp auf, um dem Publikum eine eigens für die «Sichlete»

geschriebene humorvolle Geschichte vorzutragen. Maria Slongo (Wetterfrosch

von Radio DRS) hatte Gelegenheit, Gedanken über Bauernregeln und die

Wetterfühligkeit von Tieren vorzutragen. Eine Treichlergruppe, Alphornbläser
und neu einige Fahnenschwinger traten 2015 auf. Die Zuschauerinnen konnten
hier live beobachten, wie Schafe geschoren werden und wie Most hergestellt wird,
zeitgleich mit dem Alpabzug und nach dem traditionellen «Sichlete-Essen». Als
Novum neben bisherigen Attraktionen fiel 2016 die Behandlung des Sonderthemas

«Bienen und Bienenweiden» auf. Folkloristischer Höhepunkt blieb im
gleichen Anlass jedoch der Alpabzug mit 16 Kühen, die nun eine kleine Weide auf
dem Bundesplatz besetzen durften.

Betrachtet man die knappe Liste beinahe jährlich erweiterter («neuer») Garnituren

rund um die «Sichlete» im Detail, so erweist sich, dass keine exklusive Berner

Elemente im Angebot standen, mit Ausnahme der traditionellen Mahlzeit und
auf Seiten der Produkte allenfalls einigen regionalen Spezialitäten. Alpaufzug und

Alpabgang, Alphornbläser, Jodelchöre und Schafschur, Treichlergruppen (schwere
Kuhglocken in brauchstützenden Formationen schwingend) und Fahnenschwinger,

Streichelzoo und Viehprämierung, Trachtengruppen, Schaumelken oder
Schaukäsen sind inzwischen vielmehr weit verbreitet. Als vermeintlich heimatlich
wirkende Erkennungszeichen finden wir sie an vielen Orten: Sie zeigen stellvertretend

Spuren des Ländlichen und Alpinen und weisen immer häufiger ins Nationale,

oft bodenständige Swissness vorgebend. Da diese Zeichen symbolisch wenig
aufgeladen sind, haben wir es funktional mit Markern zu tun. Sie markieren
mehrheitlich vorgedeutete Elemente und Momente aus einer folklorisierten Realität,
sind damit auf diese oder andere Weise bereits gedeutet, das heisst alltagskulturell
«aufbereitet». Die wenigsten von ihnen sind der ländlich-bäuerlichen Arbeitswelt
entnommen- ihre Repräsentationskraft verweist vielmehr auf rekreative Momente
und freizeitliche Muster.

Symbolmixtur im Zusammensetzspiel

Der Berner Grossanlass und folklorisierte Stadtbrauch besitzt eine eigene
Strahlkraft, deren Sinngebung einmalig ist und wohl auch so bleiben wird. Dies
führt uns zu einer ersten These bezüglich des Erfolgs des Anlasses, der zufolge die
«Sichlete» in der vorliegenden Form und Ausstattung über eine gemischte, jedoch
einfache Struktur verfügen muss, welche im Depot populärer Erinnerungen und
Überlieferungen längst schon Platz bezogen hat. Im Mittelpunkt steht der
überregionale Markt, der geschickt mit der Erfahrungswelt Gotthelfs verbunden wurde

161



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

und zunächst «umgedeutet» werden musste, was den Machern der Festveranstaltung

offenbar problemlos gelang. Was ein Markt ist, weiss jeder: Man muss den
Markt nicht erklären, weil er über eine Universalstruktur verfügt, welche durch
«Nehmen und Geben» reziprok angelegt ist. Eine ähnliche Universalstruktur, wie
oben nachgezeichnet wurde, kennt aber auch die traditionelle «Sichlete» auf dem
Land: Der Bauer nahm die Leistungen seiner Arbeiter entgegen und entschädigte
diese dann mit einer reichlichen Mahlzeit. Das war eine wichtige und plausible
Denkverbindung zur Ankoppelung an überlieferte Traditionsmuster, doch galt es

nun, diesen Vorgang gleichzeitig auch gesellschaftlich zu vermitteln, was ab der
ersten «Sichleten» 1999 mit Erfolg unternommen wurde.

Die Zusammenführung traditioneller Brauchsubstanzen und marktökonomischer

Regulierung wurde mithilfe einer eigenen Logik vereinfacht und
dann über Presse und Interviews verbreitet, wie ein Beispiel 1999 zeigt:

«Früher luden die Bauern die Arbeiterinnen und Arbeiter, die bei der Ernte mitgeholfen hatten,
zu einem grossen Erntedankfest ein, das <Sichlete> genannt wurde. [...] Dieser Brauch ist bei den
heutigen Bauernfamilien praktisch ausgestorben: Jetzt wollten die Bauern diese Tradition wieder
aufleben lassen. Doch statt ihrer Mitarbeiter luden sie ihre Kunden aus der Region ein. Die
Konsumenten hatten sich gar selber in die Reihen der Produzenten gemischt.»53

Und schliesslich, ein ähnlich gerichteter Vergleich: «Lud zu Gotthelfs Zeiten
der Bauer seine Taglöhner zum Festessen, zeigten am 17. September 2001 die
Berner Bäuerinnen und Bauern der Stadtbevölkerung ihre Produkte.»54

Dass die «Sichlete» auf so grosses Interesse stiess, ist also alles andere als Zufall
und hängt sicherlich auch mit dem Bekanntheitsgrad und der Popularität von
Gotthelf zusammen: Der grosse Schriftsteller musste gar nicht erst «gesetzt»
werden, sondern erscheint als Qualitätsfigur, die für eine ländliche Vergangenheit
steht, ja diese sogar selber verwaltet.

Der Ort, an dem die urbane «Sichlete» in Bern Jahr für Jahr ausgetragen wird,
ist zudem symbolisch stark besetzt. Der Bundesplatz öffnet den Blick auf das

Bundeshaus, den Sitz der Regierung und zugleich das Parlamentsgebäude.
Aufschlussreich wirkt hier der Umstand, dass das Stadtfest mit dem Sessionsbeginn
des Parlaments terminlich zusammenfällt, was aufhorchen lässt und auf eine enge
Verbindung von «Sichlete» und politischer Sphäre verweist. Die jeweils für ein
Jahr gewählten Bundespräsidenten treten entsprechend gerne als Redner auf und
markieren Verbundenheit mit den Berner Bauern - zumeist aus den Reihen der
Schweizerischen Volkspartei (SVP) kommend. Da der Absatz regionaler
Produkte immer zum europäischen Agrarmarkt, zur Preispolitik vom Bund und zu

diesbezüglichen Konkurrenzen führt, funktioniert die «Sichlete» auch als eine

Plattform, auf welcher wirtschaftspolitische Meinungen quer durch die Parteien
hindurch informell ausgetauscht und Positionen bezogen werden. «Kauft Schweizer

Produkte», so lautete zum Beispiel der Titel eines Zeitungsartikels, der 2011

konsequentes Kaufverhalten zum Schutz inländischer Produkte forderte. Hinter
dem folklore look der Bauern warten ernste Existenzprobleme: «Die Berner

162



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

Bauern tragen an der Sichtete auf dem Bundesplatz zuweilen heimattümelnde
Hemden mit Edelweissmuster. Ihre Sorgen aber sind gesamteuropäische.»55

Wer verwaltet den alten Brauch?

Ob ein strikt auf regionale Binnenmärkte ausgerichtetes Produktions- und
Konsumverhalten mit vom Bund gesteuerten Förderprogrammen zu anderen

agrarpolitischen Lösungen kommen könnte als das von Bundesrat und Parlament
bisher Erreichte, ist schwierig zu beantworten. Da die Schweiz nur ganz wenige
historisch gewachsene Regionen kennt, ist Vergleichbarkeit mit den neu konstruierten

Regionen nicht gegeben. Mit Blick auf die hier einzuordnende «Sichlete»

braucht es dies aber auch nicht: Region ist, zumindest in der Schweiz, ein einfacher

Sympathieträger mit patenten Projektionsflächen und einer durchwegs stabilen

Kodierung, wie das Verbundsystem «Kulinarik und Region» beispielhaft erhellt.56

Region ist also nicht einfach da - sie wird stets gemacht und bringt immer positive
Gebrauchswerte. Region als Regionalkultur muss nicht hinterfragt werden: Sie

unterstützt damit, sehr wesentlich hier, auch die Struktur der «Sichlete».

Zum Fortleben und zur «angepassten» Deutung von Wort und Sache «Sichlete»

in der Gegenwart liegen noch keine Untersuchungen vor, allenfalls einige Denk-
anstösse zu einer möglichen Typologie. Dabei ist sorgfältig darauf zu achten, dass

Vergleiche nicht ausschliesslich am Massstab des Berner Stadtfestes gemessen werden.

Tatsächlich finden wir die «Sichlete» nach wie vor auch auf dem Land, das

heisst im dörflichen Umfeld, um wenigstens kurz an die beiden Karten des «Sprachatlas

der deutschen Schweiz» zu erinnern. Es zeigt sich, dass zahlreiche Gemeinden
im Kanton Bern, aber auch solche in anderen Kantonen, die «Sichlete» in ihr
Gemeindeleben aufgenommen haben, oder aber eine solche über einen diesbezüglichen

Vereinskalender vormerken. Ausgewählte Beispiele mögen dies illustrieren:
Die Gemeinde Kirchdorf (Kanton Aargau) feiert die «Sichlete» alle fünf Jahre.

Wer dort Einwohnerin ist, wird automatisch Mitglied der Vereinigung Kirchdorf,
die ihr Dorffest gestaltet und 2015 erstmalig auch mit einem Alpabzug feierte.57

Auf ganz besondere Weise pflegt die Gemeinde Oberwil (Kanton Bern) ihr
Verhältnis zu früheren Bräuchen: Seit 32 Jahren lässt man solche «nach alter Väter
Sitte» und mit Gotthelf'schen Elementen inszeniert am Dorffest wieder aufleben,
so auch die «Sichlete».58 Der Brauch wird hier thematisch jeweils vertieft, gelebt
und gepflegt, was ihn auf die kantonale Liste der lebendigen Traditionen bzw. ins

UNESCO-Programm zur Bewahrung des immateriellen Kulturerbes brachte

(Einwohnergemeinde Oberwil).59 Die Gemeinde Dietikon (Kanton Zürich) übertrug

die Regie für ihre «Sichlete» der dörflichen Trachtengruppe, die das Fest

durch Jahrzehnte hindurch trug, nunmehr aber nach 37 Jahren aufgrund von
Rekrutierungsproblemen aufgeben musste. Im Rückblick manifestiert sich der

Gemeinschaftsgedanke unter Einheimischen, Zuzügern und besonders «Heim-
weh-Dietikern» eindrücklich.60

163



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

Auf einer allgemeinen Betrachtungsebene zeichnet sich unterschiedliches
Fortleben des Brauches ab. Die Brauchpraxis bleibt in folklorisierter Form erhalten,

wobei diverse Gestaltungsmuster möglich sind, sei dies im Gemeinde- oder
Vereinsleben, sei dies im Museum - wie etwa das Museum Rönmühle in Schötz

(Kanton Luzern) belegt - oder sei dies im Rahmen einer nostalgischen Revitalisierung

zuhanden einer gotthelf-geprägten «Sichleten» als einer neuen Freizeitkost.

In Sumiswald (Kanton Bern) wird alle zwei Jahre eine «Sichlete - wie früher
bei den Bauern» auf einem Hof angeboten, hier bis ins Ambiente mit der traditionellen

Verköstigung und der zum Tanz aufspielenden Volksmusik nachempfunden.61

Im Zürcher Quartier Schwamendingen wurde 1974 eine Sichlete gefeiert:

«Nach langer Zeit lebt damit ein ländlicher Brauch wieder auf, wie ihn früher die Bauern pflegten,
wenn die Ernte eingebracht war und die Sicheln wieder im Tenn hingen; wenn sie mit Knechten
und Mägden ein paar Stunden fröhlich zusammensassen und grosszügig auftischten. [...] Man war
Nachbar oder Quartiermitbewohner oder knüpfte leicht Kontakte an.»62

Zwischen Deknlturation und Innovation

Beim Versuch, die traditionelle «Sichlete» und was davon bis heute übrig geblieben

ist, abschliessend über einige allgemeinere Zusammenhänge zu beschreiben,
fallen einerseits deren einfache Struktur, anderseits deren Wandelbarkeit auf: ein

Gegenstandsbereich, der auf einer sachlichen Ebene zu beschreiben ist und auf

analytischer Ebene zu bündeln bleibt. Auf den kleinsten gemeinsamen Nenner

gebracht, haben wir es bei der «Sichlete» mit einem einstigen Erntebrauch zu tun,
in dessen Zentrum die nach Abschluss der Ernte allen Beteiligten zustehende

Mahlzeit im Gemeinschaftsrahmen steht. Aufgrund der frühen Belege können wir
davon ausgehen, dass die «Sichlete» anfänglich wohl eher einem Hausbrauch
entsprochen hatte und erst durch die Folklorisierung zu einem grösseren
Gemeinschaftskreis fand. Die berühmte Umschreibung von «Vermittlung und Vorführung
von Volkskultur aus zweiter Hand»63 lässt am Folklorismuskonzept und einer
diesbezüglichen Debatte64 zahlreiche Erweiterungen erkennen, - exemplarisch und
gerade etwa am Gegenstandsbereich «Sichlete» fassbar. Mit der fortschreitenden

Mechanisierung in der Landwirtschaft verschwand auch ein Stück Kultur: ein Pro-

zess, der sich als Dekulturation, als Kulturabbau profiliert.65 Dabei werden aber

nicht nur Schwund und Verlusterfahrung sowie damit umgekehrt einhergehend
Vitalität und Resistenz diagnostiziert, symbolisch kompensiert oder nachgespielt.
Es kommt in unserem Fall tatsächlich auch zu Innovationen, bei denen Akteure-
Innen ausgetauscht werden und Brauchgestalterinnen bestehende Hierarchien
verändern.

Leitbilder und Bewegungsmelder bringen es an den Tag, wollen doch die
Veranstalter den Besucherinnen und Besuchern «Land in die Stadt» bringen, ja mehr
noch: «Bauern bringen Leben in die Stadt» (2002) oder, wie man 2016 vernahm,
«rural meets urban» - Gotthelf hätte seine Freude daran, dringt doch der Sieges-

164



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

zug der «Sichlete» konstant nun seit Jahren in die Stadt (die ja in diesem Fall sogar
Hauptstadt ist) vor und stellt sich neuen Herausforderungen. Man darf vermuten,
dass es nicht nur um den Gegensatz von Stadt und Land geht, sondern vielmehr
um eine Bewegung, die vor Jahren als «Alpinisierung der Städte» bezeichnet und
in einen bislang wenig interessierenden Kontext gestellt wurde.66 Der stille Prozess

gehört in eine verspätet vermutete nationale Identitätsdebatte der Schweiz seit den
1990er Jahren, rund um die Jubiläumsfeier der Eidgenossenschaft (1991),
verstärkt durch den vom Stimmvolk abgelehnten Beitritt in den EWR-Raum (1992),
einem markanten Tourismuseinbruch (1994) bis hin zur Debatte zur Rolle der
Schweiz zur Zeit des Zweiten Weltkriegs (1998), gefolgt vom Swissair-Debakel
(2001) und dem UNO-Beitritt (2002) sowie dem zunehmenden Druck, in Richtung

Europäische Union zu denken und zu handeln.
Dass sich die «Sichlete» mit neuem Profil und auf einer neuen Bühne als eine

Art bremsende Gegenkraft seit Ende der 1990er Jahre zu erkennen gibt, ist alles
andere als Zufall. Weiter auszuloten waren Hinweise auf eine verdeckte Agrarkrise

in der Schweiz: Krisenvermutung und Auftritt der «Sichlete» in Form eines

überregionalen Marktes auf dem Bundesplatz in Bern gehören zusammen. Man
darf sie beide als Antwort einer Agrarwirtschaft verstehen die von aussen und von
innen unter Druck steht. So gesehen, dies unsere zweite These, verbirgt sich hinter
der folklorisierten Nostalgie eines früheren Erntebrauchs aktuell auch ein Krisenherd.

Es ist konkret ein Krisenherd mit doppeltem Boden: einmal für eine europäische

Agrarwirtschaft, ein anderes Mal für den schweizerischen Binnenraum mit
neuen Regionalisierungsversuchen aufgrund einer rückläufigen Land- und
Alpwirtschaft.

Der darauf gerichtete Befund wirkt ernüchternd:

«Allein, der Strukturwandel in der schweizerischen Landwirtschaft ist praktisch zum Erliegen
gekommen [. ] Fur diese schleppende und fur die Gesamtheit des Sektors ungunstige
Strukturentwicklung gibt es verschiedene Grunde. Von zentraler Bedeutung sind die öffentlichen Finanzmittel.

Nach wie vor fliesst durch die staatliche Stützung viel Geld in die Landwirtschaft Das
mache es fur viele attraktiv, in der Landwirtschaft zu verbleiben [..]. Die Krise und die trüben
Aussichten auf dem Arbeitsmarkt begünstigen diese Tendenz zusatzlich»,

wie ein Situationsbericht 2009 bilanzierte.67

Status quo und Ausblick

Zuhanden einer alltagkulturellen Brauch- und Festforschung sei angemerkt,
dass die hier vorgelegte Skizze zur Berner «Sichlete» zahlreiche Annäherungen
und Zugänge zu einem komplexen Gegenstandsbereich versucht hat und dabei bei
einem eigenen Paradigma angekommen ist. Die Entwicklung eines ländlichen
Erntebrauchs zu einer Urbanen Grossveranstaltung liess sich unter Einbezug wort-
und brauchgeschichtlicher Analysen eindringlich nachzeichnen - geradezu ein

Schulbeispiel auch dafür, wie sich Genese und moderne Entwicklungen nicht

165



Ueii Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

zuletzt über mögliche Innensichten brauchnutzender Kreateure ausnehmen. Den
markantesten Schub erfuhr die «Sichlete» ohne Zweifel auf ihrem Weg in urbane
Territorien, in denen es zu einem einmaligen Zusammensetzspiel tradierter und
moderner Substanzen und Symbole kommt. Der bemerkenswerte Erfolg der
nunmehr zum Stadtereignis gewordenen Veranstaltung hat seine Ursache darin,
dass seine Elemente Teil eines Prozesses sind, die erstens durchwegs positive
Werte enthalten, zweitens allerlei Anschlüsse zulassen und drittens genaue
Rekonstruktionen ermöglichen.

Zu den «starken» Substanzen der «Sichlete» zählen die Vorstellung einer Mahlzeit

als Gemeinschaftshandlung, das einfach gemusterte Marktgeschehen
(Universalstruktur, Regionenspiegel), Jeremias Gotthelf (Zeitbild ländlich-bäuerlicher
Lebenswelt, regional, national und international bedeutsamer Dichter), die Region
(neues Konstrukt, Trend und positive Kodierung), die Schweizer Landwirtschaft
(Resistenz trotz Niedergang mit Hofsterben), die Folklorisierung (Verlusterfahrung

und Kompensationsmodelle, nationale Werte, Schweizer Identität), der
Aktionsraum (Bundesplatz mit Parlamentsgebäude, Agrarpolitik) sowie die Präsenz

von Schweizerfolklore (Trachtengruppen, Jodlervereine, Fahnenschwinger,
Alpabzug, Alphornbläser und Treichlergruppen), die an Schweizerisches und Heimat

erinnern. Brauch ist nicht gleich Brauch - einmalig ist bei der Transformation
der «Sichlete», dass diese ihre jüngere Entwicklung offen legt und Zeugen anlockt,
um ihre Schritte genau und live beobachten und verstehen zu können. Wie sich die
«Sichlete» in diesem verdeckten Krisenfeld weiter entwickeln wird, bleibt
abzuwarten. Vorläufig sagt uns die Folklorisierung immerhin, welchen Umgang mit der
bisher gewünschten, arrangierten und konstruierten Vergangenheit sie pflegt und
fur welches Aufbruchsziel und Krisenzeichen sie im Einzelnen steht.

Anmerkungen
1 «Sichel» bezeichnet ein weit verbreitetes Arbeitsgerät zum Mähen von Gras und Getreide
2 Bausinger, Hermann. Da capo Folklorismus In: Albrecht Lehmann; Andreas Kuntz (Hg.):

Sichtweisen der Volkskunde. Zur Geschichte und Forschungspraxis einer Disziplin Berlin/Hamburg

1988 (Lebensformen, 3), S. 321-328, hier S. 323.
3 Hoffmann-Krayer, Eduard. Feste und Brauche des Schweizervolkes. Zurich 1913, S 9.
4 Herzog, Heinrich: Schweizerische Volksfeste, Sitten und Gebrauche. Aarau 1884, S 264-265
5 Hoffmann-Krayer, Feste (wie Anm 3), S. 71-72
6 Moser-Gossweiler, Fritz: Volksbrauche der Schweiz. Zurich 1940, S 154
7 Moser-Gossweiler, Volksbrauche (wie Anm. 6), S 154
8 Stalder, Franz Joseph: Die Landessprachen der Schweiz, mit kritischen Sprachbemerkungen

Nebst der Gleichnissrede vom verlorenen Sohn in allen Schweizermundarten Aarau 1819, S 219.
9 Stalder, Franz Joseph: Versuch eines schweizerischen Idiotikon, mit etymologischen Bemerkun¬

gen untermischt. 2 Bde. Basel und Aarau 1806/1812, S. 373.
10 Gotthelf, Jeremias. Sämtliche Werke: Bde. I-XXIV. Erlenbach-Zunch 1921-1959, hier Bd IV,

S. 207
11 Schweizerisches Idiotikon - Worterbuch der schweizerdeutschen Sprache Begonnen von Fried¬

rich Staub und Ludwig Tobler und fortgesetzt unter der Leitung von Albert Bachmann, Otto
Groger, Hans Wanner, Peter Dalcher und Peter Ott. Frauenfeld 1881ff., hier S 190-191.

12 Idiotikon (wie Anm. 11).
13 Weiss, Richard' Volkskunde der Schweiz Grundriss. Erlenbach-Zurich 1946 (2. Aufl. 1978,

166



«Erntebrauch und Stadtereignis» SAVk 112 (2016), 150-168

3. Aufl. 1984), hier S. 132.
14 Stuber, Martin, Gerrendina Gerber-Visser, Marianne Derron wie zu Gotthelfs Zeiten? http.//

www.bezg.ch/img/publikation/14_4/stuber_04_14 pdf (Zugriff am 27.02.2016), hier S. 7-8.
15 Stuber, Martin, Gerrendina Gerber-Visser, Marianne Derron:. wie zu Gotthelfs Zeiten? http-//

www bezg.ch/img/publikation/14_4/stuber_04_14 pdf (Zugriff am 27.02.2016), hier S. 7-8.
16 Friedli, Emanuel- Barndutsch als Spiegel bernischen Volkstums 7 Bde. Bern 1905-1927.
17 Atlas der schweizerischen Volkskunde/Atlas de Folklore suisse. Herausgegeben von Paul Geiger

und Richard Weiss, weitergeführt von Walter Escher, Elsbeth Liebl und Arnold Niederer. Basel
1951-1989

18 Atlas der schweizerischen Volkskunde Hg von Paul Geiger und Richard Weiss. Kommentar
Erster Teil. 5 Lieferung. Basel 1950, S. 507.

19 Fur diverse Auskünfte danke ich Hans-Peter Schifferle vom Büro des Schweizerischen Idioti¬
kons (Zurich).

20 Sprachatlas der deutschen Schweiz (SDS). Hg. von Rudolf Hotzenkocherle et al. Band V Bern
1983, Karte 70.

21 Riser, Alfred Volksbrauch und Volksglaube im Emmental. In. Schweizerisches Archiv fur
Volkskunde 24 (1922-1923), S. 61-68, hier S. 67.

22 Gotthelf, Jeremias: Samtliche Werke. Bde. I-XXIV. Erlenbach-Zurich 1921-1959, hier Bd. IV,
S. 213.

23 Riedhauser, Hans Essen und Trinken bei Jeremias Gotthelf. Darstellung und Motivation des
Rekreativen in Alltag und Fest. Bern und Stuttgart 1985, S. 265ff

24 Gotthelf, Jeremias: Sämtliche Werke Bde I-XXIV. Erlenbach-Zurich 1921-1959, hier Bd. XI,
S. 207-208.

25 Gotthelf, Jeremias: Sämtliche Werke: Bde I-XXIV. Erlenbach-Zurich 1921-1959, hier Bd I,
S. 121.

26 Gotthelf, Jeremias: Sämtliche Werke: Bde. I-XXIV. Erlenbach-Zurich 1921-1959, hier Bd XI,
S. 26

27 Barthel, Helene. Der Emmentaler Bauer. Munster 1931, S. 78-79.
28 Barthel, Bauer (wie Anm 27), S. 79-80.
29 Zulliger, Hans: Sichlete. Text nach dem Gedicht «Schnittertanz» Bern 1946.
30 Buhler, Hans- E Sichlete im Roseligarte. Volkslieder-Scene. Langenthal 1912.
31 Hirsbrunner, Gottfried- E Sichlete uf em Lindehof. Volksliederspiel. Bern 1944.
32 Muller, Ernst: A glungnigi Sichlete. Lustspiel in Bernerdialekt Verfasser Ernst Muller Balsthal

1904.
33 Eberhard, Peter: Sichlete. Es barndutsches Volksstuck. Belp 2006.
34 Kobel-Stampfli, Veronika- E Sichlete-Usflug. Erinnerige a ne Chnacht Langnau 1988, S 47-55.
35 Hess, Gottfried: Der Sichletemeje. Bern 1970, S. 7-10.
36 Gerber, Martha Sichlete. E Betrachtig us vergangene Zyte us em Pure-Bruuchtum. In: Alpen-

horn-Kalender 72 (1997), S 133-136
37 Salvisberg, Hanm: Bach- u Woschtag Gschichte vo fruecher Zurich 1999, S. 35-36.
38 Ris, Roland: Bibliographie der berndeutschen Mundartliteratur Selbständig erschienene, rein

oder mehrheitlich berndeutsche Publikationen von den Anfangen bis und mit Erscheinungsjahr
1987 Bearbeitet von Christoph Vogel; Katrin Wegmuller-Wyder et al. Bern 1987 Ich danke
Roland Ris herzlich fur die Einsicht in Datenbank und Quellenverzeichnis des «Berndeutschen
Worterbuchs» sowie fur Gespräche zum vorliegenden Gegenstandsbereich

39 Escher, Walter- Der Sommer im Volksleben. In. Du - kulturelle Monatsschrift 6 (1946), H. 7,
S 19-21.

40 Gotthelf, Jeremias: Samtliche Werke Bde I-XXIV Erlenbach-Zurich 1921-1959, hier Bd XI,
S 207.

41 Gebhardt, Winfried: Feste, Feiern und Events. Zur Soziologie des Aussergewohnlichen. In-
Ders Ronald Hitzler und Michaela Pfadenhauer (Hrsg): Events Soziologie des Aussergewohnlichen.

Opladen 2000, S. 17-31, hier S. 18-19.
42 Bausinger, Hermann: Ergebnisgesellschaft. Facetten der Alltagskultur Tubingen 2015, S. 109-

115
43 Die Sichlete lautet den Winter ein. Vgl http7/www.derbund.ch/bern/nachrichten/Die-Sichlete-

laeutet-den-Winter-ein/story/26683440 (Zugriff am 6.4.2016).
44 Fur ergänzende Informationen und Einblicke in die Teamleistungen des Organisationskomitees

danke ich Walter Dardel, dem langjährigen Präsidenten.

167



Ueli Gyr SAVk 112 (2016), 150-168

45 LID, Mediendienst Nr. 2432 vom 23. September 1999; https://www.lid.ch/medien/mediendienst/
detail/info/artikel/eigentlich-nur-ein-verregneter-montag/ (Zugriff am 25.3.2016).

46 Vgl. www.landfrauen.ch
47 Die Landfrauen von Fräschels waren an der Sichlete in Bern; vgl. http://www.freiburger-

nachrichten.ch/nachrichten-tribuene/die-landfrauen-von-fraeschels-waren-der-sichlete-bern
(Zugriff am 4.4.2016).

48 LID, Mediendienst Nr. 2432 vom 23. September 1999; https://www.lid.ch/medien/mediendienst/
detail/info/artikel/eigentlich-nur-ein-verregneter-montag/ (Zugriff am 25.3.2016).

49 Thematisch wandten sie sich z.B. der Kartoffel zu, dem Getreide, dem Reis, dem Wasser, dem
Wald, dem Behindertensport und zuletzt den Bienen, um nur sie zu erwähnen.

50 Vgl. www.lobag.ch
51 Vgl. www.lid.ch
52 Der LID im Porträt; vgl. https://www.lid.ch/ueber-den-lid/organisation/ (Zugriff am 17.4.2016).
53 LID, Mediendienst Nr. 2432 vom 23. September 1999; vgl. https://www.lid.ch/medien/mediendienst/

detail/info/artikel/eigentlich-nur-ein-verregneter-montag/ (Zugriff am 25.3.2016).
54 LID, Mediendienst Nr. 2534 vom 8. November 2000; vgl. https://www.lid.ch/medien/

mediendienst/detail/info/issue/2534/ (Zugriff am 25.3.2016).
55 Bühler, Renate: Kauft Schweizer Produkte; vgl. http://www.derbund.ch/bern/stadt/-Kauft-

Schweizer-Produkte/story/11353702 (Zugriff am 6.4.2016).
56 Gyr, Ueli: Zwischen Kulinarik und Region: Konstrukte aus der Schweiz. In: Welz, Gisela, Anto¬

nia Davidovic-Walther und Anke S. Weber (Hg.): Epistemische Orte. Gemeinde und Region als

Forschungsformate (Kulturanthropologie, Notizen Bd. 80). Frankfurt a. M. 2011, S. 143-153.
57 Vgl. www.sichlete.ch
58 Gaudy, Denise: In Oberwil wird ein alter Brauch noch gelebt; vgl. https://issuu.com/bielerpresse/

docs/abu_kw33_2013_d9457c978fb98f/4; http://www.limmattalerzeitung.ch/limmattal/region-
limmattal/im-verflixten-37-jahr-ist-es-aus-mit-der-traditionellen-sichlete-129211632 (Zugriff am
24.3.2016).

59 Einwohnergemeinde Oberwil bei Büren; vgl. http://www.oberwil-bueren.ch/index.php/vereine/
lebendige-traditionen (Zugriff am 28.3.2016).

60 Rüesch, Sophie: Im verflixten 37. Jahr ist es aus mit der traditionellen Sichlete; vgl. http://www.
limmattalerzeitung.ch/limmattal/region-limmattal/im-verflixten-37-jahr-ist-es-aus-mit-der-
traditionellen-sichlete-129211632 (Zugriff am 25.3.2016).

61 Vgl. http://wochen-zeitung.ch/Archiv/-sichlete-wie-frueher-bei-den-bauern (Zugriff am 25.3.2016);

http://www.wochen-zeitung.ch/Archiv/beliebte-sichlete (Zugriff am 25.3.2016).
62 Trümpy, Hans: Sichlete in Schwamendingen. In: Schweizer Volkskunde 64 (1974), S. 79-80.
63 Moser, Hans: Vom Folklorismus in unserer Zeit. In: Zeitschrift für Volkskunde 58 (1962), S. 177-

209, hier S. 180.
64 Bodemann, Ulrike: Folklorismus - Ein Modellentwurf. In: Rheinisch-westfälische Zeitschrift

für Volkskunde 28 (1983), S. 101-110.
65 Kapeller, Kriemhild: Tourismus und Volkskultur. Folklorismus - zur Warenästhetik der Volks¬

kultur (Dissertationen der Karl Franzens-Universität Graz, 81). Graz 1991, S. 299.
66 Gyr, Ueli: Neue Kühe, neue Weiden. Kuhverkultung zwischen Nationaltherapie, Stadtevent und

virtueller Viehwirtschaft. In: Zeitschrift für Volkskunde 99 (2003), S. 29-49.
67 Auf der Suche nach dem «Bauernsterben»; vgl. http://www.nzz.ch/bauernsterben-l.2702869 (Zu¬

griff am 23.4.2016).

168


	Erntebrauch und Stadtereignis : Anmerkung zur "Sichlete" in Bern

