
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 112 (2016)

Heft: 2

Artikel: Fotografierte Fasnacht : eine visuelle Spurenreise zum Wandel
volkskundlicher Wissenskultur

Autor: Bürkert, Karin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 112 (2016), 125-149

Fotografierte Fasnacht. Eine visuelle Spurenlese zum
Wandel volkskundlicher Wissenskultur

Karin Bürkert

Abstract:
Der Beitrag fokussiert Fotografien der Fasnacht in Südwestdeutschland, die im Auftrag des

Tübinger Instituts für Volkskunde entstanden sind. Fünf Fotografien zu den Erhebungsarbeiten
des Tübinger Arbeitskreises für Fasnachtsforschung (1961-1969) werden ikonologisch in Relation

zu Fotografien aus anderen Zeitabschnitten sowie den geltenden Bildkonventionen in der
Fasnachtsfotografie analysiert. Eine visuelle Spurenlese macht den epistemologischen Aussagewert

der Fotografien für die Entwicklung der volkskundlichen Wissenskultur der 1960er-Jahre
evident.

Die Fotografie, mit der ich auf diesen Text einstimmen möchte, wurde 1964 in
Wurmlingen bei Tübingen aufgenommen.

«Strohbär mit Treiber. Wurmlingen Kr. Tbg. Fasnacht 1964», LUI-Archiv 25/791.

Zu sehen sind darauf zwei in Stroh gekleidete Personen, die jeweils von einem

Kind in Cowboy-Kostüm begleitet werden. Die regennasse, von Schlamm
überspülte Dorfstrasse nimmt grossen Raum auf dem Foto ein. Sonnenlicht spiegelt
sich in einer braunen Pfütze am rechten Bildrand und zieht die Aufmerksamkeit
unweigerlich auf sich. Die «Strohbären», die von den kleinen Cowboys mit Seil und
Peitsche vor sich hergetrieben werden, wenden dem Fotografen1 den Rücken zu.
Das Foto ist mit einigem Abstand zum Motiv aufgenommen, wodurch die Figurengruppe

aus der Bildmitte zum oberen Bildrand rutscht, an dem ein Bauernhaus

125



Karin Bürkert SAVk 112 (2016), 125-149

mit angebauter Scheune den Hintergrund bildet. Die vom Fotografen abgerückten
Personen sind die einzigen, die auf dem Bild zu sehen sind.

Vieles auf dieser Aufnahme irritiert die üblichen Sehgewohnheiten im
Zusammenhang mit der Fasnacht, in die das Foto mit ein wenig Kontextwissen einzuordnen

ist. Farben, Motiv und Bildkomposition stehen im starken Gegensatz zu den
bekannten Szenerien des abgelichteten Schwellenbrauchs. Marius Risi hat die
visuelle Repräsentation der Basler Fasnacht in der Presse aus kulturwissenschaftlicher

Warte untersucht. Nach Risi gibt es eine klassische Auswahl von Motiv und

Perspektive in der öffentlichkeitswirksamen Brauchfotografie, die auf den
prominentesten Bildern seit nunmehr 100 Jahren in unterschiedlichen Entwicklungsstadien

zu beobachten ist: «In den Bildern regiert die Ästhetik der Ordnung, des

Gleichschritts, der Harmonie. Es dürfen keine Elemente auftreten, die die

komponierte Bildeinheit stören können.»2 Seit in den 1920er-Jahren verstreut
die ersten Pressefotografien der Fasnacht zu sehen waren, hätten sich die
Bildausschnitte zwar über die Jahre verändert, so Risi: Neben Frontalaufnahmen von
Einzelfiguren und Figurengruppen in stimmungsvoll arrangierten Posen seien

seit den 1960er-Jahren das Detail einerseits und die Fasnacht als Massenereignis
andererseits in den Fokus der Kameras gerückt worden.3 Aber gleich ob in der
Detailaufnahme von Kostümierung und Accessoires oder als Teil der Masse - die
traditionell kostümierten Narren stehen stets im Zentrum der fotografierten
Fasnacht.

Nimmt man einen der neueren Bildbände zur «schwäbisch-alemannischen»
Fasnacht zur Hand oder bedient die Bildsuche im Netz, herrscht auch hier die von
Risi beschriebene klassische Bildkonvention vor: Die bunt kostümierten
Oberkörper der Narren mit ihren ausdrucksstarken Maskierungen stehen im Vordergrund,

Zuschauer und räumliche Umgebung bilden den unscharf gestellten
Hintergrund. Die Aufnahmen der Kostüme und der feingeschnitzten Larven bieten
ein gut ausgeleuchtetes Bild der Kunstfertigkeit ihrer Kreateurinnen und Krea-
teure. Die Narren in Gruppen sind einander stimmungsvoll zugewandt oder
wirken machtvoll erhaben in der maskierten Masse.

Dieser Eindruck vom öffentlichen Bild der Fasnacht soll als Hintergrund- und
Vergleichsfolie für die Analyse von Fastnachtsfotografien aus der Sammlung des

Ludwig- Uhland-Instituts für Empirische Kulturwissenschaft dienen. Analysiert
wird eine Auswahl von Diapositiven, die von Mitgliedern des Tübinger
Arbeitskreisesfür Fasnachtsforschung zwischen 1961 und 1966 angefertigt wurden.4 Die
Forschungen des Arbeitskreises standen bereits im Mittelpunkt meiner
wissensanthropologisch ausgerichteten Untersuchung der Produktions- und Transferprozesse

volkskundlichen Wissens zur Fasnacht in Südwestdeutschland.5 Anhand
von Protokollen, Korrespondenzen und Datensammlungen aus den Erhebungsarbeiten

rekonstruierte ich, mittels welcher Praktiken und Routinen der Arbeitskreis

Wissen herstellte, diskutierte und anwendete. Die Fotografien aus den

Erhebungen fielen nicht in das engere Quellenmaterial, da sie in den Publikationen

nur illustrativ eingesetzt wurden und ich in ihnen daher zunächst wenig

126



«Fotografierte Fasnacht: SAVk 112 (2016), 125-149

Aussagewert zur Entwicklung ethnografischer Arbeitspraktiken vermutete, zumal
die unveröffentlichten Dias für mich relativ schwer zugänglich waren.6 Nach einer
erneuten Sichtung revidierte ich diese Vermutung und möchte meine Überlegungen

dazu hier darstellen. Denn in Bezug gesetzt zu Fasnachtsfotografien, die in
den 1930er-, 1950er- und in den 1980er-Jahren7 am Tübinger Institut entstanden

sind, können die Bildzeugnisse durchaus Auskunft über Entwicklung von
Forschungsfragen und ethnografischen Praktiken in der Volkskunde geben.

Die archivierten Fotografien - und das gilt für die Objekte kulturwissenschaftlicher

Sammlungen generell - sind nicht nur kulturhistorische Zeugnisse vergangener

oder fremder Lebensweisen. Als Zeugnisse wissenschaftlichen Arbeitens
und Argumentierens kann die Entwicklung von Epistemen und Paradigmen an
ihnen nachvollzogen werden.8 Der Beitrag plädiert damit für eine stärkere Beachtung

volkskundlicher Sammlungsbestände als Ressource der Wissens- und

Kulturgeschichte. Einzuordnen ist er zum einen in die historische Wissensforschung9
und zum anderen in die Geschichte der Fotografie in der Volkskunde als Quelle
und Methode.10 Die Frage nach dem epistemologischen Wert von Sammlungsbeständen

wird verbunden mit einer ikonologisch orientierten Analyse der
Fastnachtsfotografien, um an den Bildzeugnissen selbst den Spuren der Veränderung
von Forschungsfragen und -methoden nachzugehen. Der Konnex zwischen Sammlung

und Wissensproduktion soll im Folgenden am Tübinger Beispiel näher
betrachtet werden. Zur Kontextualisierung der fünf ausgewählten Fotografien
informiere ich darauffolgend über die Forschungsarbeiten des Tübinger Arbeitskreises

für Fasnachtsforschung und analysiere die Fotografien abschliessend.

Die Fotosammlung des Ludwig-Uhland-Instituts oder: Sammlungsgeschichte
ist Forschungsgeschichte

«Gesammelte Objekte wurden nicht einfach deponiert oder hinter Glas gestellt.
Sie wechselten alltägliche und gelehrte Räume und hatten verschiedene kulturelle
Bedeutungen.»11 Anke te Heesen und E. C. Spary plädieren hier für die analytische

Betrachtung von gesammelten Objekten der Wissenschaft als materielle Kultur,

deren Anschaffungs- und Aufbewahrungsweisen Auskunft über die Entwicklung

von Wissenschaft als soziale und kulturelle Praxis geben können. Die
gesammelten und archivierten Fasnachtsfotografien sind, wie Thomas Overdick in
seiner Bestandsaufnahme zur volkskundlichen Fotografie schreibt, «(mechanisches)

Abbild und (gestaltetes) Bild»12 zugleich. Sie sind gleichsam Medium zur
Beschreibung kultureller Phänomene und «Ergebnis von Formatierungsprozessen»13

im Sinne eines Wissensformats der Volkskunde. Als solches liefern sie

Belege für eine sich wandelnde volkskundliche Wissenskultur. Die Wissenschaftsforscherin

Karin Knorr-Cetina fasst unter diesem Begriff kulturell, politisch und
sozial geformte, historisch und lokal situierte Praktiken, Mechanismen und
Prinzipien, die in einem Wissensgebiet bestimmen «wie wir wissen, was wir wissen».14

127



Karin Bürkert SAVk 112 (2016), 125-149

Darunter fallen explizit gemachte Theorien und Methoden ebenso wie implizite
Routinen, Abhängigkeiten und Machtverhältnisse.

Der Fotobestand der Sammlung des Ludwig-Uhland-Instituts umfasst heute

mehr als lO'OOO Fotografien und dazu mehrere Tausend Klein- und Grossdias.

Aufgebaut wurde die Sammlung bald nach der Gründung des Instituts im Jahr
1933 durch Gustav Bebermeyer und dessen Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter.
Bebermeyer, der vom nationalsozialistischen Regime als Ordinarius des

neugegründeten Lehrstuhls für deutsche Volkskunde eingesetzt wurde, kaufte zunächst

Abzüge für didaktische Zwecke und für die Öffentlichkeitsarbeit des Instituts.15

Neben den Lichtbildern wurden auch Zeitungsausschnitte sowie «Lied- und

Erzählgut [...] von volkskundlich wichtigen Erscheinungen aus allen deutschen

Landschaften und Stammesgebieten»16 gesammelt. «Insgesamt wurden bis 1945

etwa 6'000 eigene Aufnahmen und 2'000 angekaufte Fotografien und Diapositive
in der Sammlung des Instituts vereinigt.»17 Die Dokumentation von Bräuchen
macht den grössten Teil der Lichtbildsammlung aus, daneben sind aus dieser Zeit
Abbildungen zu Wohnformen, zum Handwerk, zur Dokumentation von Trachten
und Sinnbildern archiviert.

Sammlungen wie diese wirkten im ausgehenden 19. Jahrhundert konstitutiv
auf die Herausbildung der Volkskunde als akademisches Fach. Die volkskundlichen

Vereine und staatsgetragenen Unternehmungen wie die amtlichen
Landesbeschreibungen sind Vorläuferprojekte der universitären Volkskunde und wurden

als Sammlungsprojekte gegründet. Die Sammlungen legitimierten eine

wissenschaftliche Beschäftigung mit dem Alltag unterer Bevölkerungsschichten,
bildeten die Grundlage für Wissensvermittlungen und Hessen sich für
politischideologische Ziele instrumentalisieren. Generell bringen Sammlungen Expertenwissen

hervor, denn sie verlangen nach Deutung oder zumindest Klassifikation
ihrer Bestände. Nicht zuletzt sind sie raumgreifend und bedürfen einer
konservatorischen Behandlung, das heisst, sie binden Kapitalien in unterschiedlichster
Form. Sammlungen waren daher, so Lioba Keller-Drescher, stets zugleich Argument

wie Ressource, mit der die Volkskunde zu einer Institutionalisierung
strebte.18

Zunächst verbanden die Fachvertreter mit dem Sammeln keine
Forschungsparadigmen. Sie sammelten, um zu bewahren, nicht um zu forschen.19 «Der Akt
des Sammeins wurde zu einem permanenten, vielleicht auch vergeblichen Kampf
gegen die Vergänglichkeit.»20 Hervorzuheben ist der politische Wert der
Sammlungsbestände: In der nationalsozialistisch geprägten Entstehungszeit des Tübinger

Instituts für Volkskunde dienten vor allem die Fotografien «als Kronzeuge [n]
im völkischen Wissenschaftskonzept»21 zum Nachweis des Fortlebens und der

politischen Überhöhung germanischer Kulte. Fasnachtsfotografien aus der Region,
aber auch aus Bayern, Österreich und der Schweiz nehmen einen grossen Teil der
8'000 Fotografien ein, die bis zum Kriegsbeginn gesammelt wurden. Denn die

regimetreuen Volkskundlerinnen und Volkskundler deuteten die Fasnacht als

agrarischen Fruchtbarkeitsritus «aus der kultischen Tiefe unserer germanischen

128



«Fotografierte Fasnacht» SAVk 112 (2016), 125-149

Vorfahren»22 und unterfütterten damit die ideologische These einer kulturellen
Kontinuität, die von den Germanen zur sogenannten «arischen Rasse» reichte.
Diese «Glorifizierung der Fasnacht» und die räumliche Nähe zum
«südwestdeutschen Narreneinzugsgebiet» sind insofern wahrscheinliche Gründe für den

grossen Bestand an Fasnachtsfotografien in der Tübinger Vorkriegs-Sammlung.23

Schuttig-Figur aus Elzach, Foto angekauft von Hans Retzlaff o. um 1935; LUI-Archiv 25/43.

129



Karin Bürkert SAVk 112 (2016), 125-149

Die Fasnacht und andere Bräuche selbst zu dokumentieren, hiess für Gustav

Bebermeyer, «[n]icht mehr vom Schreibtisch, sondern vom Volke selbst aus» zu
forschen.24 Ziel war es, (im)materielle Kulturgüter zu sammeln, die sich als

Kontinuitätsbeleg und für eine völkische Didaktik und Propaganda eigneten. Um zu
diesem Zweck Fotografien nicht nur ankaufen zu müssen - beispielsweise vom

Elzacher Schuttig vor Hakenkreuz; o.J., um 1935; LUI-Archiv 25/58.

130



«Fotografierte Fasnacht» SAVk 112 (2016), 125-149

Berufsfotografen Hans Retzlaff25 -, sondern auch selbst herstellen zu können,
erstand das Institut bereits 1935 seine erste Fotokamera - zunächst eine unhandliche

9 x 12-Platten-Kamera, die 1936 durch eine erste Leica (und bereits 1937 durch
eine weitere) ergänzt wurde.26

Die sich heute in der Sammlung befindenden Fotografien sind von unterschiedlicher

Qualität und Anmutung. Da die jeweiligen Fotografierenden meist nicht
verzeichnet sind, kann nicht auf fotografisch-technische Kenntnisse oder theoretisch

motivierte Selektionen von Motiv und Perspektive von Einzelpersonen
geschlossen werden. Die Mehrzahl der Fotos nahmen die Institutsmitglieder auf
Tagesexkursionen und Forschungsreisen auf. Die Abzüge überliefern mit den

Worten Utz Jeggles eine «beiläufige und passagere Form der volkskundlichen
Feldbegegnung [...] darin drückt sich eine spezielle Form der Erfahrung aus, die
im Grunde touristisch ist, den volkskundlichen Stoff auspickt und wie eine

Sehenswürdigkeit verschlingt.»27 Entsprechend sind viele Aufnahmen aus den Zuschauerreihen

der Strassenumzüge entstanden. Im Gegensatz zu den hochgradig
inszenierten Fasnachtsfotografien eines Hans Retzlaff, dessen Bilder zeit- und
raumentrückt eine mystische Stimmung herstellen wollten, handelt es sich eher um
Schnappschüsse.

Entsprechend der fasnächtlichen Bildkonvention versuchten die Volkskundlerinnen

und Volkskundler jedoch, möglichst einzelne Maskenfiguren oder

Figurengruppen in den Bildmittelpunkt zu rücken und dem professionellen Ideal
nachzueifern. So findet man selten ein motorisiertes Fahrzeug oder andere Verweise
auf die Gegenwart im Hintergrund. Ein Insignium der damaligen Gegenwart, das

Hakenkreuz, ist hingegen häufig abgebildet und der politisierten Volkskunde
entsprechend nicht zufällig zentral im Bild platziert.

Die Allgegenwart des NS-Symbols wurde nach dem Zweiten Weltkrieg zum
Anlass für eine erste Auseinandersetzung mit der politischen Fachvergangenheit.

Allerdings geschah diese mehr als Retusche denn als Reflexion durch das
Übermalen des Symbols.28 Dieser verhaltene und inkonsequent durchgeführte Versuch
einer ikonografischen Entnazifizierung verweist darauf, dass die Fotos auch nach
1945 weiter in Forschung und Lehre verwendet wurden. Auch die fotografische
Dokumentation des Kanons wurde in der Nachkriegszeit zunächst unbeeindruckt
fortgeführt. Man fuhr weiterhin zu Trachtenfesten und Fasnachtsumzügen und

fotografierte mit den Vorkriegsapparaten, so dass sich ähnliche Motive in den

1950er-Jahren im Archiv wiederfinden. Sukzessive kamen so nach 1945 rund
2'000 Abzüge und mehr als lO'OOO Kleindias zur Sammlung hinzu.29

Einen Wendepunkt in der volkskundlichen Wissenskultur markiert in vielerlei
Hinsicht das Forschungsprojekt «Neue Siedlungen» (1955-1958) unter der
Leitung von Hermann Bausinger. Gegenstand war die «volkskundlich-soziologische»
Untersuchung der Lebensweise und Akkulturationsprozesse der Weltkriegsflüchtlinge

in den für sie errichteten Wohnsiedlungen.30 Erstmals wurden nun
Fotografien im Zusammenhang empirischer Erhebungen mit einer sozialwissenschaftlichen

Ausrichtung gemacht. Gleichwohl zeigt sich an diesem Projekt eine

131



Karin Bürkert SAVk 112 (2016), 125-149

Ungleichzeitigkeit von theoretischem Anspruch und methodisch-analytischer
Reflexion,31 für die die rein illustrative Verwendung der Fotografien in der
Publikation signifikant ist. Im Rahmen eines Studienprojekts zu Fotobeständen der
1950er-Jahre haben der Tübinger Kulturwissenschaftler Ulrich Hägele und die
Studentin Carmen Köhler die damaligen Forscher zu den visuellen Forschungspraktiken

befragt und die Fotografien ikonologisch interpretiert.32 Ihre Ergebnisse

gelten auch für die wenige Jahre später teilweise von denselben Forschenden

aufgenommenen Fasnachtsfotografien. Daher bieten sie valide Bezugspunkte für
die Fotoanalyse, wie später ausgeführt wird.

Waren die Fotografien aus der Vorkriegszeit Teil einer Schausammlung und
noch bis in die 1960er-Jahre für Ausstellungen und Vorträge verwendet worden,
blieben die Kleindias der 1950er- und 1960er-Jahre grösstenteils in den
Archivschränken. Thomas Overdick zufolge war die «anfängliche Medieneuphorie
mit der Neukonstituierung des Faches nach 1945 einem Medienskeptizismus
gewichen».33 Zwar wurde weiterhin viel fotografiert, jedoch verschwand die
Schausammlung im Depot. Im Laufe der 1960er-Jahre verschob sich die Priorität vom
Sammeln und Präsentieren des scheinbar Althergebrachten allmählich zur
empirischen Erforschung soziokulturellen Wandels. Nicht nur in Tübingen verloren die

Sammlungen damit ihren hohen Stellenwert, was mit Einsparungen an Raum und
Pflege für die Bestände einherging. Die Sammelwissenschaft war einer kritisch
hinterfragenden Kulturwissenschaft gewichen, die dem Sammeln als Selbstzweck
mehr reflexartig als reflektiert entgegenwirkte, aber dennoch Fotografien und

Sachquellen zunächst als illustrative Belege weiter herstellte und archivierte.

Die Erhebungen des Tübinger Arbeitskreises für Fasnachtsforschung

Die fünf Fotografien, die später näher betrachtet werden, sind im engeren oder
weiteren Zusammenhang des Tübinger Arbeitskreises für Fasnachtsforschung
entstanden. Die Forschungskooperation wurde 1961 auf Initiative von historisch
versierten Fasnachtspraktikern und Fürsprechern der zwei grossen Narrenvereinigungen

Südwestdeutschlands gegründet.34 Sitz und Leitung des Arbeitskreises
lagen am Tübinger Institut für Volkskunde, wo bereits im Januar 1961 eine
Ausstellung mit dem Titel Schwäbisch-Alemannische Fasnacht einen Überblick zur
Geschichte und zu den regionalspezifischen Erscheinungen des Brauchs geboten
hatte.35 Orientierungswissen in dieser Art zu verdichten, war das Ziel der
praxisorientierten Initiatoren des Arbeitskreises. Denn zwischen 1950 und 1960 hatten
sich zahlreiche Fasnachtsvereine gegründet, die neue Figuren mit Masken und
Kostümen sowie rituelle Praktiken kreierten.36 So bildete sich eine unübersichtliche

Fülle an Veranstaltungsformen und Fasnachtsfiguren heraus, die nun erfasst
werden sollte, um den beteiligten Organisationen den Überblick zu erleichtern.

Obwohl die Fasnacht wie alle anderen «Bräuche im Jahreslauf» zum
völkischideologisch belasteten Kanon der älteren Volkskunde gehört, der im Laufe der

132



«Fotografierte Fasnacht» SAVk 112 (2016), 125-149

1960er-Jahre vor allem in Tübingen zunehmend kritisiert wurde,37 entschied sich

der Ordinarius Hermann Bausinger für die Kooperation mit den Brauchpraktikern.

Er sah darin eine gute Möglichkeit, den klassischen Gegenstand Fasnacht

unter neuen Vorzeichen zu untersuchen. Schon in seiner Habilitationsschrift
«Volkskultur in der technischen Welt» hatte Bausinger gegen die Opposition von
«Volkswelt und technischer Welt» argumentiert, wie sie sich auch in der
Gegenüberstellung «Dorf und Grossstadt» zeige.38 Er stellte die Verwobenheit beider
Sphären heraus, indem er unter anderem an der Fasnacht den «Einbruch des

Neuen und seine Bewältigung»39 aufzeigte und «eine detaillierte, alle örtlichen
Quellen ausschöpfende Untersuchung der Fasnachtsbräuche ungefähr während
der letzten 120 Jahre» einforderte, um so «die Entwicklung und die Grenzen des

historischen Bewusstseins im Volk»40 nachzuzeichnen. Die kanonischen
Forschungsobjekte der,alten' Volkskunde sollten nicht einfach abgeschüttelt, sondern
vielmehr deren Anpassung an sozioökonomische und technologische Entwicklungen

herausgearbeitet werden.
Dies waren die Chancen und Ziele, die Bausinger in der Beschäftigung mit dem

Brauchkomplex sah und die er während der konstituierenden Zusammenkunft des

Arbeitskreises im Dezember 1961 vortrug. Das Protokoll zu diesem ersten Arbeitstreffen

enthält entsprechend eine Agenda von vier Punkten, die erstens die
historische und zweitens die gegenwartsorientierte Erforschung der Fasnacht im
südwestdeutschen Raum vorsah. Sie beschloss drittens eine Beratung der Zünfte und
viertens die Sammlung und Archivierung materieller Zeugnisse des Festes.41

Realisiert wurden diese Arbeitsaufgaben letztlich mit unterschiedlicher Intensität.
Auf den sieben Tagungen, die der Arbeitskreis in der Zeit seines Bestehens

von 1961 bis 1969 durchführte, wurden insbesondere historische Forschungen zur
Fasnacht vorgestellt und diskutiert.42 Die empirische Erhebung der damals
gegenwärtigen Fasnachtsbräuche wurde grossflächig durch studentische Hilfskräfte des

Ludwig- Uhland-Instituts durchgeführt. Von 1962 bis 1964 führten sie mündliche
und schriftliche Befragungen von Gewährspersonen in insgesamt 534 Gemeinden
durch 43 Sie erfragten Brauchpraktiken und Festabläufe, skizzierten historische

Entwicklungen und sammelten gedrucktes Material wie Fasnachtszeitungen und

Veranstaltungsplakate für das Archiv.44

In der Fasnachtswoche 1962 machte sich zum ersten Mal eine grössere studentische

Gruppe zu Beobachtungen und Befragungen mit «Frageplan» und
Fotoapparat in 28 Dörfern im Kreis Hechingen auf. Gleichzeitig begannen die damaligen

Studierenden Hanni Kirchner und Martin Scharfe ihre sechswöchige

Befragungsreise in 134 Orte der Kreise Konstanz, Stockach und Donaueschingen.
1963 wurden die Erhebungen um weitere 154 Orte in den Kreisen Balingen, Horb,
Tuttlingen, Rottweil, Hechingen und Tübingen erweitert45 Die handschriftlich
notierten Antworten zum Frageplan bildeten die Grundlage für die Auswertungen

zu fünf thematisch differenzierten Forschungsarbeiten, die von den Studierenden

verfasst und 1966 im Band Dörfliche Fasnacht zwischen Neckar und Bodensee

publiziert wurden.46 Die Ergebnisse brachen - zumindest teilweise - mit dem

133



Karin Bürkert SAVk 112 (2016), 125-149

bisher veröffentlichten volkskundlichen Wissen zur Fasnacht, das den Schwerpunkt

auf die Beschreibung und Herleitung traditioneller Überlieferungen legte.
Die jungen Forschenden hingegen öffneten aus dem zugrunde liegenden Material
den Blick für soziale Hintergründe wie Prestige und Generationenkonflikt, auf
Versittlichungs-, Ästhetisierungs- und Kommerzialisierungstendenzen sowie auf
die Erklärung von Wandel in Kostüm und ritueller Praxis durch den Einfluss von
populärkulturellen Phänomenen und Transferbeziehungen zwischen Stadt und
Land.

Visuelle Spurenlese einer ethnografischen Annäherung

Nach einer kurzen methodologischen Einordnung der fotografischen Praktiken
im Fasnachtsprojekt werden die Fotografien dem Ansatz Erwin Panofskys folgend
ikonologisch analysiert und zur Wissenskultur der 1960er-Jahre in Bezug gesetzt.
Der Kunsthistoriker Panofsky entwickelte in den 1930er-Jahren ein dreistufiges
Interpretationsschema aus Bildbeschreibung, ikonografischer Analyse von Motiven,

Symbolen und Bildallegorien sowie einer darauf aufbauenden umfassenden

Kontextualisierung des Werks in seinen Produktionszusammenhängen - der iko-
nologischen Interpretation.47 Panofskys Ansatz wurde von Ulrich Hägele als

Interpretationsmethode im Fach eingeführt und weiterentwickelt.48 Als Quelle
dienen fünf Fotografien, die jeweils ein anderes Merkmal volkskundlicher
Forschungspraxis der 1960er-Jahre verdeutlichen und den fotografischen Stil der

Forschergruppe repräsentieren, denn es lassen sich einzelne stilistische Elemente

häufiger im Gesamtbestand der Fasnachtsfotografien der 1960er-Jahre ausmachen.

Für die Selektion der Beispielfotos wurden alle Dias gesichtet und nach Motiven,
Perspektive und Bildausschnitt sortiert sowie weitere stilistische Besonderheiten
wie Fokussierung und Belichtung notiert. Bewusst wurde aus den unveröffentlichten

Fotografien ausgewählt, um die publizierten Abbildungen ins Verhältnis zum
Gros der Forschungsfotos der Dia-Sammlung setzen zu können. Kontextwissen
bieten die archivierten Forschungsunterlagen des Projekts sowie die Publikation
der Forschungsergebnisse. Für meine Dissertation habe ich ausserdem Hermann
Bausinger (Leiter des Arbeitskreises), Herbert Schwedt (Assistent) sowie Martin
Scharfe und Bernhard Losch (studentische Mitarbeiter) zu den Forschungspraktiken

während der Erhebungsarbeiten befragt.
Das Fotografieren wird in diesen Interviews zwar als Bestandteil der

Erhebungsarbeit erwähnt, keiner der Befragten ging jedoch von sich aus näher auf
den intendierten wissenschaftlichen Zweck des Fotografierens im Forschungsfeld
ein. Wie Ulrich Hägele bereits in seinen Interviews zu den Praktiken des visuellen
Forschens im «Neue Siedlungen»-Projekt herausstellte, war das methodische Wissen

zum Einsatz des Fotoapparats in der Forschung gering.49 Die «fotovisuelle
Studie» des US-amerikanischen Anthropologen John Collier sowie die Anleitungen

des französischen Ethnologen Marcel Maget zum Nutzen der Fotokamera in

134



«Fotografierte Fasnacht» SAVk 112 (2016), 125-149

der Feldforschung waren bis in die 1970er-Jahre in der deutschen Volkskunde
selten rezipiert worden.50 Die Gespräche mit den Fasnachtsforschern bestätigen
den amateurhaften, eher unreflektierten Umgang mit der Kamera. Fotografiert
worden sei letztlich zum Zweck der Illustration und der Dokumentation. Hägele
und Wolfgang Brückner sehen die Ursachen «für die unbekümmerte, ja kritiklose
wissenschaftliche Bildpraxis»51 in der Herkunft des Faches aus der Germanistik
mit ihrem starken Bezug auf das geschriebene Wort begründet.52 Bis heute habe

man versäumt, bestätigt auch Thomas Overdick, «sich eingehend mit dem Medium
auseinanderzusetzen».53

Fotografierende Ethnografen sind zwar in der Regel keine ausgebildeten
Fotografen, aber ihre Bilder entstehen dennoch in einem professionellen Kontext.54

Dieser Kontext ist geprägt von Wissensbeständen und mehr oder minder bewusst

gemachten Intentionen in Verbindung mit den Forschungsergebnissen. Insofern

transportieren die vorliegenden Fotografien wissenschaftliche Sichtweisen auf die
Fasnacht. Die sich wandelnde Wissenskultur in den 1960er-Jahren verdichtet sich

visuell in ihnen. Entsprechend beleuchten sie eine Fasnacht jenseits der etablierten
Bildkonvention, die auch die ethnografische Annäherung an das Feld ins Bild
setzt. Denn mit der Einführung soziologischer Theorien und Begriffe ging eine
eher zögerliche Aneignung methodischer Wissens- und Erfahrungsbestände einher.

Die «Scheu des Fotografen vor dem Feld»55

In den ersten Tagen während der Fasnacht 1962 bewegten sich die Studierenden
mehr oder weniger teilnehmend beobachtend durch das Fest. Viele der überwiegend

protestantischen Studierenden erlebten die Fasnacht zum ersten Mal und
erfuhren sie laut Hermann Bausinger als «Exotik im eigenen Land»56, die eine

Eingewöhnungsphase nötig machte. Zunächst habe man die Rolle von Fasnachtstouristen

angenommen, um das Fest mitzuerleben, Hemmungen abzubauen und
den «Merkwürdigkeitsblick»57, also die Aufmerksamkeit für das Fremde und
Verwunderliche zu nutzen, um daraus weitere Forschungsfragen zu generieren. Aus
dieser Haltung folgte ein Zugang zur Fasnacht, der von der unbeteiligten Beobachtung

und einer gewissen Berührungsangst - eventuell aber auch von Respekt vor
dem Feld - geprägt ist.

Von diesem Zugang zeugt die Fotografie, die einen Heischebrauch in Welschingen

bei Engen einfängt. Zu sehen sind eine Menge Kinder und einige Erwachsene,
die sich um zwei uniformierte Zunftmitglieder scharen. Die meisten Personen
stehen mit dem Rücken zum Fotografen, der einigen Abstand zur Gruppe wahrt. Es

wirkt, als hätte sich dieser von hinten angeschlichen, vielleicht um das Geschehen
nicht zu stören. Die Kinder tragen unterschiedliche populäre Verkleidungen.
Jedoch ist der Fotograf nicht ganz unbemerkt geblieben; ein Junge in der hintersten

Reihe mit einem Zylinder auf dem Kopf dreht sich im Moment der Aufnahme

135



Karin Bürkert SAVk 112 (2016), 125-149

«<Betteln> mit Zunft/Welschingen 1962», Fotograf vermutlich Martin Scharfe; LUI-Archiv 25/259.

um und blickt direkt in die Kamera, ebenso wie ein Kind am linken unteren Bildrand

und ein Mädchen aus der Bildmitte. Es wirkt, als hätten die Kinder den
Fotografen ertappt. Keines der Kinder lächelt, ihr Blick wirkt im Gegenteil fast miss-
trauisch. Das Foto transportiert die Scheu des Fotografen vor dem fremdartigen
Ritual, und deckt umgekehrt die Exotik der Anwesenheit der Forschenden auf,
die in das Brauchgeschehen eindringen. Zumindest in den Dörfern war der sonst

übliche Fasnachtstourismus ein noch unbekanntes Phänomen.
Wie das Einstiegsfoto mit den beiden Strohgestalten und den Cowboys, lässt die

Welschinger Fotografie ein «zögerlich-distanziertes Verhältnis zum Feld
erkennen»58, das sich nach Hägele auch auf den Fotografien aus dem «Neue Siedlungen»-

Projekt wiederfindet. Diese Scheu mag auf anfängliche Berührungsängste
zurückzuführen sein. Möglicherweise fehlte den Amateuren der «fotografische Biss»59,

wie Hägele vermutet. Sie kann aber auch auf eine respektvolle Distanz und die
bewusste Vermeidung einer Inszenierung verweisen, wie sie Marcel Maget in
seinem Leitfaden für die Benutzung des Fotoapparats im Feld gefordert hat.60

Die Vermeidung der Inszenierung einer vermeintlich ausschliesslich traditionellen

Erscheinung des Festes ist generelles Merkmal der Fotografien. Immer wieder

werden beispielsweise die damals üblichen Karnevals-Kostümierungen Cowboy

und Indianer selbstverständlich neben zünftigen Figuren abgebildet. Auch
wenn Maget nicht rezipiert wurde, offenbart sich darin eine bewusste Abgrenzung
zur Bildkonvention und möglicherweise auch zur inszenierten Fasnachtsfotografie
der 1930er-Jahre.

136



(Fotografierte Fasnacht» SAVk 112 (2016), 125-149

«Nervöse Auffangorgane»61 und Tradition

Als «nervöse Auffangorgane» bezeichnete der für die Volkskunde einflussreiche

Kunst- und Kulturwissenschaftler Aby Warburg (1866-1929) «Bildformeln,
die Zeitstimmungen einfangen, spiegeln und binden».62 In seinem Bildatlas
«Mnemosyne» sammelte er unter anderem Werbeanzeigen und Illustriertenbilder und
setzte sie in Relation zu Bildern aus der Antike oder zu Fotografien ritueller Praktiken

und Folklore.63 Diese Art, Verbindungen zwischen Tradition und Moderne
zu sehen, findet sich auch in Hermann Bausingers Habilitationsschrift wieder und

mag zu einer vermutlich bewussten Inszenierung der verschiedenen Pole des

Populären auf den Fasnachtsbildern beigetragen haben. Die folgende Fotografie
wurde zwar bereits vor den Erhebungsarbeiten, vermutlich auf einer Exkursion
des Ludwig- Uhland-Instituts, aufgenommen, steht jedoch repräsentativ für das

Ins-Bild-Setzen der Versatzstücke moderner Konsumkultur als Kontrapunkt zu
den Fastnachtsfiguren in traditioneller Kostümierung.

Im Mittelpunkt der Fotografie ist ein Bad Dürrheimer Salzhansel abgebildet.
Die Figur ist in ein weisses Flecklegewand aus kleinen Salzsäckchen gekleidet. Der
Hansel hat seine Gesichtslarve abgesetzt und läuft mit seinem Stab in der Hand
und starrem Gesichtsausdruck auf einem Gehsteig. Die Fotografie ist von der

gegenüberliegenden Strassenseite aufgenommen worden - wieder mit einigem
Abstand zum Motiv, so dass ein grosser Teil des Bildes von der betonierten Strasse

eingenommen ist, die in einer Rechtskurve um das im Hintergrund zu sehende

«rNarrentreffen Saulgau 4/5 II. 1961 Bad Dürrheim (Salzsäckle)»; Fotografunbekannt,
LUI-Archiv 25/873.

137



Karin Bürkert SAVk 112 (2016), 125-149

Gebäude verläuft. Die Strasse ist mit einer dünnen Schicht grauen Schneematsches

belegt, auf der zahlreiche Fussabdrücke auszumachen sind. Es handelt sich

also vermutlich um einen heimkehrenden Narren nach dem Umzug. Im Hintergrund

ist ein Lebensmittelgeschäft zu sehen, in dessen Schaufenstern Konservendosen

aufeinandergestapelt sind. Grell weiss hebt sich darauf ein Reklameschriftzug

für Bohnenkaffee und Bratheringe mit überdimensioniert abgebildeten
Preisen ab. Die weisse Maskenfigur verschwindet fast vor den rot umrandeten
Schaufenstern, die die Aufmerksamkeit der Rezipienten auf sich ziehen.

Ein Bild mit ähnlichem Gehalt ist in der Publikation der Forschungsergebnisse
abgedruckt. Es zeigt zeitgenössisch und traditionell verkleidete Figuren vor einem

Ladengeschäft, das vor seiner Eingangstür nebst Warenautomat auf Schiefertafeln
für Kutteln, Tomaten und Mischobst wirbt.64 Unübersehbar stellen diese Fotografien

eine Gegenerzählung zum konventionellen Fasnachtsbild dar. Denn bis heute
achten Presse und Narrenvereinigungen darauf, Zeugnisse der Moderne wie
Autos oder eben die urbane Kulisse mit ihren Insignien des Konsums auszublenden.

Mit seinen privat geschossenen Fotos auf Fasnachtsumzügen hatte Hermann
Bausinger bereits in den 1950er-Jahren begonnen, diese Konvention zu brechen.65

Möglicherweise orientierten sich seine Studierenden an dieser Sichtweise auf die
Lebenswelt. Der Versuch, die bisher in öffentlichen Darstellungen ausgeblendeten

Nebenschauplätze ins Bild zu setzen, mag auch einem medienkritisch motivierten
ästhetischen Trend der 1960er-Jahre geschuldet sein, der die Visualisierung des

Alltags in ungeschönter Authentizität anstrebte.66

Besonders augenfällig verstösst die aus der Ferne aufgenommene singulare
Narrenfigur gegen die Konvention der völkischen Fasnachtsfotografie, die entweder

die Gruppe der Feiernden als starkes, einigendes Element glorifizierte oder
aber die Einzelfigur als Abbild einer Tradition häufig aus der Froschperspektive
ins Bild setzte. Das Foto transportiert im Gegenteil hierzu eine fast trist anmutende

Stimmung.

Der Blick hinter die Kulissen

Im Zentrum obiger Abbildung sitzen drei Narrenfiguren auf einem Holzstapel
vor einem graugetünchten Haus. Wieder hält der Fotograf einigen Abstand zu
seinem Motiv. Die linke Narrenfigur, auf der Bildbeschreibung als «Domino»
bezeichnet, trägt ein Gewand, das aus verschiedenfarbigen Stoffflicken
zusammengesetzt ist. Die Figur sitzt breitbeinig da, die Hände im Schoss. Die freundlich
dreinblickende Larve mit rotem Kopftuch ist der Kamera zugewendet. In der

Mitte sitzt die «Hexenfigur», deren Larve jedoch eher wie eine rassistische Parodie
eines Schwarzafrikaners aussieht.67 Auch sie hat lässig ihre Beine übereinander-

geschlagen und trägt ein buntgemustertes Gewand. Die dunkelbraune Larve ist
ebenfalls zur Kamera gewandt. In der Hand hält die Hexe einen langen Stab, der

ihr schräg über die Larve ragt. Wie die anderen beiden trägt auch die dritte Figur

138



«Fotografierte Fasnacht» SAVk 112 (2016), 125-149

«Tailfingen Kr. Hechingen Domino, Hexenhäs, Schantle/Fasnachtsmontag 1962»; Fotograf
unbekannt; LUI-Archiv 25/145.

grobe Stiefel, darüber das farbenfrohe Fleckengewand einer Schantle-Maske68.

Die Larve allerdings hat das Schantle nicht auf dem Gesicht, sondern hochgeklappt

auf dem Kopf liegen, so dass das Gesicht eines pubertierenden Jungen
erkennbar wird, der entspannt in die Kamera lächelt. Das Gesicht des Jungen stellt
ein Überraschungsmoment auf dem Bild dar. Denn kennzeichnend für die
schwäbisch-alemannische Fasnacht ist die Anonymisierung der Feiernden als Merkmal
der Gegenwelt, das von den Vereinen teilweise streng gefordert und von den

Fotografierenden üblicherweise so verbreitet wird.
Das Foto zeigt somit einen intimen Moment ausserhalb des Brauchreglements.

Vielleicht gönnten sich die Jugendlichen einen Moment Ruhe von dem Trubel und
wurden vom Fotografen überrascht. Dagegen spricht allerdings das entspannte
Lächeln des Schantle-Jungen, das nichts mit dem Misstrauen der Kinder auf dem

Welschinger Bild gemein hat. Vermutlich hatte der Fotograf um Erlaubnis gebeten,
die Gruppe aufnehmen zu dürfen. Da alle drei in die Kamera blicken, waren sie

sich jedenfalls der Aufnahme bewusst. Der Fotograf näherte sich jedoch nicht

genug, um eine Aufnahme gemäss der Bildkonvention zu erhalten. Das Foto wirkt
unprätentiös, die nonchalanten Körperhaltungen stehen in vollem Gegensatz
zu den teils angestrengt ausgelassenen Posen konventionell abgebildeter Narrenfiguren.

Die Fotografie zeugt von einer Annäherung an die Beforschten. Es mag kein
Zufall sein, dass diese Annäherung zunächst gegenüber Jugendlichen stattgefunden

hat, wie es Herbert Schwedt auch für die Erfahrungen im «Neue-Siedlungen»-

139



Karin Bürkert SAVk 112 (2016), 125-149

Projekt berichtet: «Ich fotografierte gerne die sogenannten Halbstarken, weil man
mit denen ziemlich gut reden konnte [,..].»69 Dass übrigens die zur Illustration
abgebildeten Fotografien in der Publikation den Eindruck stärkerer Nähe vermitteln,

ist einer nachträglichen Bearbeitung geschuldet. Dieser Eindruck entsteht,
weil Bildausschnitte vergrössert wurden, um so teilweise letztlich doch wieder der
Konvention zu entsprechen. Die Unterscheidung von Bild und Fotografie ist somit

wichtig für deren Analyse. Wie die Sozial- und Kulturanthropologin Barbara Wol-
bert in ihrer Studie zur sozialanthropologischen Fotografie konstatiert, ermöglicht
die bearbeitete Abbildung «eine visuelle Konstruktion ethnografischer Autorität
[...], die die literarische stützt»70. Bereits die Sozialanthropologen George Marcus
und Dick Cushman belegen in ihrer wissensanthropologischen Untersuchung der

rhetorischen, narrativen und visuellen Elemente in Ethnografien die Funktion der

Fotografie im Text als Zeugnis für die Anwesenheit des Fotografen und die
feldforschende Beschäftigung mit den Anwesenden.71 Sie kann aber, wie Wolbert
kritisch feststellt, ebenfalls zu einem Medium werden, das eben diese Autorität
infrage stellt und die Unsicherheiten und Unwägbarkeiten in der Feldforschung
bezeugt. Diese Unwägbarkeiten, als «Scheu des Fotografen vor dem Feld»

interpretiert, offenbart auch das Foto vom Heischebrauch aus Welschingen (Abb. 4),
das - wie die anderen hier vorgestellten Fotografien - bezeichnenderweise nicht

publiziert wurde.

Kapital und Prestige

Die veröffentlichten Fotografien wurden rein illustrativ verwendet. Nie wurden
sie als Beleg oder gar als analytische Grundlage einer Argumentation herangezogen.

Dabei drängen sich bei einigen Fotos Assoziationen zu Textpassagen aus der
Publikation Dörfliche Fasnacht zwischen Neckar und Bodensee geradezu auf, so

auch bei der vorliegenden Fotografie, die auf dem Narrentreffen in Messkirch 1966

entstanden ist. Sie wird von zwei Personen dominiert - im Vordergrund die Kabis-
doesen-Maske, deren Oberkörper die rechte untere Bildfläche einnimmt. Die
Figur gehört zu einer der «neuen Masken», die seit den 1950er-Jahren vielfach im
Umkreis der Hegau-Bodensee-Region kreiert wurden. Sie beruft sich thematisch
auf den Kohlanbau in der Region. Die aus Holz gefertigte Maske bildet einen

Kohlkopf nach, ausgestattet mit brauner wurzelartiger Nase und einem langen
Strunk, der von der Kopfmitte aus senkrecht nach oben weist. Die Kohlfigur ist
aber nur scheinbar das Bildmotiv, denn die Bildmitte wird von einem Narrenfunktionär

dominiert, der mit seinem massigen Körper hinter der Maskenfigur steht.

Als Vereinsfunktionär ist der Mann durch seine zahlreichen Orden und Medaillen
um seinen Hals und am Revers seines dunkelblauen Anzugs erkennbar. Er trägt
einen hellen Hut, der vom Bildrand abgeschnitten ist. Links neben ihm ist der Arm
eines weiteren Zunftmannes zu erkennen. Aus dem halbgeöffneten Mund des

Mannes ragt eine dicke, noch recht lange Zigarre, die Assoziationen von Macht

140



«Fotografierte Fasnacht» SAVk 112 (2016), 125-149

«Kabisdoesen / Narrentreffen Messkirch 13.11.66, Aach/Kreis Stockach»; Fotograf unbekannt;
LUI-Archiv 25/605.

141



Karin Bürkert SAVk 112 (2016), 125-149

und Arroganz hervorruft. Diese Deutung wird unterstrichen durch den Blick des

Mannes: Die Augen mit dicken Tränensäcken sehen direkt in die Kamera, jedoch
ohne ein Lächeln anzudeuten. Sie wirken halb gutmütig, halb erhaben, vielleicht
aber auch ein wenig unwillig. Der Bildausschnitt deutet auf einen Schnappschuss
hin, mit dem der Funktionär möglicherweise nicht ganz einverstanden war.

Utz Jeggle untersuchte als studentischer Mitarbeiter des Arbeitskreises die
«sozialen Grundlagen» für die Initiative zur Gründung von Narrenvereinen und
stellte fest, dass die «Prestigeträger» einer Gemeinschaft die Ideengeber der
Fasnacht massgeblich beeinflussen. So werde die Initiation neuer Fasnachtsbräuche

gewissermassen geteilt. Während die Kreateure zwar über einen «festen sozialen
Status innerhalb der Gesellschaft» verfügen sollten, jedoch nicht unbedingt
ortstämmig oder wohlhabend sein müssten, seien es die «Angesehensten im Dorf»,
die sich hinter die Initiatoren stellen müssten und mit ihrem symbolischen und
ökonomischen Kapital zur Verwirklichung einer Brauchidee beitrügen. Präsidenten

und Geldgeber der Vereine seien daher nicht selten wohlhabendere Unternehmer

oder Bürgermeister mit hohem Einfluss auf die Dorfgemeinschaft.72 Der
Funktionär hinter der neuen Maske verbildlicht diese Patronage treffend.
Veröffentlicht wurde das Foto jedoch wiederum nicht, bleibt es doch formal gesehen ein

Schnappschuss, dessen Sinngehalt in engem Zusammenhang mit dem Text
interpretiert hätte werden müssen, zumal das Foto erst 1966, also im Veröffentlichungsjahr

des Bandes, gemacht wurde. Dennoch könnte es auf einen analytisch geschärften

Blick verweisen.

Generell lässt sich eine zeitliche Veränderung der Aufnahmeperspektive
feststellen, die einen Hinweis auf die Vertrautheit mit dem Feld liefert. Im Gegensatz
zu den Fotos aus den frühen 1960er-Jahren sind diese und einige andere
Fotografien aus unmittelbarer Nähe aufgenommen worden. Die Fotografierenden
stehen nun nicht mehr ausserhalb, sondern mitten unter den Feiernden. Häufig
werden nun Umzüge aus einer erhöhten Stellung aufgenommen, die den Zugang
zu Fenstern und Baikonen für eine privilegierte Sicht auf das Geschehen belegt.

Populäre73 Kreativität

Einen Grossteil der publizierten und archivierten Fotografien machen die Bilder

von «neuen Masken» im gleichnamigen Beitrag von Hanni Kirchner aus. Sie

liefert mit ihrer Untersuchung nicht nur eine Dokumentation der neu kreierten
Figuren, sondern erklärt auch die soziokulturellen Bedingungen ihrer Entstehung
und interpretiert sie vor dem Hintergrund historisierender und ästhetisierender
Tendenzen.74 Handelte es sich bei den meisten der bisher gezeigten Aufnahmen

um Schnappschüsse, so sind die Fotos der neuen Masken immer mit dem Ziel
arrangiert, die Formen und Ausprägungen der Kostüme genau zu dokumentieren.

Häufig werden die Maskenfiguren dafür von vorne und hinten, teilweise sogar von
der Seite fotografiert, also analog zu den klassischen Prinzipien der detailgetreuen

142



«Fotografierte Fasnacht» SAVk 112 (2016), 125-149

«Kleine Quake / Ehingen /Hegau 1962»; aufgenommen von Martin Scharfe oder Hanni Kirchner;
LUI-Archiv 25/185.

Aufnahme in der volkskundlichen Sammlungsfotografie. Dokumentiert wurde
hier jedoch nicht zur Rettung des überlieferten Alten, sondern zur Inventarisation
des Neuen. Kirchner zielte auf den Beleg einer populären Kreativität als Gegen-

143



Karin Bürkert SAVk 112 (2016), 125-149

argument zum Vorwurf der Nachahmung, den ältere Zünfte Neukreationen
gegenüber vorbrachten.75 Bei genauerer Betrachtung zeigt sich die divergierende
Zielsetzung auch in der fotografischen Technik.

Auf dem ausgewählten Foto ist eine «Quake»76 aus Ehingen im Kreis Hegau
abgebildet. Die Person unter dem Kostüm breitet beide Arme aus, um die im
Halbkreis nach unten verlaufenden gezackten Flügelärmel des Kostüms zu zeigen.
Obwohl die Figur damit eine Pose einnimmt, wirkt das Foto sehr nüchtern: Der
braune, vom Regen matschige Boden nimmt den grössten Raum im Hintergrund
des Bildes ein. Die Quake steht mit von Dreck bespritzten Gummistiefeln auf
einer ungeteerten Einfahrt zu einem dörflichen Gehöft, in dessen Hintergrund
mit einem Bagger Bauarbeiten ausgeführt werden, während ein Mann mit einer
Schaufel auf der Baustelle zugange ist. Die Fotos für Kirchners Aufsatz sind zum
Teil nicht während der Fasnachtswoche aufgenommen worden - es wäre schlicht
nicht möglich gewesen, in dieser kurzen Zeit alle Orte mit neuen Figuren
aufzusuchen. Aus diesem Grund hatte man die Informanten gebeten, die Masken und
Kostüme für das Foto anzuziehen und die Besonderheiten des Häs' auf dem Foto
darzustellen.77 Die Aufnahme ist damit zwar gestellt, aber nicht inszeniert: Weder
auf die Platzierung der Figur in der Bildmitte, noch auf den exakten Bildausschnitt
und einen ruhigen oder stimmungsvollen Hintergrund wurde geachtet. Im
Vergleich zu den fotografierten Einzelmasken der 1930er-Jahre wurden die «neuen
Masken» zwar formal ähnlich aufgenommen, transportieren aber weder Erhabenheit

noch wirken sie glorifizierend und zeitlos.
Mehr als 20 Jahre nach den Erhebungen des Arbeitskreises wurden im Studienprojekt

«Wilde Masken» wieder Kostümierungen in der schwäbisch-alemannischen

Fasnacht fotografiert. Das Projekt widmete sich unter der Leitung von Gottfried

Korff den «bricolageartigen» Techniken des «wilden» Verkleidens jenseits
der zünftigen Tradition.78 Diesmal waren es aber nicht die traditionellen, sondern
die «ephemeren Masken»79, die von den Forschenden untersucht wurden. Es galt,
die Kostümierungspraktiken jenseits der Narrentreffen zu untersuchen. Besucht
wurden also die Lumpenbälle und «bunten Abende», wo vom Arzt aus der
Schwarzwaldklinik bis zum Zorro sämtliche populärkulturellen Idole verkörpert
wurden.

Auch hier ist davon auszugehen, dass viele Motive bewusst ins Bild gesetzt wurden,

um die Details der aufwändigen, meist selbst fabrizierten Kostüme zu
dokumentieren. Von einem von aussen inszenierten Arrangement kann hier jedoch
nicht gesprochen werden, gehört die Inszenierung doch im Kontext der performa-
tiven Herstellung des Selbst in den 1980er-Jahren längst zum sozialen Handlungsrepertoire.

Im Gegensatz zu den nüchternen Aufnahmen der 1960er-Jahre

transportieren die Fotos aus dem Studienprojekt der 1980er-Jahre die ausgelassene

Stimmung, die man auf Fasnachtsveranstaltungen erwartet. Die Bilder wurden aus

nächster Nähe, teils in der tanzenden Menge aufgenommen, so dass hier auf eine
teilnehmende Beobachtung im Sinne einer unmittelbar geteilten Erfahrung
seitens der Forschenden geschlossen werden kann. Die Fasnachtsfotografien aus

144



«Fotografierte Fasnacht» SAVk 112 (2016), 125-149

«Schminkmaskierung, Strassenfasnacht, Konstanz, Fasnachtssonntag», Fotograf unbekannt aus
dem Studienprojekt«Wilde Masken», 1988; LUI-Archiv 51/19.

dem Studienprojekt visualisieren deutlich den Fortschritt der methodischen
Ausbildung und Reflexion am Institut.80 Mit diesen neueren Bildern, die 1989 in einer

Ausstellung mit dem Titel «Wilde Masken» gezeigt wurden, präsentierte das

Ludwig- Uhland-Institut ein weiteres Mal kulturwissenschaftlich gerahmte Blicke
auf die schwäbisch-alemannische Fasnacht jenseits der Bildkonvention.

Fotos als Zeugnisse der Wissenskultur

Die analysierten Fasnachtsfotografien dienten einer Spurenlese auf der Suche

nach Indizien einer sich wandelnden Wissenskultur der Volkskunde. Drei aus
dieser Spurenlese entwickelte Aussagen möchte ich zum Schluss herausstellen:
Erstens zeigen die Fotos ein unkonventionelles Bild des Fasnachtsfestes, das sich

insbesondere gegen die hochgradig inszenierten Bilder einer glorifizierten und

politisierten schwäbisch-alemannischen Fasnacht der 1930er-Jahre stellt. Zweitens
sind sie visuelle Zeugnisse der ethnografischen Annäherung an die Fasnacht als

Erlebnis von «Exotik im eigenen Land» und lassen so Rückschlüsse auf die
Entwicklung methodischer Forschungspraxis zu. Drittens spiegeln sich in den
Abbildungen die neuen Fragestellungen einer empirisch forschenden Kulturwissenschaft,

die den Schwellenbrauch als populäre Kultur mit sozialen Hintergründen
im sichtbaren Zusammenspiel von Tradition und Moderne versteht.

145



Karin Burkert SAVk 112 (2016), 125-149

Der Beitrag verdeutlicht damit den epistemologischen Wert ethnografischer
Fotografien. Sie sind nicht nur visuelle Zeugnisse vergangener Lebensweisen,
sondern sie visualisieren wissenschaftliche Arbeits- und Argumentationsweisen in
ihrer jeweiligen Situierung. Als Konsequenz lasst sich aus dieser Feststellung der

Auftrag ableiten, den Sammlungsbestanden des Faches wieder grossere Aufmerksamkeit

zu schenken. Das heisst, Zuganglichkeiten, Systematisierung und Konservierung

zu verbessern, um das vorhandene Material anschlussfahig fur neue

Fragestellungen einer historischen Kulturanalyse des (Forschungs-)Alltags zu
machen.

Anmerkungen
1 Der Beschriftung des Dias nach zu urteilen, war der Fotograf vermutlich Herbert Schwedt, da¬

maliger Assistent am Tubinger Institut fur Volkskunde
2 Risi, Marius Fasnacht aus der Dunkelkammer Von der Wechselwirkung zwischen Brauch und

Bild In Christine Burckardt-Seebass, Josef Mooser, Philipp Sarasin, Martin Schaffner (Hg)
Zwischentone Fasnacht und stadtische Gesellschaft in Basel 1923-1998 Basel 1998, S 149-160,
hier 151-152 Risi spricht von einer «Bilderflut» zur Fasnacht ab den 1930er-Jahren

3 Risi, Fasnacht (wie Anm 2), S 153
4 Vgl Bausinger, Hermann u a (Hg) Dörfliche Fasnacht zwischen Neckar und Bodensee Tubin

gen 1966
5 Burkert, Karin Fasnacht erforschen Zur Herstellung und Vermittlung von Kulturwissen (1961-

1969) Tubingen 2015
6 In Ermangelung eines Lichttisches ist der Zugriff auf die Dias heute mit einigem Aufwand ver

bunden, vermutlich wurden sie deshalb auch in den einschlägigen Publikationen zur Sammlung
bisher noch keiner tiefergehenden Analyse unterzogen An einer verbesserten Zuganglichkeit
der Bestände wird gegenwartig aber wieder verstärkt gearbeitet

7 In den 1980er-Jahren fand das letzte grossere Forschungsprojekt («Wilde Masken») zur Fasnacht

statt, das spater naher dargestellt wird
8 Diese Perspektive auf die Wissensformate der Volkskunde schliesst an die Forschungen im

Rahmen des DFG-Forschungsverbundes «Volkskundliches Wissen und gesellschaftlicher
Wissenstransfer zur Produktion kultureller Wissensformate im 20 Jahrhundert» an Dort wurden

die Begriffe «Wissensformat», «Wissensmilieu» und «Wissensraum» geprägt, um Akteure,
Praktiken und Situativitat der volkskundlichen Wissensproduktion naher zu erfassen, vgl
Kaschuba, Wolfgang u a Volkskundliches Wissen und gesellschaftlicher Wissenstransfer zur
Produktion kultureller Wissensformate im 20 Jahrhundert (DFG-Forschungsverbund) In
Michael Simon u a (Hg) Bilder Bucher Bytes Zur Medialitat des Alltags Munster 2009,
S 183-199

9 Neuere Forschungen hierzu sind in oben genanntem Forschungsverbund «Volkskundliches Wis¬

sen» entstanden, u a Lioba Keller-Drescher Vom Wissen zur Wissenschaft Ressourcen und
Strategien regionaler Ethnografie (1820-1950) Erscheint 2017 in der Forschungsreihe der
Kommission fur geschichtliche Landeskunde in Baden-Württemberg, Fenske, Michaela
Kulturwissenschaftliches Wissen Goes Public Einblicke in den Aktionsraum von Wissenschaft und
Öffentlichkeit am Beispiel volkskundlicher Enzyklopädien In Historische Anthropologie 19

(2011), S 112-122, Gisela Welz u a (Hg) Epistemische Orte Gemeinde und Region als

Forschungsformate Frankfurt a M 2011, Zur wissenschaftstheoretischen Betrachtung von Sammlungen

siehe v a Te Heesen, Anke, E C Spary (Hg) Sammeln als Wissen Das Sammeln und
seine wissenschaftsgeschichtliche Bedeutung Gottingen 2001, speziell zur Tubinger Sammlung
Konig, Gudrun M (Hg) Anschauungsmaterial Fachgeschichte als Sachgeschichte Tubingen
2007, Hagele, Ulrich, Gudrun M Konig (Hg) Völkische Posen - volkskundliche Dokumente
Hans Retzlaffs Fotografien 1930-1945 Marburg 1999

10 Einschlagig hierfür sind die Arbeiten von Hagele und Overdick, siehe u a Hagele, Ulrich Foto-
Ethnographie Die visuelle Methode in der volkskundlichen Kulturwissenschaft Tubingen 2007,

146



«Fotografierte Fasnacht» SAVk 112 (2016), 125-149

Overdick, Thomas. Photographing Culture Anschauung und Anschaulichkeit in der Ethnographie.

Zurich 2010.
11 Te Heesen, Anke, E. C. Spary. Sammeln als Wissen In. Heesen, Spary, Sammeln (wie Anm 9),

S. 12
12 Overdick, Photographing Culture (wie Anm 10), S. 16.
13 Dietzsch, Ina, Wolfgang Kaschuba, Leonore Scholze-Irrlitz' Horizonte ethnografischen Wis¬

sens. In Dies. (Hg)' Horizonte ethnografischen Wissens Eine Bestandsaufnahme. Köln u a.

2009, S 7-15.
14 Knorr-Cetma, Karin Wissenskulturen Ein Vergleich naturwissenschaftlicher Wissensformen

Frankfurt a M 2002, S 11.
15 Vgl. Hesse, Wolfgang, Christian Schroter' Sammeln als Wissenschaft Fotografie und Film im

«Institut fur deutsche Volkskunde Tubingen» 1933-1945 In: Zeitschrift fur Volkskunde 81

(1985), S. 51-75, hier S. 54. Zur politisch instrumentalisierten Einsetzung und Person des
Nationalsozialisten Bebermeyer, vgl Besenfelder, Sabine: «Staatsnotwendige Wissenschaft» Die
Tubinger Volkskunde in den 1930er und 1940er Jahren. Tubingen 2002.

16 Bebermeyer, Gustav Sammlung fur deutsche Volkskunde. In: Albert Schramm: Die Tubinger
Sammlungen Tubingen 1935, S. 41; zitiert nach Besenfelder, «Staatsnotwendige Wissenschaft»
(wie Anm. 15), S. 218.

17 Besenfelder, «Staatsnotwendige Wissenschaft» (wie Anm. 15), S. 218.
18 Keller-Drescher, Lioba Sammeln, Horten, Verhandeln. Der Wissensschatz als Ressource In

Reinhard Johler u.a (Hg.): Kultur_Kultur. Denken Forschen. Darstellen Munster 2013,
S 122-130.

19 Keller-Drescher zitiert in ihrem Aufsatz Karl Weinholds Sammelaufruf, der in der ersten Aus¬

gabe der Zeitschrift des Vereins fur Volkskunde 1891 zwar von Methode spricht, dann jedoch
fordert «Es kommt zuerst darauf an, umfassende Sammlungen anzulegen [ .]. Die Gegenwart
zerstört systematisch, was aus der Vorzeit sich noch erhalten hat »; zitiert nach Keller-Drescher,
Sammeln (wie Anm. 18), S. 124

20 Te Heesen, Spary, Sammeln (wie Anm. 9), S. 18.
21 Hesse, Schroter, Sammeln (wie Anm 15), S. 61.
22 Busse, Hermann Eris' Alemannische Volksfasnacht. Karlsruhe 1937, S. 3.
23 Weber, Katrin: Bildformeln der Fasnacht. In: Hagele/Konig, Völkische Posen (wie Anm 9),

S. 106-108, hier S. 106.
24 Gustav Bebermyer in seinem Antrag auf Umbenennung des Instituts in «Institut fur deutsche

Volksforschung und Volkskunde» vom 20.5.1939; zitiert nach Hesse/Schroter, Sammeln (wie
Anm. 15), S. 74.

25 Zur Person Hans Retzlaff und seiner Arbeit vgl Hagele/Konig, Völkische Posen (wie Anm 9)
sowie Overdick, Photographing Culture (wie Anm 10), S 60-65. Weitere Fotos wurden zu
handwerklichen Berufen von Foto Euler, Göppingen, zu Berufswettkampfen von Lydia Schwab,
Göppingen, von Illenberger, Stuttgart, zu Brauchen auch vom Deutschen Auslandsinstitut Stuttgart,
von Bruno Kerschner, Salzburg und der Osterreichischen Lichtbildstelle, Wien, angekauft; vgl.
Hesse/Schroter, Sammeln (wie Anm. 15), S. 55.

26 Vgl. Besenfelder, «Staatsnotwendige Wissenschaft» (wie Anm. 15), S. 220f.
27 Jeggle, Utz- Das Bild der Forschung. Anmerkungen zu einigen Darstellungen aus dem volks-

kundlichen Feld. In: Ders. (Hg.): Feldforschung. Qualitative Methoden in der Kulturanalyse
Tubingen 1984, S. 47-58, hier S 54

28 Vgl dazu Lehner, Hanna. Belichtete Ideologie. Die Anfange des Bildarchivs. In: Konig,
Anschauungsmaterial (wie Anm. 9), S. 49-60, hier S. 56-57.

29 Neben den eigenen Aufnahmen wuchs die Sammlung auch durch den Ankauf der Fotosammlung
des Heidelberger Volkskundlers Eugen Fehrle und den Diapositiven der Heidelbergerin Luise
Hefft, die jeweils viele Fasnachtsfotografien enthalten

30 Bausinger, Hermann, Markus Braun, Herbert Schwedt Neue Siedlungen Volkskundlich-sozio-
logische Untersuchungen des Ludwig-Uhland-Instituts. Stuttgart 1959, zu den neuen
Ansätzen im Projekt vgl Ratt, Sandro- Revisionen Das «Neue-Siedlungen-Projekt» als Auftakt
eines disziplinaren Paradigmenwechsels In: Welz u a., Epistemische Orte (wie Anm. 9), S. 181—

196.
31 Vgl zu diesem Argument Burkert, Karin: «Gewahrsleute», «Groteskmaske» und «Gruppen¬

norm». Latenz und Neuausrichtung in den Erhebungs- und Analysepraktiken der 1960er Jahre
am Beispiel der Tubinger Fasnachtsforschung. In Johannes Moser, Irene Götz, Moritz Ege

147



Karin Burkert SAVk 112 (2016), 125-149

(Hg.) Zur Situation der Volkskunde 1945-1970 Orientierungen einer Wissenschaft zur Zeit des

Kalten Krieges. Munster/New York 2015, S. 353-370
32 Hagele, Ulrich: Visuelle Praxen und wissenschaftliche Dokumentation. Ein Ruckblick auf die

Tubinger Volkskunde der fünfziger Jahre. In: Tubinger Korrespondenzblatt 58 (2006), S. 5-22;
ebenfalls dann erschienen: Kohler, Carmen: Knipser im Neuland. Publizierte Fotos aus den
«Neuen Siedlungen», S. 81-92.

33 Overdick, Photographing Culture (wie Anm. 10), S. 15.
34 Beteiligt waren Mitglieder der Vereinigung Schwabisch-Alemannischer Narrenzunfte und der

Narrenvereinigung Hegau-Bodensee.
35 Bausinger, Hermann u.a. (Hg.): Schwabisch-Alemannische Fasnacht Begleitheft zur Ausstel¬

lung im Haspelturm der Universität Tubingen vom 21. Januar bis 11. Februar 1961. Tubingen
1961.

36 Vgl Kirchner, Hanni Neue Masken In: Bausinger u.a. (Hg.)'Dorfliche Fasnacht (wie Anm 4),
S. 267-355.

37 Vgl Scharfe, Martin' Kritik des Kanons In' Hermann Bausinger u.a. (Hg.): Abschied vom
Volksleben. Tubingen 1970, S. 74-84

38 Bausinger, Hermann: Volkskultur in der technischen Welt. Frankfurt a.M./New York 1986

[1961], S 16 ff.
39 Bausinger, Technische Welt (wie Anm 38), S 34, S. 37, S. 76 ff., S. 120 ff.
40 Bausinger, Technische Welt (wie Anm. 38), S. 127 f., S 131 f.
41 Landesstelle fur Volkskunde, Stuttgart, Zeitungsarchiv IX, Protokoll zum Arbeitstreffen des

Tubinger Arbeitskreises fur Fasnachtsfragen vom 4.12.1961
42 Die Vortrage der ersten fünf Tagungen wurden in folgenden Sammelbanden veröffentlicht'

Bausinger, Hermann u.a. (Hg.): Fasnacht. Tubingen 1964; Bausinger, Hermann u.a. (Hg.):
Masken zwischen Spiel und Ernst. Tubingen 1967.

43 Die Erhebung legte einen Schwerpunkt auf die Untersuchung der dörflichen Fasnacht, da besonders
hier viele neue Zünfte gegründet worden waren, zu denen es noch keinerlei Untersuchungen gab.

44 Das Archiv blieb jedoch eher ein Stiefkind des Arbeitskreises, da die lokalen Vereine und Ver¬
bände zunehmend ihre eigenen Archive führten und nach Beendigung der Forschungskooperation

in Tubingen keine Weiterfuhrung der Sammlung gewährleistet werden konnte.
45 Zusätzlich wurde ein schriftlich zu beantwortender Fragebogen ausgearbeitet, der an die Bürger¬

meisterämter in rund 300 Dörfern in den Kreisen Donaueschingen, Saulgau, Sigmaringen,
Uberlingen, Vilhngen und der westlichen Hälfte des Kreises Rottweil ausgesandt und aus immerhin
218 Orten beantwortet zurückgesandt worden war. Insgesamt konnten so 534 Orte in die Auswertung

aufgenommen werden, vgl. Bausinger u.a., Dörfliche Fasnacht (wie Anm. 4), S. 8.
46 Jeggle, Utz: Soziale Grundlagen. In: Bausinger, Dorfliche Fasnacht (wie Anm. 4), S. 7-81; Losch,

Bernhard. Anfangs- und Abschlussbrauche. In: Bausinger, Dörfliche Fasnacht (wie Anm. 4),
S. 82-155; Kostlin, Konrad, Martin Scharfe. Heischebrauche. In: Bausinger, Dörfliche Fasnacht
(wie Anm 4), S. 156-195; Scharfe, Martin. Rugebrauche. In: Bausinger, Dörfliche Fasnacht (wie
Anm. 4), S. 196-266; Kirchner, Neue Masken (wie Anm. 36)

47 Panofsky, Erwin Ikonographie und Ikonologie In: Ekkehard Kaemmerling (Hg.): Bildende
Kunst als Zeichensystem. Bd. 1. Köln 1979, S. 207-225

48 Hagele, Ulrich. Visual Folklore' Zur Rezeption und Methodik der Fotografie. In- Gottsch Silke,
Albrecht Lehmann (Hg.): Methoden der Volkskunde- Positionen, Quellen, Arbeitsweisen der
Europaischen Ethnologie Berlin 2001, S. 277-300.

49 Hagele, Visuelle Praxen (wie Anm. 32), S. 16.
50 Collier, John: Photography in Anthropology. A Report on Two Experiments. In American

Anthropologist 59 (1957), S. 843-859, Maget, Marcel' Ethnographie Metropolitaine. Guide d'etude
directe des comportements culturels. Paris 1953.

51 Hagele, Ulrich: Visuelle Kultur? Thesen zum erweiterten Fachverstandnis bildmedialer For¬

schung In: Helge Gerndt, Michaela Haibl (Hg.): Der Bilderalltag. Perspektiven einer volkskundlichen

Bildwissenschaft. Munster 2005, S. 375-388, hier S 378.
52 Wolfgang Bruckner spricht von einem Wortfetischismus, der alles Visuelle zur illustrativen

Nebensache werden Hess, Bruckner, Wolfgang: Wort oder Bild? Ein europaischer Antagonismus
und seine Folgen In Gerndt/Haibl, Bilderalltag (wie Anm 51), S. 35-48.

53 Overdick, Photographing Culture (wie Anm. 10), S. 73-74.
54 Vgl. Wolbert, Barbara' Der Anthropologe als Photograph. Bemerkungen zu einem blinden Fleck

der visuellen Anthropologie. In. Historische Anthropologie 6 (1998), S. 200-216, hier S 200

148



«Fotografierte Fasnacht: SAVk 112 (2016), 125-149

55 Hägele, Ulrich: Mit der Kamera ins Forschungsfeld. Tendenzen der volkskundlichen Fotografie
nach 1945. In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 98 (2002), S. 357-385, hier S. 371. Hägele
interpretiert Hermann Bausingers Interviewaussagen zum Umgang mit der Fotokamera mit
einer «Scheu des Fotografen vor dem Feld».

56 Bausinger, Hermann: Etappen der Fasnachtsforschung. Ein Gespräch mit Hermann Bausinger.
In: Vereinigung Schwäbisch-Alemannischer Narrenzünfte (Hg.): Zur Geschichte der organisierten

Fasnacht. Vöhrenbach 1999, S. 145-149, hier S. 145.
57 Jeggle, Soziale Grundlagen (wie Anm. 46), S. 15.
58 Dies stellt Ulrich Hägele ebenso für das «Neue-Siedlungen»-Projekt fest; vgl. Hägele, Kamera

(wie Anm. 55), S. 371.
59 Hägele, Kamera (wie Anm. 55), S. 371.
60 Vgl. Maget, Ethnographie (wie Anm. 50), S. 201.
61 Aby Warburg, zitiert nach Korff, Gottfried: Vor, unter und neben der Kunst. Warburgs Methode

und die volkskundliche Bildforschung. In: Gerndt/Haibl, Bilderalltag (wie Anm. 51), S. 49-66,
hier S. 59.

62 Korff, Kunst (wie Anm. 61), S. 59.
63 Vgl. Korff, Kunst (wie Anm. 61), S. 59.
64 Bausinger, Dörfliche Fasnacht (wie Anm. 4), S. 21.
65 Vgl. Hiller-Nourouzi, Julica Sarah: Die einen forschen, die anderen feiern. Das Tübinger Institut

und die Fas(t)nachtsforschung. In: Tübinger Korrespondenzblatt 58 (2006), S. 63-70, hier S. 65f.
66 Vgl. Zeller, Christoph: Ästhetik des Authentischen. Literatur und Kunst um 1970. Berlin/New

York 2010, S. 20.
67 Hier zeigt sich, dass auch die scheinbar altüberlieferten Traditionsfiguren durchaus an zeitgenös¬

sische Trends wie ethnisierende Darstellungen des vermeintlich Fremden angelehnt sind.
68 Wie das Hänsele ist auch das Schantle eine häufig auftretende Figur in der schwäbisch-aleman¬

nischen Fasnacht. Unter «Schantle» wird zumeist eine Person gesehen, die Schandtaten
vollbringt.

69 Herbert Schwedt, zitiert nach Hägele, Visuelle Praxen (wie Anm. 32), S. 21.
70 Wolbert, Der Anthropologe (wie Anm. 54), S. 214.
71 Vgl. «[T]he presence of which as symbolic makers of,having really been there'»; Marcus, George

E., Dick Cushman: Ethnographies as Texts. In: Annual Review of Anthropology 11 (1982),
S. 25-69, hier S. 33.

72 Jeggle, Utz: Soziale Gruppierungen. In: Bausinger, Dörfliche Fasnacht (wie Anm. 3), S. 56-63.
73 Im Unterschied zum «Populären» bezieht sich das «Populäre» nicht auf die massenhafte Verbrei¬

tung von Phänomenen, Dingen und Personen in verschiedenen sozialen Schichten, sondern auf
die Alltagspraktiken, Performanzen und Kreationen der breiten Gesellschaft, v.a. unterer Sozial-
und Bildungsschichten; vgl. Warneken, Bernd Jürgen: Die Ethnographie populärer Kulturen.
Eine Einführung. Wien 2006.

74 Kirchner, Neue Masken (wie Anm. 36).
75 Vgl. Bürkert, Fastnacht erforschen (wie Anm. 5), S. 100-110.
76 Die Ehinger Quake ist eine Fantasiefigur zwischen Mensch und Rabe. Die Figur geht auf eine

Ortssage zurück, nach der sich während einer Flur-Prozession eine grosse Menge quakender
Raben auf einem Feld niedergelassen hätten, welche die erschrockenen Bürger zunächst als
Teufelsboten deuteten, weswegen sie aus den umliegenden Dörfern fortan mit «Quak, Quak»-Rufen
verspottet worden seien; vgl. Quaken-Zunft e.V. Ehingen 1950: http://www.quakenzunft-
ehingen.de/index.php?page=zunft#legende, 29.09.2016.

77 Vgl. Interview mit Martin Scharfe am 08.10.2009.
78 Korff, Gottfried (Hg.): Wilde Masken. Ein anderer Blick auf die Fasnacht. Tübingen 1989.
79 Korff, Gottfried: Wilde Masken. In: Korff, Masken (wie Anm. 78), S. 11-26, hier S. 12.
80 Vgl. Korff, Wilde Masken (wie Anm. 79), S. 12-13.

149


	Fotografierte Fasnacht : eine visuelle Spurenreise zum Wandel volkskundlicher Wissenskultur

