
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 111 (2015)

Heft: 2

Artikel: Revival und Remediation : kulturelle Traditionen in Zeiten digitaler
Medien

Autor: Koch, Gertraud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-657990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-657990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv fur Volkskunde 111 (2015), 187-206

Revival und Remediation

Kulturelle Traditionen in Zeiten digitaler Medien

Gertraud Koch

Abstract
Der Beitrag fragt nach dem Verhältnis, in dem kulturelle Traditionen und Medienentwicklungen
zueinander stehen und wie die aktuell erlebbaren Veränderungen durch digitale Medien in der

Erforschung von kulturellen Traditionen aufgegriffen werden können. Zunächst werden
grundlegende Überlegungen zum Zusammenhang von Medien und (Re-)Produktion kultureller
Traditionen angestellt, wozu kultur- und medientheoretische sowie wissensanthropologische Bezüge
aufgegriffen werden Auf dieser Basis wird ein heuristisches Modell fur die Medialisierung von
Kulturerbe entwickelt, das anhand von zwei Beispielen aus dem Bereich des immateriellen
Kulturerbes erläutert wird Es gibt eine konzeptuelle Orientierung fur die zukunftige Erforschung
kultureller Traditionen und insbesondere auch von Formen des immateriellen Kulturerbes, wie
es aktuell im Rahmen der UNESCO Konvention zunehmend pradikatisiert wird

Einleitung

Gegenwartig, so stellt die Kulturforschung fest, herrscht grosse Aufmerksamkeit

gegenüber kulturellen Traditionen. Die Heritagisierung. wie dieser Trend zur
Historisierung und Traditionsbildung als Eindeutschung des englischen Begriffs
teils genannt wird, wird in den Kulturwissenschaften nahezu unisono kritisch
diskutiert und begleitet. Dabei werden die sozialen, ökonomischen und politischen
Hintergrunde problematisiert, insbesondere dort, wo diese Tendenz im Kontext
von offiziellen Kulturpolitiken steht, wie dies etwa im Rahmen der verschiedenen
UNESCO-Konventionen der Fall ist.1 Die starke Betonung der Traditionen steht

in gewissem Widerspruch zu den vielfältigen und immer intensiveren «global
flows», die das Präludium tiir eine postmoderne, transkulturelle Zeit zu sein scheinen2,

in der Vernetzen, Kooperieren und Vermischung, die Hybridisierung kultureller

Formen zu gangigen Praktiken geworden sind, wahrend Konzepte wie
Herkunft, Tradition und Urheberschaft immer fragwürdiger und immer schwieriger
reklamiert werden können. Die empirische Kulturforschung hat daher immer wieder

Debatten um Forschungszugange und die Notwendigkeit paradigmatischer
Neujustierungen gefuhrt.3 Von der stationären Feldforschungen zu multi-sited
ethnographies4 und dann in neu konfektionierter Form auch wieder zur feldzentrierten

empirischen Forschung3 versucht sie die vielfaltig zu beobachtenden
Tendenzen der Mobiiitat, des Mobilisierens und Mischens empirisch aufzugreifen.

Andererseits sehen wir uns einer wachsenden Medienflut gegenüber, die immer
neue Medienangebote mit Unterhaltung und Services in den Alltag spulen. Angesichts

der Rasanz, in der die alltägliche Mediennutzung steigt und sich die
Menschen mit Medien beschäftigen, kommt die Frage auf, in welchem Verhältnis
kulturelle Traditionen und Medialisierung des Alltags zueinander stehen. Mit der

Umstellung von analogen auf digitale Technologien hat sich die Mediennutzung

187



Gertraud Koch SAVk 111 (2015)

enorm erweitert und aufgefächert. Menschen von uberall begegnen sich auf digitalen

Plattformen, kommunizieren, arbeiten und amüsieren sich, teils ohne sich
persönlich je begegnet zu sein, auch unabhängig von ihrem jeweiligen Lebens- oder
Aufenthaltsort; kulturelle Hintergrunde und Formen werden dabei in grosser
Varietät ausgetauscht, aufgegriffen und gemischt. Räumliche Distanzen werden

ausgeblendet, Zeitzonen mittels digitaler Technologien überbrückt und weltweite

Verbindungen hergestellt. Die globale Verbreitung kultureller Formen wird nicht
zuletzt durch die Informationstechnologien, die Ideen und Informationen rasch

um die Welt transportieren, weiter beflügelt und vorangetrieben. Medien sind als

«machineries of meaning»6 in alle Lebensbereiche hinein diffundiert, wo sie als

wichtige Treiber von sozialem Wandel wirken.
Diese Tendenzen fuhren zu den allgemeineren und ubergreifenden Fragen

danach, in welchem Verhältnis kulturelle Traditionen und Medienentwicklungen
zueinander stehen und wie die aktuell erlebbaren Veränderungen durch digitale
Medien in der Erforschung von kulturellen Traditionen aufgegriffen werden
können. Um diesen Fragen nachzugehen, stellt der Beitrag, einige grundlegende
Überlegungen zum Zusammenhang von Medien und (Re-) Produktion kultureller
Traditionen an. Hierfür werden kultur- und medientheoretische sowie
wissensanthropologische Bezüge aufgegriffen, mit denen die Funktionen und die Bedeutung
von Medien für die Ausübung von kulturellen Praktiken konzeptuell gefasst werden

können. Auf der Basis dieser theoretischen Bezüge wird ein heuristisches
Modell für die Medialisierung von Traditionen entwickelt und anhand von zwei

Beispielen aus dem Bereich des immateriellen Kulturerbes erläutert. Es unterstutzt

die Analyse kultureller Traditionen im Hinblick auf deren Lebendigkeit und
ihre Verankerung im sozialen Leben von Gruppen. Dieses Modell soll eine kon-

zeptuelle Orientierung für die zukunftige Erforschung kultureller Traditionen
und insbesondere auch von Formen des immateriellen Kulturerbes geben, wie es

aktuell im Rahmen der UNESCO-Konvention zunehmend prädikatisiert wird. Im
nächsten, dem zweiten Abschnitt wird dementsprechend zunächst der konzeptu-
elle Rahmen vorgestellt, um sich dann der Bedeutung und Funktion von Medien
für kulturelle Traditionen zuzuwenden, während im dritten Teil des Beitrags dann
das heuristische Modell für die Erforschung kultureller Traditionen in digitalen
Zeiten entwickelt wird.

Konzeptuelles: Tradition, Wissen und Medialisierung
Kultur als Wissen

Ausgehend von einer sozialanthropologischen Perspektive wird es im Folgenden
um ein begriffliches und ein konzeptuelles Instrumentarium gehen, welches geeignet

ist, den Wandel kultureller Traditionen im Kontext digitaler Medien zu
analysieren. Im Zentrum stehen dabei die wechselseitigen Relationen und Anschlussfähigkeiten

von Medien an kulturelle Praktiken und umgekehrt. Die Perspektive

188



Revival und Remediation SAVk 111 (2015)

schliesst an Überlegungen des skandinavischen Anthropologen Fredrik Barth an

und ist grundlegend im Sinne einer Anwendbarkeit m ganz unterschiedlichen
kulturellen Kontexten und auch der Verschrankung von symbolisch-diskursiven,
materiellen und praktischen Dimensionen kultureller Traditionen. Barth (2002)
entwickelt ein Verständnis von Kultur, nach dem Kultur in all ihren Facetten als

Wissen verstanden werden kann, wobei kulturelles Wissen vielfaltige Formen von
der Kognition bis hin zum verkörperten, emotionalen und intuitiven Wissen umfasst
und sich auf alle Lebensbereiche bezieht. Den Charme dieses Verständnisses von
Kultur als Wissen sieht Barth in den daraus erwachsenden Möglichkeiten fur die

empirische Forschung, die mit der Perspektive auf Wissen das relative, diffuse
Kulturkonzept disaggregieren und Kultur als soziales und erlerntes Konstrukt
beschreibbar und folglich der Kulturanalyse zugänglich macht.

«I wish to focus on the problem of knowledge - what a person employs to interpret and act on the
world Under this caption I wish to include feelings (attitudes) as well as information, embodied
skills as well as verbal taxonomies and concepts all the ways of understanding that we use to
make up our experienced, grasped reality»7.

Wissen, so verdeutlicht Barth, ist individuell und kollektiv zugleich, wobei
individuelles Wissen innerhalb einer Population nie identisch ist, sondern mehr oder
minder unterschiedlich verteilt ist. Er weist weiterhin auf Regime des Wissensund

Wissensordnungen hm, welche die Prinzipien zur Validierung von Wissen
beinhalten und auch Organisationen bzw. Institutionen, welche dieses Wissen

«beaufsichtigen», verwalten und über die Modifikationen wachen. Dieser
Theorieperspektive zufolge können kulturanalytische Perspektiven m der De- und
Rekonstruktion von kulturellen Traditionen entsprechend ansetzen bei dem Konstruieren.

den Repräsentationen, der Verteilung, der Reproduktion und dem Gebrauch

von Wissen.8 Die Frage nach der Produktivität von kulturellen Traditionen - oder
hier besser: dem kulturellen Wissen - fur eine soziale Gruppe und damit auch

der Vitalitat dieser Wissensformen ist ein wichtiges Kriterium in dieser

wissensanthropologischen Perspektive.

«There we can observe the interplay of circumstances that generate the criteria of validity that

govern knowledge in any particular tradition They arise through the effects on action of the
constraints embedded in the social organization - the distribution of knowledge, its conventions
of representation, the network of relations of trust and identification, and instituted authority
positions of power and disempowerment But they are also affected by constraints that arise from
the properties of the medium in which the knowledge is being cast, which affect the ideas that can
be conveyed through forms of representation that are felicitous, limited, or impossible for those
ideas in that medium»1'

Kulturelles Wissen und Medien

Medien spielen in dieser wissensanthropologischen Perspektive in mehrfacher
Weise eine zentrale Rolle. Sie sind essentiell für alle kulturellen Praktiken in der

189



Gertraud Koch SAVk 111 (2015)

Form, dass sie die einzige Möglichkeit überhaupt sind, das Wissen und damit die

Kulturalität einer Gruppe zu repräsentieren und zu artikulieren, es in dieser Weise
auch verfügbar für die kulturelle Reproduktion und die praktische Anwendung zu
halten. Diese Position von Barth impliziert einen breiten Medienbegriff, welcher

interpersonale Formen der Kommunikation und Vermittlungsformen wie etwa
Rituale, Tänze oder Geschichten in oralen Kulturen ebenso einschliesst wie
moderne massenmediale Kommunikationsformen und wohl auch die heutigen
digitalen Medien, die Barth zwar nicht explizit erwähnt, aber in der Logik seines

weitgefassten Medienbegriffs im Sinne eines Mediums der menschlichen Kommunikation

zweifellos beinhaltet ist.

Darüber hinaus lassen sich die für kulturelle Traditionen charakteristischen
Wissensbestände ausschliesslich über ihre medialen Repräsentationen erschlies-

sen. Barth verweist in diesem Zusammenhang auf die wechselnden Qualitäten der

Wissensvermittlung, je nachdem in welchen Repräsentationsformen und damit
welchem Medium dieses repräsentiert ist - vom Erzählen, über theatralische
Aufführungen, Film und Fernsehen, Texten bis hin zum Bloggen als internetbasierter
Form und anderem mehr. Die Analyse kultureller Traditionen setzt so bei den

verschiedenen Ausdrucksformen des kulturellen Wissens an und zielt darauf, sich

ein Bild davon zu machen, wo und wie diese in all ihren Variationen vorkommen,
die Vitalität dieses Wissens im Sinne seiner Fruchtbarkeit für die soziale Organisation

der Gruppe zu bestimmen und dieses im Hinblick auf seine Wandelbarkeit
in den Zeitlaufen zu betrachten. Kulturanalysen nach diesem Paradigma können

durchgeführt werden, so Barth, indem drei verschiedene, aber untrennbar
miteinander verbundene Dimensionen des Wissens in den Blick genommen werden: a)

die Wissensbestände einer kulturellen Tradition, b) die Medien, in denen die
Wissensbestände repräsentiert und vermittelt werden und c) die soziale Organisation
des Wissensgebietes.

«Finally, we may be able to lay bare some of the determinants of the forms of coherence or syste-
maticity achieved in various traditions of knowledge, depending on how items in the corpus are
constituted, how these items are householded in the social organization, and the degree of precision

and force with which messages are cast in the media and representations are employed»10.

Medien sind in der Theorie von Barth wesentliche Elemente kultureller
Traditionen und von zentraler Bedeutung auch für deren Veränderungen über die Zeit.
Kulturellen Traditionen können danach gelebt, bewahrt und an folgende Generationen

vermittelt werden, je nachdem wie und in welchen Medien sie artikuliert,
repräsentiert und gespeichert werden.

Medienwandel

Was Barth in dieser Betrachtung des Zusammenhangs von Medien und kulturellen

Traditionen nicht berücksichtigt ist, dass sich nicht nur die kulturellen Tra-

190



Revival und Remediation SAVk 111 (2015)

ditionen mit den Zeitläufen wandeln, sondern auch die Medien selbst einem Wandel

unterliegen. Schon früh in der Menschheitsgeschichte hat der Mensch begonnen,
seine Ausdrucksmöglichkeiten zu erweitern, Medientechnologien wie Bilder und
Schrift zu entwickeln, um damit auch seine Lebensumstände zu gestalten. Dies tut
er seit langem, intensiviert geschieht die Entwicklung neuer Medientechnologien
jedoch seit dem letzten Jahrhundert.11 In kulturhistorischer Perspektive blickt
Raymond Williams auf dieses gestiegene Interesse an immer neuen Medientechnologien

seit dem 19. Jahrhundert und interpretiert dieses im Kontext des
Nationalstaates mit seinen wachsenden Informations- und Überwachungsinteressen.12
Immer neue Medientechnologien tragen dazu bei, die Staatsterritorien informationell

zu durchdringen, Gesetze und Verfügungen bis in die letzten Winkel des

Staatsgebiets zu vermitteln und umgekehrt Bevölkerungsdaten zu sammeln
beziehungsweise das politische Geschehen dort im Blick zu behalten. Die gegenwärtigen

digitalen Medienentwicklungen rund um das Internet, mobile Telefonie und
Geo Positioning Systemen (GPS) können sicher auch in einem solchen nationalstaatlich

organisierten Herrschaftsanspruch gesehen werden, der sich in demokratischen

Rechtssystemen wesentlich über die Durchsetzung von rechtlichen Normen

und deren Überwachung realisiert.
Die stetigen Bemühungen um die Weiterentwicklung von Medientechnologien

und -endgeräte kann einerseits, wie bei Raymond Williams, im Kontext von neuen
Reichweiten und verbesserter informationeller Abdeckung des Staatsgebiets gelesen

werden. Sie können darüber hinaus auch kulturalistisch als ein breit angelegtes
Bedürfnis nach Unmittelbarkeit (immediacy) der medialen Darstellung interpretiert

werden.11 In dieser kulturalistischen Lesart zielt die medientechnologische
Entwicklung neben der Überbrückung grosser Distanzen auch auf die
Wahrnehmungsebene des Mediennutzers. Sie will die Wahrnehmbarkeit des Mediums und
der technischen Vermitteltheit zurückdrängen und zugunsten eines unmittelbaren
Erlebens der vermittelten Inhalte weitestgehend minimieren. Neue Medienentwicklungen

nach diesem Paradigma sind dabei nicht folgenlos für die «alten»
Medien, die sich angesichts dieser Situation neu erfinden müssen.

«No medium today, and certainly no single media event, seems to do its cultural work in isolation
from other social and economic forces. What is new about new media comes lrom the particular
ways in which they refashion older media and the ways in which older media relashion themselves
to answer the challenges of new media».14

In diesem Bemühen um mehr Unmittelbarkeit entstehen neue symbolische
Ausdrucksformen. Die Fotografie, der Film, das Radio, das Fernsehen und weitere

Medientechnologien transzendieren Raum und Zeit, ermöglichen auf immer
neue Weise die Welt wahrzunehmen, zugleich bringen sie bisher nicht gekannte,
neue Formen und Formate der kulturellen Artikulation und Vermittlung hervor
und orientieren die mediale Kommunikation immer stärker an dem. wie wir auch

alltäglich interpersonal kommunizieren und die Welt erleben. «The Medium is the

message» (McLuhan) und damit zentral auch für Wahrnehmungsweisen der Welt

191



Gertraud Koch SAVk 111 (2015)

und fur die Artikulationsweisen über die Welt. Entsprechend sind Medieninnovationen

meist von intensiven Debatten über den sozialen Schaden und Nutzen der

neuen Technologien begleitet. Berthold Brecht etwa setzte intensive Erwartungen
in die Radiotechnologie und ihr demokratisches, deliberatives Potential. Er sah sie

als prädestiniert, um die kleinen Leute in der Öffentlichkeit zu Wort zu kommen

zu lassen. Andere, wie die Vordenker der kritischen Theorie Theodor W. Adorno
und Max Horkheimer brandmarken das sich in den 1960er Jahren rasch verbreitende

Medium Fernsehen als Teil der Kulturindustrie und damit als eine Form der

Instrumentalisierung von Kultur, die hier primär für ökonomische Zwecke
ausgebeutet wird. Dies sehen sie kulturpessimistisch als eine überaus problematische
Entwicklung fur das Gemeinwesen an, welches dadurch in seiner kulturellen Ver-
fasstheit und als sozialer Ort der kulturellen Reproduktion auf perfide Weise

ausgehöhlt werde.15

Die «neuen» Medien sind, das verdeutlichen die Positionen von Berthold Brecht
und Adorno und Horkheimer hier exemplarisch, stets von Debatten begleitet, die

wiederum indizieren, dass die damit ausgeloste Neuausrichtung der Medienland-
schaft. die Bolter & Grusin mit dem Begriff der Remediation fassen, über die

Medienlandschaft hinausweist und auch das soziale Zusammenleben und die
kulturellen Praxen betreffen. Neben der bereits angesprochenen Uberformung des

Erlebens hin zu mehr Unmittelbarkeit, die Bolter und Grusin geltend machen,
sind hier mehr noch stets auch neue Symbolsysteme und damit neue Möglichkeiten
der Artikulation und des Entwerfens von Kultur entstanden. Neue Medien erweitern

das Repertoire dessen, was und wie Dinge gesagt und vermittelt werden können.

Der Frankfurter Kulturanthropologe Manfred Fassler beschreibt in diesem
Sinne die im Laufe der Menschheitsgeschichte stetig fortschreitende Medienentwicklungen

als mediale Selbstbefähigung des Menschen, der damit seine

Entwurfsfähigkeiten und auch die Fähigkeit der Selbstbeobachtung und -bewertung
beständig erweitert. Es entstehen so zugleich mit den Medien neue Räume und

Bedingungen kultureller Produktion16.

Kulturelle Traditionen und Medienwandel

Diese medientheoretischen Betrachtungen plausibilisieren die bereits skizzierten

Überlegungen von Fredrik Barth und gehen in ihrer Wendung hin zu einer
kulturhistorischen Betrachtung von Medienentwicklungen zugleich über diese

hinaus. Sie verdeutlichen, dass die spezifische Medienumgebung beziehungsweise
die mediale Verfasstheit17 in einer bestimmten Zeit an einem konkreten Ort einen
wesentlichen Rahmen dafür setzen, wie kulturelle Traditionen gepflegt, erhalten
und an zukunftige Generationen weiter gegeben werden können und dass diese

mediale Verfasstheit selbst schon kultursetzend ist.18 Barth formuliert dies in
Grundzugen. ohne dass er ähnlich wie er den kulturellen Wandel auch die Dyna-

192



Revival und Remediation SAVk 111 (2011)

miken m der Medienentwicklung berücksichtigte Wahrend Medien bei Barth
ausschliesslich in ihrer Funktion als Mittler kultureller Traditionen reflektiert werden,

rucken sie bei Fassler ebenso wie bei Bolter und Grusm auch als Agenten der

Kulturentwicklung in den Blick Medienentwicklungen sind damit als wesentlicher
Faktor fur kulturellen Wandel anzusehen und weitergehender als bisher auch in
dieser Qualität fur die kulturanthropologische Theoriebildung zu berücksichtigen,

und angesichts des engen Zusammenhangs ist ihnen ein systematischer Platz

einzuräumen 19 Jede neue Medientechnologie bedingt, wie aktuell im Zuge der

Digitalisierung zu erleben ist. eine Neuausrichtung alter Medien, verändert die
Medienlandschaft und das verfugbare Repertoire fur den Ausdruck und das

Praktizieren von kulturellem Wissen und wirkt sich damit auch auf dessen Reprasenta
tion, Vermittlung und Pflege aus

Zugleich stellt sich hier die Frage, inwieweit es notwendig wnd, kulturelle
Traditionen in diese neue Medienlandschaft hinein zu adaptieren Die Unmittelbarkeit,

die Bolter und Grusin kulturhistorisch als ein wichtiges Leitprinzip der

Medienentwicklung herausarbeiten, verweist dabei insbesondere auf die eher

unterschwellig stattfindenden Veränderung von Wahl nehmungsweisen und auch

die Erwartungen der Menschen an Vermittlungsformen Die von Fassler

angesprochenen kulturellen Setzungen, die m und mittels Medientechnologien im
Sinne einer medialen Verfasstheit einer Gruppe eher unbewusst als offensichtlich
geschehen, verandern so mehr oder mmdei offensichtlich den Rahmen, m dem

kulturelle Traditionen praktiziert werden und sich verorten müssen In der
Kulturanalyse ist diese zentrale Bedeutung von Medien fur kulturelle Traditionen an
verschiedenen Stellen vereinzelt aufgegriffen20, aber bisher noch nicht systematisch

auch in die Theoriebildung einbezogen worden 21

Gerade fur die kritische wissenschaftliche Begleitung der Entwicklungen rund
um die UNESCO-Konvention Immaterielles Kulturerbe, deren Umsetzung in
vielen europaischen Landern von intensiven Diskussionen begleitet ist, konnte
eine solche Theoretisierung wichtige analytische Instrumentarien erbringen Die
von Fredrik Barth angestellten Überlegungen stellen trotz der oben formulierten
Kritik an dem verkürzten Medienverstandnis zunächst einen guten Ausgangspunkt

fur weitere Überlegungen dar Sein Verständnis von kulturellen
Traditionen als Wissen erlaubt, Traditionen in ihren vielfaltigen Dimensionen und
Facetten mit einem neuen theoretischen Instiumentarium zu analysieren, das in
gegenwartigen wissensanthropologischen Forschungen entwickelt wurde und die

prozesshaften, praktischen und kreativen Dimensionen kultureller Ausdrucksformen

in den Mittelpunkt stellen 22 Medien werden dabei als integraler Bestandteil

kultureller Praktiken verstanden und machen somit die konzeptuellen Uber-
legungen von Barth anschlussfahig an die medientheoretischen Überlegungen
von Bolter und Grusin und von Manfred Fassler, die jeweils in kulturhistorischer
Perspektive die Bedeutung der Medien fur die Kulturentwicklung des Menschen

genauer bestimmen und den Medienwandel als einen wichtigen Akteur in dieser

Entwicklung identifizieren und in seinem Beitrag zu dieser verstehbar machen

193



Gertraud Koch SAVk 111 (2015)

Medien werden unter Berücksichtigung dieser verschiedenen Ansätze somit m
ihrem Verwobensem mit den kulturellen Praktiken analysierbar und erscheinen
nicht als etwas Ausserhches, Antagonistisches oder schwer bestimmbarer
Kontextfaktor von kulturellen Traditionen. In einer weitgehend mediahsierten Welt
werden kulturanalytische Betrachtungen immer deutlicher Leerstellen aufweisen,

wenn sie deren Mediahtat unberücksichtigt lassen Eine weitere Anforderung

an einen konzeptuellen Rahmen, der die Relationen von kulturellen
Traditionen und Medien heuristisch erschliesst, muss seine Anwendbarkeit auf ganz
unterschiedliche kulturelle Traditionen aus einem breiten Spektrum kultureller
Hintergrunde im Blick haben vom javanesischen Wajang Puppentheater, dem

Karneval in Rio. dem alpenlandischen Jodeln oder auch dem jungst m das

bundesdeutsche Verzeichnis Immaterielles Kulturerbe aufgenommene
Genossenschaftswesen.

Beispiele: Kulturelle Traditionen und ihre Medialisierung

In Zeiten, in denen Medientechnologien zu einem derart wesentlichen Bestandteil

des alltäglichen Lebens geworden sind und Medienindustrien und Massenmedien

als wichtige Akteure des kulturellen Lebens und nicht schon zwangsläufig als

Verfall und Verderben der populären Kultur verstanden werden21, scheint es fur
kulturelle Ausdrucksformen unvermeidlich, sich im Hinblick auf ihre Lebendigkeit

und ihren Fortbestand zu diesen Entwicklungen zu verhalten Die Zahl von
Fernseh- und Radiokanalen ist enorm gestiegen, der Konsum von Massenmedien

nimmt einen immer grosseren Anteil im Tagesablauf ein und mit der Erfindung
des Computers und des Internets haben sich die medialen Kommumkationsmog-
hchkeiten weiter vielfacht. Das sogenannte Web 2.0 mit den Social Media hat

dabei auch die «einfachen» Leute mit der Option ausgestattet, eigene Beitrage m
den Massenmedien des Internets zu publizieren Quasi jedermann/jedefrau kann
über das Internet mehr oder weniger publikumswirksam Veröffentlichungen
verbreiten24, wovon Menschen intensiv Gebrauch machen und Fotos, Videos, Musik,
Texte und Ideen auf den diversen Internetplattformen kommunizieren und mit
anderen teilen. Digitale Plattformen im Internet sind so zu einem Modus des
Sammeins kultureller Ausdrucksformen und des kollektiven Produzierens eines
Gedächtnisses geworden.25 Ob durch die individuellen Praktiken von Medienamateuren

oder die durch professionelle Gedachtmsmstitutionen und -Organisationen.

können wir aktuell intensive Aktivitäten der Remediation auch von kulturellem

Wissen beobachten Dabei lassen sich eine Vielzahl an verschiedenen
Praktiken feststellen, wie etwa die Produktion von «indigeneous media», also etwa
Webseiten oder auch dokumentarischen Filmen zu oder von mdigenen Gruppen,
die Nutzung von Social Media, wie Facebook oder Twitter fur die PR von
Kulturerbestatten, die Digitahsierung von Archiven oder Entwicklung von virtuellen
Ausstellungen, Filme zur Vermittlung von Handarbeitstechniken auf Youtube

194



Revival und Remediation SAVk 111 (2011)

und vieles andere mehr. Generell lasst sich diese unuberschaubare Zahl an
Medienaktivitäten aus einer medientheoretischen Perspektive in zwei Gruppen klassifizieren,

a) die Digitalisate, also die im Nachhinein hergestellten digitalen
Repräsentationen von analog entstandenen kulturellen Artikulationen und Formen und

b) die «digital borns», also die schon digital entstanden Formen und Formate
kultureller Artikulationen, von den Selfies beispielsweise bis hm zu den Beitragen auf
den verschiedene sozialen Medien oder den Computerspielen. So wie Bolter und
Grusin die Remediation von alten Medien angesichts medientechnologischer
Neuerungen als unumgängliche Notwendigkeit skizzieren, scheint also auch die

Neuverortung von traditionellen Formen kulturellen Wissens m einer neuen
Landschaft neuer Formen und Repertoires kultureller Ausdrucksformen unvermeidlich
zu sein, wenn diese im Zuge neuer medientechnologischer Entwicklungen
Verbreitung finden.

Dies wird durch eine weitere Entwicklung befordert. Mit der Popularität
digitaler Medien wachst stetig auch der Bedarf an Mediemnhalten. Immer mehr
Formate und Plattformen gilt es zu füllen und mit wechselnden Inhalten fur die Nutzer

interessant zu halten; die Massenmedien und die Spieleindustrie weltweit ist

auf der Suche nach Stoffen und Inspirationen. Traditionelle Geschichten und

Erzählungen, Mythen und Mythologien, Figuren und Milieus aus der Vergangenheit,

lokale kulturelle Ausdrucksformen und anderes mehr werden so zum Gegenstand

von Medienproduktionen oder auch inspirierenden Ausgangspunkten fur
die weitere Bearbeitung dieser Stoffe m Film und Fernsehen, auch Computerspielen,

animierten Cartoons und andere internetbasierten Mediengenres. Die
Remediation von kulturellen Traditionen mittels ästhetischer Praktiken der professionellen

digitaler Medienagenturen und -produzenten ist bereits m vollem Gange
und Teil von kommerziellen Strategien. Die neuen Verweisungszusammenhange,
in die kulturelle Traditionen dabei gestellt werden, erfreut die Tragergruppen
nicht zwangsläufig, sind aber Ausdruck dafür, wie bestehende kulturelle Formen
in die digitalen Logiken kultureller Produktion ubersetzt werden und hier auf ein
gänzlich verändertes Setting treffen: Copy-paste, Mashup, Teilen, Liken und
Kommentieren sind Leitprinzipien digitaler Kommunikation und laufen den

gangigen Vorstellungen von Urheberrecht und Situierung von kulturellen Traditionen

zuwider. «Can culture be copyrighted» fragt Michael Brown bereits 1998 und

problematisiert damit die Frage nach der Verwendbarkeit kultureller Ausdrucksformen26

in sich immer starker globalisierenden ästhetischen Praktiken, die nicht

nur im Rahmen von medialen Artikulationen sondern auch fur das Produktdesign

eine immer grossere Rolle spielen. Häufig dienen kulturelle Traditionen
dabei nur als geheimnisvolle und Phantasien anregende Kulisse wie etwa der Ta

Prohm Tempel in Kambodscha fur den Film Tomb Raider oder die historisierenden

Figuren, Gilden und Ehrsysteme, die im in den Jahren 2005 und 2006 weltweit

meistverkauften Computerspiel World of Warkraft (WoW)27 aufgegriffen
und m einem Remix ganz unterschiedlicher kultureller Traditionen neu interpretiert

werden.

195



Gertraud Koch SAVk 111 (2015)

Rakuchu Rakugai - die Remediation mittelalterlicher japanischer Malerei

Aufschlussreich für die hier verfolgte Fragestellung ist eine Studie von Tolina
und Vesselin Loulanski 2011. die diese zu Rakuchu-Rakugai-Wandschirnten als

prominentem Beispiel für die mittelalterliche japanische Malereikunst durchführten.

als diese in jüngerer Zeit aufgrund verschiedener Prozesse der Heritagisie-

rung wieder an Popularität gewonnen haben.28 Diese japanische Tradition ist in
der Schnittstelle von handwerklicher Kunstfertigkeit und materieller Objekthaf-
tigkeit. kulturanalytisch relativ gut zu fassen und somit ein Ausgangspunkt für die

weiteren Betrachtungen.
Die traditionelle Malerei der Rakuchu-Rakugai-Wandschirme, die über viele

Jahrhunderte eine wichtiges Element im japanischen Alltag spielte, hat neue
Prominenz im Stadtbild und im Alltag von Kyoto gewonnen. Loulanski und Loulanski
konstatieren eine zunehmende Verwendung m Fernsehwerbung. Wandmalereien
der Kyotoer U-Bahn, als Vorlage und Inspirationsquelle für Stickereien, dekorative

Handarbeiten und auch für kulturbezogene Medienformate.29 Neben diesen

verschiedenen modernen Verwendungen der Rakuchu-Rakugai-Motive auf
Artefakten und in Medien, verweisen die Autor_innen auf ein Spektrum an Aktivitäten.

die durch das Kyoto Museum organisiert wurden, wie etwa spezielle Ausstellungen,

Vorträge und Seminare,

«equally aimed at preserving and enhancing a better awareness of the local cultural heritage, and

stirring up community identity and pride. The paintings can be explored in detail using touch-panels

with additional written information, and further, through animated images projected on big
movie screens allowing a close, human-eye view. For preservation purposes the visitors usually
see a replica of the screen, while the original is displayed twice a year, in spring and autumn, when
thematic exhibitions, public lectures and workshops take place».10

Die mittelalterliche Tradition in all ihren Facetten und Wissensformen über
diese vergangene Form des Malens ist in die Obhut und die Aufsicht des Museum
ubergegangen, welches das Wissen verwaltet und den Umgang mit diesem
überwacht. Über die oben bereits genannten Verwendungsweisen der Motive hinaus
kommen weitere ökonomische Nutzungsformen hinzu, wenn das Museum den

Ausstellungsraum für Foto-Shootings zur Verfügung stellt, Merchandizing-Pro-
dukte anbietet oder Beratungsangebote verkauft. Die visuelle Repräsentation
von Rakuchu Rakugai in öffentlichen Räumen, die damit erreicht wird, hat nach

Einschätzung der Forscherinnen unterschiedliche Funktionen. Zum einen

fungieren sie als «place maker» also als Marker für den spezifischen sozialräumlichen

Kontext Kyoto. Zum zweiten etablieren sie ein Identitätssymbol und

Bezugspunkt für Identifikationen, indem sie alte Bilder von Kyoto in Erinnerung

rufen und auf die lange Historie der Stadt verweisen. Sie zeigen die Historizität

des Ortes mit seinen spezifischen Traditionen und erzeugen Aufmerksamkeit

fur bestimmte Strassen und Plätze der Stadt. Darüber entsteht ein

gewisses Bewusstsein vom Ort und seiner Geschichte, Bezugspunkte für die

196



Revival und Remediation SAVk 111 (2015)

Identitatsbildung, die Gemeinschaftsbildung und auch die Inhaberschaft dieser
traditionellen Formen

«The roles of heritage seen before in the narrow meaning of symbols ol national unity and pride
have expanded to much broader phenomena contributing to political ideals economic prosperity

social cohesion and cultural diversity Cultural heritage is further recognized as an im
portant indicator of the quality of life and sustainable development» 11

Aus diesen Ausfuhrungen zum Rakuchu Rakugat Wandschirm als Traditions-
element im Kyotoer Stadtraum und als Identifikationspunkt der lokalen Identitats-
arbeit lasst sich einiges zur Remediation von kulturellen Traditionen lernen, wel

che in dem Beitrag von Loulanski und Loulanski zwar nicht explizit reflektiert
aber doch implizit behandelt wird Die Ausfuhrungen zeigen, dass die langst ver

gangene mittelalterliche Malkunst trotz ihres altertumlichen Charakters eine
Funktion fur die Menschen in Kyoto hat und in einem Spektrum unterschiedlicher
zeitgenossischer Nutzungsweisen nach wie vor präsent im kulturellen Repertoire
dieser Gruppe ist Dazu tragen die verschiedene Ökonomische Verwertungen
durch das Museum, die Konservteiung dieser eher hochkulturellen Wissensformen

die Verwendung der Muster als dekorative Elemente und zur Markierung
von öffentlichen Räumen bei Differenziert man diese Darstellungen von Loulan
ski und Loulanski nach der Barth sehen Lesart hinsichtlich a) den Wissensbestanden,

b) den Medien der Repräsentation der Verbreitung und c) der sozialen
Organisation des kulturellen Wissens so ergibt sich ein interessantes Bild im Flinbhck
auf die Umstände und die Tatsache der Lebendigkeit dieser Tradition

Das Wissen dieser kulturellen Tradition ist weitestgehend konserviert Es gibt
niemanden mehr der es weiterentwickelt und vermittelt, auch Wandschirme in der
traditionellen Art und Weise verfertigt und diese entsprechend ihre Abnehmer
und Nutzer finden Das Museum ist zum Kurator des abgeschlossenen Wissensbestands

geworden, bevorratet und verwaltet das Wissen ubet diese kulturelle
Ausdrucksform Das Wissen wie die Wandschirme in traditioneller Weise tatsächlich

angefertigt werden, ist als konkrete Fertigkeit und in die Tat umzusetzenden Fer

tigkeit nicht mehr unmittelbar vorhanden Die Motive werden in der Regel im
Druckverfahren aufgebracht und nur in seltenen Fallen noch in Handai beit umgesetzt

Dei Wissensbereich ist im Museum dokumentiert und damit in gewisser
Weise auch verfugbar fur Rekonstruktionen sowie alle Formen dei Revitalisierung

Dadurch, dass die Malereien nicht mehr kunsthandwerkhehe Praxis sind
oder als Fertigkeit von einer an die nächste Generation weitergegeben wird, sind
keine Weiterentwicklungen dieses kulturellen Wissens sondern vor allem

Weiterverwertungen in veränderten sozialen und kulturellen Kontexten zu erwarten
Die Meisterschaft des Kunsthandwerks liegt nicht mehr m der Hand der Maler
sondern ist an das Museum ubergegangen, welches die Meisterhattigkeit nun
entsprechend in Szene zu setzen versucht Professionelles Museumspersonal hat die

Fuhrung in der sozialen Organisation der Rakuchu-Rakugai-Wissensbestande
übernommen, es organisiert und uberwacht die Verwendung dieser traditionellen

197



Gertraud Koch SAVk 111 (2015)

Ausdrucksformen. Es gibt zudem Experten fur die Ubersetzung dieser Wissensform

in die gegenwärtige Welt, wo sie dieses in Prozessen der Heritagisierung
wiederum auch verankern und als relevantes Element der kulturellen Produktivität
installieren konnten. Die Übersetzungen dieser historischen Tradition in moderne
Formate medialer Repräsentation wie Wandmalereien in U-Bahnen. Bildschirmschoner

von Computermonitoren. Fernsehwerbungen oder Merchandizing-Pro-
dukten für das Museum halt diese vergangene Kunst der Malerei zumindest im
kulturellen und kommunikativen Gedächtnis präsent, auch wenn die praktischen
Fertigkeiten nicht mehr vorhanden sind oder auch detaillierteres Wissen über
diese kulturelle Ausdrucksform bei der Mehrheit der Bevölkerung nicht vorhanden

ist, sondern nur ein eher diffuses Hintergrundrauschen, dass dies als Teil der

eigenen kulturellen Geschichte in irgendeiner Form ein Rolle spielt und damit
doch zum Identifikationspunkt werden kann. Trotz oder vielleicht gerade auch

aufgrund des Fehlens von detailliertem Hintergrundwissen über diese kulturelle
Tradition, können die traditionellen Motive der Rakuchu-Rakugai-Wandschirme
für eine grosse Zahl an Menschen zu einem symbolischen Bezugspunkt werden
und zur Identitätsstiftung in Kyoto beitragen. Die Museahsierung der kulturellen
Tradition ist hierfür eine wichtige Voraussetzung und ein Zwischenschritt,
der wiederum durch die professionelle Heritagearbeit der Institution in einen
aktiveren Umgang in gegenwärtigen Zeiten gewendet werden kann. Für diesen

neuerlichen aktiven Umgang ist eine Remediation im Sinne einer Ubersetzung der
kulturellen Formen notwendig, weil erst diese neue Aufmerksamkeiten und Rekon-

textualisierungen der Traditionen ermöglicht. Wenn auch nicht als konkrete
handwerkliche Technik, so bleiben die Rakuchu-Rakugai-Wandschirmmalereien doch
als abstraktes Wissen um eine wie auch immer geartete traditionelle Verbundenheit

mit diesen Formen im kommunikativen Gedächtnis der Bevölkerung in Kyoto
präsent und können so auch wieder «material of action» werden32. Die Remediati-

onen der Rakuchu Rakugai Wandschirme stehen zwar nicht im Zentrum kultureller

Produktivität in Kyoto und Japan, sind aber doch ein Element, das in einem

grossen Portfolio weiterer kultureller Ausdrucksformen aufgegriffen werden kann.

Taiwanesisches Puppen- und Computerspiel

Ein weiteres Beispiel zur Remediation von kulturellen Traditionen, das ebenfalls

und vielleicht auch nicht zufällig aus dem asiatischen Raum stammt, zeigt
wie auch vergleichsweise alte Wissensformen in Zeiten moderner Massenmedien
und der Computertechnologie eine aktivere Rolle in der kulturellen Reproduktion

einer Gruppe haben können. Der Kulturanthropologe Teri Silvio berichtet,
dass die taiwanesische Computerspiel-Industrie in ihrer Serie shuwei wuxia
budaixi auf eine traditionelle Erzählungen von wuxia, einem fahrenden Ritter,
zurückgreift und diese Erzählungen mit Elementen aus Fantasy und Science Fiction

anreichert. Die Narrationen der Serie, werden dabei in der Tradition der

198



Revival und Remediation SAVk 111 (2015)

budaixi einem Handpuppentheater entwickelt, welche eine populäre Form der

Unterhaltung im Rahmen taiwanesischer Tempelfeierlichkeiten im 19. Jahrhundert

war.

«The serial's production process blends a wide variety of media, combining the traditional
southern Chinese craft of budaixi or hand puppet theater, with the frenetic editing of Hong Kong
action cinema and computer-generated animation».11

Silvio zeichnet ein detailliertes Bild dieser Remediation der traditionellen tai-
wanesischen Erzählungen, Figuren des Puppentheaters und lokaler Ästhetiken in
der digitalen Spieleserie shuwei wuxia budaixi nach. Er rekonstruiert auch in
kulturhistorischer Perspektive die verschiedenen Renrediationen des budaixi
Puppenspiels von seinen Anfängen in der chinesischen Fujian Province während der

Ming Dynastie, der Transferierung nach Taiwan im Zuge von Migrationsprozessen

im 19. Jahrhundert, den Auffuhrungen wahrend der japanischen Besetzung
von Taiwan bis zur Adaption im Fernsehen und schliesslich in Computerspielen.

«There is a long tradition of reading wuxia narratives as national allegories, in which authors

project their Utopian or dystopian visions of the contemporary state of China (or Taiwan or Hong
Kong) onto wulin (lit. 'martial forest'), the marginal world in which swordsmen and their
enemies wander».14

Das Beispiel, das hier nicht weiter ausgeführt werden kann, ist insofern
bemerkenswert, als die traditionelle Kunst des Puppenspiels auch hierbei weiter gepflegt
wird. Digitale Animationen sind als Ergänzung und Anreicherung des traditionellen

Puppenspiels angelegt, um im Sinne der Remediation die Unmittelbarkeit des

Erlebens zu erhöhen und die Bedeutung des budaixi zu unterstreichen. Puppenspieler

mit ihrem spezifischen Wissen und ihre spezifischen Ausdrucksfähigkeiten
sind dabei wichtige Akteure im Produktionsprozess fur das Computerspiel.35 Das
taiwanesische Computerspiel ist insofern eine zeitgenössische Übersetzung der

Puppenspiel- und der Erzählkunst, welche bereits eine lange Geschichte der
Wanderung und Remediation durch unterschiedliche Epochen, geographische Räume
und kulturelle Kontexte durchlaufen hat. Diese Renrediationen von chinesischen
literarischen Werken in ein populäres Erzahlgenre in Verbindung mit dem

Puppenspiel, die Verbreitung und Wanderung dieser populären Formen von China
nach Taiwan und schliesslich auch die Ubersetzung in neue Medienformate haben

zur Lebendigkeit und zum Erhalt des kulturellen Wissens beigetragen, welches im
kulturellen Repertoire weiter eine Funktion hat und durch die Übersetzung in das

Computerspiel gepflegt wird.36 Das kulturelle Wissen wird in diesem Beispiel
nicht durch eine Gedachtnisinstitution verwaltet und für kulturelle Produktionen

verfügbar gehalten. Es wird durch die Computerspielindustrie fur ökonomische
Zwecke verwertet, aber erst dadurch entsteht die Basis, dass dieses kulturelle Wissen

weiterhin aktiv von einer Reihe an Personen gewusst, angewendet, dabei an

zeitgenossische Ausdrucksformen adaptiert und auch an zukunftige Generationen
weitervermittelt werden.

199



Gertraud Koch SAVk 111 (2011)

Die Beispiele verweisen auf das, was im Folgenden naher zu betrachten ist, nämlich

dass die Funktion, die Darstellungsweise und die Bedeutung der kulturellen
Traditionen in Mediendarstellungen und -formaten ein grosses Variationsspektrum

aufweisen Umgekehrt können fur die Traditionen selbst diese Mediendarstellungen

ganz unterschiedliche Effekte fur die Lebendigkeit und die alltägliche
kulturelle Praxis haben Die Bandbreite dieser Effekte auf die Traditionen durfte
ähnlich gross wie die Varietat der medialen Darstellungsweisen und Remediatio-
nen in digitalen ästhetischen Produktionen sein Jenseits einer verallgemeinernden
Diagnose dieser Varietäten und der Neukonfiguration kultureller Tradition m digi
talen Medienumgebungen erwachst daraus die Frage, inwieweit sich diese Mediali-

sierungen mit ihren sehr unterschiedlichen Qualitäten in der Darstellungsweise
kultureller Traditionen systematisieren und im Hinblick auf ihren Beitrag und ihre
Funktion fur den Erhalt und das lebendige Wissen über kulturelle Traditionen
einschätzen lassen Eine solche Systematisierung musste geeignet sein, die Remediati-
onen von kulturellen Ausdrucksformen im Hinblick auf ihren Beitrag zur Erhaltung

und damit der lebendigen Praxis dieser Tradition sowie ihrer sozialen
Produktivität fur die Tragergruppe einzuschätzen Em zentrales Moment einer
solchen Systematik ist dabei die angemessene Konzeptuahsierung von Aspekten
der Performativitat, der Veränderlichkeit und dem Variantenreichtum als
Ausdruck der Lebendigkeit von materiellen und immateriellen Traditionen 17

Das heuristische Konzept

Die Konturen eines heuristischen Konzeptes, auf dessen Basis Einschatzungen
zu der Lebendigkeit von kulturellen Traditionen getroffen werden können, zeichnen

sich in den Beschreibungen dieser beiden Beispiele bereits ab Es stellt in Zeiten

zunehmender Mediahsierung darüber hinaus einen konzeptuellen Rahmen
zur Verfugung, um einzuschätzen, inwieweit Traditionen zeitgenossische
Darstellungsweisen und Ästhetiken kultureller Vermittlung aufgegriffen haben und wie
sie in kommunikativen und kulturellen Gedachtnissen anschlussfahig fur zukunftiges

Handeln sind Hierfür setzt es bei einem wissensanthropologischen
Verständnis von Traditionen an, welches verschiedene Dimensionen kulturellen Wissens

herausarbeitet und analysierbar macht Die konzeptuellen Überlegungen
nehmen ihren Ausgangspunkt bei den wissensanthropologischen Überlegungen
von Frederik Barth (2002) zur Disaggregierung von Kultur als Wissen und den
verschiedenen Dimensionen kulturellen Wissens sowie dessen medientheoreti-
sche Erweiterung mit dem Remediationsansatz von Bolter und Grusin (2000)
Dabei finden auch wissenstheoretische Überlegungen zum Lebenszyklus lebendigen

Wissens von dessen Genese, Repräsentationen und Distribution bis hin zu
seiner Nutzung und Reproduktion Berücksichtigung

Reprasentationsformen des Wissens und seme Inhalte, so zeigen die Ausfuhrungen

von Barth, hangen zusammen und lassen sich nicht unabhängig voneman-

200



Revival und Remediation SAVk 111 (2011)

der betrachten Kulturelles Wissen hat drei Dimensionen, die stets zusantmenspie-
len und die in der Kulturanalyse von Traditionen im Zusammenwirken dieser
Dimensionen etrachtet werden müssen

Drei Dimensionen kulturellen Wissens

Die drei Dimensionen von Wissen umfassen die Wissensbestande, die Medien
der Repräsentation und die soziale Organisation des Wissens Die Kulturanalyse,
die immer auch an den Qualitäten der Vermittlung interessiert ist, setzt bei diesen

drei Dimensionen an, um den Stellenwert und die Reproduktion der Tradition in
einer Gruppe nachvollziehen zu können Mit jedem Medienwandel, der nach Bolter

und Grusin die Medienlandschaft insgesamt reorganisiert, werden so Fragen
danach akut, wie kulturelles Wissen diese Veränderungen autgreift und wie sich

die neuen medialen Möglichkeiten auf das kulturelle Wissen auswirken, welches

nun auf veränderte Optionen fur seine Repräsentation trifft und zugleich auch

eine veränderte Gesamtsituation vorfindet Die Veränderungen in den Reprasen-
tationsformen können so auch Veränderung der Wissensgebiete selbst nach sich

ziehen Wenn die taiwanesische Computerspiehndustrie dazu ubergeht, das

Puppenspiel digital zu simulieren statt es wie bisher von Puppenspielern auffuhren zu

lassen, fallen die performativen, korperbezogenen Formen des Wissens weg. die

schöpferische Kreativität der Puppenspieler spielt in der Weiterentwicklung des

kulturellen Wissens keine aktive Rolle mehr, so dass die komplexen Fähigkeiten
die Puppen zu spielen und damit die performativen Anteile des Wissensbestandes
nach und nach verloren gehen Die soziale Organisation des Wissens und seines
Fortbestandes, auch das wird an dem Beispiel deutlich, hegt nur noch bedingt in
den Händen der Puppenspielern sondern ist zu den Managern der Game Industry
gewandert, die fur die ökonomische Basis des Fortbestandes der Fertigkeiten und
auch die Distribution dieses Wissens in der Bevölkerung sorgen Dabei ware
weiterhin die empirische Frage zu stellen, inwieweit sie auch die Vermittlung des Wissen

der Puppenspieler im Blick haben und entsprechend die Vermittlung an
nachfolgende Generationen organisiert wird, was im Beitrag von Silvio nicht thematisiert
wird Der Fortbestand von kulturellen Traditionen hangt wesentlich davon ab.

201



Gertraud Koch SAVk 111 (2015)

inwieweit der Wissenskreislauf aktiv gehalten werden kann und m welcher Weise

die Vermittlung an die folgenden Generationen gelingt, die )eweils m ihrer Weise
das Wissen gebrauchen Kulturelle Traditionen, in denen kein neues Wissen mehr

produziert wird und Wissensbestande im Zuge der kulturellen Reproduktion nicht

an gegenwartige gesellschaftliche Verhaltnisse angepasst werden, sind weniger
vital als solche mit aktiver Wissensproduktion

Wissenszyklus

Die Fragen, welche medialen Formen hierfür zur Verfugung stehen und
aufgegriffen werden, sind dabei von zentraler Bedeutung Die verschiedenen verfugbaren

Reprasentationsformen des Wissens sind ein Indikator dafür in welcher Weise
und welchem Umfang kulturelles Wissen im kommunikativen Gedächtnis einer
Gruppe verfugbar ist Dort, wo viele verschiedene Reprasentationsformen
aufgegriffen werden und damit Wissen auf ganz unterschiedlichen Wahrnehmungsebenen

vermittelt werden, ist die Wahrscheinlichkeit unterschiedliche soziale Gruppen
zu erreichen besser, als wenn nur sehr wenige oder sehr spezifische Vermittlungsformen

zur Verfugung stehen Fur das Ausmass, in dem eine kulturelle Wissensform

Verbreitung finden kann, spielen auch die Reichweite und Zuganglichkeit
der verschiedenen Reprasentationsformen eines kulturellen Wissens eine Rolle
Sind die Repräsentationen eines kulturellen Wissens nur über Gedachtmsorgam-
sationen verfugbar, wie die Rakuchu-Rakugai-Wandschirme. so ist eine Distribution

m breite Bevolkerungskreise hinein an die Aktivitäten des Museums gebunden.

so dass andere Gruppen dies erst durch die Vermittlung durch das Museum

aufgreifen und verwenden können Das Museum als Medium38 hat aufgrund seiner

202



Revival und Remediation SAVk 111 (2015)

Situierung in der Gesellschaft dabei völlig andere Reichweiten und Adressaten als

die Computerspiehndustrie über das Internet. Die japanische Malkunst historischer

Wandschirme und die taiwanesische Videospielserie shuwei wuxta budaixi
treten insofern mit ganz anderen Vorzeichen an, um im kommunikativen Gedächtnis

aktuell zu bleiben. Inwieweit jedoch die verschiedenen Potenziale des Museums

oder des Internets dann letztlich auch in der Distribution realisiert werden
und sich in grosser oder geringer Popularität des kulturellen Wissens niederschlagen,

ist dann wiederum eine nächste Frage in der kulturanalytischen Betrachtung.
Aufschluss kann man jeweils durch eine detailliertere Analyse des Wissenszyklus

gewinnen, indem man diesen in seinen einzelnen Phasen im Hinblick auf die von
Barth benannten drei Dimensionen des Wissens analysiert und in der oben dargelegten

Weise die Dynamiken der Medienentwicklungen berücksichtigt. In der
Summe vieler solcher Analysen auf der Basis dieses heuristischen Rahmens liesse

sich dann in Zukunlt eine Typologie des grossen Spektrums an Varianten und

Spielarten der Lebendigkeit kul-tureller Traditionen im Sinne ihrer aktiven
Verwendung im kommunikativen Gedächtnis entwickeln.

Resümierend zur Remediation kultureller Traditionen

Der Ausgangspunkt dieses Beitrags waren zum einen intensivierte Aufmerksamkeit

gegenüber kulturellen Traditionen und deren Pradikatisierung durch die

UNESCO und zum anderen die zunehmende Durchdringung des Alltagslebens
mit Medien. Es stellt sich in dieser Situation die Frage nach den Relationen kultureller

Traditionen und Medien. Dieser wurde ausgehend von den wissensanthropologischen

Überlegungen des skandinavischen Sozialanthropologen Fredrik
Barth nachgegangen, in der er Traditionen als kulturelles Wissen disaggregiert
und damit kulturanalytisch aufschlüsselt. Medien sind zentral fur die zweite der
drei Dimensionen des Wissens, die Barth als substanziell fur jedwede kulturelle
Tradition ansieht: a) die Wissensbestande, b) die (mediale) Repräsentationen des

Wissens und c) seine soziale Organisation. Allerdings zeigte sich, dass in den

Überlegungen von Barth der Medienwandel als Treiber von sozialem Wandeln
nicht berücksichtigt wurde und theoretisch in die wissensanthropologische
Perspektive integriert werden muss. Die kulturhistorischen Betrachlungen der
amerikanischen Medienwissenschaftler Jay Bolter und Richard Grusin haben mit ihrem

Konzept der Remediation eine Brücke zwischen Medienwandel und kulturellen
Traditionen geschlagen. Sie sind an die Barth'schen Überlegungen zur Funktion
von Medien fur die Repräsentation kultureller Traditionen insofern anschlussfa-

hig als sie, wie Barth, die Veränderungen m der Vermittlungsquahtat ins Zentrum
ihrer Überlegungen stellen. Aufgrund dieser kulturhistorischen Analysen zeigt
sich, dass neue Medientechnologien immer auch eine Herausforderung fur die
kulturelle Praxis und die Lebendigkeit der Traditionen darstellen. Wenn mit den

neuen Medientechnologien, wie aktuell der Digitalisierung, neue Ausdrucks- und

203



Gertraud Koch SAVk 111 (2015)

Kommunikationsformen entstehen, «veralten» mit den Medien auch die bestehenden

Repräsentationsformen von Traditionen. Damit sind sie nicht schon aus dem
kommunikativen Gedächtnis verschwunden, aber können mit den alten Medien

aufgrund des Verlusts an Aufmerksamkeit im kommunikativen Gedächtnisses
zunächst etwas ins Hintertreffen geraten.

Zwei Beispiele aus Japan und Taiwan liefern die illustrative Vorlage dafür, wie
diese theoretischen Überlegungen in ein heuristisches Modell überführt werden
können. Dieses schlüsselt fur die empirische Analyse auf, wie die Lebendigkeit
und die Bedeutung von kulturellen Traditionen fur eine Gruppe erforscht und

eingeschätzt werden kann. Die aktuell stattfindende Digitahsierung konstituiert
eine Situation, in der reichhaltig Felder und Fragestellungen für solche Kulturanalysen

entdeckt werden können. Diese beiden Beispiele machen darüber hinaus

anschaulich, wie eng mediale Repräsentationen und kulturelles Wissen miteinander

verschränkt sind und wie lohnend es ist. diese kulturanalytisch aufzugreifen.
Ein Thema, das in diesem Zusammenhang noch nicht detailliert angesprochen

ist, sind die sogenannten «digital borns», also die digitalen Ausdrucksformen in
Kunst und Kultur, die mehr und mehr zum Normalfall der Kommunikation und
damit zum Teil der Alltagskultur zwischen sozialen Netzwerken, Computerspielen
und digitaler Kunst werden. In der nahen Zukunft werden diese selbst wiederum
Traditionen begründen und es werden Fragen danach aufgeworfen werden, ob und
was hier als Kulturerbe gelten kann. Es wird bereits diskutiert, wie diese leicht

vergänglichen Softwareversionen für die Nachwelt aufzubewahren sind.39

Anmerkungen

1 Vgl Kdschuba, Wolfgang Iconic Remembering and Religious Icons. Fundamentalist Strategies
in European Memory Politics9 In Malgorzata Pakier und Bo Strüth (Hg A European Culture
of Remembrance Florence European University Institute 2007, 64-76; Arvidsson, Adam
Brands Meaning and Value in Media Culture. London. New York Routledge 2006. Bendix,
Regina Culture and Property. An Introduction (with Valdimar Hafstein) In Ethnologta Euro-
paea 39/2 2009,5-10; Tauschek. Markus Wertschopfung aus Tradition Der Karneval von Binche
und die Konstituierung kulturellen Erbes Berlin Lit 2010 (Studien zur Kulluranthropologie,
Europaischen Ethnologie, Bd. 3)

3 Vgl Welsch. Wolfgang Auf dem Weg zu transkulturellen Gesellschaften In Lars Allolio-
Nacke. Britta Kaischeuer und Arne Manzeschke (Hg Differenzen anders denken Bausteine
zu einer Kulturtheone der Transdifferenz Frankfurt a M Campus Verlag 2005. 314-341

' Vgl Appadurai. Arjun Global Ethnoscapes Notes and Queries for a Transnational Anthropol¬
ogy In Richard Gabriel Fox (Hg Recapturing Anthropology Working in the Present Santa
Fe. N M: School of American Research Press 1991. Distributed by the University of Washington
Press (School of American research advanced seminar series). 191-210: Hannerz, Ulf Cultural
Complexity Studies in the Social Organization of Meaning New York Columbia University
Press 1992. Rabinow. Paul Anthropos Today Reflections on Modern Equipment Princeton,
N J Princeton University Press 2003 (In-formation series); Ong. Aihwa und Stephen J Collier
Global Assemblages. Technology, Politics, and Ethics as Anthropological Problems Maiden.
MA Blackwell Pub 2005

4 Vgl Marcus, George E Ethnography m/of the World System The Emergence of Multi-Sited
Ethnography In Annua! Review ofAnthropology 24 (1995). 95-117

204



Revival und Remediation SAVk 111 (2015)

7 Vgl Welz, Gisela Siting Ethnography Some Observations on a Cypriot Highland Village In
Ina-Maria Greverus, Sharon Macdonald und Regina Romhild (u a (Hg Shifting Grounds
Experiments in Doing Ethnography Munster Lit 2002 (Anthropological Journal on European
Cultures, v 11), 137-158

8 Hannerz 1992
7 Barth. Fredrik Anthropology of Knowledge In Current Anthropology 43/1 (2002), 1-11, hier 1

8 Vgl ders 9
9 Ders 3
10 Ders. 3
11 Vgl Gorman Lyn und David McLean Media and Society into the 21st Century A Historical

Introduction 2nd ed Chichester. UK. Maiden. MA Wiley-Blackwell 2009, Veronesi, Francesca
und Petra Gememboeck Mapping Footprints Mobile Technologies and Inscriptive Practices to
Renegotiate Cultural Knowledge. History and Memory In Comergence The International
Journal of Research into New Media Technologies 15/3 (2009), 359-369

it Vgl Williams. Raymond The Technology and the Society In Seth Giddings und Martin Lister
(Hg The New Media and Technocultures Reader Abingdon. Oxon New York Routledge 2011,
92-105

11 Vgl Bolter. David J und Richard A Grusin Remediation Understanding New Media 1st MIT
press pbk ed Cambridge, Mass MIT Press 2000

14 Ders 15
18 Vgl Adorno, Theodor W und Max Horkheimer Dialectic ol Enlightenment London, New York

Continuum 1969 (1947)
18 Vgl Fassler, Manfred Erdachte Welten Die mediale Evolution globaler Kulturen Wien New

York Springer 2005 (Edition Transler). Fassler. Manfred und Wulf R Halbach Geschichte der
Medien München Wilhelm Fink 1998 (Uni-Taschenbucher, 1984)

17 Vgl Fassler 2005. Bolter und Grusin 2000
18 Die hier zitierten medientheoretischen Überlegungen stehen stellvertretend tur andere Perspek¬

tiven im sozial- und geisteswissenschaftlichen Diskurs zum Stellenwert fur die Kulturentwicklung

und Traditionspflege etwa denen zum kulturellen und/um kommunikativen Gedächtnis von
Assmann. Aleida und Jan Assmann Das Gestern im Heute Medien und soziales Gedächtnis
In Klaus Merten. Siegfried J Schmidt und Siegfried Weischenberg (Hg Die Wirklichkeit der
Medien Eine Einfuhrung in die Kommunikationswissenschaft Opladen Westdeutscher 1994,
114-140

19 Die Bedeutung der Medien ist dabei wesentlich weitergehend als die m der kulturwissenschafth-
chen Forschung bereits thematisierte Veränderung raumzeitlicher Arrangements Kaschuba,
Wolfgang Die Uberwindung der Distanz Zeit und Raum in der europaischen Moderne Orig-
Ausg Frankfurt am Main Fischer Taschenbuch-Verl 2004 (Fischer, 60145 Europaische
Geschichte)

211 Vgl Korff. Gottfried (Hg Wilde Masken Ein anderer Blick auf die Fasnacht Ludwig-Uhland-
Institut fur empirische Kulturwissenschaft d Univ Tubingen Tubingen Tübinger Vereinigung
fur Volkskunde 1989 (Begleitband zu einer Ausstellung im Haspelturm des Tubinger Schlosses
26 Januar-5 Marz 1989)

21 Am ehesten finden sie noch dort Berücksichtigung, wo wir sie als Wissenschaftler selbst erleben,
etwa wenn sie sich im akademischen Betrieb niederschlagen und hier auch zum Gegenstand von
Reflexionen werden, siehe Lofgren. Orvar The Danger of Knowing What You Are Looking For
On Routinizing Research In Ethnologia Scandiiumca A Journal for Nordic Ethnologv 20
(1990). 3-5

22 Vgl Dietzsch Ina, Wolfgang Kaschuba und Leonore Scholze-Irrlitz (Hg Horizonte ethnogra-
fischen Wissens Eine Bestandsaufnahme Köln Bohlau 2009 (Alltag & Kultur. Bd 12)

21 Vgl Maase. Kaspar Grenzenloses Vergnügen Der Aufstieg der Massenkultur 1850-1970 Origi-
nalausg Frankfurt am Main Fischer Taschenbuch 1997 (Europaische Geschichte)

24 Vgl Ardevol. Elisenda. Antoni Roig und Gemma San Cornelio (u a Playful Media Practices
Theorising "New Media'Cultural Production In Birgit Brauchler und John Postiii (Hg Theorising

Media and Practice New York Berghahn Books 2010 (Anthropology of Media, v 4),
259-280 Allerdings sind es vergleichsweise wenige Amateurproduktionen, welche dann tatsächlich

auch ein Massenpublikum erreichen
27 Vgl van House, Nancy und Elizabeth F Churchill Technologies of Memory Key Issues and

Critical Perspectives In Mentors Studies 1/3 (2008), 295-310, van Dijk, Jose Flickr and the

205



Gertraud Koch SAVk 111 (2015)

Culture of Connectivity Sharing Views, Experiences, Memories. In Memory Studies 4/4 (2011),
401-415: Pietrobruno, Sheenagh Cultural Research and Intangible Heritage In: Culture
Unbound 1 (2009), 227-247

26 Vgl Brown, Michael F Can Culture Be Copyrighted9 In Current Anthropology 39/2 (1998),
193-222, siehe ausserdem Beck. Stefan Probleme der Privatisierung von Wissen In. Gertraud
Koch (Hg.) Internationalisierung von Wissen Multidisziplinare Beitrage zu neuen Praxen des
Wissenstransfers St Ingbert Rohrig Universitatsverlag 2006,91-125 und Bendix 2009 (Anm 1)

27 Das hatte in 2008 weltweit 10 Millionen Abonnenten, die hauptsächlich in Asien, den Vereinigten
Staaten von Amerika und Europa lokalisiert waren Davon waren etwa 2 Millionen in Europa.
2.5 Millionen in Nord Amerika und 5,5 Millionen in Asien ansassig

28 Vgl Loulanski, Tolina und Vesselin Loulanski' Outgrowing the Museum The Heritage of Raku-
chu Rakugai and its Modern Purposes In' International Journal of Cultural Studies 14/6 (2011),
607-630

29 Sie verweisen in dem Zusammenhang auch auf die Einschatzungen des japanische Kunstler Isao
Takahata, der Analogien der japanischen Mangas zu diesen mittelalterlicheren Formen der
Malerei aufzeigt (Loulanski und Loulanski 2011. 624)

70 Loulanski und Loulanski 2011. 616
71 Ders.,613
72 Swidler, Ann Culture in Action Symbols and Strategies In American Sociological Review 51/2

(1986). 273-286
77 Silvio, Ten. Remediation and Local Globalizations How Taiwan's «Digital Video Knights-Er-

rant Puppetry» Writes the History of the New Media m Chinese In Cultural Anthropology 22/2
(2007). 285-313. hier 285.

74 Ders 293f
77 Vgl. ders., 295
76 Vgl ders, 299
77 Vergleiche beispielsweise die Überlegungen zum Erhalt buddhistischer Spiritualität von Karl¬

strom. Anna Spiritual Materiality. Heritage Preservation in a Buddhist World. In Journal of
Social Archaeology 5/3 (2005). 338-355.

78 Wohlfromm. Anja: Museum als Medium, neue Medien in Museen Überlegungen zu Strategien
kultureller Repräsentation und ihre Beeinflussung durch digitale Medien Köln Halem 2002

(Forum neue Medien)
79 Vgl Swalwell. Melanie Towards the Preservation of Local Computer Game Software. Chal¬

lenges, Strategies. Reflections In Convergence The International Journal of Research into New
Media Technologies 15/3 (2009), 263-279: Barwick, Joanna, James Dearnley und Adrienne
Muir Playing Games with Cultural Heritage A Comparative Case Study Analysis of the Current
Status of Digital Game Preservation In Games and Culture 6/4 (2011), 373-390

206


	Revival und Remediation : kulturelle Traditionen in Zeiten digitaler Medien

