
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 111 (2015)

Heft: 1

Artikel: Von der "Volkskunst" zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft :
Kreativität zwischen den Milieus

Autor: Kramer, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-514937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-514937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv fur Volkskunde 111 (2015), 075-097

Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie
und Bildwissenschaft:

Kreativität zwischen den Milieus

Dieter Kramer

Abstract
Aus hausindustriellen Milieus der ästhetisch-kulturellen Produktion gehen immer wieder Kunstler

oder Künstlerinnen hervor, die unter Verwendung der Praktiken, die sie dort kennengelernt
haben, ein eigenständiges künstlerisches Profil entwickeln und damit Anerkennung in den
Milieus der hegemonialen Schichten finden Gefragt werden kann, was solche Kreative aus dem
pragenden Herkunftsmilieu mitnehmen und wie sie die Bruche ihrer Lebenswelt in ihrer Kunst
verarbeiten Ein interdisziplinärer Zugang, der sich auf die Interpretationsfigur «Volkskunst»,
auf Impulse aus der Kunstethnologie, aus der Kunstwissenschaft, aus der ästhetischen Theorie
sowie der Bildwissenschaft der Europaischen Ethnologie bezieht, kann helfen, solche Ubergange
zu interpretieren

Kreative wandern von einem Milieu ins andere

In der Musik sind Prozesse des wechselseitigen Austausches zwischen populären

und «elitären» Milieus vielfach beschrieben (Schepping 2001). In der
zeitgenossischen Textilkunst werden mit Selbstverständlichkeit «anonyme Artefakte
aus Ethnologie und Kunsthandwerk» einbezogen (Brosowsky 2013). Auch Personen

wechseln von einem Milieu ins andere. Aus hausindustriellen Milieus der
ästhetisch-kulturellen Produktion gehen immer wieder Kunstler oder Künstlerinnen

hervor, die unter Verwendung der Praktiken, die sie dort eingeübt und kennengelernt

haben, ein eigenständiges künstlerisches Profil entwickeln und damit
Anerkennung in den Milieus der hegemonialen Schichten finden. Fur das 18. und
19. Jahrhundert sind solche Falle bekannt aus dem Grodental in den Sudtiroler
Dolomiten, das fur seine Spielzeug- und Herrgottsschnitzerei bei den Europaischen
Ethnologen bekannt ist (Staffier 1839, Steub 1871, Stablein 1980 u.v.a.). Aus dieser

Region stammt der Kunstler Francesco Demetz-La Rives (1927-2007).
Er ist 1927 in St. Christina/Groden in einer Holzschnitzerfamilie geboren, wandert

nach der Sudtiroler «Option» mit seiner Familie 1939/40 nach Hall in Österreich

aus, hat später Schildermaler gelernt, war 1947 bis 1952 in der Fremdenlegion
und hat dann an der Kunstgewerbeschule in Innsbruck Malerei studiert, und hat
seit 1968 bis zu seinem Tod 2007 mit Anerkennung und mäßigem materiellen

Erfolg als freischaffender Kunstler gearbeitet. Postum gab es 2012/2013 Ausstellungen

in Brüssel, St. Christina und Innsbruck (Schonpflug, Ingo; Rauchegger,
Andreas: Francesco Demetz-La Rives. St. Christina/Groden 1927 - 2007
Innsbruck. Der <andere> Tiroler. Innsbruck: Studia Universitätsverlag 2010). Aus dem

Katalog stammen die Abbildungen dieses Beitrags, in denen Herkunft,
Kriegserfahrungen und Veränderungen der alpinen Landschaft thematisiert werden.

75



Dieter Kramer SAVk 111 (2015)

Die Begegnung mit dem Werk dieses Künstlers war Anlass für das Nachdenken

darüber, mit den Mitteln welcher Wissenschaft man solche Kreative, die von einem
Milieu in andere wechseln, interpretieren kann. Dabei muss man die Prägung
durch das Herkunftsmilieu berücksichtigen; zu fragen ist, was sie daraus mitnehmen,

und zu prüfen gilt es, wie sie die Brüche ihrer Lebenswelt in ihrer Kunst
verarbeiten. Einige vorläufige Überlegungen zur Interpretation solcher Prozesse
des Transfers und der Weiterentwicklung von Kreativität sollen sich zunächst
beziehen auf die Interpretationsfigur «Volkskunst», dann auf mögliche Impulse
aus der Kunstethnologie, aus der Kunstwissenschaft sowie aus der ästhetischen

Theorie, und schliesslich wird gefragt, ob die Bildwissenschaft der Europäischen
Ethnologie etwas dazu beitragen kann.

«Volkskunst»

Unter dem Stichwort «Volkskunst» werden die einschlägigen Produkte der Heimarbeit des
Grodentals gern behandelt Volkskunst wird 1894 von dem KunsthistorikerAlois Rieglals ästhetische
(und nicht einfach nur bildliche) Ausdruckform ernst genommen Er sieht sie mit den «Anfangen
menschlichen Schonheitsempfindens und Kunstthatendranges» zusammenhangen (Riegl 1894
2) Das entspricht dem «Formieren nach den Gesetzen der Schönheit» bei Marx (s u «Wo uns
aber eine solche Summe von traditionellen Kunstformen, die sammthchen Angehörigen eines
Volkes ohne Ausnahme gemeinsam sind, entgegentritt, dort werden wir berechtigt sein, von einer
Volkskunst im engsten und eigentlichsten Sinne des Wortes zu sprechen » (Riegl 1894 13)

Reflexhaft wird die Studie von Alois Riegl gern genannt, wenn es um Volkskunst

geht, aber anscheinend wird sie selten gelesen, sonst müsste sich jeder Nutzer

wegen der engen Orientierung auf «Hausfleiss» in wenig gegliederten Gesellschaften

gleich von dem Begriff distanzieren. Bei «Volkskunst» gilt für Riegl die Fiktion
einer kreativen Leistung innerhalb des (eines) Milieus. Er will sich um die «begleitenden

Umstände» dieser so von ihm definierten «Volkskunst» kümmern, die
wirtschaftlichen eingeschlossen, und bezieht sich dabei auf Karl Bücher und sein «System

von Betriebsformen der menschlichen Güterproduktion in aufsteigender Kette,
von welcher der sogenannte Hausfleiss das unterste, das Fabrikswesen das oberste
Glied bildet.» (ebd.: 7) Allzu schematisch folgt er diesem Autor mit einem eher

kruden evolutionistischen Schema: Hausfleiss ist die primitivste Stufe wirtschaftlicher

Produktion, in der alles im patriarchalen Familienverband erzeugt wird. Vorher

gab es den Urmenschen, so wie ihn Riegl sich vorstellt: ein «Mensch, <der>
sobald er Hunger verspürt, das nächstbeste wilde Thier erschlägt» (ebd.: 9).

Beim Hausfleiss wird bereits im geordneten patriarchalen Familienverband

erzeugt. Die Produkte müssen gut und schön sein. Es gibt Plastizität und Fläche

gestaltende Kunstformen, die dem Schmuckbedürfnis und dem horror vacui
entsprechen. Aber die kreative Leistung wird nicht näher bestimmt. Wie die Formen
entstehen und ob es einen Ansporn zur Veränderung gibt wird nicht gefragt.

Riegel positioniert die Produkte mit Entstehung und Gebrauch unverwechselbar

in die Zeit vor einer komplexeren gesellschaftlichen Arbeitsteilung und

Gemeinschaftsbildung über den Familienverband hinaus. Nicht nur wegen des

76



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVk 111 (2015)

Wortbestandteils «Volk», sondern auch mit Blick auf diese Vorgehensweise wird
der Volkskunst-Begriff von Riegl für nahezu alle in der Europäischen Ethnologie
behandelten ästhetischen Ausdrucksformen unbrauchbar: Sie entstehen aus

Kulturprozessen in geschichteten Gesellschaften mit komplexer Arbeitsteilung und

vielfältigen Kontakten zwischen den Milieus.
Riegl bietet damit ähnlich wenig weiterhelfende Interpretationen wie Arnold

Hauser in seinen kultursoziologischen Überlegungen (1983: 598). Dieser stellt der
«Kunst des Volkes» die «sublimierte Kunst der Bildungselite» gegenüber. Die
romantische Vorstellung von kollektiver Produktion und Kreativität weist er
zurück. Damit wendet er sich inhaltlich auch gegen Alois Riegl und sein Bild von
der Einheit von Produzent und Konsument (heute würde man übersetzen: den

bruchlos geteilten Werten und Codes) in der Hausfleiss-Volkskunst. Hauser
übernimmt statt dessen kritiklos die zum Gemeinplatz gewordene These vom
«herabgesunkenen Kulturgut» und spricht von der ästhetischen «Ahnungslosigkeit» des

Volkes: Damit ist wenig anzufangen, wenn es um die aktive Rolle auch der
«subalternen» Milieus im Kulturprozess geht.

In späteren Volkskunst-Diskussionen werden jene Formen, die sich auf die
«kulturindustriellen» ästhetisch-kulturellen Produkte in den populären Milieus
beziehen, weitgehend ausgeblendet oder unter dem Vorzeichen «Kitsch» behandelt.

Dass daraus auch professionelle Künstler hervorgehen können, wird nicht
thematisiert. Erst in der Pop Art wird es zur Kenntnis genommen.

Für Martin Scharfe sind 1974 Massenkunst und Kitsch gesellschaftliche
Defekte; Kitsch und Klassengesellschaft gehören in diesen Diskurs (1974, s. auch

Schwedt 1969). Gewiss hängen die unterschiedlichen Gestaltungsebenen auch mit
vorenthaltenen Chancen und mit Privilegien hegemonialer Milieus zusammen
(mit Adorno kann man darauf hinweisen, s.u.), aber es ist nicht viel gewonnen,
wenn die Ergebnisse von komplexen vielschichtigen Prozessen in das Prokrustesbett

des Klassenantagonismus gezwungen werden (Scharfe 1974: 243).

Wichtig sind die Hinweise von Renate Itzelsberger (1993) darauf, dass üblicherweise

erst für ästhetisch-kulturelle Erzeugnisse aus «subalternen» Milieus nach
dem Mittelalter von «Volkskunst» gesprochen wird. In dieser «Volkskunst» werden
dann einerseits mittelalterliche Tendenzen fortgesetzt, wie sie nach der provinzial-
römischen Kunst dann Goten, Langobarden, Franken, Germanen usf. entwickeln

(Riegl 1901/1964). Später werden Einflüsse etwa aus Renaissance, Barock, Rokoko,
Klassizismus von lokalen männlichen und weiblichen Akteuren ohne künstlerische

Ausbildung und Spezialisierung im «Hausfleiss» oder lokalen Handwerk verarbeitet

und weitergetragen, immer in engem Kontakt mit den Auftraggebern und
Abnehmern ausserhalb (und später auch innerhalb) der Eliten (Riegl hat solche

Prozesse auch analysiert, zum Beispiel für hessische Brautstühle, Riegl 1890/91).
Erst seit den kulturellen Krisenzeiten des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts
werden diese Produkte in retrospektiv-nostalgischer (und kritisch gegen die eigene

hegemoniale Kultur gewandter) Attitüde auch von den Eliten rezipiert, sowohl von
den Sammlern wie von den Kreativen (Als Chagall... 2004; Chagall 1991).

77



Dieter Kramer SAVk 111 (2015)

Die «Volkskunst» ist beliebter Gegenstand der Beschreibung, seltener wird sie

mit ästhetischen Fragestellungen verbunden (die Studien zur Wanderung und

Aneignung der Motive gehen freilich auch darauf ein, z. B. Fraenger 1926, s.u.). Ihre
Produkte in den musealen Sammlungen haben ihren Eigenwert: Sie informieren
über die Geschichte der ästhetischen Aneignung und Interpretation von Welt in
jenen nichtelitären Milieus, die als aktive Kräfte im gesellschaftlichen Kräfteparal-
lelgramm durch ihr Verhalten und ihre Motive immer auch mitverantwortlich sind

für die übergreifende Gemeinschaft und deswegen längst nicht nur «subaltern» sind.
Wenn es um die zeitgenössischen populären Bildwelten in den verschiedensten

Milieus geht, ist zu realisieren und in Forschungsstrategien umzusetzen, was in der

Europäischen Ethnologie Kaspar Maase (Maase 2011; ders. 2014) einfordert: Die
Anerkennung der populären Formen der Visuellen Kultur und anderer
Ausdrucksformen als spezifischer Beitrag zur Entwicklung von Symbol-, Wert- und

Bewusstseinswelten, zusammenhängend mit den Motiven, Problemen und
Wünschen der Menschen, und ausgehend von ihrer Medienkompetenz und ihrer
Teilhabe am Genussleben. So zu denken bedeutet eine radikale Abkehr von den zum
Missionieren verführenden Theorien der «Kulturindustrie» und schnell
angewandten geschmäcklerischen Kriterien von «Kitsch».

Wenn es darum geht, die aus der vorindustriellen Welt hervorgehenden Künstler

einzuordnen und ihre Leistungen zu interpretieren, dann muss die von Riegl
typisierte «Hausfleiss»-Welt konkretisiert werden als spezifische, in Raum und
Zeit verortete und in arbeitsteiligen Zusammenhängen stehende Lebenswelt.

Den «komplett ästhetisch durchgestalteten Alltag» sehen manche erst heute

mit der zeitgenössischen Bilderflut verwirklicht. Aber eigentlich kann man auch

davon sprechen, dass in vorindustriellen Milieus das ganze Leben durchdrungen
war von ästhetischer Gestaltung (manche schlagen deswegen sogar vor, den Begriff
Kunst auf alle von Menschen erzeugten Dinge anzuwenden). Oft genug ist vom
Werkzeug bis zur Dramaturgie des Arbeitens alles symbolhaft und «nach den
Gesetzen der Schönheit» strukturiert. Auch von der «Ästhetik der Subsistenz»

kann man sprechen (Kramer 2003 und 2004).
Oft mit den handwerklichen Erfahrungen, immer mit den prägenden Erlebnissen

dieser Lebenswelt im Hintergrund gestalten auch die «Kreativen», die sich in
andere Milieus bewegen, ihre ästhetisch-kulturellen Interpretationen und erheben
den Anspruch, diese Gestaltungen als «gültigen Ausdruck» der (ihrer) Welt
anerkannt zu sehen. Die traditionellen Vorstellungen von «Volkskunst» helfen wenig
bei der Interpretation solcher Prozesse. Die Kunstethnologie freilich muss sich mit
ihnen auseinandersetzen.

Kunstethnologie
Die Kunstethnologie der «Volkerkunde» entwickelt eigene Formen des Umganges mit ästhetischen

Ausdrucksformen der «schriftlosen» Volker, die sich besonders gern aufProdukte zu Kult
und Ritual beziehen Sie billigt ihnen den Rang von Kunstwerken zu, hebt aber auch immer den

Bezug zur Lebenswelt hervor Gegen die Ansprüche einer «Moderne», die auf der Universalltat

78



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVk 111 (2015)

menschlicher ästhetischer Empfindungen beharrt, wird eine kulturrelativistische Position be-

grundbar, mit der auch eine Brücke zu populären Milieus gebildet werden kann

Der Frankfurter Ethnologe Ernst Vatter verknüpft 1926 «naturvölkische» oder

«primitive» Kunst mit prähistorischer, mit frühmittelalterlich-europäischer Kunst
und mit Volkskunst. Sie alle möchte er akzeptiert sehen als ästhetische Produkte.
Aber es gibt kaum ernsthafte Kontakte zu Volkskunde oder Kunstwissenschaft
(und die nationalsozialistischen Versuche der Verknüpfung von vor- und
frühgeschichtlicher Kunst mit «Volkskunst» helfen da auch nicht weiter). Mark Münzel
aus dem Frankfurter Museum für Völkerkunde konstatiert 1988 nur geringe
wechselseitige Kenntnisnahme von Kunstgeschichte und Ethnologie (Münzel 1988:29).
Als für ihn wichtige und anregende Besonderheit der Kunstgeschichte hebt er die
«Ehrfurcht vor dem Gegenstand» des Kunstwerkes hervor (ebd.: 30) - sie stellt die
Werke auf eine Ebene, auf der sie nicht nur «Funktionen» im gesellschaftlichen
Leben haben (wie im ethnologischen Funktionalismus), sondern deutende und
wertende Interpretationen der Lebenswelt sind.

Zwar gibt es lange Zeit kaum Kontakte zwischen den Wissenschaften, aber
Künstlerinnen und Künstler lassen sich seit dem Ende des 19. Jahrhunderts von
aussereuropäischer Kunst inspirieren und profitieren hundert Jahre später von den

Feldforschungsmethoden der Ethnologen. In beiden Fällen mag das auch als kritische

Auseinandersetzung mit den Strukturen der hegemonialen Gesellschaft
verstanden werden.

Till Förster (2006) erinnert an die Geschichte der Kunstethnologie: Von «art

primitif», «art negre» spricht man, sobald die Werke der «Primitiven» als Kunst
anerkannt werden. Mit Franz Boas wird gegen die evolutionistische Perspektive
eine emische Sichtweise gesetzt, die fragt: «Wie hat die Kunst Teil an der Lebenswelt

einer fremden Gesellschaft?» (zit. ebd.: 224/225) Damit wird eine kulturrelativistische

Position eingenommen, mit der Vielfalt einen eigenen Wert erhält und
die Praktiken der unterschiedlichen Milieus und sozialen Welten aufgewertet werden

(wie auch bei Joseph Beuys).
Die relativistische Position fragt nicht danach, ob in Europa Werke der «Ethno-

kunst» als Kunst eingeschätzt werden, sondern würdigt sie in ihrem
Lebenszusammenhang. Andere sprechen ihnen im Rahmen einer «Universalität der
menschlichen Ästhetik» Kunstcharakter zu und präsentieren sie in dem «white
cube» des Ausstellungswesens, in dem ästhetische Produkte aus alle Teilen der
Welt gleichberechtigt ausgestellt werden können. Diese Position hat immer eine

Affinität zum Kunstmarkt, der die Ethnokunst hochpreisig vermarktet (ebd.: 226)
und sie in die eurozentrische Wertewelt der «Moderne» einordnet. Dagegen wird
kulturrelativistisch die Vielfalt der ästhetischen Erfahrungen und Empfindungen
aufzuwerten sein, denn diese bezieht sich auf je spezifische Interpretationen von
natürlicher und sozialer Umwelt (einen «lebendigen Ausdruck ihrer eigenen Sache»

im Sinne von Adorno, s.u.). Wenn diese Vielfalt als unverzichtbarer Bestandteil der

Gestaltung auch der zukünftigen Lebenswelt betrachtet wird, lassen sich Brücken
zwischen Universalismus und Relativismus bauen (Kramer 2001:11).

79



Dieter Kramer SAVk 111 (2015)

Historistisch argumentierend, billigt Ernst Vatter den ästhetischen Produkten
der «Naturvölker» je ihr eigenes Recht zu: «Alles abwägende, wertende Vergleichen

mit Schöpfungen der sogenannten höheren Kulturen ist abwegig, denn kulturelle

Entwicklung ist nicht immer und ohne weiteres mit Vervollkommnung
gleichzusetzen, sondern bedeutet mehr eine Umformung, ein Anderswerden.» (Vatter
1926:16) Umso wichtiger wird die jeweilige Verortung in Zeit und Gesellschaft.

Auch mit dem Expressionismus, mit der Pop-Art und anderen Strömungen des

20. Jahrhunderts werden der «Ethnokunst», der «Volkskunst» und sonstigen populären

Ausdrucksformen, die ausserhalb des elitär-akademischen Zirkels von
Ausbildungsstätten, Galerien, Kunstkritikern und Museen entstanden sind bzw.

entstehen, Kunstcharakter zugebilligt. Es wird anerkannt, dass sie nicht nur Illustration
oder Evokation von codierten kulturspezifischen Botschaften sind, sondern über
die unmittelbare Verwendung hinaus teilhaben an milieuspezifischer kontingenter
Welt-Aneignung. Durch «Umformung» werden sie angeeignet.

Carl Einstein argumentiert: «Die Negerplastik stellt eine klare Fixierung des

unvermischten plastischen Sehen dar» (Einstein 1980: 254); die Nähe zur «Kubischen

Raumanschauung» ist offensichtlich (ebd.), dreidimensionale Anschauung
(ebd.: 258) ist ihr Charakteristikum und bedingt auch die Proportionalitäten.

Wir lesen bei ihm: «Die Kunst des Negers ist vor allem religiös bestimmt.»
(ebd.: 251) Das ist spekulativ. «Mit dieser Bestimmung des Schauens ist ein Stil
geleistet, der keiner Willkür des einzelnen unterliegt, sondern kanonisch bestimmt
ist und nur durch religiöse Umwälzungen verändert werden kann.» (ebd.: 252).
Dem weiss die Kunstethnologie auch andere Erfahrungen gegenüberzustellen: Es

gibt Entwicklung und Innovation. Bei der Interpretation von Kunst als Kulturelement

darf die Geschichtlichkeit nicht übersehen werden (Förster 2006: 230/231).
Sie verläuft in anderen Teilen der Welt anders als in Europa. In den europäischen
Gesellschaften mit ihren nie unterbrochenen, durch das Christentum immer
evozierten antiken Traditionen waren Künste immer mit komplexen Herrschafts- und

«Klassen»-Beziehungen verbunden. In den meist weniger komplexen
«Stammesgesellschaften», aber auch in den vorkolonialen staatlichen Strukturen waren diese

Beziehungen anders als in Europa. Nie wird den Künsten, wie in Europa, eine

Tendenz zu immer grösserer Autonomie unterstellt. Aber auch im europäischen
Kontext wird Kunst nur in einer Phase, der «Moderne», als autonome Sphäre
verstanden. In der Regel ist sie einbezogen in die gesellschaftlichen Zusammenhänge.

Johanna Agthe aus Frankfurt schreibt: «Kunst war früher selbstverständlich in
die Sammlungen einbezogen. In der Gründerzeit der völkerkundlichen Museen
sammelte man sie als Zeugnis der Kulturen, in denen sie entstanden - ohne sie je
als Kunst anzusehen. Erst das plötzlich aufflammende Interesse europäischer
Künstler an den Werken machte fast über Nacht aus den ethnographischen Museen
Kunstmuseen. Plötzlich besassen sie <Schätze>, die man unbedingt zur Schau stellen

musste», sie dabei aus dem kulturellen Kontext herausnehmend (Agthe 1990:11).
Beim zeitgenössischen professionellen Kunstschaffen in den ehemals kolonialen

und halbkolonialen Regionen bewegen die Produzenten sich zwischen ver-

80



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVk 111 (2015)

schiedenen Milieus, ähnlich wie in dem hier als Anregung dienenden Fall des

Überganges von populären (kunsthandwerklich geprägten) Milieus in professionelle

Kunst (wie vereinfachend gesagt werden kann). Johanna Agthe verfolgt, wie
die heute entstehende zeitgenössische Kunst in diesen Ländern sich entwickelt.
Die neuen Gestaltungen entstehen dabei mit dem Repertoire der Tradition und
aus der Auseinandersetzung mit den aktuellen Lebenswelten sowie der Orientierung

an potentiellen Abnehmern (die angesichts einer nicht entwickelten öffentlichen

Kulturförderung und eines kaum existierenden lokalen Kunstpublikums sich

in hohem Masse aus ausländischen Experten und Sammlern rekrutieren). 1975

schreibt sie: «Da ist die alte Kunst, die ihren Weg in ausserafrikanische Museen
und Privatsammlungen gefunden hat und von der nur ein ganz geringer Prozentsatz

in Afrika geblieben ist. Da ist die Exportschnitzerei - polierte Holzelefanten
oder eilig zusammengehauene Maskenbilder als Dekoration für die Wohnung der

Europäer oder Amerikaner. Da ist die moderne afrikanische Kunst - mehr oder

weniger losgelöst von Traditionen - auf der Suche nach Aussagen für ein Afrika,
das sich mehr und mehr in die Welt der Industriestaaten zu integrieren sucht.»

(Agthe 1975:6) Inzwischen hat sich die Komplexität der Prozesse noch vergrössert

- Interessenten aus «Fernost» spielen auch eine Rolle.
Die Ozeanistin Eva Raabe (Frankfurt am Main) argumentiert (ohne sich dabei

auf Vatter zu beziehen): «Während die einen aufgrund eines vermeintlichen Mangels
an Authentizität aussereuropäischer Gegenwartskunst den künstlerischen Wert
absprechen, stülpen die anderen ihr den Begriff einer ohne jegliche ethnologische
Deutung verständlichen Universalkunst über.» (Raabe u.a. 1997: 7). Aber häufig
finden sich auch «synkretistische Beispiele für die künstlerische Verschmelzung
unterschiedlicher Kulturelemente» (ebd.: 9; s. auch Raabe 2008: 53). Erinnert wird
an die Verbindung von traditioneller und zeitgenössischer Kunst im Pazifik. Die
Lebensläufe dieser aktuellen Künstlerinnen und Künstler mit den Renaissan-

ce-Künstlerbiographien von Giorgio Vasari zu vergleichen wäre reizvoll. Zwischen
Giotto und dem ostafrikanischen Autodidakten Jak Katarikawe (Agthe/Court 2001)

gibt es Parallelen. Auch der vom kunsthandwerklich vorgebildeten Autodidakten
zum professionellen Künstler sich entwickelnde Francesco Demetz-La Rives (Schön-

pflug/Rauchegger 2011) aus dem Grödental lässt sich hier vergleichend einreihen.
So wird sich die Kunstethnologie immer wieder mit Personen beschäftigen, die

aus anderen (traditionellen) Milieus den Einstieg in die Lebensform professioneller

Künstlerinnen und Künstler versuchen und von ihrer Kunst leben wollen (und
dabei wie Jak Katarikawe oder die Strassenkünstler in Ostafrika immer wieder

Kompromisse eingehen müssen). Sie tun dies ähnlich wie Demetz-La Rives, freilich

unter ganz anderen Rahmenbedingungen.
Nicht immer werden diese Dimensionen der Kunstethnologie angesprochen.

Die vielen Bildbände und Ausstellungen zur «art primitif» beziehen sich ebenso
selten darauf wie ähnliche Werke zur Volkskunst.

Die Kunstethnologie fordert zur stärkeren Akzentuierung des Zusammenhangs

von Künsten (Bildwelten), Kulten und materiellem Leben auf. Das muss

81



Dieter Kramer SAVk 111 (2015)

auch die Europäische Ethnologie tun, und dazu sind ihre Werkzeuge besonders

gut geeignet. Sie muss sich dabei freilich von Formalismen verabschieden, wie sie

Alois Riegl in Anlehnung an Karl Bücher vorschlägt, ebenso vom Schema des

Klassenantagonismus oder der Epocheneinteilung, aber auch von der Fixierung
auf «Moderne» und «Modernisierung». Die Verbindung von Kunst und Lebenswelt

ist in allen Verhältnissen mehr oder weniger ausgeprägt Bestandteil der sozialen

Lebenspraxis; sie schliesst Arbeitsteilung und die Formen des Naturstoffwechsels

ein. Beachtet man dies, so lässt sich auch interpretieren, wie beim
Übergang der Kreativen von einem Milieu ins andere Formen und Themen sich

entwickeln.

Visuelle Kommunikation und Bildwissenschaft in der Kunstwissenschaft

Die «Volkskunst» hat laut Riegl keinen Platz in der «allgemeinen Kunstgeschichte,

die nichts anderes ist als die Geschichte der internationalen
Kunstentwicklung». Aber für die überkommene Kunstgeschichte (die als historische
Wissenschaft eigentlich in ihren Hauptteilen die Kunstethnologie Europas ist) ist die

historisch-geographische Kontextualisierung eine Selbstverständlichkeit. Auch
ihre aktuellen Ausprägungen kommen ohne dies nicht aus.

In den 1960er Jahre hat sich in Deutschland in Pädagogik und Kunsterziehung die «Visuelle
Kommunikation» entwickelt, verbunden mit gesellschaftskritischen Bildungs- und Aufklarungs-
projekten Sie hat spater an Bedeutung verloren, als es kaum noch eine generelle kritische Distanz
der intellektuellen Klassen zu den Bildwelten des Alltags zu geben schien In der Kunstwissenschaft

hat sich seit Beginn der 1990er Jahre die «Bildwissenschaft» entwickelt, mit der zunächst
die wertfreie Analyse des Bildgebrauchs propagiert wird In beiden Fallen wird Europaische
Ethnologie kaum beachtet, aber sie kann dennoch interessante Anregungen empfangen Die
Kunstwissenschaft selbst hat auch ausserhalb dieser Bildwissenschaft andere weiterfuhrende Theorien
und Methoden zu bieten

Die «Visuelle Kommunikation» der 1970er Jahre ist Vorläufer der Visual Culture

Studies. Erstere fokussiert auf die Kritik der Manipulation und ermutigt,
bezogen auf Bildwelten, den «emanzipatorischen Mediengebrauch» (Held/Schneider

2007: 490). Bei den Visual Culture Studies wird Bildgebrauch vom Kult- zum
Ausstellungswert nachgezeichnet. Hans Belting beschreibt, ausgehend von den

byzantinischen Kultbildern, die «Transformation vom Kultbild zum immer mehr
ästhetisch ästimierten (<autonomen>) Tafelbild» (Held/Schneider: 494; Belting
2001). «Ziel dieses Arbeitsprogramms ist eine <Bildanthropologie>, bei der
Bildmedien als anthropologisches Thema sui generis> begriffen werden.» Gefördert
wird dabei die «Neutralisierung der Wertdimension von Kunst» (ebd 489). Belting
interessiert sich dabei besonders für sich «Welterfahrungen wie Raum, Zeit, Körper

und Tod» (zit. Held/Schneider 2007: 495). Es sind «Medien gleichsam Prothesen

des Körpers die ihn beim Zugriff auf die Welt entlasten» (ebd.: 495). Es

geht um «einen Übergang von der ästhetischen Betrachtungsweise zu einer
anthropologischem, die in einer kulturenübergreifenden Perspektive die Erkenntnis-

82



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVk 111 (2015)

und mentalitätsstrukturierenden Momente von Bildern herausfinden will.» (so
lautet der Schlusssatz bei Held/Schneider, ebd.: 503)

Diese Bildwissenschaft will seit Beginn der 1990er Jahre bildbezogene
Diskurse und methodische Ansätze aus unterschiedlichen akademischen Disziplinen
zusammenführen (Held/Schneider 2007:486/487). Vom iconic oder pictorial turn
hat man gesprochen (ebd.: 487). In der grenzenlosen Expansion der Bildwelten
verliert sich das Interesse an der ästhetischen Wertung (ebd.: 489). Es bilden sich

«unter dem Begriff Visual Culture Studies Strategien einer kritischen Erforschung
der Bildkulturen (d.h. des schichtenspezifisch bzw. interkulturell gelegentlich
stark differierenden Gebrauchs von Bildern heraus», wobei Visual Culture Studies
mehr Bezug zur gesellschaftlich-politischen Welt haben als anthropologisierende
Bildwissenschaft (für die auch die Tübinger Empirische Kulturwissenschaft
erwähnt wird) (ebd: 489).

In diesen Zugangsweisen gehen die über Affirmation und Empirie hinausgehenden

Dimensionen Kreativität, Kritik, Kontingenz weitgehend verloren. Für die
hier gestellte Frage des Überganges von Kreativen aus traditionsgeprägten Lebenswelten

gibt diese Bildwissenschaft daher wenig her, auch wenn sie zur Kontextua-

lisierung auffordert. Wer aus einem nicht-künstlerischen Milieu kommt und
danach strebt, Künstler nach den gängigen Vorstellungen zu werden, der will nicht
Bilder unter Bildern produzieren, sondern mit intrinsischer Motivation, nach

Weltinterpretation mit ästhetischen Mitteln und nach «Qualität» strebend, in einen
bestehenden Kunstprozess sich einzubringen.

Innovation und Kreativität: Die Produktion und die Künstler

Wenn es (nur) um den Bddgebrauch geht, kommt die Ebene der Produktion zu kurz Sie wird
zwar (etwa bei den Bilderbogen oder der «Bilderfabrik») bezuglich der Technik, der Produzenten,

der Marktbeobachtung und der Distribution einbezogen, aber die Intentionen des Kunstlers
(Bildproduzenten) und seine besonderen Fähigkeiten werden nicht berücksichtigt

Innerhalb der traditionellen handwerklichen (Kunst-)Produktion ohne Zunftzwang

sind anders als im Zunfthandwerk durchaus auch in vorindustriellen Zeiten
Innovationen nicht nur möglich (darüber wird berichtet, Steub 1871:193), sondern
auch für das materielle Überleben im Konkurrenzkampf wichtig - weniger innerhalb

der produzierenden Gemeinschaft als in der Konkurrenz zu anderen
Produktionszentren.

Auch die Kunstethnologie kennt entsprechende Prozesse. Wenn Johanna

Agthe am Beispiel der Luba Hemba Plastiken daran erinnert, dass es Werke von
Afrikanern sind, «die auch in ihrer Gemeinschaft als Meister geachtet wurden»

(Agthe 1993: 11), dann bestätigt sie die Existenz von Unterschieden sowie von
Qualität und Innovation.

Hans Himmelheber und Eberhard Fischer (Rietberg/Zürich) weisen darauf
hin, dass trotz aller handwerklichen Konformität auch bei der Ethnokunst die
«eigene Hand» von Künstlern/Produzenten zu entdecken ist (nicht viel anders ist

83



Dieter Kramer SAVk 111 (2015)

es mit der mittelalterlichen anonymen Kunst). «Während in den strukturfunktio-
nalistisch orientierten Arbeiten die Gesellschaft zum Schöpfer der Werke wurde,
so trat nun die Person des Künstlers an ihre Stelle. Dieser Ansatz sah die
Geschichte aussereuropäischer Kunst auf der lokalen Ebene der Tradierung in
individuellen Werkstätten, bzw. in den Umbrüchen, die dort die Generationen
voneinander trennten.» (Förster 2006: 232) Damit wird Kreativität zum Thema
(ebd.: 233), und es wird das moderne Deutungsmuster des «genialen Künstlers»

einbezogen (auch damit wird allerdings möglicherweise ein eurozentrischer

Anspruch übergestülpt).
Die Ausstellung «Afrikanische Meister. Kunst der Elfenbeinküste» in der Bun-

deskunsthalle Bonn (2014) weist rund 200 Werke mehr als 40 individuellen Künstlern

(und Künstlerinnen?) aus verschiedenen Generationen und Kunstregionen in
Westafrika zu. «Obwohl diese namentlich meist unbekannt sind, lassen sich die

aussergewöhnlichen Kunstwerke einzelnen Künstlerpersönlichkeiten zuschreiben»,

und sie «werden in einen kunsthistorischen Kontext gestellt, der dem der

europäischen grossen Meister wie Michelangelo oder Picasso vergleichbar ist.»

(Ausstellungsprospekt).
Wenn statt essentialistischer Fragen nach der Kunst die konkrete ästhetische

Praxis behandelt wird (Förster 2006: 233/234), kann der lebensweltliche Bezug
betont werden. Wenn innovative und «geniale Künstler» für Unterschiede der

Qualität sorgen, gibt es auch «Kunstkritik» und ein emisches Vokabular und
Standards für Qualität des Werkes dafür.

Unter dem Titel «Künstlerische Freiheit - kulturelle Traditionen» (Suhrbier/
Raabe 1997) können kreativen Potenzen (ebd.: 13f.) am Beispiel australischer

Aborigines-Kunst thematisiert werden. Auch im Pazifik entwickeln sich aus dem
Geflecht einer eher anonymen, rituellen und handwerklichen Kunstpraxis heraus

individuelle Künstlerinnen und Künstler, mit und ohne Ausbildung an
entsprechenden Institutionen (Raabe 2008: 53).

Grundlage künstlerischer Produktion sind kreative Leistungen, in der Regel
auch intrinsisch motiviert. Von denen, die im speziellen Milieu Kunst tätig sein

wollen, muss dessen Gewohnheiten und Standards Genüge getan werden. Das gilt
etwa bei dem Anspruch der Avantgarde, ständig innovativ sein zu wollen, und
beinhaltet ein gewisses Mass an Selbstreferentialität: Künstlerinnen und Künstler
reden mit Ihresgleichen und mit ihrem Umfeld von Galeristen und Käufern/
Sammlern über Kunst.

Aber wie wird man Teil dieses professionellen Milieus? Die Lebensgeschichte,
die Sozialisation und prägende Impulse sind dafür verantwortlich. Manche Wege
resultieren aus dem Wunsch, die Welt mit ästhetischer Gestaltung zu begreifen,
oder aus anderen intrinsischen Motiven, spezifischen (manchmal gar nicht bewuss-

ten) Vorbildern folgend. Nie, auch bei einem Autodidakten nicht, wird dieser Weg
begangen ohne Wissen darum, dass es so etwas wie Kunst als eigene spezielle
Form und Ausdrucksweise gibt.

84



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVk 111 (2015)

Aneignung, Kulturrelativismus und kulturelle Vielfalt
Jean-Christophe Ammann (2 002), früherer Leiter des Museums fur Moderne Kunst in Frankfurt
am Main, stellt die provozierende Frage Was kann die Muhen einer Aneignung (der personhch-
keitswirksamen Auseinandersetzung) mit einem Kunstwerk der Vergangenheit (oder anderer
Lebenswelten) rechtfertigen? Er spricht emphatisch von der «Gansehaut», die ihn uberlauft, weil
manche (langst nicht alle und immer wieder andere, hesse sich einschränkend sagen) Werke der
«Alten Meister» so «unglaublich gegenwartig» sind Das lasst sich nüchterner ausdrucken, aber
in der Tat Wenn die Beschäftigung mit der Kunst lohnen soll, dann nicht wegen eines historischen
Lexikonwissens, auch nicht allein, um sich der «Wurzeln» der eigenen kulturellen Selbstverständlichkeiten

bewusst zu werden, sondern weil sich mit ihrer Hilfe etwas erfahren lasst über
Grundstrukturen, Befindlichkeiten und Möglichkeiten menschlichen Seins, Fuhlens und Denkens (und
sich damit Spielräume und Kontingenzen eroffnen) Und da waren vermutlich auch die Motive zu
suchen, dank derer Menschen aus anderen Milieus danach streben, Künstlerinnen oder Kunstler
zu werden

Mit ästhetisch-kulturellen Symbolbildungen produzieren Künstlerinnen und
Künstler in Gesellschaften nicht nur Selbstverständnis, Kohärenz, Tradierbarkeit,
Wandlungs- und Zukunftsfähigkeit, mit ihnen werden nicht nur offene Potentiale
und selbstzweckhafte Genussmöglichkeiten erschlossen, sondern auch

kulturübergreifend Dimensionen menschlichen Seins erkennbar, die in den Krisen der

Gegenwart bei der Neujustierung dessen, was wichtig und lebenswert ist, helfen
können. Mit darauf bezogenen Motivationen und kaum nach äusserem oder
materiellem Erfolg strebend wollen Personen Künstlerinnen und Künstler werden.

Intrinsische Motive und der Wunsch, gestaltend die Welt zu interpretieren,
sind für Individuen wichtig und auch aus der Kunst der «Moderne» mit ihrem
Streben nach Avantgarde und Autonomie der Kunst nicht hinweg zudenken. Auch
wenn man kein Anhänger der «Frankfurter Schule» ist, kann man sich anregen
lassen durch Theodor W. Adorno: «Während die gesellschaftliche Gesamtverfassung

formale Gleichheit der Rechte garantiert, konserviert sie stets noch das

Bildungsprivileg und gewährt die Möglichkeit differenzierter und fortgeschrittener
geistiger Erfahrung nur wenigen. Die Binsenweisheit, dass der Fortschritt geistiger
Dinge, zumal in der Kunst, zunächst gegen die Majorität sich anbahnt, erlaubt es

den tödlichen Feinden allen Fortschritts, sich hinter jene zu verschanzen, die,

gewiss ohne ihre Schuld, ausgeschlossen sind vom lebendigen Ausdruck ihrer eigenen

Sache.» (Adorno 1980: 143).

Bei allen Zweifeln am Fortschritt bleibt diese Frage nach dem «lebendigen
Ausdruck ihrer eigenen Sache» legitim. Gewiss lässt sich darüber nachdenken, was denn
diese «eigene Sache» ist und wie erkannt wird, dass sie angemessen ausgedrückt ist:

Eine empirische und eine (klassentheoretisch-analytische) Dimension gleichzeitig
kann man da einbeziehen. Aber das Ergebnis muss von den (vergesellschafteten)
Individuen tendenziell anerkannt sein. Es mag sich am Rande dessen befinden, was als

«Kitsch» bezeichnet werden kann, entzieht sich aber auch definiter, finaler Bestimmung.

Es kann thematisiert, aber nicht formuliert werden (wozu sonst Kunst?).
Dem lässt sich auch in den Produkten der früheren «Volkskunst», dem

Laienschaffen und der populären ästhetischen Ausdrucksformen (heute etwa der populären

Musik) nachspüren.

85



Dieter Kramer SAVk 111 (2015)

Wenn eine überzeugende Interpretation eines innovativen Künstlers aus dem

Zusammenhang seiner Lebenswelt heraus geleistet werden soll, dann kann seine

Motivation nicht übergangen werden. Er wird mit anderen Ansprüchen als der
Hausfleiss-Schnitzer an seine Arbeit herangehen. In der Vergangenheit war es

vielleicht der Wunsch nach Dienst an seinem Gott (oder seinem Herrscher), heute
ist es der Wunsch des autonomen, keinen fremden Gesetzlichkeiten als denen
seines eigenen Willens und Schöpfungsdranges unterworfenen Künstlers, seine

Lebenswelt mit ästhetisch-kulturellen Mitteln zu begreifen und zu gestalten.

Die Leistungen der Symbolwelten in Gesellschaft und Gemeinschaft

Anzunehmen ist, dass die Rezeption von Kunst (der «Bildgebrauch») nicht nur
bei den Eliten, sondern auch in den populären Milieus etwas zu tun hat mit der
Sinnsuche und der Frage nach dem guten und richtigen Leben. Auch in anderer
Hinsicht gelten Parallelen: Distinktionen finden mit ästhetischen Gestaltungen
auch ausserhalb der Eliten statt, z. B. mit immer wieder umstrittenen Kleiderordnungen

in der Ständegesellschaft; auch in «Stammesgesellschaften» sind manche
Ausdrucksformen bestimmten Funktionsträgern oder Würdenträgern vorbehalten.

Wenn ästhetische Gestaltung als unentbehrlicher oder selbstverständlicher Teil des menschlichen
Lebens betrachtet wird, dann ist auch nachvollziehbar, dass solche Gestaltungen aus verschiedenen

Welten wechselseitig rezipiert werden können, und daher können auch Menschen, die in
einem Milieu die Fähigkeiten dazu entwickelt haben, in andere (neue) Milieus sich bewegen und
dort erfolgreich sein Die Theorie von Thomas Metscher deklariert Kunst als deutende, erkennende

und wertende Interpretation von (je spezifisch wahrgenommener) Wirklichkeit (Metscher
1971,1982, 1984) Sie ist nicht ersetzbar durch andere Zugangsweisen wie etwa die des diskursi-
ven Verstandes Auch fur die populären Künste gilt das, Umberto Eco (1984) hat das am Beispiel
von Karikaturen (Comics) gezeigt Funktionahstische oder soziobiologische Interpretation fragt
(wie die erweiterte neoliberale Theorie) immer nach dem Nutzen einerAktivität und wird deswegen

gern kritisiert Aber auch das «Formieren nach den Gesetzen der Schönheit» stellt eine
notwendige kulturelle Ausgestaltung des gemeinschaftlichen Lebens dar Ohne eine solche Struktur
mit entsprechenden Konventionen und Regeln über Schon, Gut und Richtig ist Leben miteinander

nicht möglich, und so gehen Funktion und Genuss Hand in Hand Kulturelle Konstruktionen,
auch ästhetische, sind unvermeidlich, alle sind daran beteiligt und niemand kann so tun, als
stunde er darüber Wer dekonstruiert, hat in der Hinterhand immer eine Vorstellung davon wie es

«richtig» ist oder wie es sein konnte

Die Kunst ist kein «Epiphänomen», sondern «eine autonome, unableitbare und
unersetzbare Ausdrucksmöglichkeit des menschlichen Geistes» (Sedlmayr 1996:

XXIX). Der Mensch formiert daher auch nach den Gesetzen der Schönheit,
argumentiert Karl Marx in den Ökonomisch-Philosophischen Manuskripten, nachdem

er erläutert hat, dass bewusste Lebenstatigkeit als praktische Erzeugung einer

gegenstandlichen Welt nicht nur unter der Herrschaft des unmittelbaren physischen

Bedürfnisses stattfindet (Marx 1844/2005: 516/517; Koch 1971, Metscher

1971,1982,1984).
Im «Bildgebrauch» entwickeln Bildwerke Bedeutung für die Interpretation der

Lebenswelt (als «Prothesen» für das Denken, wie Belting meint, (zit. in Held/

86



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVk 111 (2015)

Schneider: 495), und diese Funktionen kann man auch den populären Bild- und

Symbolverwendungen nicht absprechen. Ihre selektive Nutzung (und ggf. auch

Umgestaltung) hängt mit den Wertehorizonten und Standards des guten und
richtigen Lebens der Nutzer zusammen und ist geprägt davon und wirkt gleichzeitig
prägend darauf ein. «Das Kunstobjekt realisiert sich über eine ästhetische

Erfahrung durch ein Subjekt.» (Grosser 2008: 92). Dass gesellschaftliche
Übereinkünfte zur Definition von Kunst dazugehören (ebd.: 93), ist eine
Selbstverständlichkeit.

Im Anschluss an Renate Itzelsberger lässt sich für die Nutzer argumentieren:
Das Kunstwerk «setzt im Rezipienten Kräfte frei, die ihn bestimmen, Aussenwelt
in spezifischer Weise wahrzunehmen, und die für sein Verhalten mitbestimmend
sind.» (Itzelsberger 1983: 65) Von Autoren wie Foucault, Merleau-Ponty und
Lacan beeinflusst fordert Georges Didi-Hubermann 1999 «einen Wahrnehmungsmodus,

der sich auf das unmittelbare, oft irritierende, rational nicht auflösbare

Erregungsmoment der Bilder ungeschützt einlässt, im Bewusstsein, dass Sprache
es nicht erreichen oder übersetzen könne.» (zit. Held/Schneider 2007: 497) Das

fragt nach der unvergleichlichen Qualität des ästhetischen Produkts, die sich nicht
mit seiner Bedeutung als Illustration oder für Kontemplation und Assoziation
erschöpft. Das ist anschlussfähig an Ammanns Frage und an den Hinweis von
Metscher, dass ästhetische Ausdrucksformen nicht durch verbale Artikulation
ersetzt werden können.

Bildwissenschaft könnte bei entsprechenden Fragehaltungen herausbekommen,

wie die Inhalte der dynamischen Bild- und Symbolwelten für die vergemein-
schafteten Menschen in ihren jeweiligen Milieus wichtig sind bei der Organisation
ihres Lebens (ihrer Kultur), d.h. wie sie die Wertegrundlagen in den grossen und
kleinen Gemeinschaften ihres Alltags nicht nur affirmieren, sondern gestalten
und fortentwickeln. In der Brauchforschung werden solche Fragen gestellt.

An solchen Vorstellungen kann man anknüpfen, wenn gefragt wird nach den
besonderen Qualitäten der Werke von Künstlerinnen und Künstlern, die aus

einem kunstfremden Milieu kommen wie Demetz-La Rives oder dem ugandische
Maler Jak Katarikawe (Agthe/Court 2001). Letzterer hat als Analphabet in der
Provinz zu zeichnen begonnen und konnte durch einige günstige Umstände zum
professionellen Maler werden. Wie der italienische Frührenaissance-Maler Giotto,
der angeblich als zeichnender Hirtenknabe entdeckt wurde, so begann der um
1940 geborene junge Katarikawe beim Rinderhüten mit Skizzen im Sand (Agthe/
Court 2001).

Solche kreative «Übergänger» tragen jeweils aus ihrem Milieu Elemente der

Erfahrung und des Denkens in andere Milieus. Sie schleppen die ganzen Schätze

und auch den Ballast ihrer Lebenswelt-Erfahrungen mit sich und bringen ihn in
ihre ästhetische Produktion ein. Sie stossen damit auf Interesse und werden dann

rezipiert, wenn diese milieuspezifischen Erfahrungen als wichtiger Bestandteil der
die unterschiedlichen Milieus verbindenden Weltanschauung, oder -interpretation)

empfunden werden.

87



Dieter Kramer SAVk 111 (2015)

Forscherkünstler, Aneignung und Verarbeitung
Bei den aktuellen Kontakten zwischen Künsten und Ethnologie bedienen sich die Künstlerinnen
und Kunstler als «Forscherkunstler» der Feldforschungsmethoden der Ethnologen (Kunst und
Ethnographie 2008) bei der Interpretation von Welt und relativieren damit die Unterschiede
zwischen ästhetischer und wissenschaftlicher Interpretation von Umwelten Das «Potential der
Assoziationskraft und Vieldeutigkeit von Bildern» (Laister 2008 23) ist fur die Kunstwissenschaft
wie die Kommunikationswissenschaft eine Selbstverständlichkeit Der kreative «Uberganger»
aber will erst Kunstler werden, er kennt sein traditionelles «Feld» und will seine Erfahrungen in
Werke einfhessen lassen, die anderen (dem Publikum) etwas mitteilen sollen

Die Krise der Repräsentation in der Ethnologie (und nicht nur dort) hat «eine

auffallende Expansion der Kontaktzonen zwischen Kunst und Ethnographie
bewirkt» (Laister 2008: 21). Die Ausstellung «New Heimat» im Frankfurter
Kunstverein (2001) beschäftigt sich damit, wie Güter der industriestaatlichen
«Moderne», nicht nur solche mit ästhetischem und symbolischem Inhalt,
unterschiedlich und kulturspezifisch angeeignet werden. Im Prozess des unvermeidlichen

Kulturwandels werden sie Bestandteil lebendiger, sich wandelnder Kulturen.
Die Integration moderner Güter und Formen in die eigene Lebenswelt (New Heimat

2001:15,17) ist für eine empirisch arbeitende Ethnologie, die sich vom
Ethnologischen Präsens untergegangener «geschlossener» Kulturen verabschiedet, ein

passendes Thema. Damit kann sie ihre Aktualität beweisen. Die genannte
Ausstellung verdeutlicht «vor allem, wie westliche Güter und Ideen durch ihre Einbettung

in andere kulturelle Kontexte semantische Transformationen erfahren und
mit neuen Bedeutungen versehen werden.» (ebd.: 7). Das ist ein empirisch wertfrei
zu beschreibender Prozess.

Das erinnert an Wilhelm Fraenger (1926) und seine Studien zu den barocken
Vorbildern von russischen Volksbilderbogen. Er beharrt auf der neuen ästhetischen

Qualität der umgeformten Vorlagen. Gewiss schlägt sich darin das
expressionistisch sensibilisierte Formgefühl nieder, aber das ist eigentlich unerheblich:
Entscheidend ist die verändernde Aneignung.

Der interessanten Frage, wie diese barocken Vorbilder nach Russland kamen,
lässt sich vielleicht näherkommen, wenn man die früheren Praktiken des
Bilderhandels betrachtet: Während im Grödental seit dem 18. Jahrhundert Spielzeugfiguren

erzeugt und verkauft werden (Stäblein 1980; Staffier 1839: 353/354), haben
sich die Bewohner des Tesino-Tales (Pieve-Tesino) im 18. Jahrhundert auf den

Handel mit Kupferstichen spezialisiert. «Den ersten Anlass zum Bilderhandel der
Tesineser both das Handlungshaus Remondini in Bassano. Um die Mitte des 17.

Jahrhundertes gab dieses einigen Leuten aus dem Dorfe Pieve einen Vorrath
schlecht illuminierter Heiligenbilder auf Credit. Sie durchzogen damit in den
Wintermonaten Tirol, die Schweiz, das deutsche Reich, besonders die Gegenden von
Schwaben und am Oberrhein. Sie erlangten durch lange Uebung von dem
Werthe der Kupferstiche immer bessere Kenntnisse, knüpften selbst mit den besten

Handelshäusern oder auch mit Kupferstechern Verbindungen an, und ihr
Commerz dehnte sich um die Mitte des 18. Jahrhunderts unglaublich aus. Jetzt
bildeten sich Handels-Compagnien und Niederlagen in verschiedenen Städten von

88



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVk 111 (2015)

halb Europa.» (Staffier 1839: 422/423). Die Ausdehnung nach Philadelphia misslang.

«Den grössten Flor erreichte dieser Bilderhandel von 1780 bis 1790; allein die
französische Revolution zerstörte ihn, wie manches andere Erdenglück. Seitdem
erhohlte er sich zwar einigermassen wieder; allein auf die zerknickte Blüthe schaut
der Tesineser immer noch mit Wehmuth zurück.» (ebd.: 424)

So kann man sich den Weg barocker Vorbilder nach Russland vorstellen. Mit
solchen Wanderungen muss man rechnen, ebenso mit der unbedenklichen
Verwendung all der Bilderfindungen, die für neue Umwelten geeignet sind. Auch vor
dem Internet waren reiche Begegnungen mit Bildwelten in ganz Europa und
darüber hinaus so möglich. In populären Milieus kann man eine Fülle von Anregungen

empfangen, und davon kann profitieren, wer aus diesem Milieu in eine andere

Welt überwechselt.

Die Bildwissenschaft der Europäischen Ethnologie
Die Kulturprozesse, mit denen die Europaische Ethnologie sich beschäftigt, haben immer auch den

Austausch zwischen den Milieus zum Thema. Ethnologische Bildforschung, auch «volkskundliche»
oder anthropologische Bildforschung genannt, hat sich in der Europaischen Ethnologie entwickelt,
bevor «Bildwissenschaft» in den Kunstwissenschaften zum Stichwort wurde. Sie bezieht sich nicht
auf den «Ausdruck individuellen Kunstschaffens» (Brednich2001:201). Es geht um solche ästhetischen

Ausdrucksformen und bildlichen Gestaltungen in verschiedenen Techniken, vor allem denen
des Druckens, die in Milieus ausserhalb der Eliten zwar nicht hergestellt werden, aber verbreitet sind
(vorbildlich Spamer 1969). Im erweiterten Sinne kann sie auch als Soziologie (oder Kulturwissenschaft)

des Bildgebrauchs verstanden werden, und darunter lassen sich (obwohl das selten geschieht)
auch dreidimensionale Gestaltungen wie Plastiken (Bildfiguren, Wallfahrtsandenken, Souvenirs)
oder Spielzeug verstehen. Diese Bildforschung bezieht sich in erster Linie aufdie Anerkennung von
Bildern (ästhetischen Gestaltungen) als «Texten» der «nonverbalen Kommunikation» (Bredmch
2001:201). Sie will die «Rolle der Bilder studieren, solange sie auf die Vorstellungen der Menschen
einwirken» (ebd. :205), und muss auch fragen, warum und wie sie dies tun.

Im Vordergrund dieser Bildwissenschaft (der Ethnologischen Bildforschung)
(Brednich 2001; Gerndt/Haibl 2005; Petzoldt u.a. 1993) stehen Produkte wie populäre

Bilderbogen, Andachtsbilder usf., die Herkunft ihrer Motive und ihre Verbreitung.

Mit der Frankfurter Ausstellung «Bilderfabrik» (Brückner/Pieske 1973) und
den Tübinger «Wandbild»-Forschungen der 1960er und 1970er Jahre werden auch

auf jüngere Zeiten bezogene kunstsoziologische Themen einbezogen: Wer kauft
und verwendet solche Produkte (seltener wird intensiver nach dem Warum gefragt).

Die Produkte der «Bilderfabrik» sind gleich wie die (älteren) Bilderbogen und
andere populäre Bildwelten hervorgegangen aus marktorientierten Erwerbsproduktionen.

Sie nehmen auf die Bedürfnisse des Publikums bezug und kommen dessen

Identifikations- und Entspannungsbedürfnissen entgegen. Dies tun zwar auch
professionelle Künstlerinnen und Künstler, die in den hegemonialen Eliten oder ihren
Institutionen (Kirchen z. B.) und für sie arbeiten, aber, auch wenn man die
Unterschiede nicht überbetonen sollte, sie folgen eher auch noch anderen Motiven. Sie

wollen ästhetische Erkenntnis und Interpretation der Welt oder besondere religiöse
Hinwendung zum Ausdruck bringen und finden damit (im Idealfall) Resonanz bei
einem sie kritisch begleitenden und ähnliche Ansprüche stellenden Publikum.

89



Dieter Kramer SAVk 111 (2015)

Die Rolle der produzierenden kreativen Symbolarbeiter (welche Motive, z. B.

intrinsische, ausser denen des Marktes, bewegen die Produzenten?) wird in der

Bildforschung wenig berücksichtigt. Sie verzichtet auch auf qualitative Beurteilungen,

aber sie kann den Rezipienten aller Milieus das ästhetische Empfinden nicht
absprechen und wird entsprechend auch Unterschiede der Gestaltung und der

Wirkung wahrnehmen müssen. Auf die im bildungsbürgerlichen Milieu übliche

Unterscheidung zwischen Kunst und Kitsch zurückzugreifen bleibt dabei völlig
unbefriedigend.

So kann diese Bildwissenschaft sich mit dem populären Bildvokabular beschäftigen

und der Nutzung von Bildern in verschiedenen Milieus auseinandersetzen, so

wie die früheren volkskundlichen Forschungen sich mit in Heimarbeit kunstgewerblich

produziertem Spielzeug und Bildschnitzereien beschäftigen und die Milieus

der Arbeitenden beschreiben. Aber was geschieht, wenn aus diesem Milieu eine
Person zum freischaffenden Künstler wird, erschliesst sich auf diese Weise nicht.

Ein integraler Ansatz

Die Kenntnis der Lebenswelt, wie sie die Europäische Ethnologie verschafft, ist unentbehrlich,
wenn es darum geht, das Besondere bei Künstlerinnen und Kunstler zu erkennen, die als Quer-
einsteiger von einem in ein anderes Milieu wandern, konkret aus einem traditionsgepragten
kunsthandwerklichen Milieu kommen, in dem nichtmit einem vorgegebenen Ausbildungsprozess

in die professionelle Kunstausubung eingeführt wird Die Europaische Ethnologie kann die
Komplexität der sozialkulturellen Lebenswelt analysieren Sie kann wie die Kunstethnologie auch
die Bedeutung der lebensweltbezogenen nichtprofessionellen Tätigkeit als ästhetische Produktion
würdigen Die Bildwissenschaft der Europaischen Ethnologie ist fur die Erschliessung der
ästhetischen Dimension wenig geeignet, weil sie individuelle Kreativität nicht würdigt Kunstethnologie
kann Innovation und Kreativität in traditionsgepragten Milieus behandeln und muss fur jüngere
Zeiten sich mit Ubergangsprozessen beschäftigen Wertvoll dafür ist auch eine gesellschaftswissenschaftlich

sensibilisierte Kunstwissenschaft In beiden Fallen werden die Kunstprozesse kon-
textuahsiert, und es können auch Quahtatskriterien einbezogen werden

Kreativität nährt sich in allen Künsten nicht zuletzt aus der Lebens- und
Erfahrungswelt der Kreativen. Die Europäische Ethnologie vermag den breitesten
Überblick über die Facetten der Lebenswelt zu erbringen. Umgekehrt profitiert
die Kunstwissenschaft von der Europäischen Ethnologie, wenn sie die Beziehungen

von Künstlerinnen und Künstlern zu populären Traditionen entschlüsseln will
(Chagall 1991).

Wenn ein Grödentaler Holzschnitzer des 18. Jahrhunderts zum professionellen
Künstler für anspruchsvollere öffentlich-kirchliche Aufgaben aufsteigt, ist das

vielleicht weniger aufregend als wenn dies im 20. Jahrhundert geschieht, wo auch noch

ganz andere Lebenserfahrungen in Umwelt und Welt zu verarbeiten sind. Aber nur
ein interdisziplinärer Zugang ermöglicht es, alle Dimensionen eines solchen

Überganges von hausindustrieller künstlerischer Produktion zum unabhängigen Künstler
des 20. oder 21. Jahrhunderts zu begreifen. Eingedenk der Schwierigkeiten, die
verschiedenen Sprachen der Disziplinen zu verstehen und der Inselhaftigkeit des Vorgehens

in vielen Bereichen sind dafür ein langer Atem und Sensibilität Voraussetzung.

90



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVk 111 (2015)

Da dieser Grödentaler Künstler (wie andere seiner Art) nicht, wie z. B. die

Bilderbogen-Fabrikanten, für einen bestimmbaren Markt produziert, auch nicht
für ein spezielles Publikum oder Milieu, bringt die Bildforschung der Europäischen

Ethnologie nicht viel, auch die kunstwissenschaftlichen Bildforschung nicht:
Alle haben den Rezeptionsprozess im Auge, weniger den der Produktion, erst
recht nicht den Künstler und seine Motivation. Geprägt vom Künstlerbild des 19.

und 20. Jahrhunderts kann er gar nicht anders als intrinsisch motiviert sein, und
davon zeugen im konkreten Falle seine Bilder der Auseinandersetzung mit Krieg,
Katastrophen, Leid und Verletzungen des 20. Jahrhunderts. Dieser Künstler
produziert in der professionellen («freiberuflichen») Kunstwelt des 20. Jahrhunderts
als autonomer, selbstverantwortlicher Produzent, der Befindlichkeiten und Fragen
seiner Zeit mit den Mitteln seiner Bilderfindungen und Techniken nachgehen will
(auch ein Forscherkünstler, kann man sagen - aber vielleicht sind alle Künstlerinnen

und Künstler das). Wie ein religiös geprägter Künstler vielleicht des 18.

Jahrhunderts seine eigene Sprache der Gottesverehrung aus den Erfahrungen seiner
Lebenswelt entwickelt, so geschieht es im 20. Jahrhundert, dass einer aus seiner
Welt heraus Symbole und Bilder für seine Gegenwart «erfindet» und zur Rezeption

anbietet. Erst der interdisziplinäre Zugang, die Befragung der sich
entwickelnden Prozesse beim Übergang aus der Perspektive von Bildwissenschaft,
Ethnologie und Kunstwissenschaft vermag seine spezifische Leistung zu erkennen.

Biografie

Francesco Demetz-La Rives ist 1927 in St. Christina/Gröden in einer
Holzschnitzerfamilie geboren, wandert nach der Südtiroler «Option» mit seiner Familie

1939/40 nach Hall in Österreich aus, hat später Schildermaler gelernt, war 1947

bis 1952 in der Fremdenlegion und hat dann an der Kunstgewerbeschule in
Innsbruck Malerei studiert. Vonl968 bis zu seinem Tod 2007 hat er mit Anerkennung
und mässigem materiellen Erfolg als freischaffender Künstler gearbeitet. Postum
gab es 2012/2013 Ausstellungen in Brüssel, St. Christina und Innsbruck (Schönpflug,

Ingo; Rauchegger, Andreas: Francesco Demetz-La Rives. St. Christina/
Groden 1927-2007 Innsbruck. Der <andere> Tiroler. Innsbruck: Studia
Universitätsverlag 2010). Aus dem Katalog sind die folgenden Abbildungen, in denen
Herkunft, Kriegserfahrungen und Veränderungen der alpinen Landschaft thematisiert

werden.

91



Dieter Kramer SAVk 111 (2015)

Abbildungen

Abb. 1: Selbstporträt (Ausschnitt). 1975,18x18, Mischtechnik auf Papier

92



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVk 111 (2015)



Dieter Kramer SAVk 111 (2015)



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVk 111 (2015)

Abb. 4: Berg(ab)bau, 65x59 Aquarellmalerei auf Karton 1989

95



Dieter Kramer SAVk 111 (2015)

Verwendete Literatur

Adorno, Theodor W Adorno Kultur und Verwaltung In Adorno, Theodor W Gesammelte
Schriften 8 (Soziologische Schriften 1) 2 Aufl Frankfurt am Main 1980, S 122-146

Afrikanische Meister Kunst der Elfenbeinkuste in der Bundeskunsthalle Bonn (Juni- Oktober2014)
Katalog Bonn Scheidegger & Spiess 2014

Agthe, Johanna, Elsbeth Court Bilder aus Traumen Jak Katarikawe Frankfurt am Main Museum
der Weltkulturen 2001 (Galerie 37, Bd 9)

Agthe, Johanna Kunst7 Handwerk in Afrika im Wandel Frankfurt am Main Museum fur Volker¬
kunde 1975

Agthe, Johanna Luba Hemba Werke unbekannter Meister Frankfurt am Main Museum fur Vol¬
kerkunde 1993 (Afrika-Sammlung 1)

Agthe, Johanna Wegzeichen Signs Kunst aus Ostafrika Frankfurt am Main Museum fur Volker¬
kunde 1990 (Sammlung 5 Afrika)

Als Chagall das Fliegen lernte Von der Ikone zur Avantgarde Frankfurt am Main LegatVerlag 2004
(Richard Zacharuk, Ikonen-Museum Frankfurt am Main)

Ammann, Jean-Christophe Wir und die anderen Bildnerischer Dokumentarismus ist der falsche
Weg Kunstzeitung Nr 65/Januar 2002, S 2

Belting, Hans Bild-Anthropologie Entwürfe fur eine Bildwissenschaft München 2001

Brednich, Rolf Wilhelm Bildforschung In Brednich, Rolf W (Hrsg) Grundriss der Volkskunde,
3 uberarb u erw Aufl Berlin Reimer 2001, S 201-220

Brosowsky, Betina Maria Die Wiederkehr des Immergleichen Textile Theorien Die Ausstellung
«Kunst & Textil» in Wolfsburg TAZ v 7 Nov 2013, S 17

Bruckner, Wolfgang «Die Bilderfabrik» in der Diskussion Hinweise zur Tagungsausstellung In
Volkskunde im Museum Perspektiven musealer Sammel- und Darbietungspraxis Geschichte
und Problematik des «Volkskundlichen» in kulturhistorischen Museen AG Kulturhistorische
Museen in der dgv Wurzburg 1976 (Veroff z Volkskunde und Kulturgeschichte, 1), S 7-17

Bruckner, Wolfgang, Pieske, Christa Die Bilderfabrik Dokumentation zur Kunst- und Sozialge -

schichte der industriellen Wandschmuckherstellung zwischen 1845 und 1973 am Beispiel eines
Grossunternehmens Frankfurt am Main 1973

Chagall, Marc Die russischen Jahre 1906-1922 Frankfurt am Main Schirn Kunsthalle 1991

Didi-Hubermann, Georges Was wir sehen blickt uns an Zur Metapsychologie des Bildes München
1999

Eco, Umberto Apokalyptiker und Integrierte Zur kritischen Kritik der Massenkultur Frankfurt/M
1984

Forster, Till Kunstethnologie In Beer, Bettina, Fischer, Hans Ethnologie Berlin 2006, S 221-237
Fraenger, Wilhelm Deutsche Vorlagen zu russischen Volksbilderbogen In Jahrbuch fur Historische

Volkskunde 11/1926, S 126-173
Gerndt, Helge, Haibl, Michaela (Hrsg) Der Bilderalltag Perspektiven einer volkskundlichen Bio¬

wissenschaft Munster u a Waxmann 2005 (Munchener Beitrage zur Volkskunde Bd 33)
Greverus, Ina Maria Ästhetische Objekte und Zeichen Wege zu einer ästhetischen Anthropologie

Munster Lit 2005 [Trans Bd 7])
Grosser, Sabine Ander(e)s Sehen In Berliner Blatter H 46/2008 S 92-103
Hauser, Arnold Soziologie der Kunst München dtv Wissenschaft 1983/Beck 1974, Kap III Die

Volkskunst S 598ff
Held, Jutta, Schneider, Norbert Grundzuge der Kunstwissenschaft Köln u a Bohlau2007
Itzelsberger, Renate Volkskunst und Hochkunst Ein Versuch zur Klarung der Begriffe München

Maander 1983

Koch, Hans (Hrsg) Karl Marx, Friedrich Engels, Wladimir Iljitsch Lenin Uber Kultur, Ästhetik,
Literatur Ausgewählte Texte Leipzig Reclam 1971

Kramer, Dieter Kulturelle Vielfalt und kultureller Dialog In Medien Journal (Innsbruck/Salzburg)
4/2001S 5-18

Kramer, Dieter Kunstprozesse und Lebenswelt Zeitgenossische Kunst des Sudens und Ethnologie
In Missio, Message und Museum Festschrift fur Josef Franz Thiel Frankfurt am Main Otto
Lembeck 2003, S 81-96

Kramer, Dieter Zur Ästhetik der Subsistenz In Hans Gottel, Ilse Hirschmann (Hg) Der Ge¬

schmack von Nachhaltigkeit in der entwicklungspolitischen Polemik Ein Lese- und Bilderbuch
Europahaus Burgenland Almanach 2004 Eisenstadt/Burgenland 2004, S 36-47

96



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVk 111 (2015)

Kunst und Ethnographie Zum Verhältnis von visueller Kultur und ethnographischem Arbeiten
Berliner Blatter H 46/2008

Laister, Judith Andere Bilder Im Dienst ethnographischer Reprasentationskritik In Berliner Blat¬

ter H 46/2008, S 20-30
Ludwig Steub Drei Sommer in Tirol 2 vermAufl Stuttgart Cotta 1871, Neudruck München o J

Maase, Kaspar Das Recht der Gewöhnlichkeit Uber populäre Kultur Tubingen 2011 (Untersu¬
chungen des LUI, 111)

Maase, Kaspar «Lebensneugier» und die «magische Kraft» der Kunst Anmerkungen zur Popular-
kulturforschung in der Volkskunde und Post-Volkskunde In Osterreichische Zeitschrift fur
Volkskunde 2014 S 29-50

Marx, Ökonomisch-Philosophische Manuskripte (1844) (=MEWErg Bd 1 Teil) Hamburg 2005
Metscher, Thomas W H Hegel und die philosophische Grundlegung der Kunstsoziologie In Lite¬

raturwissenschaft und Sozialwissenschaften 1 Grundlagen und Modellanalysen Stuttgart
Metzler 1971, S 13-80

Metscher, Thomas Kunst, Kultur, Humanität Bd 1, Studien zur Kulturtheorie, Ideologietheorie
und Ästhetik Fischerhude Verlag Atelier im Bauernhausl982

Metscher, Thomas Kunst, Kultur, Humanität Bd 2, Der Friedensgedanke in der europaischen Li¬

teratur Fischerhude Verlag Atelier im Bauernhaus 1984
Munzel, Mark Zu den Grenzen ethnologischer Kunstbetrachtung In Die Mythen Sehen Bilder und

Zeichen vom Amazonas Frankfurt am Main Museum fur Volkerkunde 1988 (Roter Faden zur
Ausstellung 14), S 19-51

New Heimat Erschienen anlasslich der Ausstellung «New Heimat» im Frankfurter Kunstverein
12 Okt 2001-27 Januar 2002, hg von Karl-Heinz Kohl und Nicolaus Schafhausen New York
Lukas & Sternberg, 2001

Petzoldt, Leander, Schneider, Ingo, Streng, Petra (Hrsg) Bild und Text Internationale Konferenz
des Komitees fur ethnologische Bildforschung 1990 in Innsbruck Bratislava Slovak Academic

Press 1993

Raabe, Eva Ch Zwischen Kunst und Ethnografie In Eberhard, Igor, Gohm, Julia, Wolfsberger,
Margit (Hrsg) Kathedrale der Kulturen Repräsentation von Ozeanien in Kunst und Museum
Wien, Berlin LIT 2008 (Novara Bd 5), S 111-122

Raabe, Eva Ch Suhrbier, Mona B (Hrsg) Sinnwelten Frankfurt am Main 1997 [Galerie 37 Kunst
im Museum fur Volkerkunde Band 1]

Riegl, Alois Hessische Bauernstuhle In Mitteilungen des K K Osterreichischen Museum fur
Kunst und Industrie NF III 1890/1891 S 11-15

Riegl, Alois Spatromische Kunstindustrie nach den Funden in Österreich-Ungarn im Zusammenhang

mit der Gesamtentwicklung der bildenden Künste bei den Mittelmeervolkern dargestellt
(1901) Darmstadt Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1964

Riegl, Alois Volkskunst, Hausfleiss und Hausindustrie Berlin 1894

Schepping, Wilhelm Lied- und Musikforschung In Brednich 2001 587-616
Schonpflug, Ingo, Rauchegger, Andreas Francesco Demetz-La Rives St Christina/Groden 1927-

2007 Innsbruck Der,andere' Tiroler Innsbruck Studia Universitatsverlag 2010
Schulz, Martin Ordnungen der Bilder Eine Einfuhrung in die Biowissenschaft München 2005
Schwedt, Herbert Zur Geschichte des Problems «Volkskunst» In Zeitschrift fur Volkskunde 1969

S 169-182
Sedlmayr, Hans Einleitung zu Riegl, Alois Gesammelte Aufsatze Mit einer Einleitung von Hans

Sedlmayr Wien WUV-Universitatsverlag 1996

Spamer, Adolf Die geistliche Hausmagd Zur Geschichte eines religiösen Bilderbogens und der
volkstümlichen Devotionalliteratur Hrsg von Mathilde Hain Gottingen 1969

Stablein Ria Altes Holzspielzeug aus Groden Die Entwicklung einer Heimindustrie Bozen 1980

Staffier, Johann Jakob Tirol und Vorarlberg, statistisch und topographisch, mit geschichtlichen
Bemerkungen, in zwei Theilen von - I Theil Innsbruck Felician Rauch 1839

Steub, Ludwig Drei Sommer in Tirol 2 Verm Aufl Stuttgart Cotta 1871, Neudruck München o J

97


	Von der "Volkskunst" zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft : Kreativität zwischen den Milieus

