Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 111 (2015)

Heft: 1

Artikel: Von der "Volkskunst" zur Kunstethnologie und Bildwissenschatft :
Kreativitdt zwischen den Milieus

Autor: Kramer, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514937

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 111 {2015}, 075-097

Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie
und Bildwissenschaft:

Kreativitit zwischen den Milieus

Dieter Kramer

Abstract

Aus hausindustriellen Milieus der dsthetisch-kulturellen Produktion gehen immer wieder Kiinst-
ler oder Kiinstlerinnen hervor, die unter Verwendung der Praktiken, die sie dort kennengelernt
haben, ein eigenstandiges kiinstlerisches Profil entwickeln und damit Anerkennung in den Mi-
lieus der hegemonialen Schichten finden. Gefragt werden kann, was solche Kreative aus dem
pragenden Herkunftsmilieu mitnehmen und wie sie die Briiche ihrer Lebenswelt in ihrer Kunst
verarbeiten. Ein interdisziplindrer Zugang, der sich auf die Interpretationsfigur «Volkskunst»,
auf Impulse aus der Kunstethnologie, aus der Kunstwissenschaft, aus der Zsthetischen Theorie
sowie der Bildwissenschaft der Europiischen Ethnologie bezieht, kann helfen, solche Uberginge
zU interpretieren.

Kreative wandern von einem Milieu ins andere

In der Musik sind Prozesse des wechselseitigen Austausches zwischen populé-
ren und «elitiren» Milieus vielfach beschrieben (Schepping 2001}. In der zeitge-
nossischen Textilkunst werden mit Selbstverstindlichkeit «anonyme Artefakte
aus Ethnologie und Kunsthandwerk» einbezogen (Brosowsky 2013). Auch Perso-
nen wechseln von einem Milieu ins andere. Aus hausindustriellen Milieus der
dsthetisch-kulturellen Produktion gehen immer wieder Kiinstler oder Kiinstlerin-
nen hervor, die unter Verwendung der Praktiken, die sie dort eingeiibt und kennen-
gelernt haben, ein eigensténdiges kiinstlerisches Profil entwickeln und damit Aner-
kennung in den Milieus der hegemonialen Schichten finden. Fiir das 18. und
19. Jahrhundert sind solche Fille bekannt aus dem Grédental in den Siidtiroler
Dolomiten, das fiir seine Spielzeug- und Herrgottsschnitzerei bei den Européischen
Ethnologen bekannt ist (Staffler 1839, Steub 1871, Stéblein 1980 uv.a.). Aus dieser
Region stammt der Kiinstler Francesco Demetz-La Rives (1927-2007).

Erist 1927 in St. Christina/Groden in einer Holzschnitzerfamilie geboren, wan-
dert nach der Siidtiroler «Option» mit seiner Familie 1939/40 nach Hall in Oster-
reich aus, hat spéiter Schildermaler gelernt, war 1947 bis 1952 in der Fremdenlegion
und hat dann an der Kunstgewerbeschule in Innsbruck Malerei studiert, und hat
seit 1968 bis zu seinem Tod 2007 mit Anerkennung und méBigem materiellen
Erfolg als freischaffender Kiinstler gearbeitet. Postum gab es 2012/2013 Ausstel-
lungen in Briissel, St. Christina und Innsbruck (Schonpflug, Ingo; Rauchegger,
Andreas: Francesco Demetz-La Rives. St. Christina/Groden 1927 — 2007 Inns-
bruck. Der <andere> Tiroler. Innsbruck: Studia Universitéitsverlag 2010). Aus dem
Katalog stammen die Abbildungen dieses Beitrags, in denen Herkunft, Kriegser-
fahrungen und Verdnderungen der alpinen Landschaft thematisiert werden.

75



Dieter Kramer SAVE 111 (2015)

Die Begegnung mit dem Werk dieses Kiinstlers war Anlass fiir das Nachdenken
dariiber, mit den Mitteln welcher Wissenschaft man solche Kreative, die von einem
Milieu in andere wechseln, interpretieren kann. Dabei muss man die Prigung
durch das Herkunftsmilieu beriicksichtigen: zu fragen ist, was sie daraus mitneh-
men, und zu priifen gilt es, wie sie die Briiche ihrer Lebenswelt in ithrer Kunst
verarbeiten. Einige vorldufige Uberlegungen zur Interpretation solcher Prozesse
des Transfers und der Weiterentwicklung von Kreativitit sollen sich zuniichst
beziehen auf die Interpretationsfigur «Volkskunst», dann auf mogliche Impulse
aus der Kunstethnologie, aus der Kunstwissenschaft sowie aus der édsthetischen
Theorie, und schliesslich wird gefragt, ob die Bildwissenschaft der Europdischen
Ethnologie etwas dazu beitragen kann.

«Volkskunst»

Unter dem Stichwort «Volkskunst» werden die einschligigen Produkte der Heimarbeit des Gri-
dentals gern behandelt. Volkskunst wird 1894 von dem Kunsthistoriker Alois Riegl als dsthetische
(und nicht einfach nur bildliche) Ausdruckform ernst genommen. Er siehit sie mit den « Anfingen
menschlichen Schonheitsempfindens und Kunstthatendranges» zusammenhingen (Riegl 1594:
2). Das entspricht dem «Formieren nach den Gesetzen der Schonheit» bei Marx (s.u.). «Wo uns
aber eine solche Summe von traditionellen Kunstformen, die simmtlichen Angehdrigen eines
Volkes ohne Ausnahme gemeinsam sind, entgegentritt, dort werden wir berechtigt sein, von einer
Volkskunst im engsten und eigentlichsten Sinne des Wortes zu sprechen.» (Riegl 1894: 13)

Reflexhaft wird die Studie von Alois Riegl gern genannt, wenn es um Volks-
kunst geht, aber anscheinend wird sie selten gelesen, sonst miisste sich jeder Nutzer
wegen der engen Orientierung auf «Hausfleiss» in wenig gegliederten Gesellschaf-
ten gleich von dem Begritf distanzieren. Bei «Volkskunst» gilt fiir Riegl die Fiktion
einer kreativen Leistung innerhalb des (eines) Milieus. Er will sich um die «beglei-
tenden Umstéinde» dieser so von ihm definierten «Volkskunst» kiimmern, die wirt-
schaftlichen eingeschlossen, und bezieht sich dabei auf Karl Biicher und sein «Sys-
tem von Betriebsformen der menschlichen Giiterproduktion in aufsteigender Kette,
von welcher der sogenannte Hausfleiss das unterste, das Fabrikswesen das oberste
Glied bildet.» (ebd.: 7) Allzu schematisch folgt er diesem Autor mit einem eher
kruden evolutionistischen Schema: Hausfleiss st die primitivste Stufe wirtschaftli-
cher Produktion, in der alles im patriarchalen Familienverband erzeugt wird. Vor-
her gab es den Urmenschen, so wie ihn Riegl sich vorstellt: ein «Mensch, <der>
sobald er Hunger verspiirt, das néichstbeste wilde Thier erschlagt» (ebd.: 9).

Beim Hausfleiss wird bereits im geordneten patriarchalen Familienverband
erzeugt. Die Produkte miissen gut und schon sein. Es gibt Plastizitit und Fldche
gestaltende Kunstformen, die dem Schmuckbediirfnis und dem horror vacui ent-
sprechen. Aber die kreative Leistung wird nicht ndher bestimmt. Wie die Formen
entstehen und ob es einen Ansporn zur Veridnderung gibt wird nicht gefragt.

Riegel positioniert die Produkte mit Entstehung und Gebrauch unverwechsel-
bar in die Zeit vor einer komplexeren gesellschaftlichen Arbeitsteilung und
Gemeinschaftsbildung iiber den Familienverband hinaus. Nicht nur wegen des

76



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVE 111 {2015)

Wortbestandteils «Volk», sondern auch mit Blick auf diese Vorgehensweise wird
der Volkskunst-Begriff von Riegl fiir nahezu alle in der Européischen Ethnologie
behandelten dsthetischen Ausdrucksformen unbrauchbar: Sie entstehen aus Kul-
turprozessen in geschichteten Gesellschaften mit komplexer Arbeitsteilung und
vielfdltigen Kontakten zwischen den Milieus.

Riegl bietet damit dhnlich wenig weiterhelfende Interpretationen wie Arnold
Hauser in seinen kultursoziologischen Uberlegungen (1983: 598). Dieser stellt der
«Kunst des Volkes» die «sublimierte Kunst der Bildungselite» gegeniiber. Die
romantische Vorstellung von kollektiver Produktion und Kreativitit weist er
zuriick. Damit wendet er sich inhaltlich auch gegen Alois Riegl und sein Bild von
der Einheit von Produzent und Konsument (heute wiirde man iibersetzen: den
bruchlos geteilten Werten und Codes) in der Hausfleiss-Volkskunst. Hauser tiber-
nimmt statt dessen kritiklos die zum Gemeinplatz gewordene These vom «herab-
gesunkenen Kulturgut» und spricht von der dsthetischen «Ahnungslosigkeit» des
Volkes: Damit 1st wenig anzufangen, wenn es um die aktive Rolle auch der «sub-
alternen» Milieus im Kulturprozess geht.

In spiteren Volkskunst-Diskussionen werden jene Formen, die sich auf die
«kulturindustriellen» dsthetisch-kulturellen Produkte in den popularen Milieus
beziehen, weitgehend ausgeblendet oder unter dem Vorzeichen «Kitsch» behan-
delt. Dass daraus auch professionelle Kiinstler hervorgehen kénnen, wird nicht
thematisiert. Erst in der Pop Art wird es zur Kenntnis genommen.

Fiir Martin Scharfe sind 1974 Massenkunst und Kitsch gesellschaftliche
Defekte; Kitsch und Klassengesellschaft gehoren in diesen Diskurs (1974, s. auch
Schwedt 1969). Gewiss hingen die unterschiedlichen Gestaltungsebenen auch mit
vorenthaltenen Chancen und mit Privilegien hegemonialer Milieus zusammen
{mit Adorno kann man darauf hinweisen, s.u.), aber es ist nicht viel gewonnen,
wenn die Ergebnisse von komplexen vielschichtigen Prozessen in das Prokrustes-
bett des Klassenantagonismus gezwungen werden (Scharfe 1974: 243},

Wichtig sind die Hinweise von Renate Itzelsberger (1993) darauf, dass iiblicher-
weise erst fiir dsthetisch-kulturelle Erzeugnisse aus «subalternen» Milieus nach
dem Mittelalter von «Volkskunst» gesprochen wird. In dieser «Volkskunst» werden
dann einerseits mittelalterliche Tendenzen fortgesetzt, wie sie nach der provinzial-
romischen Kunst dann Goten, Langobarden, Franken, Germanen uvst. entwickeln
{Riegl 1901/1964). Spéter werden Einfliisse etwa aus Renaissance, Barock, Rokoko,
Klassizismus von lokalen ménnlichen und weiblichen Akteuren ohne kiinstlerische
Ausbildung und Spezialisierung im «Hausfleiss» oder lokalen Handwerk verarbei-
tet und weitergetragen, immer in engem Kontakt mit den Auftraggebern und
Abnehmern ausserhalb (und spiter auch innerhalb) der Eliten (Riegl hat solche
Prozesse auch analysiert, zum Beispiel fiir hessische Brautstiihle, Riegl 1890/91).
Erst seit den kulturellen Krisenzeiten des spiten 19. und frithen 20. Jahrhunderts
werden diese Produkte in retrospektiv-nostalgischer (und kritisch gegen die eigene
hegemoniale Kultur gewandter) Attitiide auch von den Eliten rezipiert, sowohl von
den Sammlern wie von den Kreativen (Als Chagall ... 2004; Chagall 1991).

g7



Dieter Kramer SAVE 111 (2015)

Die «Volkskunst» ist beliebter Gegenstand der Beschreibung, seltener wird sie
mit dsthetischen Fragestellungen verbunden (die Studien zur Wanderung und
Aneignung der Motive gehen freilich auch darauf ein, z. B. Fraenger 1926, s.u.). Ihre
Produkte in den musealen Sammlungen haben ihren Eigenwert: Sie informieren
iiber die Geschichte der &dsthetischen Aneignung und Interpretation von Welt in
jenen nichtelitdren Milieus, die als aktive Kréfte im gesellschaftlichen Kréfteparal-
lelgramm durch ihr Verhalten und ihre Motive immer auch mitverantwortlich sind
fiir die iibergreifende Gemeinschaft und deswegen ldngst nicht nur «subaltern» sind.

Wenn es um die zeitgendssischen populidren Bildwelten in den verschiedensten
Milieus geht, ist zu realisieren und in Forschungsstrategien umzusetzen, was in der
Europiischen Ethnologie Kaspar Maase (Maase 20111; ders. 2014) einfordert: Die
Anerkennung der populdren Formen der Visuellen Kultur und anderer Aus-
drucksformen als spezifischer Beitrag zur Entwicklung von Symbol-, Wert- und
Bewusstseinswelten, zusammenhéngend mit den Motiven, Problemen und Wiin-
schen der Menschen, und ausgehend von ithrer Medienkompetenz und ihrer Teil-
habe am Genussleben. So zu denken bedeutet eine radikale Abkehr von den zum
Missionieren verfiihrenden Theorien der «Kulturindustrie» und schnell ange-
wandten geschmicklerischen Kriterien von «Kitsch».

Wenn es darum geht, die aus der vorindustriellen Welt hervorgehenden Kiinst-
ler einzuordnen und ihre Leistungen zu interpretieren, dann muss die von Riegl
typisierte «Hausfleiss»-Welt konkretisiert werden als spezifische, in Raum und
Zeit verortete und in arbeitsteiligen Zusammenhingen stehende Lebenswelt.

Den «komplett dsthetisch durchgestalteten Alltag» sehen manche erst heute
mit der zeitgendssischen Bilderflut verwirklicht. Aber eigentlich kann man auch
davon sprechen, dass in vorindustriellen Milieus das ganze Leben durchdrungen
war von dsthetischer Gestaltung (manche schlagen deswegen sogar vor, den Begriff
Kunst auf alle von Menschen erzeugten Dinge anzuwenden). Oft genug ist vom
Werkzeug bis zur Dramaturgie des Arbeitens alles symbolhaft und «nach den
Gesetzen der Schonheit» strukturiert. Auch von der «Asthetik der Subsistenz»
kann man sprechen (Kramer 2003 und 2004).

Oft mit den handwerklichen Erfahrungen, immer mit den prédgenden Erlebnis-
sen dieser Lebenswelt im Hintergrund gestalten auch die «Kreativen», die sich in
andere Milieus bewegen, ihre dsthetisch-kulturellen Interpretationen und erheben
den Anspruch, diese Gestaltungen als «giiltigen Ausdruck» der (ihrer) Welt aner-
kannt zu sehen. Die traditionellen Vorstellungen von «Volkskunst» helfen wenig
bei der Interpretation solcher Prozesse. Die Kunstethnologie freilich muss sich mit
thnen auseinandersetzen.

Kunstethnologie

Die Kunstethnologie der «Vilkerkunde» entwickelt eigene Formen des Umganges mit dstheti-
schen Ausdrucksformen der «schriftlosen» Vilker, die sich besonders gern auf Produkre zu Kult
und Ritual beziehen. Sie billigt ihnen den Rang von Kunsiwerken zu, hebt aber auch immer den
Bezug zur Lebenswelt hervor. Gegen die Anspriiche einer « Moderne», die auf der Universalitiit

78



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVE 111 {2015)

menschlicher dsthetischer Empfindungen beharrt, wird eine kulturrelativistische Position be-
griindbar, mit der auch eine Briicke zu populdren Milieus gebildet werden kann.

Der Frankfurter Ethnologe Ernst Vatter verkniipft 1926 «naturvolkische» oder
«primitive» Kunst mit prihistorischer, mit frithmittelalterlich-européischer Kunst
und mit Volkskunst. Sie alle méchte er akzeptiert sehen als dsthetische Produkte.
Aber es gibt kaum ernsthafte Kontakte zu Volkskunde oder Kunstwissenschaft
{und die nationalsozialistischen Versuche der Verkniipfung von vor- und friihge-
schichtlicher Kunst mit «Volkskunst» helfen da auch nicht weiter}. Mark Miinzel
aus dem Frankfurter Museum fiir Voélkerkunde konstatiert 1988 nur geringe wech-
selseitige Kenntnisnahme von Kunstgeschichte und Ethnologie (Miinzel 1988: 29).
Als fiir ihn wichtige und anregende Besonderheit der Kunstgeschichte hebt er die
«Ehrfurcht vor dem Gegenstand» des Kunstwerkes hervor (ebd.: 30} —sie stellt die
Werke auf eine Ebene, auf der sie nicht nur «Funktionen» im gesellschaftlichen
Leben haben (wie im ethnologischen Funktionalismus), sondern deutende und
wertende Interpretationen der Lebenswelt sind.

Zwar gibt es lange Zeit kaum Kontakte zwischen den Wissenschaften, aber
Kiinstlerinnen und Kiinstler lassen sich seit dem Ende des 19. Jahrhunderts von
aussereuropdischer Kunst inspirieren und profitieren hundert Jahre spéter von den
Feldforschungsmethoden der Ethnologen. In beiden Féllen mag das auch als kriti-
sche Auseinandersetzung mit den Strukturen der hegemonialen Gesellschaft ver-
standen werden.

Till Forster (2006} erinnert an die Geschichte der Kunstethnologie: Von «art
primitif», «art negre» spricht man, sobald die Werke der «Primitiven» als Kunst
anerkannt werden. Mit Franz Boas wird gegen die evolutionistische Perspektive
eine emische Sichtweise gesetzt, die fragt: «Wie hat die Kunst Teil an der Lebens-
welt einer fremden Gesellschaft?» (zit. ebd.: 224/225) Damit wird eine kulturrela-
tivistische Position eingenommen, mit der Vielfalt einen eigenen Wert erhilt und
die Praktiken der unterschiedlichen Milieus und sozialen Welten aufgewertet wer-
den (wie auch bei Joseph Beuys).

Die relativistische Position fragt nicht danach, ob in Europa Werke der «Ethno-
kunst» als Kunst eingeschitzt werden, sondern wiirdigt sie in ihrem Lebenszu-
sammenhang. Andere sprechen ihnen im Rahmen einer «Universalitidt der
menschlichen Asthetik» Kunstcharakter zu und prisentieren sie in dem «white
cube» des Ausstellungswesens, in dem dsthetische Produkte aus alle Teilen der
Welt gleichberechtigt ausgestellt werden kénnen. Diese Position hat immer eine
Affinitdt zum Kunstmarkt, der die Ethnokunst hochpreisig vermarktet (ebd.: 226)
und sie in die eurozentrische Wertewelt der «Moderne» einordnet. Dagegen wird
kulturrelativistisch die Vielfalt der dsthetischen Erfahrungen und Empfindungen
aufzuwerten sein, denn diese bezieht sich auf je spezifische Interpretationen von
natiirlicher und sozialer Umwelt (einen «lebendigen Ausdruck ihrer eigenen Sache»
im Sinne von Adorno, s.u.). Wenn diese Vielfalt als unverzichtbarer Bestandteil der
Gestaltung auch der zukiinftigen Lebenswelt betrachtet wird, lassen sich Briicken
zwischen Universalismus und Relativismus bauen (Kramer 2001: 11).

9



Dieter Kramer SAVE 111 (2015)

Historistisch argumentierend, billigt Ernst Vatter den dsthetischen Produkten
der «Naturvolker» je ihr eigenes Recht zu: «Alles abwégende, wertende Verglel-
chen mit Schopfungen der sogenannten héheren Kulturen ist abwegig, denn kultu-
relle Entwicklung ist nicht immer und ohne weiteres mit Vervollkommnung gleich-
zusetzen, sondern bedeutet mehr eine Umformung, ein Anderswerden.» (Vatter
1926: 16} Umso wichtiger wird die jeweilige Verortung in Zeit und Gesellschaft.

Auch mit dem Expressionismus, mit der Pop-Art und anderen Strémungen des
20. Jahrhunderts werden der «Ethnokunst», der «Volkskunst» und sonstigen popu-
ldren Ausdrucksformen, die ausserhalb des elitir-akademischen Zirkels von Aus-
bildungsstitten, Galerien, Kunstkritikern und Museen entstanden sind bzw. ent-
stehen, Kunstcharakterzugebilligt. Eswird anerkannt, dasssie nicht nur Illustration
oder Evokation von codierten kulturspezifischen Botschaften sind, sondern iiber
die unmittelbare Verwendung hinaus teilhaben an milieuspezifischer kontingenter
Welt-Aneignung. Durch «Umformung» werden sie angeeignet.

Carl Einstein argumentiert: «Die Negerplastik stellt eine klare Fixierung des
unvermischten plastischen Sehen dar» (Einstein 1980: 254}); die Nédhe zur «Kubi-
schen Raumanschauung» ist offensichtlich (ebd.), dreidimensionale Anschauung
(ebd.: 258} ist ihr Charakteristikum und bedingt auch die Proportionalitéten.

Wir lesen bei thm: «Die Kunst des Negers ist vor allem religids bestimmt.»
(ebd.: 251) Das ist spekulativ. «Mit dieser Bestimmung des Schauens ist ein Stil
geleistet, der keiner Willkiir des einzelnen unterliegt, sondern kanonisch bestimmt
ist und nur durch religiose Umwilzungen verdndert werden kann.» (ebd.: 252}).
Dem weiss die Kunstethnologie auch andere Erfahrungen gegeniiberzustellen: Es
gibt Entwicklung und Innovation. Bei der Interpretation von Kunst als Kulturele-
ment darf die Geschichtlichkeit nicht tibersehen werden (Forster 2006: 230/231).
Sie verlduft in anderen Teilen der Welt anders als in Europa. In den européischen
Gesellschaften mit ihren nie unterbrochenen, durch das Christentum immer evo-
zierten antiken Traditionen waren Kiinste immer mit komplexen Herrschafts- und
«Klassen»-Bezichungen verbunden. In den meist weniger komplexen «Stammes-
gesellschaften», aber auch in den vorkolonialen staatlichen Strukturen waren diese
Beziehungen anders als in Europa. Nie wird den Kiinsten, wie in Europa, eine
Tendenz zu immer grosserer Autonomie unterstellt. Aber auch im européischen
Kontext wird Kunst nur in einer Phase, der «Moderne», als autonome Sphire ver-
standen. In der Regel ist sie einbezogen in die gesellschaftlichen Zusammenhédnge.

Johanna Agthe aus Frankturt schreibt: «Kunst war frither selbstverstiandlich in
die Sammlungen einbezogen. In der Griinderzeit der vlkerkundlichen Museen
sammelte man sie als Zeugnis der Kulturen, in denen sie entstanden — ohne sie je
als Kunst anzusehen. Erst das plétzlich aufflammende Interesse europiischer
Kiinstler an den Werken machte fast iiber Nacht aus den ethnographischen Museen
Kunstmuseen. Plotzlich besassen sie «Schiitzes, die man unbedingt zur Schau stellen
musste», sie dabei aus dem kulturellen Kontext herausnehmend (Agthe 1990: 11).

Beim zeitgendssischen professionellen Kunstschaffen in den ehemals kolonia-
len und halbkolonialen Regionen bewegen die Produzenten sich zwischen ver-

80



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVE 111 {2015)

schiedenen Milieus, dhnlich wie in dem hier als Anregung dienenden Fall des
Uberganges von populiren (kunsthandwerklich gepriigten) Milieus in professio-
nelle Kunst (wie vereinfachend gesagt werden kann). Johanna Agthe verfolgt, wie
die heute entstehende zeitgendssische Kunst in diesen Lindern sich entwickelt.
Die neuen Gestaltungen entstehen dabel mit dem Repertoire der Tradition und
aus der Auseinandersetzung mit den aktuellen Lebenswelten sowie der Orientie-
rung an potentiellen Abnehmern (die angesichts einer nicht entwickelten offentli-
chen Kulturférderung und eines kaum existierenden lokalen Kunstpublikums sich
in hohem Masse aus ausldndischen Experten und Sammlern rekrutieren). 1975
schreibt sie: «Da ist die alte Kunst, die ihren Weg in ausserafrikanische Museen
und Privatsammlungen gefunden hat und von der nur ein ganz geringer Prozent-
satz in Afrika geblieben ist. Da ist die Exportschnitzerei — polierte Holzelefanten
oder eilig zusammengehauene Maskenbilder als Dekoration fiir die Wohnung der
Europier oder Amerikaner. Da ist die moderne afrikanische Kunst — mehr oder
weniger losgelost von Traditionen — auf der Suche nach Aussagen fiir ein Afrika,
das sich mehr und mehr in die Welt der Industriestaaten zu integrieren sucht.»
{Agthe 1975:6) Inzwischen hat sich die Komplexitit der Prozesse noch vergrossert
— Interessenten aus «Fernost» spielen auch eine Rolle.

Die Ozeanistin Eva Raabe (Frankfurt am Main) argumentiert (ohne sich dabei
auf Vatter zu beziehen): «Wihrend die einen aufgrund eines vermeintlichen Mangels
an Authentizitit aussereuropiiischer Gegenwartskunst den kiinstlerischen Wert
absprechen, stiilpen die anderen ihr den Begriff einer ohne jegliche ethnologische
Deutung verstidndlichen Universalkunst iiber.» (Raabe u.a. 1997: 7). Aber héufig
finden sich auch «synkretistische Beispiele fiir die kiinstlerische Verschmelzung
unterschiedlicher Kulturelemente» (ebd.: 9; s. auch Raabe 2008: 53). Erinnert wird
an die Verbindung von traditioneller und zeitgendssischer Kunst im Pazifik. Die
Lebensldufe dieser aktuellen Kiinstlerinnen und Kiinstler mit den Renaissan-
ce-Kinstlerbiographien von Giorgio Vasari zu vergleichen wire reizvoll. Zwischen
Giotto und dem ostafrikanischen Autodidakten Jak Katarikawe (Agthe/Court 2001)
gibt es Parallelen. Auch der vom kunsthandwerklich vorgebildeten Autodidakten
zum professionellen Kiinstler sich entwickelnde Francesco Demetz-La Rives (Schon-
pflug/Rauchegger 2011) aus dem Grodental lasst sich hier vergleichend einreihen.

So wird sich die Kunstethnologie immer wieder mit Personen beschiftigen, die
aus anderen (traditionellen) Milieus den Einstieg in die Lebensform professionel-
ler Kiinstlerinnen und Kiinstler versuchen und von ihrer Kunst leben wollen (und
dabei wie Jak Katarikawe oder die Strassenkiinstler in Ostafrika immer wieder
Kompromisse eingehen miissen). Sie tun dies dhnlich wie Demetz-La Rives, frei-
lich unter ganz anderen Rahmenbedingungen.

Nicht immer werden diese Dimensionen der Kunstethnologie angesprochen.
Die vielen Bildbinde und Ausstellungen zur «art primitif> beziehen sich ebenso
selten darauf wie dhnliche Werke zur Volkskunst.

Die Kunstethnologie fordert zur stirkeren Akzentuierung des Zusammen-
hangs von Kiinsten (Bildwelten), Kulten und materiellem Leben auf. Das muss

81



Dieter Kramer SAVE 111 (2015)

auch die Europiische Ethnologie tun, und dazu sind ihre Werkzeuge besonders
gut geeignet. Sie muss sich dabei freilich von Formalismen verabschieden, wie sie
Alois Riegl in Anlehnung an Karl Biicher vorschligt, ebenso vom Schema des
Klassenantagonismus oder der Epocheneinteilung, aber auch von der Fixierung
auf «<Moderne» und «Modernisierung». Die Verbindung von Kunst und Lebens-
welt ist in allen Verhdltnissen mehr oder weniger ausgeprigt Bestandteil der sozi-
alen Lebenspraxis; sie schliesst Arbeitsteilung und die Formen des Naturstoft-
wechsels ein. Beachtet man dies, so ldsst sich auch interpretieren, wie beim
Ubergang der Kreativen von einem Milieu ins andere Formen und Themen sich
entwickeln.

Visunelle Kommunikation und Bildwissenschaft in der Kunstwissenschaft

Die «Volkskunst» hat laut Riegl keinen Platz in der «allgemeinen Kunstge-
schichte, die nichts anderes ist als die Geschichte der internationalen Kunstent-
wicklung». Aber fiir die iiberkommene Kunstgeschichte (die als historische Wis-
senschaft eigentlich in ihren Hauptteilen die Kunstethnologie Europas ist) ist die
historisch-geographische Kontextualisierung eine Selbstverstidndlichkeit. Auch
ihre aktuellen Ausprdgungen kommen ohne dies nicht aus.

In den 1960er Jahre hat sich in Deutschiand in Pidagogik und Kunsterziehung die «Visuelle
Kommunikation» entwickelt, verbunden mit gesellschaftskritischen Bildungs- und Aufklirungs-
projekten. Sie hat spiter an Bedeutung verloren, als es kaum noch eine generelle kritische Distanz
der intellektuellen Klassen zu den Bildwelten des Alltags zu geben schien. In der Kunstwissen-
schaft hat sich seit Beginn der 1990er Jahre die «Bildwissenschaft» entwickelr, mit der zundchst
die wertfreie Analyse des Bildgebrauchs propagiert wird. In beiden Fiillen wird Europiische Eth-
nologie kaum beachtet, aber sie kann dennoch interessante Anregungen empfangen. Die Kunsi-
wissenschaft selbst hat auch ausserhalb dieser Bildwissenschaft andere weiterfithrende Theorien
und Methoden zu bieten.

Die «Visuelle Kommunikation» der 1970er Jahre ist Vorldufer der Visual Cul-
ture Studies. Erstere fokussiert auf die Kritik der Manipulation und ermutigt,
bezogen auf Bildwelten, den «emanzipatorischen Mediengebrauch» (Held/Schnei-
der 2007: 490). Bei den Visual Culture Studies wird Bildgebrauch vom Kult- zum
Ausstellungswert nachgezeichnet. Hans Belting beschreibt, ausgehend von den
byvzantinischen Kultbildern, die «Transformation vom Kultbild zum immer mehr
dsthetisch &dstimierten (<autonomen>) Tafelbild» (Held/Schneider: 494; Belting
2001). «Ziel dieses Arbeitsprogramms ist eine <Bildanthropologie», bei der Bild-
medien als «anthropologisches Thema sui generis> begriffen werden.» Gefordert
wird dabei die «Neutralisierung der Wertdimension von Kunst» (ebd 489). Belting
interessiert sich dabei besonders fiir sich «Welterfahrungen wie Raum, Zeit, Kor-
per und Tod» (zit. Held/Schneider 2007: 495). Es sind «Medien gleichsam Prothe-
sen des Korpers ..., die ihn beim Zugriff auf die Welt entlasten» (ebd.: 495). Es
geht um «einen Ubergang von der dsthetischen Betrachtungsweise zu einer <anth-
ropologischen>, die in einer kultureniibergreifenden Perspektive die Erkenntnis-

82



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVE 111 {2015)

und mentalititsstrukturierenden Momente von Bildern herausfinden will.» (so
lautet der Schlusssatz bei Held/Schneider, ebd.: 503)

Diese Bildwissenschaft will seit Beginn der 1990er Jahre bildbezogene Dis-
kurse und methodische Ansitze aus unterschiedlichen akademischen Disziplinen
zusammenfiithren (Held/Schneider 2007: 486/487}. Vom iconic oder pictorial turn
hat man gesprochen (ebd.: 487). In der grenzenlosen Expansion der Bildwelten
verliert sich das Interesse an der dsthetischen Wertung (ebd.: 489). Es bilden sich
«unter dem Begriff Visual Culture Studies Strategien einer kritischen Erforschung
der Bildkulturen (d.h. des schichtenspezifisch bzw. interkulturell gelegentlich
stark differierenden Gebrauchs von Bildern heraus», wobei Visual Cultire Studies
mehr Bezug zur gesellschaftlich-politischen Welt haben als anthropologisierende
Bildwissenschaft (fiir die auch die Tiibinger Empirische Kulturwissenschaft
erwihnt wird) (ebd: 489).

In diesen Zugangsweisen gehen die iiber Affirmation und Empirie hinausge-
henden Dimensionen Kreativitit, Kritik, Kontingenz weitgehend verloren. Fiir die
hier gestellte Frage des Uberganges von Kreativen aus traditionsgeprégten Lebens-
welten gibt diese Bildwissenschaft daher wenig her, auch wenn sie zur Kontextua-
lisierung auffordert. Wer aus einem nicht-kiinstlerischen Milieu kommt und
danach strebt, Kiinstler nach den géngigen Vorstellungen zu werden, der will nicht
Bilder unter Bildern produzieren, sondern mit intrinsischer Motivation, nach Welt-
interpretation mit dsthetischen Mitteln und nach «Qualitiit» strebend, in einen
bestehenden Kunstprozess sich einzubringen.

Innovation und Kreativitiit: Die Produktion und die Kiinstler

Wenn es (nur) um den Bildgebrauch geht, kommt die Ebene der Produktion zu kurz: Sie wird
zwar (etwa bei den Bilderbogen oder der «Bilderfabrik») beziiglich der Technik, der Produzen-
ten, der Marktbeobachtung und der Distribution einbezogen, aber die Intentionen des Kiinstlers
(Bildproduzenten ) und seine besonderen Fihigkeiten werden nicht beriicksichtigt.

Innerhalb der traditionellen handwerklichen (Kunst-}Produktion ohne Zunft-
zwang sind anders als im Zunfthandwerk durchaus auch in vorindustriellen Zeiten
Innovationen nicht nur moglich (dariiber wird berichtet, Steub 1871: 193}, sondern
auch fiir das materielle Uberleben im Konkurrenzkampf wichtig — weniger inner-
halb der produzierenden Gemeinschaft als in der Konkurrenz zu anderen Produk-
tionszentren.

Auch die Kunstethnologie kennt entsprechende Prozesse. Wenn Johanna
Agthe am Beispiel der Luba Hemba Plastiken daran erinnert, dass es Werke von
Afrikanern sind, «die auch in ihrer Gemeinschaft als Meister geachtet wurden»
{Agthe 1993: 11), dann bestitigt sie die Existenz von Unterschieden sowie von
Qualitdt und Innovation.

Hans Himmelheber und Eberhard Fischer (Rietberg/Ziirich} weisen darauf
hin, dass trotz aller handwerklichen Konformitit auch bei der Ethnokunst die
«eigene Hand» von Kiinstlern/Produzenten zu entdecken ist (nicht viel anders ist

33



Dieter Kramer SAVE 111 (2015)

es mit der mittelalterlichen anonymen Kunst). «Wihrend in den strukturfunktio-
nalistisch orientierten Arbeiten die Gesellschaft zum Schopfer der Werke wurde,
so trat nun die Person des Kiinstlers an ihre Stelle. ... Dieser Ansatz sah die
Geschichte aussereuropiischer Kunst auf der lokalen Ebene der Tradierung in
individuellen Werkstitten, bzw. in den Umbriichen, die dort die Generationen
voneinander trennten.» (Forster 2006: 232) Damit wird Kreativitit zum Thema
(ebd.: 233), und es wird das moderne Deutungsmuster des «genialen Kiinstlers»
einbezogen (auch damit wird allerdings moglicherweise ein eurozentrischer
Anspruch iibergestiilpt).

Die Ausstellung «Afrikanische Meister. Kunst der Elfenbeinkiiste» in der Bun-
deskunsthalle Bonn (20114} weist rund 200 Werke mehr als 40 individuellen Kiinst-
lern (und Kiinstlerinnen?) aus verschiedenen Generationen und Kunstregionen in
Westafrika zu. «Obwohl diese namentlich meist unbekannt sind, lassen sich die
aussergewoOhnlichen Kunstwerke einzelnen Kiinstlerpersonlichkeiten zuschrei-
ben», und sie «werden in einen kunsthistorischen Kontext gestellt, der dem der
europdischen grossen Meister wie Michelangelo oder Picasso vergleichbar ist.»
(Ausstellungsprospekt).

Wenn statt essentialistischer Fragen nach der Kunst die konkrete dsthetische
Praxis behandelt wird (Forster 2006: 233/234), kann der lebensweltliche Bezug
betont werden. Wenn innovative und «geniale Kiinstler» fiir Unterschiede der
Qualitit sorgen, gibt es auch «Kunstkritik» und ein emisches Vokabular und Stan-
dards fiir Qualitdt des Werkes dalfiir.

Unter dem Titel «Kiinstlerische Freiheit — kulturelle Traditionen» (Suhrbier/
Raabe 1997) konnen kreativen Potenzen (ebd.: 13f.) am Beispiel australischer
Aborigines-Kunst thematisiert werden. Auch im Pazifik entwickeln sich aus dem
Geflecht einer eher anonymen, rituellen und handwerklichen Kunstpraxis heraus
individuelle Kiinstlerinnen und Kiinstler, mit und ohne Ausbildung an entspre-
chenden Institutionen (Raabe 2008: 53).

Grundlage kiinstlerischer Produktion sind kreative Leistungen, in der Regel
auch intrinsisch motiviert. Von denen, die im speziellen Milieu Kunst tétig sein
wollen, muss dessen Gewohnheiten und Standards Genlige getan werden. Das gilt
etwa bel dem Anspruch der Avantgarde, stéindig innovativ sein zu wollen, und
beinhaltet ein gewisses Mass an Selbstreferentialitiit: Kiinstlerinnen und Kiinstler
reden mit Thresgleichen und mit ihrem Umfeld von Galeristen und Kéufern/
Sammlern iiber Kunst.

Aber wie wird man Teil dieses professionellen Milieus? Die Lebensgeschichte,
die Sozialisation und prigende Impulse sind dafiir verantwortlich. Manche Wege
resultieren aus dem Wunsch, die Welt mit dsthetischer Gestaltung zu begreifen,
oder aus anderen intrinsischen Motiven, spezifischen (manchmal gar nicht bewuss-
ten) Vorbildern folgend. Nie, auch bei einem Autodidakten nicht, wird dieser Weg
begangen ohne Wissen darum, dass es so etwas wie Kunst als eigene spezielle
Form und Ausdrucksweise gibt.

84



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVE 111 {2015)

Aneignung, Kulturrelativismus und kulturelle Vielfalt

Jean-Christophe Ammann (2002), friiherer Leiter des Musewms fiir Moderne Kunst in Frankfurt
am Main, stellt die provozierende Frage: Was kann die Miihen einer Aneignung (der personlich-
keitswirksamen Auseinandersetzung) mit einem Kunstwerk der Vergangenheit (oder anderer
Lebenswelten) rechtfertigen? Er spricht emphatisch von der « Gansehaut», die ihn iiberlduft, weil
manche (lingst nicht alle und immer wieder andere, liesse sich einschrinkend sagen) Werke der
«Alten Meister» so «unglaublich gegenwdrtig» sind. Das lisst sich ntichterner ausdriicken, aber
in der Tat: Wenn die Beschiftigung mit der Kunst lohnen soll, dann nicht wegen eines historischen
Lexikonwissens, auch nicht allein, um sich der «Wurzeln» der eigenen kulturellen Selbstverstind-
lichkeiten bewusst zu werden, sondern weil sich mit ihrer Hilfe etwas erfahiren lisst iiber Grund-
strukturen, Befindlichkeiten und Mdglichkeiten menschlichen Seins, Fithlens und Denkens (und
sich damit Spielriume und Kontingenzen erdffnen). Und da wiiren vermutlich auch die Motive zu
suchen, dank derer Menschen aus anderen Milieus danach streben, Kiinstlerinnen oder Kiinstler
z1t werden.

Mit dsthetisch-kulturellen Symbolbildungen produzieren Kiinstlerinnen und
Kiinstler in Gesellschaften nicht nur Selbstverstindnis, Kohirenz, Tradierbarkeit,
Wandlungs- und Zukunftsfihigkeit, mit thnen werden nicht nur offene Potentiale
und selbstzweckhafte Genussméglichkeiten erschlossen, sondern auch kultur-
iibergreifend Dimensionen menschlichen Seins erkennbar, die in den Krisen der
Gegenwart bel der Neujustierung dessen, was wichtig und lebenswert ist, helfen
kénnen. Mit darauf bezogenen Motivationen und kaum nach dusserem oder mate-
riellem Erfolg strebend wollen Personen Kiinstlerinnen und Kiinstler werden.

Intrinsische Motive und der Wunsch, gestaltend die Welt zu interpretieren,
sind fiir Individuen wichtig und auch aus der Kunst der «<Moderne» mit ihrem
Streben nach Avantgarde und Autonomie der Kunst nicht hinweg zudenken. Auch
wenn man kein Anhénger der «Frankfurter Schule» ist, kann man sich anregen
lassen durch Theodor W. Adorno: «Wihrend die gesellschaftliche Gesamtverfas-
sung formale Gleichheit der Rechte garantiert, konserviert sie stets noch das Bil-
dungsprivileg und gewihrt die Méglichkeit differenzierter und fortgeschrittener
geistiger Erfahrung nur wenigen. Die Binsenweisheit, dass der Fortschritt geistiger
Dinge, zumal in der Kunst, zunichst gegen die Majoritit sich anbahnt, erlaubt es
den tddlichen Feinden allen Fortschritts, sich hinter jene zu verschanzen, die,
gewiss ohne ihre Schuld, ausgeschlossen sind vom lebendigen Ausdruck ihrer eige-
nen Sache.» (Adorno 1980: 143).

Bei allen Zweifeln am Fortschritt bleibt diese Frage nach dem «lebendigen Aus-
druck ihrer eigenen Sache» legitim. Gewiss ldsst sich dariiber nachdenken, was denn
diese «eigene Sache» ist und wie erkannt wird, dass sie angemessen ausgedriickt ist:
Eine empirische und eine (klassentheoretisch-analytische) Dimension gleichzeitig
kann man da einbeziehen. Aber das Ergebnis muss von den (vergesellschafteten) Indi-
viduen tendenziell anerkannt sein. Es mag sich am Rande dessen befinden, was als
«Kitsch» berzeichnet werden kann, entzieht sich aber auch definiter, finaler Bestim-
mung. Es kann thematisiert, aber nicht formuliert werden (wozu sonst Kunst?).

Dem lisst sich auch in den Produkten der fritheren «Volkskunst», dem Laien-
schaffen und der populidren dsthetischen Ausdrucksformen (heute etwa der popu-
laren Musik) nachspiiren.

85



Dieter Kramer SAVE 111 (2015)

Wenn eine tiberzeugende Interpretation eines innovativen Kiinstlers aus dem
Zusammenhang seiner Lebenswelt heraus geleistet werden soll, dann kann seine
Motivation nicht tibergangen werden. Er wird mit anderen Anspriichen als der
Hausfleiss-Schnitzer an seine Arbeit herangehen. In der Vergangenheit war es
vielleicht der Wunsch nach Dienst an seinem Gott {oder seinem Herrscher), heute
ist es der Wunsch des autonomen, keinen fremden Gesetzlichkeiten als denen sei-
nes eigenen Willens und Schépfungsdranges unterworfenen Kiinstlers, seine
Lebenswelt mit dsthetisch-kulturellen Mitteln zu begreifen und zu gestalten.

Die Leistungen der Symbolwelten in Gesellschaft und Gemeinschaft

Anzunehmen ist, dass die Rezeption von Kunst (der «Bildgebrauch») nicht nur
bei den Eliten, sondern auch in den populidren Milieus etwas zu tun hat mit der
Sinnsuche und der Frage nach dem guten und richtigen Leben. Auch in anderer
Hinsicht gelten Parallelen: Distinktionen finden mit &dsthetischen Gestaltungen
auch ausserhalb der Eliten statt, z. B. mit immer wieder umstrittenen Kleiderord-
nungen in der Stindegesellschaft; auch in «Stammesgesellschaften» sind manche
Ausdrucksformen bestimmten Funktionstrdgern oder Wiirdentrédgern vorbehalten.

Wenn dsthetische Gestaltung als unentbehrlicher oder selbstverstindlicher Teil des menschlichen
Lebens betrachtet wird, dann ist auch nachvollziehbar, dass solche Gestaltungen aus verschiede-
nen Welten wechselseitig rezipiert werden kénnen, und daher konnen auch Menschen, die in ei-
nem Milieu die Fahighkeiten dazu entwickelt haben, in andere (neue) Milieus sich bewegen und
dort erfolgreich sein. Die Theorie von Thomas Metscher deklariert Kunst als deutende, erken-
nende und wertende Interpretation von (Je spezifisch wahrgenommener) Wirklichkeit (Metscher
1971 1982, 1984 ). Sie ist nicht ersetzhar durch andere Zugangsweisen wie etwa die des diskursi-
ven Verstandes. Auch fiir die populiren Kiinste gilt das; Umberto Eco (1984) hat das am Beispiel
von Karikaturen (Comics) gezeigt. Funktionalistische oder soziobiologische Interpretation fragt
(wie die erweiterte neoliberale Theorie) immer nach dem Nutzen einer Aktivitiat und wird deswe-
gen gern kritisiert. Aber auch das «Formieren nach den Gesetzen der Schonheit» stellt eine noi-
wendige kulturelle Ausgestaltung des gemeinschaftlichen Lebens dar: Ohne eine solche Struktur
mit entsprechenden Konventionen und Regeln itber Schon, Gut und Richtig ist Leben miteinan-
dernichtmdglich, und so gehen Funktion und Genuss Hand in Hand. Kulturelle Konstruktionen,
auch dsthetische, sind unvermeidlich; alle sind daran beteiligt und niemand kann so tun, als
stiinde er daritber. Wer dekonstruiert, hat in der Hinterhand inuner eine Vorstellung davon wie es
«richtig» ist oder wie es sein kinnte.

Die Kunst ist kein «Epiphdnomen», sondern «eine autonome, unableitbare und
unersetzbare Ausdrucksmoglichkeit des menschlichen Geistes» (Sedlmayr 1996:
XXIX). Der Mensch formiert daher auch nach den Gesetzen der Schonheit, argu-
mentiert Karl Marx in den Okonomisch-Philosophischen Manuskripten, nachdem
er erldutert hat, dass bewusste Lebenstitigkeit als praktische Erzeugung einer
gegenstindiichen Welt nicht nur unter der Herrschaft des unmittelbaren physi-
schen Bediirfnisses stattfindet (Marx 1844/2005: 516/517; Koch 1971, Metscher
1971, 1982, 1984).

Im «Bildgebrauch» entwickeln Bildwerke Bedeutung fiir die Interpretation der
Lebenswelt (als «Prothesen» fiir das Denken, wie Belting meint, (zit. in Held/

86



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVE 111 {2015)

Schneider: 495}, und diese Funktionen kann man auch den populdren Bild- und
Symbolverwendungen nicht absprechen. Ihre selektive Nutzung (und ggf. auch
Umgestaltung) hingt mit den Wertehorizonten und Standards des guten und rich-
tigen Lebens der Nutzer zusammen und ist geprigt davon und wirkt gleichzeitig
prigend darauf ein. «Das Kunstobjekt realisiert sich ... liber eine dsthetische
Erfahrung durch ein Subjekt.» (Grosser 2008: 92). Dass gesellschaftliche Uber-
einkiinfte zur Definition von Kunst dazugehdren (ebd.: 93), ist eine Selbstver-
standlichkeit.

Im Anschluss an Renate Itzelsberger ldsst sich fiir die Nutzer argumentieren:
Das Kunstwerk «setzt im Rezipienten Kriifte frei, die ihn bestimmen, Aussenwelt
in spezifischer Weise wahrzunehmen, und die fiir sein Verhalten mitbestimmend
sind.» (Itzelsberger 1983: 65) Von Autoren wie Foucault, Merleau-Ponty und
Lacan beeinflusst fordert Georges Didi-Hubermann 1999 «einen Wahrnehmungs-
modus, der sich auf das unmittelbare, oft irritierende, rational nicht aufldsbare
Erregungsmoment der Bilder ungeschiitzt einlésst, im Bewusstsein, dass Sprache
es nicht erreichen oder iibersetzen konne.» (zit. Held/Schneider 2007: 497) Das
fragt nach der unvergleichlichen Qualitiit des dsthetischen Produkts, die sich nicht
mit seiner Bedeutung als Illustration oder fiir Kontemplation und Assoziation
erschoptt. Das i1st anschlusstahig an Ammanns Frage und an den Hinweis von
Metscher, dass dsthetische Ausdrucksformen nicht durch verbale Artikulation
ersetzt werden kdnnen.

Bildwissenschaft kénnte bei entsprechenden Fragehaltungen herausbekom-
men, wie die Inhalte der dynamischen Bild- und Symbolwelten fiir die vergemein-
schafteten Menschen in ihren jeweiligen Milieus wichtig sind bei der Organisation
ihres Lebens (ihrer Kultur), d.h. wie sie die Wertegrundlagen in den grossen und
kleinen Gemeinschaften ihres Alltags nicht nur affirmieren, sondern gestalten
und fortentwickeln. In der Brauchforschung werden solche Fragen gestellt.

An solchen Vorstellungen kann man ankniipfen, wenn gefragt wird nach den
besonderen Qualitiaten der Werke von Kiinstlerinnen und Kiinstlern, die aus
einem kunstfremden Milieu kommen wie Demetz-La Rives oder dem ugandische
Maler Jak Katarikawe (Agthe/Court 2001). Letzterer hat als Analphabet in der
Provinz zu zeichnen begonnen und konnte durch einige giinstige Umstédnde zum
professionellen Maler werden. Wie der italienische Frithrenaissance-Maler Giotto,
der angeblich als zeichnender Hirtenknabe entdeckt wurde, so begann der um
1940 geborene junge Katarikawe beim Rinderhiiten mit Skizzen im Sand (Agthe/
Court 2001).

Solche kreative «Ubergiingers tragen jeweils aus ihrem Milieu Elemente der
Erfahrung und des Denkens in andere Milieus. Sie schleppen die ganzen Schitze
und auch den Ballast ihrer Lebenswelt-Erfahrungen mit sich und bringen ihn in
ihre dsthetische Produktion ein. Sie stossen damit auf Interesse und werden dann
rezipiert, wenn diese milieuspezifischen Erfahrungen als wichtiger Bestandteil der
die unterschiedlichen Milieus verbindenden Welt(-anschauung, oder -interpreta-
tion} empfunden werden.

87



Dieter Kramer SAVE 111 (2015)

Forscherkiinstler, Aneignung und Verarbeitung

Bei den aktuellen Kontakten gwischen Kiinsten und Ethnologie bedienen sich die Kiinstlerinnen
und Kiinstler als «Forscherkiinstlers der Feldforschungsmethoden der Ethnologen (Kunst und
Fthnographie 2008) bei der Interpretation von Welt und relativieren damit die Unterschiede zwi-
schen dsthetischer und wissenschaftlicher Interpretation von Umwelten. Das « Potential der Asso-
ziationskraft und Vieldeutigkeit von Bildern» (Laister 2008: 23) ist fiir die Kunstwissenschaft
wie die Kommunikationswissenschaft eine Selbstverstandlichkeir. Der kreative «Ubergiinger»
aber will erst Kiinstler werden, er kennt sein traditionelles «Feld» und will seine Erfahrungen in
Werke einfliessen lassen, die anderen (dem Publikum) etwas mitteilen sollen.

Die Krise der Représentation in der Ethnologie (und nicht nur dort) hat «eine
auffallende Expansion der Kontaktzonen zwischen Kunst und Ethnographie
bewirkt» (Laister 2008: 21). Die Ausstellung «New Heimat» im Frankfurter
Kunstverein (2001) beschiftigt sich damit, wie Giiter der industriestaatlichen
«Moderne», nicht nur solche mit édsthetischem und symbolischem Inhalt, unter-
schiedlich und kulturspezifisch angeeignet werden. Im Prozess des unvermeidli-
chen Kulturwandels werden sie Bestandteil lebendiger, sich wandelnder Kulturen.
Die Integration moderner Giiter und Formen in die eigene Lebenswelt (New Hei-
mat 2001: 15,17} ist fiir eine empirisch arbeitende Ethnologie, die sich vom Ethno-
logischen Présens untergegangener «geschlossener» Kulturen verabschiedet, ein
passendes Thema. Damit kann sie ihre Aktualitit beweisen. Die genannte Aus-
stellung verdeutlicht «vor allem, wie westliche Giiter und Ideen durch ihre Einbet-
tung in andere kulturelle Kontexte semantische Transformationen erfahren und
mit neuen Bedeutungen versehen werden.» (ebd.: 7). Das ist ein empirisch wertfrei
zu beschreibender Prozess.

Das erinnert an Wilhelm Fraenger (1926} und seine Studien zu den barocken
Vorbildern von russischen Volksbilderbogen. Er beharrt auf der neuen &stheti-
schen Qualitidt der umgeformten Vorlagen. Gewiss schligt sich darin das expressi-
onistisch sensibilisierte Formgefiihl nieder, aber das ist eigentlich unerheblich:
Entscheidend ist die verdndernde Aneignung.

Der interessanten Frage, wie diese barocken Vorbilder nach Russland kamen,
ldsst sich vielleicht niherkommen, wenn man die fritheren Praktiken des Bilder-
handels betrachtet: Wihrend im Grodental seit dem 18. Jahrhundert Spielzeugfi-
guren erzeugt und verkauft werden (Stéiblein 1980; Staffler 1839: 353/354), haben
sich die Bewohner des Tesino-Tales (Pieve-Tesino) im 18. Jahrhundert auf den
Handel mit Kupferstichen spezialisiert. «Den ersten Anlass zum Bilderhandel der
Tesineser both das Handlungshaus Remondini in Bassano. Um die Mitte des 17.
Jahrhundertes gab dieses einigen Leuten aus dem Dorfe Pieve einen Vorrath
schlecht illuminierter Heiligenbilder auf Credit. Sie durchzogen damit in den Win-
termonaten Tirol, die Schweiz, das deutsche Reich, besonders die Gegenden von
Schwaben und am Oberrhein. ... Sie erlangten durch lange Uebung von dem
Werthe der Kupferstiche immer bessere Kenntnisse, kniipften selbst mit den bes-
ten Handelshiusern oder auch mit Kupferstechern Verbindungen an, und ihr
Commerz dehnte sich um die Mitte des 18. Jahrhunderts unglaublich aus. Jetzt
bildeten sich Handels-Compagnien und Niederlagen in verschiedenen Stéddten von

88



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVE 111 {2015)

halb Europa.» (Staffler 1839: 422/423). Die Ausdehnung nach Philadelphia miss-
lang. «Den grossten Flor erreichte dieser Bilderhandel von 1780 bis 1790; allein die
franzosische Revolution zerstorte thn, wie manches andere Erdengliick. Seitdem
erhohlte er sich zwar einigermassen wieder; allein auf die zerknickte Bliithe schaut
der Tesineser immer noch mit Wehmuth zuriick.» (ebd.: 424}

So kann man sich den Weg barocker Vorbilder nach Russland vorstellen. Mit
solchen Wanderungen muss man rechnen, ebenso mit der unbedenklichen Ver-
wendung all der Bilderfindungen, die fiir neue Umwelten geeignet sind. Auch vor
dem Internet waren reiche Begegnungen mit Bildwelten in ganz Europa und dar-
iiber hinaus so méglich. In populidren Milieus kann man eine Fiille von Anregun-
gen empfangen, und davon kann profitieren, wer aus diesem Milieu in eine andere
Welt iiberwechselt.

Die Bildwissenschaft der Europiischen Ethnologie

Die Kulturprozesse, mit denen die Europdische Ethnologie sich beschiiftigt, haben immer auch den

Austausch zwischen den Milieus zum Thema. Ethnologische Bildforschung, auch «volkskundliche»

oder anthropologische Bildforschung genannt, hat sich in der Europdischen Ethnologie entwickelt,

bevor «Bildwissenschaft» in den Kunstwissenschaften zum Stichwort wurde. Sie bezieht sich nicht
auf den «Ausdruck individuellen Kunstschaffens» (Brednich 2001: 201 }. Es geht um solche iistheti-
schen Ausdrucksformen und bildlichen Gestaltungen in verschiedenen lechniken, vor allem denen
des Druckens, die in Milieus ausserhalb der Eliten zwar nicht hergestellt werden, aber verbreitet sind

{vorbildlich Spamer 1969}. Im erweiterten Sinne kann sie auch als Soziologie {oder Kulturwissen-

schaft) des Bildgebrauchs verstanden werden, und darunter lassen sich (obwohl das selten geschieht)

auch dreidimensionale Gestaftungen wie Plastiken (Bildfiguren, Wallfahrtsandenken, Souvenirs)
oder Spielzeug verstehen. Diese Bildforschung bezieht sich in erster Linie auf die Anerkennung von

Bildern (dsthetischen Gestaltungen) als «Texten» der «nonverbalen Kommunikation» {Brednich

2001: 201). Sie will die «Rolle der Bilder studieren, solange sie auf die Vorstellungen der Menschen

einwirken» (ebd.: 205), und muss auch fragen, warum und wie sie dies tun.

Im Vordergrund dieser Bildwissenschaft (der Ethnologischen Bildforschung)
(Brednich 2001; Gerndt/Haibl 2005; Petzoldt u.a. 1993) stehen Produkte wie popu-
lire Bilderbogen, Andachtsbilder usf., die Herkunft ihrer Motive und ihre Verbrei-
tung. Mit der Frankfurter Ausstellung «Bilderfabrik» (Briickner/Pieske 1973) und
den Tiibinger «Wandbild»-Forschungen der 1960er und 1970er Jahre werden auch
auf jlingere Zeiten bezogene kunstsoziologische Themen einbezogen: Wer kauft
und verwendet solche Produkte (seltener wird intensiver nach dem Warum gefragt).

Die Produkte der «Bilderfabrik» sind gleich wie die (dlteren) Bilderbogen und
andere populire Bildwelten hervorgegangen aus marktorientierten Erwerbsproduk-
tionen. Sie nehmen auf die Bediirfnisse des Publikums bezug und kommen dessen
Identifikations- und Entspannungsbediirfnissen entgegen. Dies tun zwar auch pro-
fessionelle Kiinstlerinnen und Kiinstler, die in den hegemonialen Eliten oder ihren
Institutionen (Kirchen z. B.) und fiir sie arbeiten, aber, auch wenn man die Unter-
schiede nicht tiberbetonen sollte, sie folgen eher auch noch anderen Motiven. Sie
wollen dsthetische Erkenntnis und Interpretation der Welt oder besondere religiGse
Hinwendung zum Ausdruck bringen und finden damit (im Idealfall) Resonanz bei
einem sie kritisch begleitenden und dhnliche Anspriiche stellenden Publikum.

89



Dieter Kramer SAVE 111 (2015)

Die Rolle der produzierenden kreativen Symbolarbeiter (welche Motive, z. B.
intrinsische, ausser denen des Marktes, bewegen die Produzenten?) wird in der
Bildforschung wenig beriicksichtigt. Sie verzichtet auch auf qualitative Beurteilun-
gen, aber sie kann den Rezipienten aller Milieus das dsthetische Empfinden nicht
absprechen und wird entsprechend auch Unterschiede der Gestaltung und der
Wirkung wahrnehmen miissen. Auf die im bildungsbiirgerlichen Milieu iibliche
Unterscheidung zwischen Kunst und Kitsch zuriickzugreifen bleibt dabei vollig
unbefriedigend.

So kann diese Bildwissenschaft sich mit dem populédren Bildvokabular beschaf-
tigen und der Nutzung von Bildern in verschiedenen Milieus auseinandersetzen, so
wie die fritheren volkskundlichen Forschungen sich mit in Heimarbeit kunstge-
werblich produziertem Spielzeug und Bildschnitzereien beschéftigen und die Mili-
eus der Arbeitenden beschreiben. Aber was geschieht, wenn aus diesem Milieu eine
Person zum freischaffenden Kiinstler wird, erschliesst sich auf diese Weise nicht.

Ein integraler Ansatz

Die Kenntnis der Lebenswelr, wie sie die Europdische Ethnologie verschafft, ist unentbehrlich,
wenn es darum geht, das Besondere bei Kiinstlerinnen und Kitmstler zu erkennen, die als Quer-
einsteiger von einem in ein anderes Milieuw wandern, konkret aus einem traditionsgeprigten
kunsthandwerklichen Milieu kommen, in dem nicht mir einem vorgegebenen Ausbildungsprozess
in die professionelle Kunstausiitbung eingefithrt wird. Die Europiische Ethnologie kann die
Komplexitit der sozialkulturellen Lebenswelt analysieren. Sie kann wie die Kunstethnologie auch
die Bedeutung der lebensweltbezogenen nichiprofessionellen Titigkeit als dsthetische Produktion
wiirdigen. Die Bildwissenschaft der Europiischen Ethnologie ist fiir die Erschliessung der dsthe-
tischen Dimension wenig geeignet, weil sie individuelle Kreativitit nicht wiirdigt. Kunstethnologie
kann Innovation und Kreativitit in traditionsgeprigten Milieus behandeln und muss fiir jiingere
Zeiten sich mit Ubergangsprozessen beschiftigen. Wertvoll dafiir ist auch eine gesellschaftswis-
senschaftlich sensibilisierte Kunstwissenschaft. In beiden Fiillen werden die Kunstprozesse kon-
textualisiert, und es kénnen auch Qualitidtskriterien einbezogen werden.

Kreativitdt ndhrt sich in allen Kiinsten nicht zuletzt aus der Lebens- und Erfah-
rungswelt der Kreativen. Die Europiische Ethnologie vermag den breitesten
Uberblick iiber die Facetten der Lebenswelt zu erbringen. Umgekehrt profitiert
die Kunstwissenschaft von der Européischen Ethnologie, wenn sie die Bezichun-
gen von Kiinstlerinnen und Kiinstlern zu populédren Traditionen entschliisseln will
(Chagall 1991}).

Wenn ein Grodentaler Holzschnitzer des 18. Jahrhunderts zum professionellen
Kiinstler fiir anspruchsvollere offentlich-kirchliche Aufgaben aufsteigt, ist das viel-
leicht weniger aufregend als wenn dies im 20. Jahrhundert geschieht, wo auch noch
ganz andere Lebenserfahrungen in Umwelt und Welt zu verarbeiten sind. Aber nur
ein interdisziplinirer Zugang ermoglicht es, alle Dimensionen eines solchen Uber-
ganges von hausindustrieller kiinstlerischer Produktion zum unabhédngigen Kiinstler
des 20. oder 21. Jahrhunderts zu begreifen. Fingedenk der Schwierigkeiten, die ver-
schiedenen Sprachen der Disziplinen zu verstehen und der Inselhaftigkeit des Vorge-
hens in vielen Bereichen sind dafiir ein langer Atem und Sensibilitit Voraussetzung.

90



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVE 111 {2015)

Da dieser Grodentaler Kiinstler (wie andere seiner Art) nicht, wie z. B. die
Bilderbogen-Fabrikanten, fiir einen bestimmbaren Markt produziert, auch nicht
fiir ein spezielles Publikum oder Milieu, bringt die Bildforschung der Europii-
schen Ethnologie nicht viel, auch die kunstwissenschaftlichen Bildforschung nicht:
Alle haben den Rezeptionsprozess im Auge, weniger den der Produktion, erst
recht nicht den Kiinstler und seine Motivation. Gepragt vom Kiinstlerbild des 19.
und 20. Jahrhunderts kann er gar nicht anders als intrinsisch motiviert sein, und
davon zeugen im konkreten Falle seine Bilder der Auseinandersetzung mit Krieg,
Katastrophen, Leid und Verletzungen des 20. Jahrhunderts. Dieser Kiinstler pro-
duziert in der professionellen («freiberuflichen») Kunstwelt des 20. Jahrhunderts
als autonomer, selbstverantwortlicher Produzent, der Befindlichkeiten und Fragen
seiner Zeit mit den Mitteln seiner Bilderfindungen und Techniken nachgehen will
{auch ein Forscherkiinstler, kann man sagen — aber vielleicht sind alle Kiinstlerin-
nen und Kiinstler das). Wie ein religits geprigter Kiinstler vielleicht des 18. Jahr-
hunderts seine eigene Sprache der Gottesverehrung aus den Erfahrungen seiner
Lebenswelt entwickelt, so geschieht es im 20. Jahrhundert, dass einer aus seiner
Welt heraus Symbole und Bilder fiir seine Gegenwart «erfindet» und zur Rezep-
tion anbietet. Erst der interdisziplindre Zugang, die Befragung der sich entwi-
ckelnden Prozesse beim Ubergang aus der Perspektive von Bildwissenschaft, Eth-
nologie und Kunstwissenschaft vermag seine spezifische Leistung zu erkennen.

Biografie

Francesco Demetz-1.a Rives ist 1927 in St. Christina/Groden in einer Holz-
schnitzerfamilie geboren, wandert nach der Siidtiroler «Option» mit seiner Fami-
lie 1939/40 nach Hall in Osterreich aus, hat spiter Schildermaler gelernt, war 1947
bis 1952 in der Fremdenlegion und hat dann an der Kunstgewerbeschule in Inns-
bruck Malerei studiert. Von1968 bis zu seinem Tod 2007 hat er mit Anerkennung
und miéssigem materiellen Erfolg als freischaffender Kiinstler gearbeitet. Postum
gab es 2012/2013 Ausstellungen in Briissel, St. Christina und Innsbruck (Schon-
pflug, Ingo; Rauchegger, Andreas: Francesco Demetz-La Rives. St. Christina/
Groden 1927-2007 Innsbruck. Der <andere> Tiroler. Innsbruck: Studia Universi-
tatsverlag 2010). Aus dem Katalog sind die folgenden Abbildungen, in denen Her-
kunft, Kriegserfahrungen und Veridnderungen der alpinen Landschaft themati-
siert werden.

91



Dieter Kramer SAVE 111 (2015)

Abbildungen

Abb. 1: Selbstportrit (Ausschnitt). 1975, 18x18, Mischtechnik auf Papier

a2



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVE 111 {2015)




Dieter Kramer SAVE 111 (2015)

94



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVE 111 {2015)

'Jr" e : -

Abb. 4: Berg(abjbau, 65x59 Aquarellmalerei auf Karton 1989

95



Dieter Kramer SAVE 111 (2015)

Verwendete Literatur

Adorno, Theodor W. Adorno: Kultur und Verwaltung. In: Adorno, Theodor W.: Gesammelte
Schriften 8 (Soziologische Schriften 1). 2. Aufl. Frankfurt am Main 1980, 8. 122-146.

Afrikanische Meister. Kunst der Flfenbeinkiiste in der Bundeskunsthalle Bonn {Juni— Oktober2(14}
Katalog: Bonn: Scheidegger & Spiess 2014

Agthe, Johanna, Elsbeth Court: Bilder aus Traumen. Jak Katarikawe. Frankfurt am Main: Museum
der Weltkulturen 2001 (Galerie 37, Bd. 9).

Agthe, Johanna: Kunst? Handwerk in Afrika im Wandel. Frankfurt am Main: Museum fir Vélker-
kunde 1975,

Agthe, Johanna: Luba Hemba. Werke unbekannter Meister. Frankfurt am Main: Museum fiir V&l-
kerkunde 1993 (Afrika-Sammlung 1).

Agthe, Johanna: Wegzeichen. Signs. Kunst aus Ostafrika. Frankfurt am Main: Museum fiir Volker-
kunde 1990 (Sammlung 5: Afrika).

Als Chagall das Fliegen lernte. Von der Ikone zur Avantgarde. Frankfurt am Main: LegatVerlag 2004
(Richard Zacharuk, Ikonen-Museum Frankfurt am Main).

Ammann, Jean-Christophe: Wir und die anderen. Bildnerischer Dokumentarismus ist der falsche
Weg. Kunstzeitung Nr. 65/Januar 2002, 8. 2.

Belting, Hans: Bild-Anthropologie. Entwiirfe fiir eine Bildwissenschaft. Miinchen 2001.

Brednich, Rolf Wilhelm: Bildforschung. In: Brednich, Rolf W. (Hrsg.): Grundriss der Volkskunde,
3. iiberarb. u. erw. Aufl Bertlin: Reimer 2001, S. 201-220.

Brosowsky, Betina Maria: Die Wiederkehr des Immergleichen. Textile Theorien. Die Ausstellung
«Kunst & Textil» in Wolfsburg. TAZ v. 7. Nov. 20013, S, 17.

Briickner, Wolfgang: «Die Bilderfabrik» in der Diskussion. Hinweise zur Tagungsausstellung. In:
Volkskunde im Museum. Perspektiven musealer Sammel- und Darbietungspraxis. Geschichte
und Problematik des «Volkskundlichen» in kulturhistorischen Museen. AG Kulturhistorische
Museen in der dgv. Wiirzburg 1976 (Veroff. z. Volkskunde und Kulturgeschichte, 1), 8. 7-17.

Briickner, Wolfgang; Pieske, Christa: Die Bilderfabrik. Dokumentation zur Kunst- und Sozialge-
schichte der industriellen Wandschmuckherstellung zwischen 1845 und 1973 am Beispiel eines
Grossunternehmens. Frankfurt am Main 1973.

Chagall, Mare. Die russischen Jahre 1906-1922. Frankfurt am Main: Schirn Kunsthalle 1991.

Didi-Hubermann, Georges: Was wir schen blickt uns an. Zur Metapsychologie des Bildes. Miinchen
1999

Eco, Umberto: Apokalyptiker und Integrierte. Zur kritischen Kritik der Massenkultur. Frankfurt/M.
19384,

Férster, Till: Kunstethnologie. In: Beer, Bettina; Fischer, Hans: Ethnologie. Berlin 2006, S. 221-237.

Fraenger, Wilhelm: Deutsche Vorlagen zu russischen Volksbilderbogen. In: Jahrbuch fiir Historische
Volkskunde 1171926, S. 126-173.

Gerndt, Helge; Haibl, Michaela (Hrsg.}: Der Bilderalltag. Perspektiven einer volkskundlichen Bild-
wissenschaft. Milnster u.a.: Waxmann 20035 (Miinchener Beitrige zur Volkskunde Bd. 33},

Greverus, Ina Maria: Asthetische Objekte und Zeichen. Wege zu einer dsthetischen Anthropologie.
Miinster: Lit 2005 [Trans Bd. 7]}.

Grosser, Sabine: Ander(e}s Sehen. In: Berliner Blitter H. 46/2008 S. 92-103.

Hauser, Arnold: Soziologie der Kunst. Miinchen: dtv Wissenschaft 1983/Beck 1974, Kap. 111 Die
Volkskunst S. 598(f.

Held, Jutta; Schneider, Norbert: Grundziige der Kunstwissenschaft. K6ln u.a.: Bohlau 2007,

Itzelsberger, Renate: Volkskunst und Hochkunst. Ein Versuch zur Klirung der Begriffe. Miinchen:
Maiander 1983

Koch, Hans (Hrsg.): Karl Marx, Friedrich Engels, Wladimir Iljitsch Lenin: Uber Kultur, Asthetik,
Literatur. Ausgewihlte Texte. Leipzig: Reclam 1971.

Kramer, Dieter: Kulturelle Vielfalt und kultureller Dialog. In: Medien Journal {Innsbruck/Salzburg)
4/20018. 5-18.

Kramer, Dieter: Kunstprozesse und Lebenswelt. Zeitgendssische Kunst des Stidens und Ethnologie.
In: Missio, Message und Musewm. Festschrift fiir Josef Franz Thiel ... Frankfurt am Main: Otto
Lembeck 2003, 5. 81-96.

Kramer, Dieter: Zur Asthetik der Subsistenz. In: Hans Géttel, 1lse Hirschmann {Hg.): Der Ge-
schmack von Nachhaltigkeit in der entwicklungspolitischen Polemik. Ein Lese- und Bilderbuch.
Europahaus Burgenland Almanach 2004. Eisenstadt/Burgenland 2004, 5. 36-47.

96



Von der «Volkskunst» zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft SAVE 111 {2015)

Kunst und Ethnographie. Zum Verhiltnis von visueller Kultur und ethnographischem Arbeiten.
Berliner Blatter H. 46/2008.

Laister, Judith: Andere Bilder. Im Dienst ethnographischer Reprisentationskritik. In: Berliner Blit-
ter H. 46/2008, 5. 20-3(.

Ludwig Steub: Drei Sommer in Tirol. 2. verm. Aufl. Stuttgart: Cotta 1871, Neudruck Minchen o.J

Maase, Kaspar: Das Recht der Gewdhnlichkeit. Uber populire Kultur. Tiibingen 2011 (Untersu-
chungen des LUT, 111}.

Maase, Kaspar: «Lebensneugier» und die «magische Kraft» der Kunst. Anmerkungen zur Populir-
kulturforschung in der Volkskunde und Post-Volkskunde. In: Osterreichische Zeitschrift fir
Volkskunde 2014 S. 29-50.

Marx, Okonomisch-Philosophische Manuskripte (1844). (= MEW Erg. Bd. 1. Teil} Hamburg 2005.

Metscher, Thomas W. H.: Hegel und die philosophische Grundlegung der Kunstsoziologie. In: Lite-
raturwissenschaft und Sozialwissenschaften. 1 Grundlagen und Modellanalysen. Stuttgart:
Metzler 1971, S. 13-80.

Metscher, Thomas: Kunst, Kultur, Humanitit. Bd. 1, Studien zur Kulturtheorie, Ideclogietheorie
und Asthetik. Fischerhude: Verlag Atelier im Bauernhaus1982.

Metscher, Thomas: Kunst, Kultur, Humanitit. Bd. 2, Der Friedensgedanke in der europiischen Li-
teratur. Fischerhude: Verlag Atelier im Bauernhaus 1984.

Miinzel, Mark: Zu den Grenzen ethnologischer Kunstbetrachtung. In: Die Mythen Sehen. Bilder und
Zeichen vom Amazonas. Frankfurt am Main: Museum fiir Vélkerkunde 1988 (Roter Faden zur
Ausstellung 14), S. 19-51.

New Heimat. Erschienen anlisslich der Ausstellung «New Heimat» im Frankfurter Kunstverein
12, Okt. 2001-27. Januar 2002, hg. von Karl-Heinz Kohl und Nicolaus Schafhausen. New York:
Lukas & Sternberg, 2001,

Petzoldt, Leander; Schneider, Ingo; Streng, Petra {Hrsg.): Bild und Text. Internationale Konferenz
des Komitees [iir ethnologische Bildforschung ... 1990 in Innsbruck. Bratislava: Slovak Acade-
mic Press 1993.

Raabe, Eva Ch.: Zwischen Kunst und Ethnografie. In: Eberhard, Igor; Gohm, Julia; Wolfsberger,
Margit (Hrsg.): Kathedrale der Kulturen. Reprisentation von Ozeanien in Kunst und Museum.
Wien, Berlin: LIT 2008 (Novara Bd. 5), 8. 111-122.

Raabe, Eva Ch.; Suhrbier, Mona B. (Hrsg.}: Sinnwelten. Frankfurt am Main 1997 [Galerie 37 Kunst
im Museum fiir Vélkerkunde Band 1].

Riegl, Alois: Hessische Bauernstiihle. In: Mitteilungen des K.K. Osterreichischen Museum fiir
Kunst und Industrie NF 11T 1890/1891 S. 11-15.

Riegl, Alois: Spitromische Kunstindustrie nach den Funden in Osterreich-Ungarn im Zusammen-
hang mit der Gesamtentwicklung der bildenden Kiinste bei den Mittelmeervolkern dargestellt
(1901). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1964.

Riegl, Alois: Volkskunst, Hausfleiss und Hausindustrie. Berlin 1894,

Schepping, Wilhelm: Lied- und Musikforschung. In: Brednich 2001: 587-616.

Schonpflug, Ingo; Rauchegger, Andreas: Francesco Demetz-La Rives. St. Christina/Gréden 1927-
2007. Innsbruck. Der ,andere’ Tiroler. Innsbruck: Studia Universititsverlag 2010.

Schulz, Martin: Ordnungen der Bilder. Eine Einfiihrung in die Bildwissenschaft. Miinchen 2005.

Schwedt, Herbert: Zur Geschichte des Problems «Volkskunst». In: Zeitschrift fiir Volkskunde 1969
S. 169-182.

Sedlmayr, Hans: Einleitung zu Riegl, Alois: Gesammelte Aufsitze. Mit einer Einleitung von Hans
Sedlmayr. Wien: WU V-Universititsverlag 1996.

Spamer, Adolf: Die geistliche Hausmagd. Zur Geschichte eines religiosen Bilderbogens und der
volkstiimlichen Devotionalliteratur. Hrsg. von Mathilde Hain. Gottingen 1969,

Stdblein Ria: Altes Holzspielzeug aus Gréden. Die Entwicklung einer Heimindustrie. Bozen: 1980,

Staffler, Johann Jakob: Tirol und Vorarlberg, statistisch und topographisch, mit geschichtlichen Be-
merkungen; in zwei Theilen von - . 1. Theil Innsbruck: Felician Rauch 1839,

Steub, Ludwig: Drei Sommer in Tirol. 2. Verm. Aufl. Stuttgart: Cotta 1871, Neudruck Minchen o.J.

97



	Von der "Volkskunst" zur Kunstethnologie und Bildwissenschaft : Kreativität zwischen den Milieus

