
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 110 (2014)

Heft: 2

Artikel: "Kulturerbe" im Dienst gesellschaftlicher Modernisierung und
Differenzsetzung : "Volksmedizin" und "Volkskultur" im Archiv der
Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde

Autor: Eggmann, Sabine / Müske, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-515436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-515436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerisches Archiv für Volkskunde 110 (2014), 148-165

«Kulturerbe» im Dienst gesellschaftlicher Modernisierung
und Differenzsetzung.

«Volksmedizin» und «Volkskultur» im Archiv der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Sabine Eggmann, Basel, und Johannes Müske, Zürich

Aösfracf
Das aktuelle Konzept der «lebendigen Traditionen», mit dem die Schweiz die UNESCO-Konven-
tion zum Schutz des immateriellen Kulturerbes umsetzt, hat historische ideelle Vorläufer. Die
dem «Kulturerbe» ähnlichen Konzepte wie «Volkstum» und «Volkskultur» um die vorletzte Jahr-
hundertwende lassen sich jedoch nicht nur als Rettungs- und Sammlungsbewegungen verstehen,
sondern sie waren, so unsere These, vor allem gesellschaftliche Neuordnungsversuche. Der wis-
sensgeschichtlich orientierte Beitrag untersucht auf der Grundlage von Archivalien und publi-
zierten Quellen Konzepte, Akteure und gesellschaftliche Situierung früher volkskundlicher
Sammlungsprojekte und zieht ausblickend Parallelen zu gegenwärtigen Heritage-Prozessen.

Der folgende Beitrag geht von dem Befund aus, dass gegenwärtige Geschichts-

Schreibungen zum «Kulturerbe» in ihren Erzählungen sehr häufig an die Regle-
ments der UNESCO und ihre Geschichte anknüpfen, wobei vor allem die Kon-
ventionen zum «Welterbe» (1972) und zum «immateriellen Kulturerbe» (2003) im
Hinblick auf ihre impliziten Wertsetzungen und in ihren Folgen für lokale Grup-
pen kritisch analysiert werdend In empirisch-kulturwissenschaftlicher Perspek-
tive plädieren wir für eine Historisierung des Phänomens des kulturellen Erbes,
die es ermöglicht, ideengeschichtliche Vorläufer und die gesellschaftspolitische
Verankerung von Praktiken der Patrimonialisierung^ analytisch stärker zu beto-

nen, wie sie sich in den vielfältigen Sammlungsbewegungen des 19. und 20. Jahr-
hunderts zeigen. Die Fragen werden wir am Beispiel zweier historischer Felder
untersuchen, die sich explizit dem Sammeln und der Überlieferung von «Kultur-
erbe» verschrieben hatten, schon bevor dieser Begriff zum globalen Label mit
gewissen Authentizitäts- und Anciennitätsversprechen wurde. Es handelt sich

erstens um die sogenannte «Volksmedizin», einem Sammlungsgebiet, das gesell-

schaftspolitisch wichtige Unterstützungsgruppen an die Volkskunde band
und in der Institutionalisierungsphase der Volkskunde kanonische Bedeutung
erlangte. Zweitens wird allgemeiner die Systematisierung und Verortung der
«Volkskultur» im Afto der Sc/zwe/zmsc/zeft Vo/fcsfcwwde (ASV) als gesellschaftliche
Praxis dargestellt, das gesammelte «(volks-)kulturelle» Erbe einerseits anzutreten
und zu tradieren, indem man die Überlieferung an Institutionen übergibt, und
andererseits mit Hilfe der «Volkskultur» kulturelle Differenzen zu markieren.
Daran zeigt sich gleichzeitig der innen- wie aussenpolitische Impetus, der die-
sem «volkskulturellen» Wissen eingeschrieben wurde. Ausblickend fragen wir
am Beispiel des Inventars der «lebendigen Traditionen», wie dieses archivierte
und geordnete Wissen für (Wieder-)Aneignungen und Inwertsetzungen in aktu-
eilen gesellschaftlichen Kontexten zur Verfügung stehü

148



«Kulturerbe» im Dienst gesellschaftlicher Modernisierung und Differenzsetzung. SAVk 110 (2014)

«Kulturerbe» - Historisierung eines Gegenwartsphänomens zwischen
kultnrtheoretischer Reflexion und kulturpolitischer Praxis von

Mit Barbara Kirshenblatt-Gimblett lässt sich die Transformation von «Kultur»
zum «Kulturerbe» als metakulturelle Praxis fassen, die gleichzeitig kompensato-
rische wie auch zunehmend Elemente ökonomischer Inwertsetzungen enthält.^
Das Konzept des «Kulturerbes» beruht, wie Harm-Peer Zimmermann ausführt,
«auf einem <westlich> gebrochenen Verhältnis zu Überlieferung und Geschichte»
wie es Nietzsche schon für das 19. Jahrhundert beschrieben hatte, und vor dessen

Hintergrund «das ungeheure Bedürfnis [...] am Kulturerbe» in der Moderne erst
verständlich whxÜ Wenn man also von der Frage ausgeht, «wie Gesellschaften
sich an Vergangenes erinnern»^, geraten historische Vorläufer und weitere gesell-
schaftliche Kontexte neben den Kulturerbeinstitutionen in den Fokus; Patrimoni-
alisierung stellt in dieser Perspektive eine spezifische Form dar, wie Gesellschaf-

ten ihre Erinnerung organisieren und materialisieren. «Kulturerbe» in historischer

Perspektive bezieht auch diejenigen Akteure ein, die sich bereits seit dem 18.

Jahrhundert mit der Bewahrung des vergangenen Eigenen und der «Monu-
mente» auseinandersetzten. In den Blick geraten dann Praktiken und Diskurse
institutioneller und individuelle Akteure wie Denkmalpflege, Museen, histori-
sehe Vereine oder auch die Wissenschaft in verschiedensten disziplinaren Aus-
prägungenJ

Im Alltag manifestiert sich das Phänomen «Kulturerbe» unterschiedlich. Min-
destens zwischen der kulturpolitischen Praxis und der wissenschaftlichen
Dekonstruktion ist zu unterscheiden, wie es unter anderem Bernhard Tschofen
fordert: Das Konzept des Kulturerbes wird im ausserwissenschaftlichen Dis-
kurszusammenhang vorwiegend normativ und mit essentialisierenden Effekten
verwendet, wohingegen der (kultur-)wissenschaftliche Zugriff darauf besteht,
das «Kulturerbe» in seiner Herstellung und Verwendung sowohl analytisch
transparent werden zu lassen als auch zu historisieren.^ In den Blick gerät dann
die historische Genese und Situiertheit von historisch verankerten Phänomenen

- der Plural zeigt an, dass es sich bei dem Blick auf «Kulturerbe» um eine Vielfalt
von Praxen, Interpretationen und Materialisierungen handelt. Der ehemalige
Direktor des Deutschen Historischen Museums Christoph Stölzl schreibt im
Band Gesc/uc/zto/cu/tur z>z der ZwezYezz Moderne dementsprechend: «Geschichte zeigt
sich dabei allerdings nicht als dze Geschichte; vielmehr kann man eine Vielfalt der
Sichtweisen auf die Vergangenheit, unterschiedlichste Formen der Erinnerung
und differente Wahrnehmungen der Bedeutung und des Sinns von Geschichte
konstatieren.»^ Geschichte lässt sich als Vielzahl von Narrationen verstehen,
deren Praxen und Produkte von Seiten verschiedener Akteurinnen und Akteure
mit unterschiedlichen Bedeutungen belegt werden. Der Historiker Manfred
Hettling weist konsequent darauf hin, dass dabei nicht die Frage interessant ist,
«ob Geschichten <wahr> sind oder ob Erfahrungen <richtig> sind. Sie können
jeweils <falsch> sein - und doch ihre Bedeutsamkeit besitzen und Wirkungs-

149



Sabine Eggmann, Johannes Müske SAVk 110 (2014)

macht entfalten. Vielversprechender erscheint stattdessen die Frage, welche
Geschichten werden erzählt, welche Geschichten sind von den Zeitgenossen
jeweils <gesucht> worden, und wie können diese erzählt werden?»^ - «Kultur-
erbe» als Erzählung der Vergangenheit unter Berücksichtigung gegenwärtiger
Interessen.^

Der Kulturanthropologe Vladimir Hafstein hat auf das Potenzial von «Kultur-
erbe» als gesellschaftlicher Ressource hingewiesen, mit der die unterschiedlichs-
ten Zielsetzungen und Hoffnungen verbunden werden: «... from creating jobs to
reducing crime, from changing the face of cities through cultural tourism to
managing differences and conflicts within the population»^ - je nach gesell-
schaftlichem Umfeld, in das Akteurinnen ein spezifisches kulturelles Phänomen

stellen, wird «Kulturerbe» rekontextualisiert und funktionalisiert.^ Entspre-
chend unterschiedlich ist dann auch jeweils die Geschichte, die durch das «Kul-
turerbe» aktualisiert wird und die im Sinne einer Wahrnehmungsleitung die
Welt verändert. Die EU-Kommission etwa fördert mit einem neuen Kultur-
erbesiegel immaterielle und materielle «sites», die europäische Geschichten
erzählen^ - die Liste politischer Indienststellungen liesse sich endlos fortführen.
Zugespitzt heisst das, noch einmal in Vladimir Hafsteins Worten: «... heritage
does not seek to describe the world; it changes the world»; mit der Konsequenz:
«a major use - perhaps the major use - of heritage is to mobilize people and

resources, to reform discourses, and to transform practices. [...] heritage is about
change.»^ Sowohl «Volksmedizin» als auch «Volkskultur» wurden, so unsere
These, in diesem Sinn, damals wie heute, zu «Kulturerbe», das die Schweiz in
spezifischer Weise erzählen und so verändern sollte. Und in eben diesem obigen
Sinn waren auch die Kontexte, in die das «Kulturerbe» jeweils eingeordnet wurde,
nicht dieselben. Konzentrierte sich die «Volksmedizin» auf den Modernisie-
rungsdiskurs, der in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts noch voll im Gange

war, setzte die Inventarisierung von «Volkskultur» ganz im Sinne der «geistigen
Landesverteidigung»^ auf den innen- wie aussenpolitischen Identitätsdiskurs in
Zeiten des Krieges.

Archivieren, um zu vergessen: «Kulturerbe» als Ressource gesellschaftlicher
Modernisierung - das Beispiel Volksmedizinforschung

In dieser Ausrichtung und Konstellation, wie sie für die Herstellung von «Kul-
turerbe» beschrieben wurde, bewegte sich die Volkskunde, die in der Schweiz am
Ende des 19. Jahrhunderts ein erstes Mal in dem privatrechtlich organisierten
Verein der Sc/iwe/zmsc/ie/i Gese//sc/iß/t/ür Vofefcimde (SGV) eine institutionelle
Form fand. Die legitimierte sich durch ihre Konzentration auf die «volkstümli-
chen Überlieferungen als Äusserungen der Denk- und Anschauungsweise unse-
res Volkes», die «geschichtlich von höchstem Interesse sind und bei ihrem sieht-

liehen Rückgang dringend der Sammlung und Veröffentlichung bedürfen», wie

150



«Kulturerbe» im Dienst gesellschaftlicher Modernisierung und Differenzsetzung. SAVk 110 (2014)

es in einem Aufruf «an alle Kreise des Schweizervolkes» hiessV Ziel der damali-

gen Volkskunde war,

«die letzten Überreste vergangener Kulturepochen zu sammeln und in die Scheunen zu bringen,
bevor auch sie von der Sturmflut internationaler Zivilisation für immer weggeschwemmt sein
würden.»^

Gerade in der Setzung von moderner Zivilisation als Zerstörerin des «Schwei-

zerischen Volkstums»^ zeigt sich nicht nur das Anliegen der Volkskunde, das

Eigene zu bewahren, sondern dieses wird zugleich auch implizit als vormodern
gekennzeichnet. Man verfolgte das Ziel, «dass unser Land mit Ehren dasteht im
Wettstreit der Kulturvölker»^ um die Sicherung des Volkstums. Dementspre-
chend beschäftigte sich die SGV bzw. die Volkskunde in den folgenden Jahren
mit der Sammlung und Systematisierung der «Volkskultur», die in ein (später
«kanonisch» genanntes) Themenspektrum gegliedert wurde und sowohl die
materiellen Formen der «Volkskultur» (Haus- und Sachkunde) wie auch die
immaterielle «Volkskultur», etwa populäre Erzählstoffe und Redewendungen,
aber auch Heilmittel und «Aberglaube» umfasste.^ Aus dieser Tätigkeit sind

unterschiedliche Quellensammlungen hervorgegangen: Zum einen die Samm-

hingen zumAf/ßs der sc/zwe/zeräc/zen Vo/fcsfcwnde (ASV) und einzelnen Ezzgz/efezz,

wie auch die Sammlungen zu verschiedenen Brauchtumsformen und zur «Volks-
medizin».^

Am Beispiel der Volksmedizinforschung, die sich vor allem als Sammelbewe-

gung darstellte, lässt sich exemplarisch zeigen, wie sich das Fach in seiner frühen
Institutionalisierungsphase als interdisziplinäres Unterfangen gesellschaftlich
verankerte und absicherte, indem die bürgerlichen Gründer der Sc/zwcz'zcrzsc/zczz

Gcsc/Zsc/zß/f /zzr Vofcfcwnde (wie Eduard Hoffmann-Krayer einer war) andere,
ebenfalls bürgerliche Akteure wie Ärzte, Lehrerinnen und Pfarrer, einbezogen.^
Die Einbindung erfolgte über den Versand von Fragebögen an die Mitglieder und
weitere interessierte Personen. 1903 versandte die SGV den Fragebogen zur
«Volksmedizin» von Hoffmann-Krayer, sodass dieser bereits 1904 einen ersten
Zwischenstand der Volksmedizin-Enquete präsentieren und zu weiterem Sam-

mein anregen konnte.^ Und so archivierten die «Freunde schweizerischen Volks-
tums»^ «Seelenkult, Gespenster, Hexen, Zauberei, Schutzmittel und Aehnliches;
Tier-, Pflanzen- und Gestirnglaube [,..]».^

Die Protagonisten des Volksmedizinsammelns waren medizinhistorisch inte-
ressierte Ärzte und Apotheker, die zudem eine wichtige gesellschaftliche Unter-

Stützergruppe der sich herausbildenden volkskundlichen Disziplin bildeten. So

sammelte etwa der Zürcher Arzt Gustav Adolf Wehrli zahlreiche «volksmedizini-
sehe» Materialien, wobei er den Gegenstand wie folgt kennzeichnete:

«Wer immer ohne Vorurteil und mit der nötigen naturwissenschaftlichen Vorbildung ausgerüstet
die Lehren der Volksmedizin mit denen der wissenschaftlichen Medizin vergleicht, wird nämlich
sehr bald zur Überzeugung kommen, dass eine gewaltige Kluft zwischen den beiden Disziplinen
besteht. [...] Betrachten wir die volksmedizinischen Lehren in ihrer Gesamtheit, so sind es vor

151



Sabine Eggmann, Johannes Müske SAVk 110 (2014)

allem drei Punkte, die uns daran auffallen, einmal die unkritische Empirie, auf der die ganze
Volksmedizin aufgebaut ist, dann der Glaube an die Wirkung magischer Kräfte und schließlich
die Verknüpfung medizinischer Bedürfnisse mit religiösen Vorstellungen. [...] [D]as Streben
nach einer theoretischen Ergründung der Krankheitsprozesse oder gar die Vertiefung der nor-
malen Lebensvorgänge, in die Anatomie und Physiologie liegen ihr fern. Sie ist allen Theorien
und Spekulationen im Grunde genommen abhold, es sei denn, dass diese Theorien äusserst pri-
mitiv und mittelst weniger Schlagworte auch der großen Masse verständlich zu machen sind.»^

«Volksmedizin» also als vormodernes und unwissenschaftliches Sammelsu-
rium von kuriosen Praktiken und Vorurteilen. Wehrlis Äusserungen zur «Volks-
medizin» sind bedeutsam, weil er exemplarisch für die Medizin jener Zeit steht,
die seit dem 19. Jahrhundert die sogenannte «Volksmedizin» definierte.^ Wehrli
war einer von mehreren Ärzten, die sich sammelnd in der SGL engagierten, Mit-
begründer der Zürcher Sektion der SGL (1918),^ und er publizierte in den Orga-
nen der SGL, wodurch er im Fach zur Kenntnis genommen wurdet Wehrlis
medizinhistorische Sammlung wurde zur Grundlage des (derzeit in Umstruktu-
rierung befindlichen) MedzzzVzfcfonsc/zew in Zürich und enthielt auch

volkskundliche Materialien, die die Volkskundlerin Margarete Möckli-von Seg-

gern in den 1960er und 70er Jahren systematisch kopierte und in die volksmedi-
zinische Sammlung im SGV-Archiv in Basel einordnete.^

Ist also angesichts der regen Sammeltätigkeit die in der Fachgeschichtsschrei-
bung seit den 1960er Jahren vorgebrachte Kritik am volkskundlichen Projekt als

romantisierender Bewahrungswissenschaft der bäuerlichen Welt zutreffend?^
Überlegungen von Christine Burckhardt-Seebass weisen am Beispiel des Sc/zwez-

zemc/zen Fo/£s/ze<ißrc/z/vs (einem weiteren Schwerpunkt in der Tätigkeit der SGL
und über die Person John Meiers auch eng mit dem Atlasprojekt verbunden) dar-
auf hin, dass der Gedanke des zentralen Sammeins sich nicht nur «auf reak-
tionäre Volksbeglückungsideen reduzieren lassen muss, sondern dass er viel
eher und konkreter den Bedürfnissen der täglichen wissenschaftlichen Arbeit
entsprang.» - «Archivieren also für die Wissenschaft», entsprechend dem Bedürf-
nis nach Forschungsmaterialien.^ Kulturwissenschaftlerlnnen sind in dieser
Lesart nicht nur Expertinnen des kulturellen Erbes, sondern zugleich bei dessen

Schaffung involvierte Akteurinnen.
In der Bearbeitung des Stoffgebietes «Volksmedizin» spiegelte sich nicht nur die

«wissenschaftliche» Medizin strahlend, sondern auch die Volkskunde signalisierte
gesellschaftliche Modernität: Die Mission der Volksmedizinforschung war eine

pädagogische und wissenschaftliche zugleich. Dem «Volk» sollte der «Aberglaube»
ausgetrieben werden. Der Weg dorthin führte über das dokumentierende Sam-

mein medizinischer Vorstellungen im Volk, die dann wissenschaftlich im Hinblick
auf ihre medizinische Wirksamkeit zu prüfen waren: Insofern handelte es sich um
eine teilweise diffamierende Sammeltätigkeit, denn die «guten» Wirkstoffe kamen
ins (Medizin-)Töpfchen, der «schlechte» «Aberglaube» hingegen fand einen neuen
Ort im volkskundlichen Archiv. Das Archiv erfüllt hier seine Rolle als Ort der
Dokumentation und als kulturelles «Speichergedächtnis»-^, in dem die nicht leben-

digen Bestandteile der kulturellen Überlieferung aufbewahrt werden.

152



«Kulturerbe» im Dienst gesellschaftlicher Modernisierung und Differenzsetzung. SAVk 110 (2014)

Das Archiv ist aber nicht nur ein Ort des Aufbewahrens (bis zum Wiederent-
decken), sondern auch des Vergessens. Die frühe Volksmedizinforschung rech-
nete die «Volksmedizin» der unaufgeklärten Vergangenheit zu und stellte sie in
einen Gegensatz zur rationalen modernen Medizin. Indem die Volksmedizin
kanonisiert, gesammelt, geordnet und abgelegt wurde, wurden die archivierten
Inhalte als «Aberglaube» und «unwahre» Sätze aus dem medizinischen Diskurs
ausgeschlossen, da sie nicht mehr bestimmten Begrifflichkeiten entsprachen.^
Auch die Volkskunde konstituierte sich so als moderne Wissenschaft^ und
wurde zugleich zu einem Baustein des gesellschaftlichen Modernisierungspro-
jekts um die vorletzte Jahrhundertwende. Die Praktiken, die nun als «traditio-
nell» zertifiziert waren, konnten aus dem modernen Alltag verschwinden - das

Archiv als Ermöglichung des Vergessens, das im Sinne Foucaults geradezu als

Dispositiv gefasst werden kann, um das zu Vergessende auszusortieren. Zuge-
spitzt: es kann erst in Ruhe verstauben, was auch ordentlich archiviert ist.

«Volkskultur» als kulturelles Erbe und Differenz-Marker:
Der Ar/as a/pa* Eo//uy/cA/AAAie

Die «Volksmedizin» ist eines der Sammelgebiete, das in den Af/ßs sc/iwe/ze-

räc/ic/t VoZ/us/cAAftde (ASV) aufgenommen wurde, der entsprechend den seit den
1930er Jahren einsetzenden Planungen, die «hauptsächlichen Stoffgebiete der
Volkskunde»^ aufgreifen sollte. Der ASV war zu seiner Zeit (erste Lieferung
1950) - und auch rückblickend - eines der grossen Sammel- und Forschungspro-
jekte der vergessenen oder im Vergessen begriffenen «volkskulturellen» Äusse-

rungen, und zwar sowohl auf einer nationalen wie auf einer internationalen
Ebene.^ Wie das Beispiel des ASV zeigt, konnte «Volkskultur» unter veränderten

gesellschaftlichen Rahmenbedingungen auch ganz anders - als etwa in Form der
«Volksmedizin» als Teil eines Modernisierungsdiskurses - wirksam gemacht
werden. Der ASV kann als Beispiel für ein weitverbreitetes Projekt von nationa-
len Volkskundeatlanten gesehen werden, die in ganz Europa in den 1920er und
30er Jahren lanciert wurden.^ Nur wenige dieser nationalen Projekte wurden
allerdings zu Ende geführt^; sie mündeten ab den 1950er Jahren in die Anstren-

gungen zu einem europäischen Atlas, der als Projekt bis in die 1980er Jahre ver-

folgt wurde, allerdings auf eine Lieferung («Die Termine der Jahresfeuer in
Europa», 1980) beschränkt bliebt Die ersten Volkskundeatlanten bewegten sich

historisch in einer Zeit des zunehmenden Nationalismus, wie er sich damals in
der Zwischenkriegszeit formierte. Friedemann Schmoll beschreibt am Beispiel
des At/ßs dewtec/ie/t Vofefcimde prägnant, wie sich im Kontext der historischen

Lage auch die volkskundliche Forschung bzw. deren Projekte veränderten:

«Überhaupt hatten sich Intentionen und Funktionen ethnographischer Forschung in der Welt-
kriegslage fundamental gewandelt. Nach einer ersten Phase der disziplinaren Paradigmatisie-

153



Sabine Eggmann, Johannes Müske SAVk 110 (2014)

rung um 1900, die aufgrund internationaler Einbindungen und humanistischer Orientierungen
im Fach neben vielen anderen Strömungen auch Potentiale einer universellen Wissenschaft barg,
ist mit dem Ersten Weltkrieg eine massive Nationalisierung und völkische Verengung der deut-
sehen Volkskunde zu konstatieren. Im staatspolitisch und territorial neugeordneten Europa war
nach dem Ersten Weltkrieg der Ethnisierungsdruck und damit der Bedarf an nationalen Volks-
künden auf empirischer Grundlage gewachsen. Spätestens also mit dem Ersten Weltkrieg hatte
sich ein Interesse an der allgemeinen Kultur des Menschen als universale Thematik in eine na-
tionalkulturelle Selbstbeschäftigung und wissenschaftliche Deutung des Eigenen gewendet.
Im Blickpunkt stand nun eben nicht mehr die Reflexion des Globalen im je Spezifischen und
Individuellen, sondern - umgekehrt - die je spezifische Eigenart im globalen Vergleich.»^

Mit dem ASVbegann auch Se/zwe/zer/se/ze Gese//sc/zß/f/dr Vo//us£wzzde (SGV)
ein Projekt, um das «Erbe der Heimat»^ zu sammeln, das die Eigenart des Schwei-
zerischen sichtbar machen und vermitteln sollte. Auch wenn der Atlas vor allem
durch Paul Geiger bei der Konzipierung noch stärker interkulturell und verglei-
chend angelegt war,** wendete sich seine Ausrichtung durch die historisch sich

schnell wandelnde Lage in den 1930er Jahren zu einem Projekt der «Einigung im
Inneren, [der] Patriotisierung und auch Nationalisierung», wie Christine Burck-
hardt-Seebass schreibt.*^ Die Forscher sowie die Unterstützenden von Seiten der

SGL sprachen, vor allem bei ihrer Legitimierung des ASV gegenüber möglichen
Geldgebern, vom «geistigen[n], geschichtliche[n] und kulturelle[n] Erbe der Hei-
mat, [das] von jeder Generation immer von neuem erworben werden [muss],
wenn es lebendiger Besitz der Nation sein soll».*^ Zusätzlich formuliert wurde
auch die - als dringlich erachtete - Funktion dieser Bewusstmachung:

«Dass es gerade heute nötiger ist als je, sich dieses Erbes und damit seiner Eigenart bewusst zu
werden und zu bleiben, ist bei der überlauten Propaganda fremdartiger Ideologien jedem klar.
Der <Atlas der schweizerischen Volkskundo steht bei aller rein wissenschaftlichen Haltung
durchaus im Dienst der gleichen Idee, die die Landesausstellung in so unvergesslicher Weise zum
Ausdruck brachte: ein Beitrag zum nationalen Bewusstsein und zum Selbstbehauptungswillen in
gefahrvoller Zeit, der kaum hoch genug einzuschätzen ist. Fern allem Chauvinismus wird der
Atlas die nationale Eigenart und Geschlossenheit so gut wie die Weltoffenheit der Schweiz mit
unwiderleglicher Objektivität zur Darstellung bringen, als ein dauerndes Monumentum Helve-
tiae.»*^

Das Projekt verlangte aufwändige Investitionen auf unterschiedlichen Ebe-
nen: Die wissenschaftliche und materielle Infrastruktur für das Forschungspro-
jekt musste neu geschaffen werden, was eine Person allein nicht erreichen
konnte.*^ Die beiden Hauptforschenden, Richard Weiss und Paul Geiger, begrün-
deten deshalb den «Arbeitsausschuss» des ASV Sie waren mit der Durchführung
der Forschung und der nachfolgenden Veröffentlichungen betraut.*^ Die beiden

waren gut vernetzt mit Forschern anderer Atlasprojekte: Sie pflegten enge Bezie-

hungen zum Sprae/z- z/zzd Sße/zßdßs /ta/zezzs z/zzd der Sddse/zwez'z mittels der beiden
Professoren Karl Jaberg und Jakob Jud. Sie hatten bereits Teil an der ebenfalls von
der SGL initiierten «Enquete 1»^ und waren in die Entwicklung des A/7ßs der
dewfae/zezz Vo/fcsfcwnde einbezogen, und sie standen mit Arnold van Gennep in der
Westschweiz sowie den Forschenden des Volkskundeatlas' für Polen in Kon-

154



«Kulturerbe» im Dienst gesellschaftlicher Modernisierung und Differenzsetzung. SAVk 110 (2014)

takt.^ Zudem pflegten sie die Verbindung zum Kuratorium, das den Atlas admi-
nistrativ und finanziell betreute und aus namhaften Schweizer Professoren

zusammengesetzt war.^ Nicht zuletzt hatten sie die Unterstützung der SGV,
deren Mitglieder sowohl die wichtigen fachlichen Kontakte als auch solche zu
notablen Kreisen des schweizerischen Bürgertums und zu wichtigen Finanzie-
rungsquellen herstellten.^

Das heisst, Weiss und Geiger fingen mit ihrem Atlasprojekt nicht bei null an.
Sie hatten bereits im Voraus ein breites soziales, institutionelles und personelles
Netzwerk vorbereitet, das die Basis für die Akzeptanz des ASV darstellte. Erst so

war es möglich, das mit dem ASV hergestellte Wissen später an eine interessierte
Öffentlichkeit vermitteln zu können. Zudem bauten sie ihre Forschungsarbeit auf
fachlichem Wissen verschiedener Disziplinen auf, das bereits akzeptiert und legi-
timiert war.^ Auf methodologischer Ebene fungierten die anderen Atlaspro-
jekte^, im Besonderen derA/to der Vo/fcsfcwwde, wo Weiss ein Praktikum
absolviert hatte, als Rollenmodelle.^ Zudem konnten sich Weiss und Geiger auf
andere volkskundliche «Stoffsammlungen» beziehen, die in der Schweiz bereits

von früheren Volkskundlern publiziert worden warenV In Auseinandersetzung
mit diesen Methoden und Konzepten entwickelten sie ihre eigene grundlegende
Forschungsmethode des Exploratorenverfahrens^ sowie ihr Konzept von «Volks-

kultur», das sich im Fragebogenheft widerspiegelte. Dieses fokussierte auf so

unterschiedliche Themen wie das «Grüssen, Essen, Rauchen», die «Tracht», Geräte,
die «Landwirtschaftlichen Arbeiten», das «Gemeinwerk, Allmend, Bodenrecht»,
«Handel und Termine», «Vaterländische Feiern, Körperübungen, Spiele», «Jugend-
und Frauenfeste, Tanz», «Feste und Bräuche des Jahreslaufes von Nikiaus bis

Pfingsten», den «Lebenslauf: Kinder - Hochzeit - Begräbnis», den «Aberglaube[n]
in Redensarten», «Sagenhafte Überlieferungen», die «Zukunft, Wetter [und]
Unglückstage», «Volksmedizinisches» und letztlich das «Ersatzviehfutter».^ Der
Fragebogen enthielt 150 Fragen, die die Exploratoren ihren Gewährsleuten alle
stellen mussten, und die idealerweise auch alle beantwortet werden sollten. Die
«Gewährsleute» fungierten dabei als Repräsentanten des ganzen Volks: Sie konn-
ten den Exploratoren über die Bauern bei ihrer Arbeit, über die Frauen in ihren
Küchen, über die Sennen auf der Alp, über die Waldarbeiter sowie über die Wein-
bauern in ihrem Weinberg Auskunft gebend Aus den Notizen, die die Explorato-
ren zu den Antworten auf den Fragebogen festhielten, entstanden anschliessend

ca. lOO'OOO Zettel, die Weiss und Geiger im Archiv der SGV in Basel fein säuberlich
ordneten und in Zettelkästen ablegten. Daraus entwickelten die beiden Forscher
im Folgenden die Karten und Kommentare, welche über das Vorkommen und die

Verbreitung der nachgefragten Kulturphänomene Aufschluss geben sollten.

Die Begriffe des «Kulturerbes» und der «Volkskultur» werden in den Quellen
zum ASV kontinuierlich gleichgesetzt. Das heisst, «Volkskultur» trägt die glei-
chen Charakteristika wie das «Kulturerbe». Pointiert formuliert enthält das fol-
gende Aussage: «Volkskultur» ist das «Kulturerbe» der Schweiz und v/ce versß.
Geschichte wird in diesem Sinn als chronologische Linie konzipiert, die nach-

155



Sabine Eggmann, Johannes Müske SAVk 110 (2014)

vollziehbar anhand der kulturellen Äusserungen durch die Zeiten hindurch-
führt und nicht unterbrochen werden sollte. Der ASV stellte ein Mittel gegen
diese (drohende) Unterbrechung dar. Wie die Autoren des ASV «Volkskultur»
konzipierten, bedeutete eine historische Verlängerung der «Volkskultur» -
sowohl in die Vergangenheit also auch in die Zukunft und lädt diese zudem
moralisch auf: «Volkskultur» ist das, was das Eigene als das Richtige und Wert-
volle manifestiert.

In der Moralisierung von «Volkskultur» als «Kulturerbe» zeigt sich einmal
mehr die gesellschaftspolitische Funktion, die den Konzepten innewohnt.
Richard Weiss beschreibt zwar in seiner zusammenfassenden Konzeptualisie-
rung des Af/ßs der Sc/iwe/zensc/ien Vo/£s/amde die Beziehungen, die der ASVzum
Af/ßs der Deufac/zen Vcd/cs/cunde unterhielt, als Geschichte der persönlichen For-
scherbeziehungen:

«Dass die Schweiz mit dem A[tlas] [der] Deutschen] V[olkskunde] seit seinen Anfängen, also
seit 1928, in Verbindung stand, [...] erklärt sich aus den engen Beziehungen der Basler Volks-
kundler zu den führenden Persönlichkeiten der deutschen Volkskunde vor 1933 (und jetzt wie-
der [zur Zeit der Publikation 1950; d.A.]), besonders zu John Meier, welcher seit der Zeit seiner
Basler Professur (bis 1913) mit seinem Freund Hoffman-Krayer und seinen Schülern Geiger und
Bächtold-Stäubli verbunden geblieben war. Nachdem John Meier als Vorsitzender des Verban-
des der deutschen Vereine für Volkskunde den werdenden ADV, den er später zeitweilig per-
sönlich leitete, in seine Obhut genommen hatte, war es selbstverständlich, dass seine Basler
Freunde, besonders Paul Geiger, an den vorbereitenden Arbeiten teilnahmen. Schliesslich
wurde bei verschiedenen Besprechungen in Basel der Plan gefasst, auch die deutschsprachige
Schweiz in das Aufnahmegebiet des ADV einzubeziehen, worin sich auch der anfangs starke
Einfluss der Sprachatlanten zeigt, den geografischen Raum entlang von Sprachgrenzen zu
strukturieren. Und tatsächlich ist der erste Fragebogen des ADV im Jahr 1930 in der deutschen
Schweiz in etwa 300 Exemplaren verschickt worden, von denen gut die Hälfte beantwortet zu-
rückkamen. Doch schied in der Folge die Schweiz aus dem grossdeutschen ADV aus. Die me-
thodische Auseinandersetzung mit dem wegbereitenden Vorbild hielt zwar an; aber anderseits
richtete sich der Blick nun ebensosehr auf die romanistischen Sprach- und Sachatlanten.

Dass für diesen Abbruch aber vorwiegend (aussen-)politische Gründe aus-

schlaggebend waren, erfahren wir aus den Gesprächsnotizen, die verschiedene

Gesprächsprotokolle zwischen Vertretern der SGV und politischen Amtsperso-
nen zur Initiierung eines schweizerischen Atlas' enthalten und im Archiv des

Schweizerischen Instituts für Volkskunde abgelegt sind. Für den 5. Juli 1932 wird
festgehalten: «Gute Ergebnisse in Aussicht, falls es zu ausserpolit. [sie] Angele-
genheit wird»^, und kurz darauf: «Nun, nach Postkarte, ausführlicher Bericht,
der zeige, dass Atlasarbeit gute Fortschritte mache (s. Beilagen), da aussenpolit.
Angelegenheit geworden.»^ Im Zusammenhang des sich nationalsozialistisch
ausrichtenden Deutschland und den entsprechenden politischen Konsequenzen
(trans)formiert sich der Atlas zu einer «aussenpolitischen Angelegenheit», in
deren Folge sich die Forschungsarbeiten ganz auf einen eigenständigen Schwei-

zerischen Atlas konzentrierten. Das Ziel, das sich schon in der synonymen Kon-
zipierung von «Volkskultur» und «Kulturerbe» zeigt, lautete nun:

156



«Kulturerbe» im Dienst gesellschaftlicher Modernisierung und Differenzsetzung. SAVk 110 (2014)

«Doch sollte dieses nicht nur eine negative Abwehr der damaligen deutschen Ansprüche sein.
Vielmehr erhält der schweizerische Atlas seine besondere Aufgabe aus dem Bekenntnis zum
schweizerischen Staatsgedanken, indem er als einziges von allen geplanten und ausgeführten
Werken ähnlicher Art über die Sprachgrenzen hinweggreift und die ganze viersprachige Schweiz
umfasst.»^

Explizit und dezidiert stellen die Initianten des AAE diesen nun in den Schwei-

zerischen Identitätsdiskurs, der von der politischen Lage in Europa im Verlauf
der 1930er und -40er Jahre verschärft profiliert wurde. Es ging dabei im Sinne
der «Geistigen Landesverteidigung» sowohl um die Stärkung nach innen wie
nach aussen. Beides bediente sich der Selbstrepräsentation, die spätestens seit
der Romantik ihr Repertoire im Feld der «Volkskultur» suchte und fand.

Wie die amerikanische Kulturwissenschaftlerin Dorothy Noyes zeigt, kon-
zentrierten sich bereits im 17. Jahrhundert und damit lange vor Romantik und
Moderne lokale Gemeinschaften darauf, sich innerhalb eines politischen Gefüges
anhand eigener «volkskultureller» Äusserungen zu positionieren. Interessant ist
dieses Beispiel für unseren Zusammenhang, weil sowohl die lokalen Gemein-
Schäften im Frankreich des 17. Jahrhunderts als auch die Schweiz im Verlauf der
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts sich in einem Umfeld befanden, das durch
einen zunehmend mächtigen und zentralisierten Staat dominiert wurden. War es

im einen Fall das absolutistische Regime Louis XIV., so gestaltete sich im anderen
Fall das nationalsozialistisch regierte Deutschland als totalitärer Staat. Ging es

im Absolutismus darum «to destroy local particularisms in politics, language,
and ways of life, forcing all eyes toward a sun that rose and set in Paris»^, so

hatten die Nationalsozialisten vergleichbare Ziele für ganz Europa. Für das abso-

lutistische Frankreich lässt sich in dieser Situation die Strategie einer bedingten
Unterwerfung nachvollziehen: «Local communities attempted to perform dis-
tinction without overtly threatening rivalry or rebellion.»^ Mithilfe einer beton-
ten Differenz, die sich in Form ihrer eigenen «Volkskultur» manifestierte, mar-
kierten die lokalen Gemeinschaften ihre (partielle) Eigenständigkeit bzw. ihren
eigenen Platz innerhalb des zentralisierten Staates, ohne jedoch zu konfrontativ
aufzutreten.

In ganz ähnlicher Weise reagierten reagierten die Schweizer Volkskundler im
Kontext des totalitären Nationalsozialismus und wiesen dezidiert auf die Diffe-
renz ihres «Volkskultur»-Konzepts zu demjenigen der Sprach- und Kulturkon-
gruenz von Seiten des NS hin:

«Somit wird es möglich sein, auf Grund der Karten das schicksalsschwere Problem des Verhält-
nisses von Kultur- und Sprachgrenze zu studieren. Wir dürfen schon jetzt behaupten, dass die
bisher vorliegenden Kartenentwürfe gezeigt haben, wie wenig das nationalistische Dogma von
der Kongruenz der Sprachräume mit den volkstümlichen Kulturräumen der kartographisch ge-
nauen Nachprüfung standhält (vgl. Beilage 5).»^

«Beilage 5» bezeichnet den 1947 erschienenen Aufsatz «Die Brünig-Napf-
Reusslinie als Kulturgrenze zwischen Ost- und Westschweiz auf volkskundli-

157



Sabine Eggmann, Johannes Müske SAVk 110 (2014)

chen Karten» von Richard Weiss,^ dessen grundlegende Gedanken er bereits
1943 vorgestellt hatte.^ Weiss richtet hier seinen Blick auf eine Anzahl von «Kul-

turgütern», um daran jeweils die Unterscheidung von grossflächigen (volks-)kul-
turellen Räumen in der Schweiz aufzuzeigen, die nicht mit der Sprachgrenze
zusammenfallen. Aufgrund dessen wird es möglich, «Kulturbewegung[en]» zu
erkennen, das heisst Wissen zu generieren über «die Ausbreitung von gewissen
kulturraumbildenden Zentren aus und ihrem Stehenbleiben an gewissen Gren-
zen». Wichtig ist dabei die Auswahl der Kulturgüter aus dem Bereich des

«unscheinbaren Unterbau[s] her», um damit das «organische Kulturgefüge [...]
geduldig abzutasten». Entscheidend ist das Resultat einer kultur-geografischen
statt einer sprachlichen Linie entlang dem Brünig, Napf und der Reuss, die die
Ost- von der (deutsch- und französischsprachigen) Westschweiz unterscheiden.
«Volkskultur» macht demgemäss nicht Halt mit der Sprache, sondern verläuft
sehr viel eher entlang von politischen, konfessionellen, ökonomischen und geo-
grafischen Trennlinien. Wichtig ist zudem auch die Bewegung der Kultur-
erscheinungen, die gegen ein statisches, mit dem Raum identifiziertes Konzept
von «Volkskultur» gesetzt wird.

Mit ihrem Verweis auf Weiss' Konzept der Kulturgrenzen wenden sich die
Schweizer Volkskundler so gegen eine - von der NS-Volkstumsideologie propa-
gierte - deutschsprachige Kulturvereinigung, die Kultur, Sprache und Raum
unveränderlich aneinander bindet. In Weiss' Konzept schaffen nicht die Sprache,
sondern landschaftliche, politische, wirtschaftliche und religiöse Gegebenheiten
kulturelle Einigkeit - oder Differenz. Weiss zeigt damit - in den Worten von
Christine Burckhardt-Seebass - einen «antitotalitäre[n] Impetus seiner Kulturfor-
schung». Die Volkskundler der SGV konstatierten eine konzeptuelle Differenz
von «Volkskultur», die als kulturpolitische Selbstbehauptung gelesen werden
kann, wie sie Noyes als Typik für Resistenz qua «Volkskultur» fasst: «Folk voice
is one of the registers available to low-status communities in their negotiations
with central power [...].»

Der Staat, der den ASV grosszügig mitfinanzierte, und die Wissenschaft in
einer Schweiz, die sich innerhalb des Machtgefüges des faschistischen Europas
der 1940er-Jahre in einer schwierigen Situation befindet, bedienen sich des «volks-
kulturellen» Registers, um sich entgegen dem faschistisch-europäischen Macht-
gefüge zu positionieren. Anhand einer Differenz auf der konzeptuellen Ebene,
die auch eine gewisse Differenzsetzung auf der Ebene der jeweiligen «Volkskul-
tur» nach sich zieht, setzen die Volkskundler eine schweizerische Eigenheit
gegen eine gesamtdeutsche Einheit und legitimieren diese wissenschaftlich-
methodisch.

Gleichzeitig besteht diese Differenzsetzung nicht auf einer vollständigen
Unterscheidung vom Anderen: «They [the local communities; d.A.] had to display
both difference and conditional Submission, and these have been key markers of
the cultural practices we usually label as folk.» Ganz ähnlich geht Weiss mit
seiner Konzeption von «Volkskultur» vor, indem er sich immer wieder auch auf

158



«Kulturerbe» im Dienst gesellschaftlicher Modernisierung und Differenzsetzung. SAVk 110 (2014)

den At/ßs der dewtec/ien Vofefcimde, seine Fragen und Ergebnisse bezieht resp. auf
Phänomene in der Schweiz, die über diese hinaus in den «mitteleuropäischen»
Raum hineinreichen.^ Auch in den Finanzierungsanträgen wird von der gleich-
zeitigen Einheit und Weltoffenheit der Schweiz gesprochen.^ Das Register der
«volkskulturellen» Differenz bezieht sich damit auf zwei Ebenen: zum Einen auf
die Ebene der Konzeption von «Volkskultur» als Differenz setzende Wissenspra-
xis und zum Anderen auf die Ebene des Konzepts von «Volkskultur» als diffe-
rente Gesamtheit kultureller Äusserungen. Indem diese Differenzsetzung auf
kultur- und nicht auf realpolitischer Ebene stattfindet, gilt auch für dieses Bei-
spiel, was Dorothy Noyes als grundsätzliches Charakteristikum von «Volkskul-
tur» definiert: «Folklore is domesticated difference».^

Die Parallelsetzung von Noyes' Studie zum absolutistischen Frankreich im 17.

Jahrhundert mit den Wissenspraktiken der ASV-Volkskundler in der Schweiz des

20. Jahrhunderts zeigt diverse Gemeinsamkeiten, aber auch Unterschiede: «Volks-
kultur» aktiviert ganz unterschiedliche Personengruppen, die sich auf unter-
schiedlichen Ebenen der Instrumentalisierung von «Volkskultur» bewegen.
«Kulturerbe» als Narration funktioniert mithilfe verschiedener Praktiken von
Seiten verschiedener Akteurinnen. Sind es einmal die konkreten, «volkskulturel-
len» Handlungen von Dorfbewohnerinnen - wie im Frankreich des 17. Jahrhun-
derts -, die eine Praxis der Resistenz ermöglichen, sind es im anderen Fall - wie
im ASV, der die Geschichte der Schweiz als diejenige einer «volkskulturellen»
Differenz erzählt - die Wissenspraktiken von Wissenschaftlerinnen, die die
schweizerische Selbstpositionierung herstellen. Beide Praktiken, wenn auch von
verschiedenen Positionen innerhalb einer Gesellschaft aus vollzogen, kennzeich-
net ein reflexives, gegen (institutionelle) Machtäusserungen gerichtetes Moment.

Ausblick: «Volkskultur» und das «immaterielle Kulturerbe»
zu Beginn des 21. Jahrhunderts

Unser Artikel fokussiert auf die wissenschaftlichen Akteure im Umgang mit
«Volkskultur» als «Kulturerbe» und das dadurch hergestellte Wissen und nicht,
wie die meisten Publikationen, auf die Ausübenden von Praktiken, die als «Kul-
turerbe» ausgezeichnet werden. Diese Konzentration ist als Ergänzung zu der

Auseinandersetzung mit «Kulturerbe» gedacht, gerade bei einer Beschäftigung
mit aktuellen Bezügen zur Kulturpolitik. Wir wählen diesen wissensgeschichtli-
chen Zugang, denn «Kulturerbe» bedeutet nicht nur Bewahrung, sondern «ist in
erster Linie Wissen über dieses Erbe - erst dieses Wissen lässt Menschen Kultur-
erbe, das auf einem durch Sozialisation und Enkulturation geprägten Blick
basiert, erkennen, konsumieren und wertschätzen. [...] Wo dieses Wissen fehlt,
haben entsprechende Institutionen auch die nötigen Instrumentarien des Wis-
senstransfers entwickelt.»^ Markus Tauschek fasst hier pointiert zusammen, was
den Prozess der Kulturerbewerdung charakterisiert: Akteure stellen an spezifi-

159



Sabine Eggmann, Johannes Müske SAVk 110 (2014)

sehen Orten mit bestimmten Medien und Handlungen Wissen her und zur Ver-

fügung, mithilfe dessen die damit bezeichneten Materialisationen als kulturelles
Erbe bewertet und interpretiert werden kann. Sehr oft bestehen die beteiligten
Institutionen dieser Wissensherstellung aus der Trias «Staat, privaten Organisa-
tionen und wissenschaftliche[n] Disziplinen»^, die aus ihrem Expertenblick spe-
zifisches Wissen beisteuern^ und das Begehren, das Erbe zu kennen und einzu-
ordnen, erst schaffen.

Genauer zu untersuchen wäre weiterhin, welchen Anlass die gegenwärtige
politische Agenda zu diversen identitätspolitischen Diskussionen und Selbstpo-
sitionierungen gibt und wie die anhaltenden Debatten um die Migration, die

Auflösung des Bankgeheimnisses oder das viel diskutierte Verhältnis zur Euro-
päischen Union u.a. mithilfe «volkskulturellen» Wissens und «volkskultureller»
Praktiken auf kulturpolitischer Ebene verhandelt werden. Die «volkskulturelle»
Selbstpositionierung ermöglicht es auch hier, Differenzen zu markieren, ohne

jedoch andere Abkommen, etwa die Zugehörigkeit zum europäischen Binnen-
markt, infrage zu stellen. Bei der Ratifizierung und Implementierung der Kozzvezz-

fzozz Z////7 zraratztene/Zezz KzJfwrer&e (7KE) von 2003, die die UNESCO lanciert hat,
übernimmt beispielsweise das volkskundlich-kulturwissenschaftliche Wissen
bei seiner Einbindung in die Herstellung einer Liste der «lebendigen Traditio-
nen»^ wieder eine moralische und strategische Funktion, die neben einer aussen-

politischen Positionierung vor allem auch eine innenpolitische Selbstpositionie-

rung erreicht. Die Narration des Eigenen als «Kulturerbe» erscheint - wie es sich

bei allen drei Beispielen zeigt - als Möglichkeit, sich als Gesellschaft dem je ver-
änderten Kontext gemäss zu denken und zu präsentieren. Interessant an dieser

Perspektive des «Kulturerbes» als Narration ist, dass das «Kulturerbe» so viel
eher einen offenen Handlungsrahmen entwirft, als geschlossene Handlungsvor-
gaben zu formulieren. Kritisch allerdings gilt es für das Konzept heute wie auch zu
Zeiten der «Volksmedizin»-Forschung und des Af/tzs der Sc/zwezzensc/zezz Vo/Zcs-

Zcwzzde zu bemerken, dass die Betonung immer auf einer «harmonious tradition-
preserving communitiy» liegt. Viele Bereiche des gesellschaftlichen Lebens
erscheinen nicht auf der selbst gezeichneten «Kulturerbe»-Karte der Schweiz, die
sich auf das Positive - im Sinne des Vorhandenen, des Richtigen und des gesell-

schaftspolitisch Verwertbaren - konzentriert und beschränkt, wie Walter Leim-
gruber die theoretischen Konsequenzen des Konzepts herausgearbeitet hat: «[S]
ocial conflict, crises of modernization, or role models resisting contemporary
models of equality and human rights are pushed aside in the use of the term».^

Anmerkungen
* Seit der Gründung der Organisation am 16. November 1945 wird nachvollzogen, wer mit wel-

chen Zielen an der Herstellung von Instrumenten zum Schutz des wertvollen Erbes der Mensch-
heit beteiligt war; vgl. Tauschek, Markus: Kulturerbe. Eine Einführung. Berlin: Reimer 2013, S.

94-138; vgl. auch exemplarisch für die Vielzahl an Fallstudiensammlungen: Smith, Laurajane
und Natsuko Akagawa (Hg.): Intangible Heritage. New York: Routledge 2009; Bendix, Regina F.,

Aditya Eggert und Arnika Peselmann (Hg.): Heritage Regimes and the State. Göttingen: Univer-
sitätsverlag Göttingen 2012.

160



«Kulturerbe» im Dienst gesellschaftlicher Modernisierung und Differenzsetzung. SAVk 110 (2014)

^ Hemme, Dorothee, Markus Tauschek und Regina F. Bendix: Vorwort. In: Dies. (Hg.): Prädikat
«Heritage». Wertschöpfungen aus kulturellen Ressourcen. Berlin: LIT Verlag 2007, S. 7-17, hier
S. 9f.

3 Forschungskontext des Beitrags bildet ein Teilprojekt zur Geschichte des immateriellen Kultur-
erbes, das wir 2012 am Basler Seminar für Kulturwissenschaft/Europäische Ethnologie im Rah-
men des SNF-Sinergia-Forschungsprojekts «Intangible Cultural Heritage: The Midas Touch?»
bearbeiteten: «Wissensordnungen und die Erforschung der immateriellen Volkskultur: Das
Archiv der SGV».

* Vgl. Kirshenblatt-Gimblett, Barbara: World Heritage and Cultural Economics. In: Karp, Ivan,
u.a. (Hg.): MuseumFrictions: Public Cultures/GlobalTransformations. Durham, London: Duke
University Press, S. 161-202; Dies: Intangible Heritage as Metacultural Production. In: Museum
International 56 (2004) 1-2, S. 52-65; Tauschek 2013, wie Anm. 1, S. 23.

^ Zimmermann, Harm-Peer: Second Hand World? Zur Kritik der Heritage-Kritik im Hinblick auf
das Kasseler Weltdokumentenerbe. In: Hessische Blätter für Volks- und Kulturforschung 44/45
(2009), S. 572-591, hier S. 575 Themenheft: Zwischen Identität und Image: Die Popularität der
Brüder Grimm in Hessen, Hg. Hessische Vereinigung für Volkskunde/Harm-Peer Zimmer-
mann); Zimmermann bezieht sich auf Nietzsches Unzeitgemässe Betrachtungen, Zweites Stück:
Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben (1974).

^ Beier, Rosmarie: Geschichtskultur in der Zweiten Moderne. Eine Einführung. In: Dies. (Hg.):
Geschichtskultur in der Zweiten Moderne. Frankfurt a.M. 2000: Campus, S. 11-25, hier S. 11.

2 Diese Erweiterung hat beispielsweise Markus Tauschek in seiner Kulturerbe-Einführung exem-
plarisch vorgeführt, vgl. Tauschek 2013, wie Anm. 1, S. 32-72.

® Vgl. Tschofen, Bernhard: Antreten, ablehnen, verwalten? Was der Heritage-Boom den Kultur-
Wissenschaften aufträgt. In: Hemme, Dorothee, Markus Tauschek und Regina F. Bendix (2007),
wie Anm. 2, S. 19-32, hier S. 23.

^ Vgl Stölzl, Christoph: Vorwort. In: Beier 2000, wie Anm. 6, S. 9-10, hier S. 9; Hervorhebung im
Original.

n Vgl. Hettling, Manfred: III. Das historische «Modell Schweiz». Geschichtlichkeit. Zwerge auf
Schultern von Riesen. In: Ders. u.a.: Eine kleine Geschichte der Schweiz. Der Bundesstaat und
seine Traditionen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998, S. 91-132, hier S. 91f.

Vgl. dazu auch Lowenthal, der «heritage» geradezu als ideologische Geschichtsfälschung kenn-
zeichnet; Lowenthal, David: «History» und «heritage»: Widerstreitende und konvergente For-
men der Vergangenheitsbetrachtung. In: Beier 2000, wie Anm. 6, S. 71-94.

1^ Vgl. Hafstein, Vadimar Tr.: Claiming Culture: Intangible Heritage Inc., Folklore©, Traditional
Knowledge. In: Hemme, Dorothee u.a. 2007, wie Anm. 2, S. 75-100, hier S. 76.

12 Bspw. im Kontext von musealisierenden oder geschichtskulturellen Prozessen, vgl. Tauschek
2013, wie Anm. 1, S. 54 ff. und 73 ff.

i* Hier unterscheidet sich das EU-Heritage-Programm von der UNESCO-Politik, in deren Defini-
tion Kulturerbe immer zugleich repräsentativ für Gruppen als auch globales Erbe der Mensch-
heit ist: «The European Heritage Label is an initiative designed to highlight heritage sites that
celebrate and symbolise European history, ideals, and integration», URL: http://ec.europa.eu/
culture/tools/actions/heritage-label_en.htm (15.05.2014).

'5 Vgl. Hafstein 2007, wie Anm. 12, S. 75.
1^ Vgl. Mooser, Josef: Die «Geistige Landesverteidigung» in den 1930er Jahren: Profile und Kon-

texte eines vielschichtigen Phänomens der schweizerischen politischen Kultur in der Zwischen-
kriegszeit. In: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 47 (1997) 4, S. 685-708.

12 «Aufruf an alle Kreise des Schweizervolkes», Archiv des Schweizerischen Instituts für Volks-
künde, Aktenordner Korrespondenz 1896-1899, Af 1 (Reproduktion in: Schürch, Franziska, Sa-

bine Eggmann und Marius Risi (Hg.): Vereintes Wissen. Die Volkskunde und ihre gesellschaft-
liehe Verankerung. Basel, Münster et al.: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde/
Waxmann 2010, S. 12).

i® Hoffmann-Krayer, Eduard: Wege und Ziele schweizerischer Volkskunde. In: Schweizerisches
Archiv für Volkskunde, 12 (1908), S. 241-260, hier S. 241.

1^ Hoffmann-Krayer 1908, wie Anm. 18, S. 241.

Hoffmann-Krayer 1908, wie Anm. 18, S. 260. Nationalistische Töne und Befürchtungen, dass
das «Kulturerbe» auch über Grenzen schreiten könnte resp. dies nicht darf, fehlen hingegen. Vgl.
auch fast wortgleich Anm. 50.

161



Sabine Eggmann, Johannes Müske SAVk 110 (2014)

Vgl. exemplarisch Eduard Hoffmann-Krayers Skizzierung des volkskundlichen Forschungs-
Programms im ersten Band des Schweizerischen Archivs für Volkskunde: Ders.: Zur Einfüh-
rung. In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, 1 (1897), S. 1-12.

22 Vgl. Huber, Ernst J.: 50 Jahre Schweizerisches Institut für Volkskunde in Basel. In: Schweizer
Volkskunde 77 (1987), S. 17-25; vgl. auch Schweizerisches Institut für Volkskunde, online unter
www.volkskunde.ch (18.07.2014).

22 Vgl. die Portraits verschiedener Volkskundler/innen in Schürch, Eggmann und Risi 2010, wie
Anm. 17 sowie zur Geschichte der SGV überblickend Häner, Flavio: «Es ist hier dem Volke zum
ersten Mal die Gelegenheit geboten, an einem wissenschaftlich hochbedeutendem Werke mit-
zuarbeiten»: Die SGV zwischen Wissenschaft und Öffentlichkeit (1896-1910). In: Schürch, Egg-
man und Risi 2010, wie Anm. 17, S. 19-30.

24 Der Fragebogen befindet sich im Archiv der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde,
Sammlung zur Enquete I; zum Versand des Fragebogens vgl. Stückelberg, E.A.: Jahresbericht
1903. In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, 8 (1904), S. 227-228; zu den Mitwirkenden
und ersten Ergebnissen vgl. Hoffmann-Krayer, Eduard: Volksmedizinisches. In: Schweizerisches
Archiv für Volkskunde, 8 (1904), S. 141-153.

22 Hoffmann-Krayer 1908, wie Anm. 18, S. 241.
26 Hoffmann-Krayer, Eduard: Zur Einführung. In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde,

1 (1897), S. 1-12, hier S. 3. Der Bestand umfasst etwa 15 durch Margarete Möckli-von Seggern
ergänzte und geordnete Zettelkästen.

22 Wehrli, Gustav Adolf: Das Wesen der Volksmedizin und die Notwendigkeit einer geschichtli-
chen Betrachtungsweise derselben. In: Singer, Charles, Henry E. Siegrist (Hg.): Essays on the
History of Medicine (Preprint, FS Karl Sudhoff). Zürich: Verlag Seldwyla 1924, hier S. 2 (Archiv
des Medizinhistorischen Instituts und Museums der Universität Zürich (MHIZ-Archiv), Df Z96
SA Wehrli 7).

28 Vgl. einführend zur kritischen Würdigung und Geschichte der Volksmedizinforschung:
Fielhauer, Helmut P.: Volksmedizin - Heilkulturwissenschaft. Grundsätzliche Erwägungen an-
hand von Beispielen aus Niederösterreich. In: Mitteilungen der Anthropologischen Gesellschaft
in Wien, CII (1972), S. 114-136 Ders.: Volkskunde als demokratische Geschichtsschreibung.
Ausgewählte Aufsätze aus zwei Jahrzehnten, hg. von Bockhorn, Olaf u.a. Wien: Institut für
Volkskunde 1987, S. 52-74); Schenda, Rudolf: Volksmedizin - was ist das heute? In: Zeitschrift
für Volkskunde 69 (1973) 2, S. 189-210; Wolff, Eberhard: «Volksmedizin» - Abschied auf Raten.
Vom definitorischen zum heuristischen BegriffsVerständnis. In: Zeitschrift für Volkskunde 94

(1998) 2, S. 233-257.
2^ Kuhn, Konrad: Unterbrochene Tradition und lange Dauer. Die Zürcher Sektion der SGV 1918-

2010. In: Schürch, Eggmann und Risi 2010, wie Anm. 17, S. 69-94.
26 Wehrli, Gustav Adolf: Die Schwitzstübli des Zürcher Oberlandes. Volksmedizinische und ge-

schichtliche Betrachtungen, in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, 22 (1919), S. 129-153; auf
Wehrli nimmt etwa Paul Diepgen Bezug, vgl. Ders.: Volksheilkunde und wissenschaftliche Me-
dizin. In: Meier, John (Hg.): Die Volkskunde und ihre Beziehungen zu Recht / Medizin / Vorge-
schichte. Drei Vorträge der Tagung des Verbandes deutscher Vereine für Volkskunde, Freiburg
1927. Berlin: Stubenrauch Verlagsbuchhandlung 1928, S. 26-40, hier S. 27.

24 Margarete Möckli-von Seggern kopierte die volkskundlichen Unterlagen per Schreibmaschine
und ordnete sie entsprechend der Gliederung von Hoffmann-Krayers Fragebogen in die Samm-
lung Volksmedizin im SGV-Archiv ein. Zur Geschichte der Sammlung Wehrli und zur For-
schungstätigkeit Möckli-von Seggerns vgl. Müske, Johannes: Volksmedizin als kulturelles Erbe:
Populäres Heilwissen zwischen «Aberglaube» und «lebendiger Tradition» in der Schweiz. In:
Simon, Michel, Mirko Uhlig (Hg.): Sinnentwürfe in prekären Lebenslagen: Interdisziplinäre
Blicke auf heterodoxe Phänomene des Heilens und ihre Funktionen im Alltag. Münster: Wax-
mann (im Druck).

22 Vgl. exemplarisch Bausinger, Hermann: Volkskultur in der technischen Welt. Stuttgart: Kohl-
hammer 1961.

22 Burckhardt-Seebass, Christine: Archivieren für wen? John Meier, Hoffmann-Krayer und die
Frühzeit des Schweizerischen Volksliedarchivs. In: Jahrbuch für Volksliedforschung 35 (1990),
S. 33-43, hier S. 35 u. 37.

24 Assmann, Aleida: Erinnerungsräume: Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnis-
ses. München: C. H. Beck. 1999, hier insb. S. 130-145. Weitergehend diskutiert werden könnten
die Unterschiede zwischen dem gängigen Heritage-Making als Liste und dem Kulturerbe als

162



«Kulturerbe» im Dienst gesellschaftlicher Modernisierung und Differenzsetzung. SAVk 110 (2014)

«Negativ-Liste» wie im Fall der Volksmedizin; vgl. zum Konzept von Kulturerbe als Liste: Haf-
stein, Valdimar Tr.: Intangible Heritage as a list: From Masterpieces to Representation. In: Smith,
Laurajane und Natsuko Akagawa (Hg.), wie Anm. 1, S. 93-111.

^ Vgl. dazu Foucault, Michel: Die Ordnung des Diskurses. 12. Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer [zu-
erst 1970], hier bes. S. 23.

^ Vgl. dazu Fabian, Johannes: Time and the Other. How Anthropology Makes its Object. New
York: Columbia University Press 1983.

^ Weiss, Richard: Einführung in den Atlas der schweizerischen Volkskunde. Basel: Schweizeri-
sehe Gesellschaft für Volkskunde 1950, hier S. 34.

38 Vgl. zur Geschichte des AAL Frei, Alban: Ein «Dokument des geistigen Selbstbehauptungswil-
lens der Schweiz». Der Atlas der schweizerischen Volkskunde und die Nationalisierung der
Volkskunde in der Schweiz. In: Schürch, Eggmann, Risi 2010, wie Anm. 17, S. 133-145.

39 Vgl. Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 8-13; Bratanic, Branimir: Ethnological Cartography and Atlases.
In: Cuisenier, Jean (Hg.): Europe as a Cultural Aerea. The Hague u.a.: Mouton 1979, S. 95-122;
Kretschmer, Ingrid: Volkskundeatlanten in Europa und ihre Bedeutung für die geographische
Relevanz. In: Mitteilungen der Österreichischen Geographischen Gesellschaft 114 (1972), S. 143-
147; Peesch, Reinhard: Sammelrezension von europäischen Volkskundeatlanten. In: Deutsches
Jahrbuch für Volkskunde 7 (1961), S. 280-291; Pessler, Wilhelm: Die geographische Methode in
der Volkskunde Europas. In: Travaux du I. Congres international de folklore. Tenu ä Paris du 23

au 28 aoüt 1937 ä l'ecole du Louvre. Tours 1938, S. 267-271; Vries, Jan D.: Die Vereinheitlichung
der Volkskundekarten. In: Zeitschrift für Volkskunde 46 (1936/37), S. 189-192; Erixon, Sigurd:
Maps of Folk Culture. An International Inquiry. In: Laos 3 (1955), S. 79-98; Schreiber, Georg:
Nationale und internationale Volkskunde. Düsseldorf: Schwann 1930; Schroeder, Walter: Tra-
vaux du Ier Congres International de Folklore. In: Volkstum und Kultur der Romanen 11 (1938),
S. 342-345.
Vgl. O.A. [Unterzeichnete: Ernst Baumann, Präsident der SGV, Karl Jaberg, Präsident des Kura-
toriums des ASV, Richard Weiss und Paul Geiger, Bearbeiter des ASV]: Gesuch an die Stiftung
der Schweizerischen Landesausstellung 1939, Zürich für Kunst und Forschung um die Finan-
zierung der Publikation des «Atlas der schweizerischen Volkskunde», o.J. [1948 oder 1949], S. 2,
im Archiv des Schweizerischen Instituts für Volkskunde, Archivschachtel An2.

44 Vgl. zur Geschichte des europäischen Volkskundeatlas' (EAE) Schmoll, Friedemann: Die Ver-
messung der Kultur. Der «Atlas der deutschen Volkskunde» und die Deutsche Forschungsge-
meinschaft 1928 -1980, hier insb. S. 271-286; als Überblick über die europäischen Atlasprojekte,
anlässlich der Gründungskonferenz des EAE in Zagreb, vgl. Bratani, Branimir, Sigurd Erixon
(Hg.): Bericht - Compte-Rendu: Internationale Arbeitskonferenz über die ethnologische Karto-
graphie, 8.-10. Februar 1966, Zagreb. Zagreb: Etnoloski Atlas Jugoslavije, Centra za pripremu
Atlasa, Filososki Fakultet: 1968 (nachgewiesen im Archiv des Schweizerischen Instituts für
Volkskunde/SGV-Archiv, Ordner ASV Varia).

43 Schmoll, Friedemann: Wie kommt das Volk in die Karte? Zur Visualisierung volkskundlichen
Wissens im «Atlas der deutschen Volkskunde». In: Gerndt, Helge, Michaela Haibl (Hg.): Der
Bilderalltag. Perspektiven einer volkskundlichen Bildwissenschaft. Münster u.a.: Waxmann
Verlag 2005, S. 233-250, hier S. 238.

43 Gesuch an die Stiftung der Schweizerischen Landesausstellung 1939, wie Anm. 40, S. 7.
44 Vor dem Krieg war ein - in Zusammenarbeit der verschiedenen nationalen Atlanten - interna-

tionales Projekt geplant, das aber durch die veränderte politische Lage aufgegeben wurde, wie
es in den Akten zum ASVheisst: «Über die Pläne eines internationalen Unternehmens, die vor
dem Krieg besprochen wurden, ist es jetzt natürlich still geworden.» Akten (undatiert), S. 1, im
Archiv des Schweizerischen Instituts für Volkskunde, Ordner Anl.

43 Burckhardt-Seebass, Christine: «Brünig-Napf-Reuss-Linie» oder «Röstigraben» - das Konzept
des ASV und die kulturellen und sprachlichen Grenzen in der gegenwärtigen Schweiz. In: Rhei-
nisches Jahrbuch für Volkskunde 30 (1993/94), S. 15-26, hier S. 16.

46 Gesuch an die Stiftung der Schweizerischen Landesausstellung 1939, wie Anm. 40, S. 7. Anm.:
Das Gesuch wurde bewilligt, Förderung in Höhe von 10.000 CHF, vgl. Jahresrechnung 1950, in:
Schweizer Volkskunde 41 (1951), S. 28-29. Des Weiteren erhielt die SGV für das Atlasunterneh-
men Bundessubventionen, die laut Förderrichtlinien an «kulturell, sozial, volkswirtschaftlich
oder militärisch im Interesse der Eidgenossenschaft» liegende Zwecke gekoppelt waren, vgl.
Brief des Eidgenössischen Departement des Innern an die Schweiz. Gesellschaft für Volks-

163



Sabine Eggmann, Johannes Müske SAVk 110 (2014)

künde, Obmann Prof. Meuli, vom 1. Juli 1940, Archiv des Schweizerischen Instituts für Volks-
kunde/SGV-Archiv, Ordner Ag 1-5 Bundessubventionen 1 1903-1947, Mappe Ag 5.

^ Gesuch an die Stiftung der Schweizerischen Landesausstellung 1939, Zürich für Kunst und For-
schung um die Finanzierung der Publikation des «Atlas der schweizerischen Volkskunde», o.J.,
wie Anm. 40, S. 7

vgl. Te Heesen, Anke, Emma C. Spary: Sammeln als Wissen. In: Dies. (Hg.): Sammeln als Wis-
sen. Das Sammeln und seine wissenschaftsgeschichtliche Bedeutung. Göttingen: Wallstein Ver-
lag 2001, S. 7-21., hier S. 19.

Vgl. Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 24.
^ Mit den Planungen zur sogenannten Enquete (später Enquete I genannt) wurde 1932 begonnen.

Das Unternehmen bestand aus 1.585 Fragen und ging zurück auf den internationalen Volks-
kunstkongress 1928 in Prag, bei dem beschlossen wurde, 1934 eine «internationale Ausstellung
für Volkskunde» [sie, Erste internationale Volkskunstausstellung] in Bern zu veranstalten.
Neben Erhebungen zur Volkskunst müsse die «einzigartige Gelegenheit» dazu genutzt werden,
«vor der Ausstellung eine vollständige Aufnahme der Schweiz durchzuführen (Sammlungen
materieller und geistiger Art, photographische, kinematographische und phonographische
Aufnahmen etc.), damit diese Ausstellung für die Schweiz wirklich auch wissenschaftliche Er-
gebnisse liefern kann», und damit «die Schweiz neben anderen Ländern mit Ehren bestehen
kann», vgl. Speiser, Felix: Internationaler Kongress für Volkskunst in Prag (6.-13. Oktober 1928).
In: Schweizer Volkskunde 18 (1928) 7, S. 49-50. Das Projekt Volkskunstausstellung und Volks-
kunde-Enquete scheiterte 1932 an der Nichtbewilligung der Mittel durch den Nationalrat; die
Erhebungen hatten aber schon begonnen, sodass heute ca. 200'000 Enquete- und ca. 100.000
ASV-Zettel im Archiv der SGU aufbewahrt sind. Die Enquete I wurde später als Vorstudie zum
ASV genutzt, vgl. Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 13-16. Zur Geschichte der Enquete vgl. Anon.:
Zweck und Organisation der Enquete über Schweizerische Volkskunde. In: Schweizer Volks-
künde 22 (1932) 6, S. 81-89; Anon.: Was nun? In: Schweizer Volkskunde 22 (1932) 2, S. 17-18.

51 Vgl. Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 22.
52 Vgl. Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 23.
53 Vgl. Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 23.
^ vgl. Dietzsch, Ina: Zwischen Mathematik und Poesie. Praxen der Herstellung und Veröffentli-

chung volkskundlichen Wissens. In: Dies., Wolfgang Kaschuba und Leonore Scholze-Irrlitz
(Hg.): Horizonte ethnografischen Wissens. Eine Bestandsaufnahme. Köln et al.: Böhlau 2009,
S. 16-39, hier S. 19.

^ Vgl. dazu die ausführlichen Literaturverweise in Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 1-22.
5' Vgl. Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 17.
52 Vgl. Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 13f.
^ Vgl. Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 19-22. Das Exploratorenverfahren zeichnet sich dadurch aus,

dass die Gewährsleute nicht direkt ihre Fragebögen an die Zentrale schicken, sondern von ge-
schulten Mitarbeitenden - Exploratoren - für die Datenaufnahme befragt werden, was aller-
dings aus Kostengründen ein weitmaschigeres Netz an Belegorten zur Folge hat als mit dem
Korrespondentenverfahren (bspw. beim deutschen Volkskundeatlas) erzielt werden konnte.
Vgl. zum Exploratorenverfahren auch: Weiss, Richard: Atlas der schweizerischen Volkskunde.
Die bisherigen Erfahrungen der Exploratoren. In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 38

(1940) 1/2,S.105-118.
5» Vgl. Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 60.
60 Vgl. Weiss, Richard: Der Atlas der Schweizerischen Volkskunde. In: Referate hg. unter den Aus-

picien der Schweizerischen Geisteswissenschaftlichen Gesellschaft, Zürich: Verlag AG Gebr.
Leemann & Co. 1947, S. 28.

« Vgl. Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 16f.
Protokollnotizen, S. 3, im Archiv des Schweizerischen Instituts für Volkskunde, Aktenordner
Anl.

63 Protokollnotizen, S. 4, im Archiv des Schweizerischen Instituts für Volkskunde, Aktenordner
Anl.

64 Gesuch an die Stiftung der Schweizerischen Landesausstellung 1939, Zürich für Kunst und For-
schung um die Finanzierung der Publikation des «Atlas der schweizerischen Volkskunde», wie
Anm. 40, S. 2f.

63 Noyes Dorothy: Voice in the Provinces: Submission, Recognition, and the Making of Heritage.
In: Hemme, Dorothee u.a. 2007, wie Anm. 2, S. 33-52, hier S. 34.

164



«Kulturerbe» im Dienst gesellschaftlicher Modernisierung und Differenzsetzung. SAVk 110 (2014)

^ Noyes 2007, wie Anm. 65, S. 34.
^ Gesuch an die Stiftung der Schweizerischen Landesausstellung 1939, Zürich für Kunst und For-

schung um die Finanzierung der Publikation des «Atlas der schweizerischen Volkskunde», wie
Anm. 40, S. 3.

^ Vgl. Weiss, Richard: Die Brünig-Napf-Reusslinie als Kulturgrenze zwischen Ost- und West-
Schweiz auf volkskundlichen Karten. In: Geographica Helvetica II (1947), S. 153-175 Antritts-
Vorlesung 1946, Schweizerisches Archiv für Volkskunde 58 (1962) 4, S. 201-231).

^ Vgl. Weiss, Richard: Der Atlas der schweizerischen Volkskunde und seine Bedeutung für die
Kulturmorphologie der Schweiz. In: Schweizerische Hochschulzeitung 17 (1943) 4, S. 255-263.
Weiss 1947, wie Anm. 68, S. 156.
Weiss 1947, wie Anm. 68, S. 156.

" Weiss 1947, wie Anm. 68, S. 175.

" Vgl. Weiss 1947, wie Anm. 68, S. 157f. u. S. 169f.
Burckhardt-Seebass 1993/94, wie Anm. 45, S. 18.

^ Noyes 2007, wie Anm. 65, S. 34.

Vgl. Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 30.
^ Noyes 2007, wie Anm. 65, S. 34.

Vgl. Weiss 1950, wie Anm. 37, S. 41.
^9 Vgl. Gesuch an die Stiftung der Schweizerischen Landesausstellung 1939, Zürich für Kunst und

Forschung um die Finanzierung der Publikation des «Atlas der schweizerischen Volkskunde»,
wie Anm. 40, S. 7.

8» Noyes 2007, wie Anm. 65, S. 34.
8* Tauschek 2013, wie Anm. 1, S. 14f.
^ Tauschek 2013, wie Anm. 1, S. 33.

Vgl. Hemme, Tauschek und Bendix 2007, wie Anm. 2, S. 10.
^ Vgl. http://www.bak.admin.ch/kulturerbe/04335/04341/04342/index.html?lang=de (5.8.2014).

Leimgruber, Walter: Switzerland and the UNESCO Convention of Intangible Cultural Heritage.
In: Journal of Folklore Research 47 (2010) 1/2, S. 161-196, hier S. 172.

165


	"Kulturerbe" im Dienst gesellschaftlicher Modernisierung und Differenzsetzung : "Volksmedizin" und "Volkskultur" im Archiv der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde

