
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 110 (2014)

Heft: 1

Artikel: Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten : die pendle witches in
England

Autor: Fehlmann, Meret

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390651

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1

Schweizerisches Archiv für Volkskunde 110 2014), 001– 030

Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten –
die Pendle Witches in England

Meret Fehlmann

Abstract
1612 fand in Nordengland ein Hexenprozess statt, der bis heute in der Erinnerung lebendig
geblieben ist. Die sogenannten Pendle oder Lancaster Witches wurden der Hexerei schuldig
gesprochen und hingerichtet. Dennoch konnten sie ein reges, bis in die Gegenwart andauerndes
Nachleben antreten – in Pamphleten, Theaterstücken und belletristischen Bearbeitungen. Vor
allem die seit der Mitte des 19.Jahrhunderts erschienenenRomane erlauben, Veränderungen im
Hexenbild im Laufe der Zeit nachzuzeichnen. Das Hexenbild erfährt eine Bereinigung von den
dämonischen Zügen und eine Aufwertung zum Rollenmodell fürFrauen. Auch der Tourismus in
dieser Gegend Nordenglands bedient sich der Hexen, die der Gegend einen metaphysisch auf-geladenen

Anstrich zugeben vermögen,daraus lässt sich folgern, dass die Pendle Witches Teildes
Kulturerbes von Lancashire bilden.

Einführung
From poverty no poetry
But weird spells, halfprayer, half threat;
Sharp pins in the little dolls & death1

Diese Zeilen eines Gedichts stehen auf einer Gedenkstele vor dem Burgmuseum

in Clitheroe im Norden Englands. Sie legen Zeugnis ab von einer tragischen Clitheroe

im Norden Englands. Sie legen Zeugnis ab von einer tragischen Episode aus der
Lokalgeschichte dieser Gegend in Lancashire. Die 1612 hingerichteten Pendle oder
Lancashire Witches stehenfür einender bekanntestenund berüchtigsten Hexenprozesse

im England des ersten Drittels des 17. Jahrhunderts. Dieser Prozess, der mit
dem Tod durch Erhängen von neun der zehn der als Hexen Beschuldigten endete,

konnte gleich von Beginn her eine beträchtliche Aufmerksamkeit auf sich ziehen,

was sich im Laufe der Jahrhunderte in Berichten, Theaterstücken und nicht zuletzt
belletristischenBearbeitungen niederschlug. Dank dieser Popularität ist es möglich,
verschiedeneEtappen des Hexenbildes der letzten rund 150 Jahren nachzuzeichnen.
Das Hexenbild hat seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert – dem Ende der offiziellen,

gerichtlich sanktionierten Verfolgungen – deutliche Veränderungen und
Umdeutungen durchlaufen; weg von dämonischen Aspekten, wie sie sich durch den

Teufelspakt und die Teilnahme am orgienhaften Hexensabbat manifestieren, hin
zur romantisch verklärten jungen, sexuell anziehenden Hexe. Eine Weiterentwicklung

des Hexenbildes fand in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts statt, mit der
Genese von Wicca – auch neue Hexen genannt –, die sich als friedliche und tendenziell

frauenzentrierte Naturreligion versteht und deren Geschichte in ihrem eigenen
Verständnis teilweise bis in die Steinzeit reicht. In ihrer Deutungsweise sollte diese

Religion durch die Hexenverfolgung vernichtet werden.

Daneben bilden die Pendle Witches Teil des historischen Erbes von Lancashire
und sind in der Tourismusindustrie fast schon allgegenwärtig, indem eine lokale



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

Abbildung 1:
Wegweiser mitHexe mit Spitzhut auf Besen

Brauerei verschiedene Sorten Hexen-Ale braut, Pubs ihren Namen tragen, Lokalbusse

2

mit den Namen der Verurteilten verkehren und ihr Signet – eine Hexe mit
Spitzhut auf einem Besen –als Kennzeichnung für Wanderwege undAutostrecken
dient. Die Pendle Witches sind zum Kulturerbe und zur ökonomischen Ressource
geworden.

Zum besseren Verständnis und als Einstieg werden die historischen Ereignisse
in kurzer Form nachgezeichnet, danach gehe ich auf das Cunning Folk, als solche

werden die Pendle Witches teilweise gesehen, und seine Bedeutung für die neuen
Hexen ein. Dies bildet die Basis für die Untersuchung von drei Romanen2, welche
die Erinnerung an die Pendle Witches wachhalten. Die Wahlfiel auf William
Harrison Ainsworth’ The LancashireWitches aus den 1840er Jahren – eine Art
Schauerroman über die Hexen –; bei diesem Titel handelt es sich um den bekanntesten
Roman des heute fast vergessenen, zu seinen Lebzeiten aber sehr populären
Autors. Der rund 100 Jahre später erschienene historische Roman Mist over
Pendle 1951) von Robert Neill propagiert ein rationalistisch erklärendes Hexenbild.

Das letzte Beispiel ist Mary Sharratts Daughters of the Witching Hill 2010),
in dem sie ein Bild der Pendle Witches als naturverbundene Heilerinnen entwirft.
Als Abschluss folgt ein kleiner Ausblick auf die Aneignung der Pendle Witches
durch die Tourismusindustrie und einige der Aktivitäten im Jahr 2012 rund um
das 400-jährige Jubiläum des Hexenprozesses.

The Wonderfull Discoverie of Witches3

Lancaster County, im Norden Englands gelegen, kannte in der ersten Hälfte
des 16. Jahrhunderts zwei berühmt-berüchtigte Hexenprozesse. Heute ist vor
allem der erste Prozess von 1612 in der Erinnerung präsent. Im 17. und 18.
Jahrhundert aber war der zweite Pendle-Hexenprozess von 1633/1634 der bekanntere.
Zur Popularität der Pendle Witches trug bei, dass sie bereits ab dem 17. Jahrhundert

in Pantomimen und Theaterstücken für Unterhaltung sorgten. Diese zeigten



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

dieHexen eher als anzügliche, komische, denn als bedrohliche Charaktere, darunter

das Theaterstück The Witches of Lancashire 1633) oder Thomas Shadwells
The Lancashire Witches and Teague o Divelly the Irish Priest 1681), die ihre
Beliebtheit bis weit ins 18. Jahrhundert beibehalten konnten. In Shadwells
Theaterstück

3

tritt als Haupthexe erstmals Mother Demdike auf.4

Die Ereignisse des ersten Prozesses beginnen im März 1612 mit der unglückseligen

Begegnung zwischendem TeenagerAlizon Device und dem KolporteurJohn
Law, der ihr die verlangten Nadeln verweigerte. Kurz darauf erlitt er einen Schlaganfall

und beschuldigte Alizon, diesen durch Hexerei verursacht zu haben. Diese
gab später die Hexerei zu. Alizon, ihre Grossmutter Elizabeth Southerns alias Old
oder Mother Demdike, Anne Whittle alias Chattox sowie deren Tochter Anne
Redferne wurden als der Hexerei verdächtig nach Lancaster ins Gefängnis
geschickt, um dort vor Gericht, den so genannten Assizes, zu erscheinen. Diese
erste Gruppe von Beschuldigten gab die Hexerei freiwillig zu. Ob diese Geständnisse

durch Drohungen5, Unwissen, welche Konsequenzen eine solche Aussage
nach sich zieht, durch die Überzeugung, tatsächlich über besondere, magische

Kräfte zu verfügen, oder die Gelegenheit als sozial randständige Bettlerinnen einmal

im Zentrum der Aufmerksamkeit zu stehen, zustande kamen, lässt sich nicht
mehr eruieren. Damit fängt die Geschichte aber erst an: Am Karfreitag desselben
Jahres fand ein Treffen von Freunden und Verwandten der Gefangenen im Malkin
Tower – der Wohnstätte der Devices – statt. Roger Nowell, der für das Gebiet
zuständige Justice of the Peace6, interpretierte dieses Treffen als Hexensabbat und
Verschwörung mit dem Zweck, die bereits Inhaftierten aus dem Gefängnis in der
Burg von Lancaster zu befreien. Das Ausmass der Hexenverfolgung hing auch

stark von den lokalen Magistraten ab, manche Justices of the Peace waren
überzeugt vonHexerei und verfolgten diese stark. Andere waren skeptischer eingestellt
und gingen Hexereiverdächtigungen darum nicht oder eher nachlässig nach.7 Mit
Roger Nowell hatte 1612 in Pendle Forest ein Magistrat, der vom Wirken von
Hexerei überzeugt war, das Sagen.

Als Hauptbelastungszeugin des Prozesses im August 1612 diente Jennet, die
neunjährige Tochter von Elizabeth Device, die auch die Teilnehmenden des

Karfreitagstreffens benannte. Nicht alle der Hexereiangeklagten bekannten sich schuldig.

Unter denen, die auf nicht schuldig plädierten, sticht besonders Alice Nutter
hervor, die sich von ihrem sozialen Hintergrund von den anderen Angeklagten
abhob, weil sie vermögend war. Neun der zehn Angeklagten wurden zum Tode
verurteilt, darunter die Mitglieder der Familien Device und Whittle ebenso wie
Alice Nutter.8

Auf den ersten Blick handelt es sich bei den Pendle Witches um einen gewöhnlichen

Hexenprozess, denn die Aussagen der Hexen enthielten Standardmotive.
Dennoch gab es einige unübliche Umstände in dem Prozess. Ungewöhnlich war,
dass so viele Hexen auf einmal verurteilt und gehenkt wurden. Zudem erschien
1613 mit Thomas Potts The Wonderfull Discoverie of Witches in the Countie of
Lancaster ein Bericht des Prozesses mit zusammengefassten Aussagen der Ange-



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

Abbildung 2: Titelblatt von Potts The Wonderfull Discoverie
of Witches in the Countie of Lancaster

klagten. Potts begleitete den Fall als Gerichtsschreiber. Seinem Bericht ist es zu
verdanken, dass es sich dabei um einen der am besten dokumentierten Hexenprozesse

4

Englands handelt.
Eine weitere Besonderheit des Prozesses stellt der Verdacht des Sabbats durch

das Karfreitagstreffen im Malkin Tower dar, ansonsten wird der Tatbestand des

Hexensabbats in englischen Prozessen kaum erwähnt.9

Zwischen dem englischen und kontinentaleuropäischen Hexenglauben sind
einige Unterschiede festzuhalten. Eine Besonderheit des englischen Hexenglaubens

ist der Familiar, der in dieser Form im kontinentaleuropäischen Hexenglauben

nicht vorkommt. Der Familiar ist eine Art Hilfsgeist, der gerne in Tiergestalt
auftritt und Schandtaten auf Befehl der Hexe ausführt. Er fungiert als eine Art
Versinnbildlichung der Verbindung der Hexe zur Natur und deren Beherrschung.
Die Geistlichen nahmen an, dass der Teufel der Hexe bei Vertragsabschluss einen
Familiar stiftete. Die Hexen, so ging die Überzeugung, hatten eine Warze oder
Zitze, um den Geist mit ihrem eigenen Blut zu säugen.10

Trotz des Wechsels zum Protestantismus war ein Nachleben von Elementen
katholischer Volksfrömmigkeit in protestantischem Gebieten da. Diese Formen
wurden teilweise als Hexerei verstanden. So lässt sich in England um 1600 bei
Hexereivorwürfen und -prozessen immer wieder ein Mitschwingen des Unterschieds
zwischen Katholizismus und Protestantismus feststellen. Ein Fall ist überliefert, bei
dem ein Familiar seiner Hexe das Beten nur auf Lateinisch erlaubte.11 Latein dient
auch dazu,eineAura desMagischen zukreieren.DasZusammenfallen oder
Zusammenspiel von Katholizismus und Hexerei lässt sich auch bei den Pendle Hexen
nachweisen, wie ein «Zauberspruch» von Anne Whittle alias Chattox belegt:

«Three biters hast thou bitten
The Hart, ill Eye, ill Tonge,
Three bittershall be thy Boote,
Father, Sonne and Holy GhostA Gods name,
Fiue Paternosters, fiue Auies
And a Creede,
in Worshipof fiue wounds of our Lord»12



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

Dieser vermeintliche «Zauberspruch» verrät in den verwendeten Begriffen
mehrfach seine Herkunft aus der katholischen Überlieferung. Laut der Historikerin

Diane Purkiss handelt es sich dabei um ein Gebet, das zu Beginn des 16.
Jahrhunderts bei Kinderkrankheiten aufgesagt wurde. Das Nachleben katholischer
Glaubensformen überrascht nicht, denn Lancaster County kannte um 1600 noch
einen relativ starken katholischen Einfluss, wie er sich in diesem Zauberspruch
ausdrückt, der auf katholische Liturgien und Sprüche zurückging, aber im Laufe
der Zeit verändert wurde. Es ist unklar, wer wie verändernd eingegriffen hat: Die
Devices, die Whittles, die verschiedenen Verfasser der zahlreichen Pamphlete zu
dem Fall oder der Gerichtsschreiber Potts. Das Publikum erwartete scheinbar im
Zusammenhang mit Hexen verdrehte, veränderte katholische Gebete auf Latein,
die als Zaubersprüche verstanden wurden. So besteht eventuell die Möglichkeit,
dass diese Zaubersprüche den vermeintlichen Hexen in den Mund gelegt wurden,
um die Erwartungshaltung des Lesepublikums zu befriedigen.13 Es darf nicht
vergessen gehen, dass Hexenprozesse und die sie begleitenden Pamphlete auch eine
Art Gaudi für die Bevölkerung darstellten. Viele reisten an, um die Verdächtigten
im Gefängnis zu sehen und zu triezen. Dies diente wohl als eine Art Katharsis der
eigenen Ängste.14

5

The most dangerous and malitious witch15

Unter den Angeklagten stechen einige hervor. Einerseits ist das Alice Nutter,
die sich als vermögende Witwe von den anderen Angeklagten unterscheidet und
nicht so recht in die ganze Gruppe passen will. Das ist mit ein Grund, weshalb sie

in den verschiedenen, späteren Bearbeitungen des Stoffes oft eine zentrale Rolle
spielt, sei es als treibende Kraft des Bösen oder als Anhängerin der alten, katholischen

Religion, die schweigen muss zu den Hexereivorwürfen, um ihre Glaubensgenossen

nicht zu verraten. Die andere Auffälligkeit betrifft die Familien Device
and Whittle, die sich gegenseitig der Hexerei bezichtigten, was zeigt, dass sie Rivalen

im Feldder Hexereioder des Cunning waren. DurchdieAndrohung von Hexerei,

konnte man scheinbar im ersten Viertel des 17. Jahrhunderts in Pendle Forest
seinen Lebensunterhalt bestreiten.16 Dazu muss man einiges über die sozio-
ökonomischen Begebenheiten des Gebietes wissen. Pendle Forest war um 1600 eine
arme Region. Die Bezeichnung als Wald ist irreführend, denn in der Gegend gibt
es keinen nennenswerten Wald. Zudem ist dasLand eher unfruchtbar und deshalb
ungeeignet für Getreideanbau. Um 1600 waren vor allem Weide- und Milchwirtschaft

verbreitet. Nicht nur Menschen, auch Vieh galt als beliebtes Ziel verärgerter
Hexen. Kühe waren zur damaligen Zeit ein wertvoller Besitz, was deren Verlust
für die Besitzer zu einer durchaus dramatischen Begebenheit machte.17

Im 16. und frühen 17. Jahrhundert kannte die Region zudem ein markantes
Bevölkerungswachstum, was sich auch in vermehrter Armut ausdrückte. Um die
Finanzen aufzubessern, waren unterschiedliche Formen von Heimarbeit verbreitet:



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

Brauen, Gerben, vor allem aber das Weben von grobem Wolltuch. Hier waren
oftmals

6

die Ärmsten und Jüngsten der Gesellschaft eingebunden. Einige Mitglieder
der Familie Device scheinen hauptsächlich vom Betteln gelebt zu haben, dieser
Umstand belegt, dass um 1600 in der Region eine Unterschicht existierte.18

Die gegenseitigen Beschuldigungen der Hexerei zwischen Chattox und Demdike

und ihren jeweiligen Angehörigen deuten darauf hin, dass eine Rivalität
zwischen den beiden Familien bestand. Einige der Angeklagten scheinen auch aktiv
an ihrer Einschätzung als Hexen gearbeitet zu haben, darunter Chattox, Demdike,
Elizabeth und Alizon Device, respektive waren selbst davon überzeugt, gewisse
Fähigkeiten zu haben.19 Die Ängste vor Zaubereiund ihrer schädigenden Wirkung
machten auch vor den beiden Familien selbstnicht Halt: Demdikes Schwiegersohn
zahlte bis zu seinem Tod Chattox jährlich eine bestimmte Menge an Lebensmitteln,

damit ihm und seiner Familie nichts geschah.20

Vor allem Demdike und Chattox, die je als Vorsteherinnen ihrer Familie galten,

arbeiteten aktiv an ihrem Ruf als Hexen. Durch Betteln und Drohen konnten
sie ihren Lebensunterhalt bestreiten. In Bezug auf historische Hexerei wird allgemein

angenommen, dass der Ruf der Hexerei etwas sei, was Frauen mit nachteiliger

Wirkung nachgesagt wird, so dass ihnen dadurch die Herrschaft über das

eigene Leben entzogen werde. Selten wird über historische Hexen und Handlungsmacht

nachgedacht. Handlungsmacht in diesem Zusammenhang als die Möglichkeit

verstanden, das eigene Leben und die eigene Lebensgeschichte aktiv zu
formen. Dabei gab es durchaus die Möglichkeit, dass die Zuschreibung als Hexe auch
der Selbststilisierung diente. Es gab Frauen, die eine soziale Identität als
Anwenderinnen von Magie – als Hexe – suchten und fanden.21 Diesen Umstand belegt
gerade auch der Fall der Pendle Witches.

Throughout Pendle Forest I’m known as a cunning woman,
and she who has the power to bless may also curse22

Gewisse Krankheiten, Unfälle und Unglücksfälle wurden gerne auf das Wirken

von Hexerei zurückgeführt. Um herauszufinden, wer dahinter stand, suchte
man Hilfe bei spezialisierten Leuten, die im gesamten europäischen Raum
nachweisbar und unter unterschiedlichen Namen bekannt sind: Es sind die so genannten

Cunning Men oder Women, auf Deutsch als Hexenbanner, auf Französisch als
désensorcelleurs oder contresorciers bekannt.23 Dabei handelt es sich um eine
Sammelbezeichnung, ebenfalls verbreitet ist die eher problematische Bezeichnung
als weisse Hexen. Die Spezialität dieser Leute wardas Erkennender Ursachen von
Krankheiten und Unglücksfällen. Diesen Personen wurde nachgesagt, Hexen
erkennen und entlarven sowie Verhexte heilen zu können. Innerhalb der dörflichen

Gemeinschaft kam zum Teil dem Cunning Folk eine wichtige Rolle zu. Es
wurde bei Spannungen und Streitfällen konsultiert und war eine Art soziale
ExpertInnen und MediatorInnen, die oftmals auch als HeilerInnen geschätzt



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

waren. Zugleich wurden sie als betrügerische Trickster betrachtet und gefürchtet,
denen teilweise eine marginalisierte Rolle in der dörflichen Gemeinschaft zukam.
Zudem ist keine scharfe Trennlinie zwischen den Techniken der Cunning Craft
und der Hexerei auszumachen.24

Meist war beim Cunning Folk eine Spezialisierung im Wirkungsbereich
festzustellen: Verlorene und gestohlene Gegenstände finden, Kartenlesen oder Liebeszauber

waren typisch Betätigungsfelder. Die von Cunning Women bedienten Felder

betrafen oft als weiblich geltende Bereiche undTätigkeiten wieKräuterwissen,
Liebeszauber und Wahrsagen. Die Suche nach Reichtum und verlorenen Gütern
waren eher Spezialisierungen von Cunning Men. Insgesamt sind mehr Männer als
Frauen als Cunning Folk bekannt. Die Fähigkeit des Cunning galt oft als erblich
und wurde innerhalb von Familien weitergegeben. Dies deckt sich mit der verbreiteten

Vorstellung, dass Hexerei in der Familie weitergegeben werde. Ebenso
verbreitet war die Vorstellung, dass Hexerei erlernt werde. Wer sich in der Nähe einer
bekannten Hexe aufhalte, habe in dieser Lesart eher die Möglichkeit, dieses Wissen

zu erlernen. Hexerei wurde als im Blut eingeschrieben verstanden. Diese
Vorstellung hat damit zu tun, dass als eines der Mittel, einen Hexenfluch zu brechen,
galt, die Hexe so zu verletzen, dass sie blutete. Diese Praxis lässt sich in England
seit dem 13. Jahrhundert feststellen und lebte weiter bis ins 19. Jahrhundert. Die
angenommene «Erblichkeit» der Hexerei kann erklären helfen, weshalb nicht jede
arme, alte Frau als Hexe galt. Einerseits zählte die Blutsverwandtschaft mit einer
Hexe als starker Hinweis, andererseits konnten gewisse Eigenschaften und
bestimmte Verhaltensmuster entsprechende Anschuldigungen beschleunigen.25

Denn mit dem Label Hexe hatten vor allem Frauen zu kämpfen, die die soziale
Ordnung störten, so schreibt die Historikerin Christina Larner: «The cursing and
bewitching women were the female equivalent of violent males. They were the
disturbers of the social order, they were those who could not easily cooperate with
others; they were aggressive.»26 Verfluchen und scharfeWorte waren wohl eher die
Domäne der Frauen, während Männer tendenziell in ähnlichen Konfliktsituationen

die Fäuste oder Waffen sprechen liessen.

In der Erforschung der Hexenverfolgung war das Cunning Folk lange vernachlässigt

worden. Das ist insofern interessant, da in den 1970er Jahren weite Teile der
Historikerzunft und der Bevölkerung davon überzeugt waren, dass die als Hexen
verfolgten Frauen weise, medizinkundige Heilerinnen waren.27 Eine Vorstellung,
die letztlich nur als Mythos zu betrachten ist. Zu Beginn der 1970er Jahren rückte
das Cunning Folk und seine Rolle bei der Hexenverfolgung aber mehr ins
Zentrum durch die Studien von Alan MacFarlane Witchcraft in Tudor and Stuart
England 1970) und Keith Thomas Religion and the Decline of Magic 1971), die
sozio-ökonomische Faktoren stark berücksichtigten. Sie konnten nachweisen, dass

Hexereiverdächtigungen nicht von aussen kamen, sondern innerhalb der
Dorfgemeinschaften entstanden. Sie sind als Ausdruck ungelöster Konflikte unter Nachbarn

und in der Dorfgemeinschaft zu verstehen. Das Cunning Folk spielte bei
diesem Prozess eine wichtige Rolle als ExpertInnen für die Entdeckung und Auf-

7



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

hebung von Hexerei. Ein Schema, das sich in manchen Prozessakten nachweisen
lässt, aber längst nicht immer da sein muss, kann folgendermassen nachgezeichnet
werden: Die «Hexe» bittet um einen Gefallen oder Almosen, was ihr verwehrt
wird.Durch die Verweigerung dieser Gabe fühlt sich das angehende) Opfer unter
Umständen schuldig, worauf allfällig resultierende Beschwerden, Krankheiten in
Haus und Hof auf das schädigende Wirken der abgewiesenen Person geschoben

werden. Das eigene schlechte Gewissen wird auf die Person übertragen. In der
Regel kennen sich also die Hexe und ihr vermeintliches Opfer, sie sind Nachbarn.
Aber sie stehen nicht auf dem gleichen sozialen Niveau. Es ist kein Kampf
zwischen

8

Arm und Reich, sondern zwischen sehr arm und arm. Zwischen denen, die
für ihren Lebensunterhalt aufs Betteln angewiesen sind und denen, die ihr Leben
gerade so fristen können, denen das Abgeben von Almosen oder Spenden aber
Mühe bereitet, weil es die eigene Subsistenzbasis beeinträchtigen könnte.

Dieses Muster ist auch im Zusammenhang mit dem Wechsel vom Katholizismus

zum Protestantismus zu interpretieren. War im katholischen Glauben das

Geben von Almosen eine Pflicht, entwickelte der Protestantismus eine andere
Deutung von Armut und Almosenpflicht: Armut galt nun als selbstverschuldeter
Makel. Arme Leute musstennichtmehrunterstützt werden. Dieses Deutungsmuster

hat Keith Thomas in Religion and the Decline of Magic aus Prozessmaterialien
herausgelesen. In diesem Werk arbeitet er auch deutlich heraus, dass im England
in der Frühen Neuzeit unterschiedliche Magievorstellungen nebeneinander
verbreitet waren. Die Elite diskutierte die kontinentaleuropäischen Hexereitheorien,
die Magie als Häresie und einen Pakt mit dem Teufel verstand. Im Volk waren
andere Ängste verbreitet. Schadenzauber wurdeeingesetzt um denNachbarn, Tieren

oder der Ernte zu schaden.28

She was more cunning then any29

In England lassen sich zwei unterschiedliche, voneinander unabhängige Weisse-

Hexen-Traditionen nachweisen, eine ist alt und befindet sich am Serbeln, dabei
handelt es sich um das Cunning Folk. Die andere Tradition ist jung und ein
Produkt des 20. Jahrhunderts. Diese Tradition ist aber sehr aktiv, bekannt ist sie unter
dem Namen Wicca oder neue Hexen.30 Bei Wicca handelt es sich um die einzige
Religion, die England der Welt geschenkt hat, wie Ronald Hutton in seinem diese
Entwicklungsgeschichte aufarbeitenden Buch The Triumph of the Moon 1999)
geschrieben hat.31 Cunning Men oder Women tauchen als VorläuferInnen bei
Wicca in England immer wieder auf. Insbesondere Solitary Witches, die also nicht
in einen Coven Kreis, Gemeinschaft) eingebunden sind, beziehen sich auf eine
solche Tradition, um die eigene religiöse Praxis zu legitimieren. Da im 18. und 19.

Jahrhundert einzelne Cunning Men und Women recht grosse Popularität genossen

und zahlreiche Quellen über sie und ihr Leben vorhanden sind, erstaunt es

nicht, dass einzelne prominente Figuren teilweise den neuen Hexen als historische



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

Identifikationsfiguren dienen.32 Das Cunning Folk wird in dieser Lesart zu weissen

Hexen, also dem, was die neuen Hexen heute sein wollen. Aber zahlreiche
Quellen über das Cunning Folk vom ausgehenden Mittelalter bis ins frühe 20.

Jahrhundert zeigen, dass eine Gleichsetzung des Cunning Folks mit den weissen

Hexen nurbedingt möglich ist. DieLeute, die als CunningFolk tätig waren, teilten
gewisse Riten oder Praktiken beim Ausüben ihres «Berufs» Diese Rituale waren
von praktischem Charakter und wurden allein ausgeführt, dazu brauchte es

keinen Coven. Viele der Rituale waren Überbleibsel der «alten Religion» damit war
aber eben nicht ein vorchristlicher Kult gemeint, sondern Formen der katholischen
Volksfrömmigkeit. 33

Die Basis, um das Cunning Folk als Anhänger eines alten Kultes und als
heilkundige weisse Hexen zu betrachten, ist eher dünn, dennoch wird in dermodernen
Hexerei vor allem in England immer wieder Bezug auf das Cunning Folk genommen,

die dann nicht als Gegner der Hexen, sondern als weise Frauen und Männer
und damit als Vorfahren gelten. In der Bewerbung ihres Buches Daughters of the

Witching Hill zeigt Mary Sharratt Mother Demdike als 80-jährige Cunning
Woman und Anführerin einer weissen Hexenfamilie:

«As Isought touncover the bones ofher story, I was drawn into a new world of mystery andmagic.
Every stereotype I’d held of historical witches and cunning folk was dashed to pieces. Mother
Demdike became a true presence, a shining light in my life. An ancestor of my heart, if not my
blood.»34

Diese Aussage der Autorin führt vor Augen, dass eine Aufwertung der historischen

Hexe stattfindet. Sie ist nicht einfach ein Opfer, sondern liefert Inspiration.
Sie wird mit ihrem vermeintlichen) Wissen um Magie zu einem Vorbild und auch

zur Vorläuferin der Autorin. In dieser Evokation von Mother Demdike wird eine
Betonung des Lokalen und der natürlichen Magie aus der Landschaft erreicht,
wodurch ein Gefühl der Vergangenheit und Kontinuität entstehen soll.35

9

They care only for the dread and mysterious power they possess36

1845 wurde Thomas Potts’ Bericht The Wonderfull Discoverie of Witchcraft in
the Countie of Lancaster durch die in der Gegend ansässige Chetham Society neu
aufgelegt. Der Autor William Harrison Ainsworth war mit James Crossley, dem
Herausgeber von Potts Werk, befreundet. Ainsworth faszinierte die Geschichte
der Pendle Witches, Crossley soll ihn zur Niederschrift des Romans The
LancashireWitches angeregt haben, jedenfalls ist ihm der Roman gewidmet. The
Lancashire Witches ist ab 1844 in der Sunday Times als Fortsetzungsroman erschienen,

1849 erfolgte eine erste Veröffentlichung. Eine illustrierte Ausgabe erschien
dann 1854 bei Routledge.37

Der Roman gliedert sich in drei Teile oder Bücher und trägt den Untertitel A
Romance of the Pendle Forest, womit deutlich wird, dass es sich um eine unglück-



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

lich ausgehende) Liebesgeschichte handelt. Der Roman ist eine Mischung aus Fakten

10

und Fiktion. Ainsworth verfolgt mit dem Roman gleich drei Dinge aufs Mal.
Er will «merry, old England» feiern, die Landschaft, Gebäude und Traditionen
von Lancashire aufzeichnen sowie eine schaurige, sprich «gothic» Version eines
historisch verbürgten Gerichtsfalls erzählen.38 Die gothic novel respektive der
Schauerroman gilt oft als Vorläufer des historischen Romans, indem er sich auf
eine Vergangenheit bezieht, die irrationalund erschreckend ist, die von übernatürlichen

Ereignissen und Sagen geprägt wird. Verfallene Ruinen und verwunschene
Schlösser sind zentrale Bestandteile dieser Art von Literatur. Es geht nicht um
eine historisch genaue, überprüfbare Darstellung der Vergangenheit, sondern es

wird versucht, eine von Emotionen geprägte Verbindung herzustellen.39

In den 1840er und 50er Jahren war zudem der Antiquarianism40 auf seinem
Höhepunkt, Ainsworths Roman ist in der Feier der Gebräuche Lancashires deutlich

ein Kind seiner Zeit. Er istes auch, wasdasdarin enthalteneHexenbild angeht.
Es findet eine Romantisierung der Hexestatt. Alizon Device, die mit 16 Jahrenals
selbstbezichtigte Hexe gehängt wurde, wird hier zu einer schönen, romantischen
und tragischen Heldin,die an Liebe stirbt,bevordasSchicksal inFormdes Gerichts
zuschlagen kann. Ebenso wird Alice Nutter zu einer attraktiven, kinderlosen
Witwe und Hexe, die realisiert, dass Alizon Device ihre von Demdike gestohlene
Tochter ist.41 Daraufhin bereut sie ihr Leben als Hexe und kann geläutert sterben.
Bei Alizon ist überhaupt unklar, ob sie eine Hexe ist, denn in der Sabbatszene in
der verfallenen, schaurigenAbtei von Whalley gelingt es nicht, sie in den Kreis der
Hexen aufzunehmen und zu einer der ihren zu machen. Alice Nutter eignet sich
ebenfalls als positives Rollenmodell, weil sie ihre Hexenvergangenheit bereut und
ähnlich wie ihre Tochter eine fromme Frau wird, die von Machtansprüchen und

Abbildung 3: Die beiden Hexentypen –
jung und attraktiv oder alt und hässlich – bei Ainsworth



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

ähnlichen als unweiblich verstandenen Wünschen Abstand nimmt42. Beide
entsprechen positiven Weiblichkeitsmodellen, die mit der Vorstellung der idealen
Frau in der Mitte des 19. Jahrhunderts in Einklang stehen. Hier zeigt sich die
Tendenz, dass eine Aneignung derHexe unter der Prämisse eines konstruierten
Weiblichkeitsideals geschieht. Im Falle von Alizon Device hat die Romanfigur mit der
historischen Person ausser dem Namen kaum mehr etwas gemeinsam, sie wird auf
Tugend zu Recht gestutzt und damit ihrer kurzen Biographie beraubt.43

Es gibt aber auch andere Hexenbilder in dem Roman, bei denen das Dämonische

und Hässliche überdeutlich werden. Die beiden alten Frauen Demdike und
Chattox sind in ihrer Hässlichkeit wahre Karikaturen von Hexen: «The face was at
once hideous and fantastic – the eyes set across44 – the mouth awry – the right
cheek marked by a mole shining with black hair, and horrible from its contrast to
the rest of the visage, and the brow branded as if by a streak of blood.»45 Das gilt
in stärkerem Masse für Demdike, deren Aussehen auch die Geschlechtergrenzen
sprengt, da sie breitschultrig wie ein Mann ist. Sie erklärt selbst, sie wolle gefürchtet

werden wegen ihres Aussehens und ihr Lebenszweck sei das Plagen der
Menschheit, sie herrsche wie eine Königin über die Gegend.46 Ihre Macht äussert

sich nicht in Reichtum, sondern darin, dass die Menschen in beständiger Furcht
vor ihr und ihrer Rache leben. So erklärt der Familiar von Alice Nutter das Leben
von Demdike und Chattox in grosser Armut, ist doch der Teufel dafür bekannt,
mit dem Versprechen von Reichtümern die Leute zu ködern47, mit ihrem Willen
nach Macht: «They care neither for splendid mansions, nor wealth, nor youth, nor
beauty. If they did, they could have them all. They care only for the dread and
mysterious power they possess, to be able to fascinate with a glance, to transfix by
a gesture, to inflict strange ailments by a word, and to kill by a curse.»48 Die Hexen
halten die Macht in dem Roman, sie können wüten und töten, wie es ihnen gerade
gefällt und es der Handlung des Romans zugute kommt.

Bevor aber im Roman das Wirken der Hexen so deutlich zu Tage tritt, wird
zuerst gegen die Hexerei und ihre Wirksamkeit argumentiert. Diese Haltung
vertreten die beiden Adligen Assheton in vor)aufklärerischer Manier und Alice Nutter,

um ihre Hexennatur zu verbergen. Sie deutet den Tod ihres Mannes, den viele
mit dem Wirken von Hexerei erklären, rationalistisch: «Alas, poor man! he died
from hard riding, after hard drinking. That was the only witchcraft in his case.»49

Es ist nicht Hexerei, die zu seinem Ende geführt hat, sondern eine ungesunde
Lebensführung. Doch im Laufe des ersten Buches wird deutlich, dass es tatsächlich

Hexen gibt, auf deren Konto alle möglichen Schandtaten gehen. Bei
Ainsworth lassen sich zwei Typen von Hexen unterscheiden: Einerseits gibt es die schönen,

romantischen Hexen, die von ihrem magischen Wesen und ihrer Macht
absehen, andererseits sind böse, negativ gezeichnete Hexen präsent, diese erkennt
man sofort an ihrer Hässlichkeit – sei sie durch Alter oder durch körperliche
Behinderung verursacht. So ist Jennet, wegen deren Aussage die Beschuldigten
des Sabbats überführt und zum Tode verurteilt wurden, ein buckliges, kleinwüchsiges,

seit früher Kindheit den Kräften des Bösen verfallenes Mädchen, dessen

11



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

Wirken – Zauberei – zum Tod der meisten Personen führt. Sie verzaubert Richard
Assheton, die Liebe Alizons, auf den Tod und belastet durch ihre Aussagen die
anderen Hexen. Sie ist die einzige der Hexen, die nach den Ereignissen von 1612

noch lebt: «Jennet escaped, to the dismay of Master Potts, who feared she would
wreak her threatened vengeance upon him. And indeed, he did suffer from aches

and cramps, which he attributed to her; but which were more reasonably supposed
to beowing to rheum caught in the marshesof Pendle Forest.»50 Wiezu Beginn des

Romans wird hier wiederum an der Wirksamkeit von Hexerei gezweifelt, es sind
natürliche Ursachen, welche die gesundheitlichen Leiden von Potts erklären. Mit
dieser hexereikritischen Note endet der Roman aber noch nicht:

12

«Ever since then witchcraft has taken a new form with the ladies of the county – though their
fascination and spells are as potent as ever. Few can now escape them, – few desire to do so. But
to allwho are afraid of a brighteyeand a blooming cheek,and whodesire to adhere to abachelor’s
condition – to suchIshould say, ‹Beware of the Lancashire Witches!›»51

Hexerei ist nur mehr das attraktive Aussehen, mit dem die Frauen der Region
jeden Mann zu bezaubern vermögen. Seit dem ausgehenden18. Jahrhundert waren
nämlich die Lancashire Witches zu einem Synonym für die Bewohnerinnen der
Gegend geworden, deren Schönheitweitherum gelobt wurde.52 Die Interpretation,
dass die Hexerei hauptsächlich mit dem attraktiven, bezaubernden Aussehen zu
tun hat, wird in Ainsworths Roman deutlich. König Jakob I.53 spricht in diesem
Sinn über Alizon: «‹I affirm he is bewitchit,› continued the King: ‹and wha sae

likely to do it as the glamouring hizzie that has ensnared him?›»54 Die ursprüngliche

Bedeutung des Wortes «glamour» als Magie oder Zauber ist ersetzt worden
durch die Vorstellung einer oberflächlichen oder körperlichen Anziehungskraft
von Weiblichkeit. Diese Entwicklung setzt eine Verbindung von Magie und
weiblicher Schönheit voraus. In einer solchen Lesart gilt Weiblichkeit als oberflächlicher

und täuschender Zauber.55

Man kann das Buch und sein Hexenbild aber durchaus auch gegen den Strich
lesen, wenn Alice Nutter gegen Ende des Buches, als sie der Magie abgeschworen

hat, von ihrem Familiar aufgesucht wird, der sie beschwört, ihre alten Kräfte
wiederanzunehmen: «Shake off this weakness and be yourself again.»56 Aus moderner

und feministisch geprägter Warte liest man die Stelle so, dass sie durch den
Verzicht auf Magie ihrer eigentlichen Natur und Macht entsagt hat, um sich einem
einschränkenden, auf Tugend und Frömmigkeit abzielenden Weiblichkeitsideal zu
unterwerfen.

They’re an evil sisterhood57

Bei Mist over Pendle 1951) handelt es sich um das erste Buch von Robert Neill.
Zwischen den 1950er und 1970er Jahren gehörte er zu Englands erfolgreichsten



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

Autoren historischer Romane. Mehrere seiner Romane behandeln ebenfalls
okkulte Themen.58 In Mist over Pendle erzählt er die Vorgeschichte zum von Thomas

Potts angefertigten Bericht. Potts ist auch der Roman gewidmet.
Hauptperson ist die junge Margery, eine entfernte Verwandte von Roger

Nowell, die von ihren Geschwistern nach Pendle Forest verbannt wird, damit sie

sich nicht länger mit der altklugen, überschlauen Schwester befassen müssen.

PendleForest wirdals Ort mit vielen Geheimnisse– vor allem schrecklicher Natur
– und als ein Nest voller Hexen dargestellt.

Mit dem Erscheinungsjahr 1951 trennen dieses Werk über 100 Jahre von
Ainsworth’ eher mit einer romantischen und schaurigen Grundhaltung verfassten
Roman. Die Hexen werden hier auch anders dargestellt. Soziale Aspekte finden
Eingang. Es wird im Laufe des Textes klar, dass die Devices arm sind und der
unterstensozialen Schichtangehören,davon legtauch ihre Behausung Zeugnis ab:
«Whatever the Demdikes might be, the Malkin Tower was testimony to their
poverty and squalor.»59 Dennoch gelten die Frauen als Hexen, nicht nur von ihrer
Umwelt werden sie als solche eingeschätzt, auch sie sind überzeugt, über magische

Kräfte zu verfügen und sie werden als eine verschworene Gemeinschaft
wahrgenommen:

«These women, Roger, are what I’ve called them – a sisterhood. If they have not the powers that
Baldwin* supposes, at least they think they have. In that they’re at one withBaldwin.I don’t doubt
that this Alizon trulysupposes that theDemdike struck Mitton down– and I don’t doubt that the
Demdike supposes it, aye and willed it too. They’re an evil sisterhood, Roger, and dangerous.
They think they can kill, and, believing that, theysometimes do kill. Killing’snoneso hardwhen
your victim’scrazedwith fear.»60

Vor allem die Furcht vor der Familie von Demdike ist gross, deren Zorn wird
gefürchtet, so dass ihnen trotz ihrer Randständigkeit mit Furcht und einem gewissen

Mass an Respekt begegnet wird. Margery beschäftigt sich hin und wieder mit
der von ihrer Familie vernachlässigten Jennet, die ihr aber in ihrer Intelligenz und
Sprunghaftigkeit unheimlich ist, damit aber Ähnlichkeit mit ihr selbst aufweist, ist
sie doch aus ähnlichen Gründen von ihren Geschwistern nach Pendle Forest
verbannt worden. Jennet berichtet über die Spannungzwischen ihrerFamilie und den

13

Baldwins, die mit dem angedrohten Beten von Old Demdike endete:

«‹Granny said she’d pray for him.› ‹She’d what?› ‹Pray still and loud, was what she said. She did,
too.› The chill that lurked in Pendle swept over Margery again. She was getting to know it now,
and to hate it. What tale was this that [ sic!] child was [sic!] telling? Grannymust be old Demdike,
the woman of the Malkin Tower. Prayer by Demdike? What sort of Prayer, and to Whom?»61

Was mit diesen Gebeten gemeint ist, bleibt unklar. Betet Demdike alte katholische

Gebete aus ihrer Jugend auf Latein oder satanische Beschwörungen? Mit
den Gebeten wird auf das verbürgte Verweilen katholischer Glaubenszeugnisse in
Lancashire und die beiden im Bericht von Potts überlieferten entsprechenden
Gebete oder Zaubersprüche von Demdike und Chattox hingewiesen. Hexerei ist



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

zu Beginndes Romans etwas, woran Hexen und Behexte glauben, das ohne Zutun
von aussen seine schädliche Wirkung entfaltet; das Wissen darum reicht, um eine
Wirkungauszulösen. Dennochwird im Laufe des Romans ein anderes Gesicht der
Hexerei entwickelt. Margery entdeckt nämlich auf einem Ausflug einen Pflanzblätz

14

mit einerverdächtigen Pflanze:«She bentdownand picked one of the shining
fruits. [...] Her fingers felt sticky from the juice, and she put them thoughtlessly into
her mouth to lick them clean. She spat viciously as an acrid bitterness assailed her
tongue. She spat again, and her tongue was dry and numbed».62 Bei Nachforschungen

in einem Kräuterbuch lernt sie, dass es sich bei der Pflanze um die giftige
Tollkirsche handelt.

«This plant with the purple flowers, she read, was known to some as Atropos; and that startled
her, as well it might. For she had learning enough to know that the Fates are Three. The first is
Clotho, who spins the thread of life; the second is Lachesis, who measures the length that each
shall have; and the third is Atropos – who cuts the thread of life. [...] This plant, it seemed, was
known best to the Italians, a people famed for their subtle skill with poisons. [...]But the Italians
had another use for thisplant, and astrange one. Their ladies would squeeze these shining fruits,
and run drops of the juice into their eyes;which would then open wide, and become big,dark and
staring; and the Italians, who seemed to think that this enhanced the beauty of their ladies, had
therefore named thisplant, in their own tongue, La Bella Donna.» 63

Diese Entdeckung vermittelt der Geschichte der durch Hexerei verursachten
Todesfälle eine neue Dimension und eine rationale Erklärung, es sind nicht mehr
unerklärliche, unnachweisbare Kräfte am Werk, sondern mit der Tollkirsche eine
als Gift-, Hexen- sowie als Schönheitsmittel berühmt-berüchtigte Pflanze. Spätestens

mit Jules Michelets La Sorcière 1862), daseines der viel gelesenen Bücher des

19. Jahrhunderts darstellt, wardieVerbindung von Hexenund grossem Heilwissen
verbreitet. In Michelets Vorstellung handelt es sich bei der Hexenmedizin um eine
Pflanzenheilkunde, wobei besonders die Nachtschattengewächse, zu denen auch
die Tollkirsche gehört, Anwendung finden.64

Es stellt sich heraus, dass die Anführerin der Hexen Alice Nutter ist, die über
genügend Bildung verfügt, um die sinisteren Verwendungszwecke der Tollkirsche

aus einem Buch zu kennen. Sie gebietet über die anderen Hexen, die als
unwissend und böse dargestellt werden, und sich von ihr für ihr Vorhaben
einspannen lassen.65 Alice Nutter geht es darum, reicher zu werden und das soziale
Vorankommen ihres Sohnes zu fördern. Es werden hier also zwei unterschiedliche

Bilder von Hexen entworfen. Aufdereinen SeiteAlice Nutter, die dank ihrer
Bildung das Wissen und damit die Möglichkeit hat, ihre Ziele auch mit unlauteren

Mitteln voranzutreiben.Letztlich geht es ihr aber nicht unmittelbar um ihren
eigenen Gewinn, sie will die Stellung ihres Sohnes verbessern und dazu ist ihr
jedes Mittel recht. Der Titel der amerikanischen Ausgabe des Buches The
Elegant Witch betont die Rolle von Alice Nutter zusätzlich, sie erscheint zu Beginn
des Romans als Verkörperung der idealen Frau – elegant im Auftreten, effizient
in der Haushaltführung und der Erreichung ihrer Ziele; sie lässt Demdike gar
einen selbst gebackenen, vergifteten Apfelkuchen ins Gefängnis bringen, damit



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

diese sie durch ihre Aussagen nicht belastetkann.66 Siebedient sich der als Hexen
verschrienen Charaktere, um ein Klima der Angst aufzubauen, wo Gebete
tödliche Wirkung entfalten können. Das zweite Bild der Hexen entsteht durch die
Unterschichtsangehörigen, die zwar wie ihre Umwelt auch von ihren magischen
Kräften überzeugt sind, die aber letztlich als wirkungslos gezeigt werden. Die der
Hexerei zugeschriebenen Todesfälle werden in rationalistischer Manier als
Resultat des Einsatzes des Giftes der Tollkirsche gedeutet: Hexen mit
magischen Fähigkeiten oder besonderer Weisheit gibt es in dieser Version der Pendle

15

Witches nicht.

Daughters of the witching hill, we turned to magic67

Der Roman Daughtersof the Witching Hill ist 2010 erschienen. In derForm des

historischen Romans gibt Mary Sharratt ihre Version der Pendle Witches wieder.
Im Vergleich zu den beiden vorangehenden Romanen findet hier eine andere
Darstellung und eindeutig positive Interpretation der Hexen statt. Sie sind Opfer ihrer
Umwelt und der sozialen Umstände, zugleich werden sie als weise Frauen porträtiert

und als positive Identifikationsfiguren aufgebaut. Unter den AnhängerInnen
von Wicca gibt es unterschiedliche Zugänge zu den Pendle Witches.Teilweise werden

sie als Vorfahrinnen gesehen, aber ebenso oft findet keine direkte Identifikation

mit ihnen statt, da sie als Opfer der Hexenverfolgung und nicht als Anhängerinnen

einer Naturreligion verstanden werden.68 Ein Zwiespalt, den auch Sharratt
in ihrem Roman anspricht. Als die Gefangenen des Karfreitagstreffens im Malkin
Tower im Gefängnis in Lancaster ankommen, verstehen sie nicht, was ihnen
vorgeworfen wird und Alizon denkt bei sich: «The new prisoners seemed right maffled,

for they’d little enough clue what a coven of witches was supposed to be. Apart
from my family at Malkin Tower, none of them had dealings with charms or the
cunning craft.»69

Anhand des überlieferten Materials wird eine «moderne» Hexengeschichte
erzählt. Die Frauen sind unabhängig von männlicher Kontrolle und geben sich

ihrer Magie hin, die wie selbstverständlich oder naturgegeben zu ihnen kommt:

«So there we were, two women living in a tower, without father, husband, brother, or so to reign
us in. Daughters of the witching hill, we turned to magic. Consorted with imps and spirits. We
came into our powers, and they grew and grew till folk could not ignore the glimmer in Liza’s
wayward eyes, the fire that burned inside us both. The magic that runs in our blood.»70

Das Zitat zeigt eine weitere Besonderheit des aktuellen Hexenbildes, Hexe sein
ist etwas Natürliches, es liegt im Blut71 und vermag Macht zu geben. Damit greift
Sharratt auf ein Bild der Hexe zurück, das in den 1970er Jahren durch die zweite
Frauenbewegung grosse Popularität erlangte. In sehr ähnlichen Worten schildert
das WITCH-Manifest von 1968 das Hexensein:



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

16

«WITCH lives and laughs in every woman. […] If you area woman and dare to look within yourself,

you are a witch. You make your own rules. You are free andbeautiful. […] You are a Witch
by saying aloud ‹I am a Witch› three times, and thinking about that. You are a Witch by being
female, untamed, angry, joyous, and immortal.»72

Die Witch-Frauen nahmen mit ihrem Manifest zahlreiche Punkte des Hexenbildes

auf und sorgten für seine Weiterverbreitung. Hexe ist man durch sein
Geschlecht, das Nachdenken über die mit Weiblichkeit verbundenen Konnotationen

und die bewusste Entscheidung zum Hexe-Sein. Am zentralsten ist aber die
Benutzung der Hexe als Symbol für die freie, unabhängige Frau ausserhalb männlicher

Kontrolle.73

Zu Beginn des Romans nutzen Old Demdike und ihre Tochter Liza ihre Kräfte
und ihr Kräuterwissen nur nutzbringend. Es fällt aber auf, dass sie ihr Wissen sehr
oft für frauenspezifische, lies gynäkologische Behandlungen einsetzen. Zum
Zerwürfnis von Mother Demdike und Liza Southerns mit dem Sohn und Bruder
kommt es, als dessen Frau entdeckt, dass Liza mittels Kräutern die eigene Leibesfrucht

abgetrieben hat.74 Die Vorstellung, dass die Hexen, die in der Frühen Neuzeit

verfolgt wurden, medizinkundige, weise Frauen waren, kann man als eine Art
Mythos betrachten, der seinen Ausgang im 19. Jahrhundert nahm, wobei wiederum

Michelets La Sorcière mit derHexeals Vorläuferin des Arztesals Vorlage gilt,
die dann in der zweiten Frauenbewegung stark ausgebaut wurde, so dass in den
1970er Jahren die Gleichung Hexe als weise Frau und Heilerin/Hebamme weite
Anerkennung besass. Auch Mother Demdike wird als reproduktionstechnisch
versierte Heilerin porträtiert, rät sie doch der jungen Alice Nutter, wie sie die
eigene Fruchtbarkeit und die ihres viel älteren Mannes unterstützen kann, um den
gewünschten Nachwuchs zu gebären.75 Damit ist bei Sharratt der Grundstein für
eine Freundschaft zwischen den sehr unterschiedlichen Frauen gelegt. Dass diese
magischen Fähigkeitensichauch anderseinsetzen lassen, wird im Laufe des Textes
deutlich, als Mother Demdikes Jugendfreundin Chattox sie um Hilfe bittet, denn
ihre Tochter Annie ist vom Adligen Robert Assheton sexuell belästigt und
vergewaltigt worden.76 Chattox will diesen ein für alle Mal loswerden. Nach anfänglichem

Zögern vermittelt ihr Demdike das dafür notwendige Wissen:

«If there was one kind of justice for thehighand mighty,could there not be another justice for the
poor?Whatwas theuseof having thesepowers if I didn’tuse them to help my best friend’s daughter?

Indeed, such magic was theonly powera lowbornwomansuch as I could wield, the only way
retribution could be brought down upon Robert Assheton. How could I live with myself or ever
look Anne and her daughters in the eye again if I failed them now?»77

In ihren Überlegungen spielen zwei für das moderne Hexenbild zentrale
Elemente eine Rolle: Einerseits geht es um Gerechtigkeit, die durch das magische
Wissen auch für die sozial Benachteiligten möglich sein soll78, andererseits wird
die weibliche Solidarität und das sich gegen männliche Übergriffe Wehren betont.
Beides sind zentrale Bestandteile des aktuellen Hexenbildes; die Hexe wird von
einem Opfer oder der sexuell verführerischen Frau zu einer starken selbstbe-



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

stimmten Person, die für die Rechte der Frau – auch für eine von männlichen
Ansprüchen befreite Sexualität – eintritt.

Auch das von Keith Thomas 1970 betonte Schema, wie Hexereivorwürfe ablaufen

können, wird von Sharratt aufgegriffen. Besonders der Gegensatz zwischen
Protestantismus und Katholizismus wird betont, indem Alice Nutter eine Anhängerin

des alten, katholischen Glaubens ist. Aber auch Mother Demdike ist dem
katholischen Glauben verbunden: «My soul’s home was not with this harsh new
God, but instead I sought the solace of the Queen of Heaven and whispered the
Salve Regina in secret. Iswore tocling to the forbidden prayers till my dying day.»79

Dass es Maria ist, die Demdike anbetet, lässt auch die Deutungsweise offen, dass

Demdike eigentlich noch einem älteren Kult einer Muttergöttin huldigt. Der Text
tönt dies auch immer wieder an. So schildert beispielsweise Alizon das Wissen
ihrer Grossmutter als weiterzurückreichend als das Wissen des im Hause der Nutters

versteckten katholischen Priesters: «Gran was so wise because she remembered

the lost things that other people had never known, even that pale young

17

priest.»80

Demdike ist es auch, die Alizon anvertraut, dass es neben dem Weg in den
Himmel und demjenigen in die Hölle, einen Weg dazwischen gebe, der ins Reiche
der «Queen of Elfhame»81 führe. Die «Queen of Elfhame» oder Elfenkönigin
wird in mehreren schottischen und nordenglischen Hexenprozessen erwähnt. Der
Glaube an Feen war auf den ganzen britischen Inseln verbreitet. Feen treten in
Theaterstücken aus dem 16. und 17. Jahrhundert auf, ein bekanntes Beispiel ist
William Shakespearses A Midsummernight’s Dream. Auch in Zauberbüchern treten

Elfen neben Dämonen auf.82 Diese Feenkönigin erscheint Alizon in einer
Vision:

«Three paths stretched before me. I started down the middle one that led deep into a forest. I
heard asinging-ringing.Upon awhite mare, a lady came riding and shewas so lovely, her red-gold
hair floating behind her. Her tinkling music came from bells of goldand silver tied in her horse’s
mane. The lady smiled with such majesty and tenderness that I sank tomyknees, tears inmy eyes.
Joy swelled up in my breast. ‹Hail Queen of Heaven,› I called to her. The lady shook her head.
‹No. That name does not belong to me.› Her mantle was not the blue and gold of the Blessed
Virgin, but green as the slopes of PendleHill.» 83

Die Erscheinung, die Alizon hat, lässt sich als einevorchristliche Göttin, wegen

der grünen Farbe ihres Mantels als Vegetationsgeist oder personifizierte Verkörperung

desPendle Hills verstehen. Dasganze Buch von MarySharratt betont, dass

vom Pendle Hill eine magische Anziehung ausgeht, dass dieser Berg eine verzaubernde

und verhexende Wirkung hat. Das verdeutlicht auch der Titel Daughters of
the Witching Hills. Die deutsche Übertragung als Die Töchter der Heilerin vermittelt

ein anderes Gewicht. Hexen oder Hexerei tauchen im Titel gar nicht mehr auf.
Die Hexe, die Unheilbringerin, hat sich hier vollständig zur segensreichen Heilerin
gewandelt,eine Idee, die auch schon deutlich im englischenOriginalvorgezeichnet
ist.84



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

There is no hill in England like Pendle Hill85

18

Die drei untersuchten Romane propagieren sehr unterschiedliche Hexenbilder
und deuten auch die überlieferten Geschehnisse in verschiedener Manier. Worin
sie sich aber einig sind, ist die vom Pendle Hill selbst ausgehende Wirkung.

Der Pendle Hill dominiert nicht nur die Landschaft, indem er von allen Seiten
aus sichtbar ist, sondern er gliedert und charakterisiert sie. Ihm scheint auch eine
gewisse spirituelle Bedeutung innezuwohnen, so überkam beispielweise George
Fox, denGründer derQuäkerbewegung, auf dem Pendle Hill in den 1650er Jahren
seine erste Vision.86 In einem Interview zum Erscheinen von Daughters of the
Witching Hill gibt Mary Sharratt, die 2002 in die Region gezogen ist, Auskunft
über ihre Motivation zur Beschäftigung mit den Pendle Witches und die grosse
Bedeutung, die ihrer Meinung nach der Landschaft dabei zukommt:

«It meant a great deal to me to inhabit the same landscape as my characters. Bess and Alizon’s
lives unfolded almost literally in my backyard. Researching this book wasn’t a mere exercise of
reading books, then typing sentences intomy computer. To do justice to the story,I had to go out
into the land – literally walk in my characters’ footsteps. [...] Quietening myself, I learned to
listen, to allow my heroines’ voices to well up from the land.»87

Die Verwobenheit der Region mit den Hexen wird in allen drei der untersuchten

Romanen betont, wobei diese Verbindung unterschiedlich in der Ausprägung
sein kann und sich auch der Charakter des Hügels ändern kann. Mary Sharratt
macht es nicht nur in dem Interview deutlich, dass eine enge Verbindung zwischen
Mother Demdike und der Gegend besteht, auch im Text begegnet diese Vorstellung

mehrfach. Auf dem Marsch nach Lancaster beobachtet ihre Enkelin Alizon,
wie Demdikes Kräfte schwinden, je weiter sie sich vom Pendle Hill entfernen:
«Even her spirit seemed to be draining away, her skin gone chalky. We hadn’t
strayed more than ten miles from the boundary of Pendle Forest, and yet she

appeared to wilt like a flower cut off from its roots.»88 Die enge Verbindung, die
zwischen dem Pendle Hill und Old Demdike sowie ihrer Enkelin Alizon besteht,
wird durchdas Ende des Romans nochmals betont. Nach dem Tod der Hexen lässt

Abbildung 4: Pendle Hill von Clitheroe aus



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

Roger Nowell ihren Wohnsitz einreissen, eine Stimme, die Old Demdike gehört,
erklärt, dass dieses Tun müssig ist, ihre Verbindung zum Land kann dadurch nicht
gebrochen werden:

«Away in Pendle Forest, Roger Nowell ordered his men to bring down Malkin Tower stone by
stone till only the foundation remained. Yet hecouldnever banish me andmine from these parts.
This isourhome. Ours.We willendure, woven into the land itself, itsweft and warp, like the very
stones and the streams that cutacross the moors.»89

Dieses Zitat verdeutlicht nochmals, wie Sharratt ein Hexenbild entwirft, das

auf Naturverbundenheit abzielt; die Pendle Witches sind dermassen eng mit der
Landschaft um den Pendle Hill verbunden, dass sie nicht davon zu trennen sind.

Ein moderner esoterischer Topos besagt, dass Orte mit «bezaubernder» Wirkung
Energiestrahlen aussenden. Die Bezeichnung dafür lautet Kraftort. Pendle Hill
wird so zu einem Kraftort stilisiert. Der Roman weist überdies die Tendenz auf,
die Hexen als Cunning Women oder weise Frauen zu verstehen, die so als Vorbilder

und auch als Referenzpunkt für moderne Hexen gelten können.
Ebenfalls mit mythisch aufgeladenem Charakter scheint der Pendle Hill in

Robert Neills Mist over Pendle auf. Margery ist beeindruckt, aber zugleich beängstigt:

«This hill fascinated her. If a hill could have an indwelling Spirit, then this one
had – and it might not be the most friendly of Spirits. There was some brooding
quality about this hill, as though it were sentient and knew more than it chose to
tell.»90 Selbst wenn in dem Roman ansonsten ein rationalistischer Ton vorwiegt,
scheint zumindest für Margery der Hügel von einem bösen Geist beseelt zu sein,
so sehr, dass sie recht eigentlich überzeugt ist, dass «a curse on the place»91 sein
müsse. Während bei Sharratt der Hügel für die Verbindung der Hexen mit der
Natur und dem Reich der Elfenkönigin steht und diese Verbindung durch und
durch positiv besetzt ist, fällt die Deutung bei Neill gerade umgekehrt aus; vom
Hügel geht etwas Unheimliches aus, was sich in der vergifteten Atmosphäre der
Umgebung ausdrückt. Hier steht nicht die Verbindung der Hexen zur sie
umgebenden Natur im Zentrum, sondern es ist Margery, deren zwiespältige Gefühle
über ihre neue Situation – auf das Land zu einem unbekannten Verwandten
geschickt – auf den Hügel übertragen werden. Dazwischen angeordnet ist
Ainsworth’ Deutung des Pendle Hills. Wie bei Neill hat der Pendle Hill aber weniger
mit den Hexen zu tun, diese äussern sich nicht zu ihrem Verhältnis zum Hügel, es

ist Nicholas Assheton, der vom seinem Anblick hingerissen ist:

«‹I lovePendle Hill,›cried Nicholas, enthusiastically;‹and fromwhatever side I view it – whether
from this place,where I see it from end to end, from its lowest point to its highest; from Padiham,
where it frowns upon me; fromClitheroe, where it smiles;or from Downham,where it rises in full
majesty before me – from all points and under all aspects, whether robed in mist or radiant, I
delight in it. Born beneath its giant shadow, I look upon it with filial regard.›»92

Mit Nicholas Assheton verfügt zudem anders als in den beiden anderen Romanen

nicht die Hauptfigur über eine enge Bindung zum Pendle Hill, sondern nur

19



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

eine der wichtigen, ausserdem eher komisch angelegten Figuren. Weiter handelt es

sich bei dieser Romanfigur um einen Adligen aus der Gegend, der so wohl auch
andere Verfügungsrechte über den Hügel/die Natur hat als die übrigen Personen.

Ainsworth’ Roman insgesamt ist als eine Mischung aus altertümelnden Pittoreskem

20

und Schaurigem zu betrachten. Stand vorher mit den Hexen das Schaurige im
Zentrum, wird mit der Schilderung des wandelbaren Charakters des Pendle Hills
eher dasPittoreske in den Vordergrundgerückt,wennmandaruntereineAnsammlung

von Landschaftselementen versteht, die zusammen ein eindrückliches und
malerisches Bild ergibt.93

No one in Pendle can remain untouched by the witches’ legacy94

Die Pendle Witches sind heute eine wichtige touristische Attraktion der
Gegend, immer wieder stösst man auf die Hexen, wenn man in der Region unterwegs

ist. Sie können so als eine Art Kulturerbe Lancashires betrachtet werden.
Dieses resultiert aus den unterschiedlichen Zuschreibungsprozessen, die stattgefunden

haben und noch immer stattfinden, damit sind aber auch die andauernden
Inszenierungen und aneignenden Praktiken gemeint, wie sie zum Beispiel von
Reiseführern und ähnlichen Quellen verbreiten werden. Kulturerbe verfügt auch
über eine ökonomische Komponente. Wie Tauschek schreibt, «entsteht kulturelles
Erbe durch den Tourismus und im touristischen Konsum, bei dem Bedeutungen
gleichzeitig produziert und dechiffriert werden»95.

So erstaunt es nicht, dass immer wieder Bezug auf die Hexen genommen wird,
man kann beispielsweise auf ihren Spuren wandern. Ursprünglich aus den 1990er
Jahren stammt der Wanderführer Walks in Lancashire Witch Country96. Dieser
arbeitet mit dem kontinuierlichen Faszinosum, das von dem Hexenprozess
ausgeht, um für sehr viel mehr Reize in der Gegend zu werben:

«Nearly four centuries have sinced elapsed, the drama has never been forgotten, and the mere
mention of Pendle is enough toevoke visions ofwitchery and black magic. The auraof witches so

pervades the area that you can scarce travel a mile without thinking of them. But there’s more –
much more – to Pendle than witches.»97

In verschiedenen Medien erschienen im Sommer 2012 anlässlich des 400.
Jahrestages der Ereignisse Meldungen rund um die Pendle Witches. Darunter in der
Online-Ausgabe der Zeitung Mail ein Bericht über eine Wanderung auf den
Pendle Hill, der sich des Bildes der engen Verbundenheit der historischen
Begebenheiten mit der Landschaft bedient und den Reiz des Schaurigen auf heutige
TouristInnen benennt: «These farms and hamlets might now attract day-tripping
hikers at the weekend but in 1612 they were gripped by the largest witch hunt in
English legal history. It was a sinister episode that saw the arrest and execution of
ten alleged witches and one which still holds a peculiar fascination for tourists and
locals alike.»98 Der Artikel beschreibt verschiedene Sehenswürdigkeiten rund um



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

den Pendle Hill, die mit den Hexen in Verbindung stehen. Verlinkt ist der Text mit
anderen kulturerbe-relevanten Reisetipps und wird ergänzt mit Hinweisen auf die
Führungen imSchlossvonLancasterundden Laden Witches Galore in Newchurch
in Pendle, dem Weiler, aus dem die Devices stammten. Eine ganz ähnliche Tour
habe ich im Sommer 2013 unternommen – mit Besichtigung derBurg in Lancaster
inklusive Witches Tower, Clitheroe, Whalley Abbey bei Sonnenschein, so dass

dasgothicoderschaurige Element nicht zum Zuge kam) und Newchurch inPendle.
Wobei wir in unserer Gruppe feststellen mussten, dass in diesem kleinen Weiler
wirklich nichts los ist ausser dem LadenWitchesGalore. Ineinem kurzen Gespräch
meinte die Besitzerin, dass sie nun seit dreissig Jahren diesen Laden führe und
damals eigentlich nicht hierher kommen wollte. Dank dem Laden habe sie aber
Abwechslung, denn es kommen Leute von überall her, um der Pendle Hexen zu
gedenken. Wir waren nicht die Einzigen, die sich in dem in einen Laden verwandelten

kleinen Cottage einfanden: Eine Gruppe Amerikanerinnen besichtigte
ebenfalls den Laden und verliess diesen mit einem Hexenbesen. Das Angebot von
Witches Galore ist ein Sammelsurium von Hexenparaphernalia – Hexenbesen,
Zauberbücher, Handtücher, thematisch passender Gartenschmuck, Süssigkeiten
und Romane, Sach- und Fachliteratur rund um die Pendle Witches runden das

Sortiment ab. Der Laden bedient unterschiedliche, aber durchaus positiv gewertete

Hexenbilder.
Die Erinnerung an die Hexen ist so eng mit der Gegend verbunden, dass, als

2011 auf einer Baustelle die Überreste eines Hauses aus dem 17. Jahrhundert
gefunden wurden – inklusive einer eingemauerten Katze im Erdgeschoss –, sofort
Spekulationen laut wurden, dass nun endlich die Reste von Malkin Tower gefunden

worden seien. Die Aussage des Bauleiters passt dazu: «Pendle Hill has a real
aura about it, and it’s hard not to be affected by the place.»99 Die Hexen sind
dermassen omnipräsent in Erinnerung und Wahrnehmung, dass dieser Fund mit
leicht okkulter Note kaum mehr ohne Bezug auf die Pendle Witches interpretiert
werden kann. Auch mit solchen Funden und einer Interpretation, die darauf
abzielt, die schaurige Vergangenheit lebendig werden zu lassen, kann der Mythos
rund um Pendle Hill weitergeschrieben werden.

Das Unheimliche, das vom Pendle Hill ausgehen soll, wird gerne betont, so

taucht der Hügel in verschiedenen Listenunter den erstenPlätzen der «most haunted

places»100 in England auf. 2009 wurde das auf paranormale Unterkünfte und
Aktivitäten spezialisierte Reiseangebot Haunted Rooms gegründet: «We have

haunted hotels, haunted inns, castles, and other haunted accommodation listed
throughout theUK, all with many reports of ghostly activity.»101 Wenig erstaunlich
bieten sie auch auf Grusel und Spukerscheinungen spezialisierte Reisepakete an
– darunter eine Pendle Hill Witches Ghost Hunt am 8. November 2013 mit Besuch
des Schlossmuseums in Clitheroe und einer mitternächtlichen Besteigung des

Hügels, in der Hoffnung den Geistern der Pendle Witches zu begegnen.102

Die Deutung oder Zuschreibung des Pendle Hills ist permanent Schwankungen

unterworfen. Mit den Hexen wird für eine metaphysische Komponente der

21



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

Gegend geworben. Selten wird diese Verbindung so positiv dargestellt wie in Sharratts

22

Daughters of the Witching Hill, sondern es wird eher das Unheimliche, ja
Dämonische, für das Hexen traditionellerweise stehen, betont. Das ging so weit,
dass Ende der 1980er Jahre eine von einem evangelikalen Prediger initiierte,
lokale Aktion ein über 20 Meter hohes, massives Holzkreuz auf dem Pendle Hill
installieren wollte als christlicher Leuchtturm in umstrittenem Gebiet. Damit
sollte der Hügel von bösen Geistern exorziert und als genuin christliches Gebiet
reklamiert werden.103 Eine Bewilligung für das Projekt blieb aber aus, in der Folge
wurde es aufgegeben. Dass diese Bemühung Ende der 1980er Jahre statt fand, ist
nicht zufällig. Seit Mitte der 1980er Jahre kannte England wie die meisten anderen
postindustrialisierten Erstweltstaaten eine ausgeprägte, aber, wie sich zeigen
sollte, unbegründete Sorge vor der Bedrohung der Gesellschaft durch Teufelssekten.

In der Presse, im Radio und im Fernsehen mehrten sich zu der Zeit dramatisierende

Berichte über die Infiltrierung der Gesellschaft durch satanistische
Gruppen, die für Tierverstümmelungen, Kinderentführungen, Menschenopfer
etc. verantwortlich sein sollten. Das Auftreten dieser «satanic panics» wird
teilweise als Reaktion auf gesellschaftliche Veränderungen wie ökonomische
Bedrängnis, Aufbrechen der Familienbande etc. gedeutet und kann manchmal
auch Züge einer regelrechten Hexenjagd annehmen.104

2012 – aus Anlass des 400-Jahr-Gedenkens des traurigen Ereignisses – war viel
Aktivität rund um die Hexenauszumachen. Darunter mit Lancashire Witches 400
ein Kunstprojekt, das auch ein Wanderweg-Unterprojekt Lancashire Witches
Walk105 hat. Das ganze Projekt versteht sich als Beitrag zum «regional heritage»106.

Zugleich bezweckt das Kunstprojekt, auf das Weiterleben von Vorurteilen und
Hexenverfolgung aufmerksam zu machen: «There are perhaps timeless lessons

here, of relevance today as we consider the labelling of migrants and many young
people as outsiders and the way in which society can be helped to mend itself without

clumsy ideologically motivated interventions from the state.»107 Das eingangs

erwähnte Gedicht von Carol Ann Duffy gehört ebenfalls zu den Aktivitäten rund
um das Gedenken an den Prozess vor 400 Jahren, das im letzten Vers auf die
zukünftige Vermarktung der Hexen im Tourismus aufmerksam macht: «only
future tourists who might grieve»108. Das Projekt versucht durchaus, die tragische
Dimension der Geschichte um die Pendle Witches in Erinnerung zu rufen, ein
Bemühen, das manchmal etwas untergeht.

Zur Erinnerungan die Ereignisse von 1612 gab esweitere Kunstinterventionen,
wie die Verzierung des Pendle Hills mit rund 100 Meter hohen, biologisch
abbaubaren Zahlen, die 1612 bilden. Gesponsert wurde diese Aktion von der lokal
ansässigen Moorhouse Brewery, die einen Teil ihrer Biere mit von den Geschehnissen

von 1612 inspirierten Namen wie Blond Witch, Pendle Witches Brew
oder Black Cat versieht, und so Geschäfte damit macht.109 Ihr Geschäftsleiter
erklärt die Motivation der Brauerei, diese Kunstaktion zu unterstützen, folgendermassen:

«The legend of the witches who once roamed Pendle is always a major
attraction to the area, but particularly so this year. We have promoted our business



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

on the story, so we stepped in to support the 1612 image when the council pulled
out following local objections.»110 Es zeigt sich, dass die Hexen nicht nur an eine
tragische Episode aus der Lokalgeschichte erinnern, sie bilden auch ein ökonomisches

23

Potential, von dem lokales Gewerbe wie Brauerei und Tourismus lebt.

Fazit

1612 fand in Nordengland ein Hexenprozess statt, der bis heute in der
Erinnerung lebendig geblieben ist. Die sogenannten Pendle Witches wurden wegen

Hexerei schuldig gesprochen und hingerichtet. Mit dem Bericht, den der Gerichtsschreiber

im Jahr darauf veröffentlichte, begann das lange Nachleben der Pendle
Witches.

Im Laufe des 18. Jahrhunderts schwand der Glaube an die schädliche Wirkung
von Hexerei und die gerichtlich sanktionierte Hexenverfolgung hörte im gesamten
europäischen Raum auf. Diese Entwicklung ermöglichte erst, dass im 19. Jahrhundert

ein neues Hexenbild entstehen konnte, das vonden teuflischen Konnotationen
bereinigt wurde. Die Hexe wurde zusehends zur romantisch angehauchten, attraktiven

Heldin. Ein solches Hexenbild findet sich in William Harrison Ainsworth’ in
der Mitte des 19. Jahrhunderts entstandenen Schauerroman The Lancashire
Witches wieder. Die Metamorphose von Alizon Device von der selbstbezichtigten
Hexe zur tugendsamen, attraktiven Heldin zeigt diese Entwicklung auf und macht
auch deutlich, dass die Romanfigur ausser dem Namen mit der historischen Person
wenig teilt, da die Romanfigur auf sittsame, fromme Weiblichkeitskonformität
getrimmt wurde. Das gut 100 Jahre jüngere Werk von Robert Neill berücksichtig
mehrden sozio-ökonomischen Hintergrund der damaligen Gesellschaft, die sich in
der erdrückenden Armut der Hauptangeklagten ausdrückt, die versuchen, sich
bettelnd und mit ihren Zauberkräften drohend, über Wasser zu halten. Neill
unternimmt eine rationalistische Deutung der den Hexen angelasteten Morde, indem
Alice Nutter als elegante und berechnende Giftmörderin alle Fäden im Hintergrund

in den Händen hält, nur die Neugier der ebenso intelligenten Margery kann
ihr böses Tun entlarven. Die anderen Hexen und die Bevölkerung sind auf ihre
Maske der respektablen Witwe hereingefallen. In der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts bildeten sich in England die so genannten neuen Hexen oder Wicca
heraus, die sich in der Tradition der Hexen sehen. Mit einem solchen Hexenbild findet
eine klare Aufwertung der Hexe statt. Mary Sharratts Roman Daughters of the
Witching Hill ist in diesem Zusammenhang zu deuten, denn sie zeigt die Pendle
Witches – allen voran Mother Demdike – als weise Heilerinnen, die auch als
Rollenmodelle für moderneFrauen dienen können. Am deutlichsten ausgeprägt findet
sich bei ihr die Vorstellung, dass die Hexen und die sie umgebende Natur nicht zu
trennen sind. Mother Demdike und der Pendle Hill sind eins.

Der engen Verbindung des Gerichtsfalls aus dem ersten Drittel des 17. Jahrhunderts

mit der Gegend um den Pendle Hill bedient sich auch der Tourismus, der sich



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

stark auf die Hexen und ihre Geschichte stützt. Mehrfach ist die Rede davon, dass

die Region dadurch eine Aura habe, was Touristen anlockt. Die Hexen werden so

sehr zum Kulturerbe und zur ökonomischen Reserve, dass teilweise die tragischen
Lebensgeschichten dahinter vergessen gehen.

Anmerkungen
1 Diese vier Verse stammen aus dem längeren Gedicht von Carol Ann Duffy:http://lancashirewit¬

ches400.

24

org/#/the-poem/ 4569415654 13.Oktober 2013).
2 Diese drei Romane habe ich ausgewählt, weil sie jeweils eine deutlicheZeitspanne trennt,diedas

Erkennen von Veränderungen im Hexenbild erleichtert. Besonders im Jahr 2012 erschien eine
Anzahlvon Romanen, die sich auf die Pendle Witches bezogen. Darunter von JeannetteWinterson

The Daylight Gate, das AliceNutter spektakulär als Alchimistin undSchülerin vonJohn Dee
in Szene setzt. Ebenfalls2012 ist Livni Michaels Buch Malkin Child erschienen, das dieGeschehnisse

aus Sicht von Jennet wiedergibt und auf Machtmissbrauch fokussiert, da die 9-jährige Jennet

als Belastungszeugin gegen ihre Familie aussagte. 2012 wurden die Pendle Witches auch als
Thema der Jugendliteratur entdeckt, wobei meist NachfahrInnen der Hexendie Hauptrolle spielen,

die lernen müssen sich mit ihrem Erbe zu arrangieren, darunter die zwei Bände von David
Carter The Nutters of Pendle Forest und Keeley Smiths Returned, in dem eine Nachfahrin von
Alizon Device die Hauptrolle spielt.

3 Kurztitel der Schrift von Thomas Potts 1613), der die Geschehnisse als Gerichtsschreiber in
Lancashire begleitet hat.

4 Larner 1984, 18; Swain 1994, 65; Purkiss 1995, 235; Cobban 2011, 119–122.
5 In englischen Hexenprozessen wurde in der Regel keine Folter angewandt, siehe Larner 1984.
6 Justice of the Peace ist auf den britischen Inseln ein bis heute bestehendes Amt, das der Einhal¬

tung der Gesetze und der Aufrechterhaltung der öffentlichen Ordnung dient. Das Amt war früher

unbezahlt, aber mit Prestige und Renommee versehen, üblicherweise versahen Angehörige
des Landadels dieses Amt, siehe http://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Justice_ of_the_
Peace&oldid=576350601, Zugriff 9. Oktober 2013.

7 Holmes 1984, 90.
8 Swain 1994, 65-67; Almond 2012, 162–164.
9 Sharpe 2002, 3; Thomas 2012 1971), 529.
10 Holmes 1984, 97.
11 Thomas 2012 1971),589; Purkiss 1005, 155.
12 Potts 2012 1845), Position 810, 823 Sektion The Examination and voluntarie Confession of

Anne Whittle, alias Chattox).
13 Purkiss 1995, 159; Mullet 2002,96f.
14 Holmes 1984, 89.
15 Potts 1845 1612), Position 550 Sektion A particular declaration of the most barbarous and

damnable practices).
16 Swain 2002, 80–83.
17 Scheinbar beliefen sich die Kosten für eine Kuh zu Beginn des 17. Jahrhunderts auf die Äquivalenz

von 30 Arbeitswochen, siehe Swain 2002, 75.
18 Swain 2002, 74–76;Swain 1994, 69–75.
19 Swain 2002, 80f.
20 Potts 2012 1845), Position 850 Sektion The Examination of Allizon Device daughter of

Elizabeth Devize).
21 Purkiss 1995, 145.
22 Sharratt 2011, 4.
23 Simpson 1996, 5. Im weiteren Aufsatz werde ich die englischen Bezeichnungen beibehalten und

von CunningFolk, Cunning Menoder Women sprechen.
24 Blécourt 1994, 296f.; Davies 2003, 37, 62.
25 Holmes 1984, 96.
26 Larner 1984, 87.
27 Blécourt 1994, 286, 288.



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

28 Thomas 2012 1971), 671-673; Levack 2006, 12;Simpson 1996, 5–7; Holmes 1984, 85.
29 Potts 1845 1612), Position1480 Sektion The ArraignmentandTriallof Anne Redferne).
30 Baker 1996, 171.
31 Hutton 1999, viii.
32 Cornish 2005, 364; siehe dazu auch Hutton über den Cunning Man George Pickingill, Hutton

25

1999, 287– 308.
33 Baker 1996, 179.
34 http://www.squidoo.com/the-pendle-witches-of-1612 13. Oktober 2013).
35 Cornish 2005, 369; dies. 2013, 87.
36 Ainsworth o. J., 321.
37 Cobban 2011, 124f.; zur Editionsgeschichte siehe Richards 2002, 168.
38 Richards 2002, 169.
39 Mitchell 2000, 85f.
40 Antiquarianism verstandenals eine derDenkschulen desausgehenden 18. und der ersten Hälfte

des 19. Jahrhunderts, aus der sich später die Volkskunde entwickeln sollte, die eine Vorliebe für
das ländliche Leben und mündlicheÜberlieferungen kannte, siehe O’Giollain 2012,413f.

41 Ainsworth o. J., 179f.
42 Im zweiten Buch versucht sie noch mit Unterstützung von Demdike, Roger Nowell um grosse

Anteile seines Landes zu betrügen, um sich zu bereichern.
43 Siehe zu diesem Mechanismus auchden AufsatzDie Hexe als Heimatheldin von Gersmann 1995,128.
44 Von Demdikes Tochter wird in Potts Werk berichtet, dass sie ein schielendes oder schiefes Auge

hatte: This odious witch was branded with a preposterous marke in Nature, euen from herbirth,
which was her left eye, standing lower then the other, the one looking downe, the other looking
up, so strangely deformed, as the best were present in that Honorable assembly, and great
Audience, did affirme, they had not often seen the like, vgl. Potts 2012 1845), Position 934 Sektion
The Examination and Euidence of Iennet Device, Daughter of the Said Elizabeth).

45 Ainsworth o. J., 305.
46 Ainsworth o. J., 314: I rule over the land like a queen. I exacte tributes, and, if they are not ren¬

dered, I smite with a sharper edge than the sword.
47 Siehe z.B.Larner 1984, 3. Eine entsprechende Erklärung findet sich auch bei Potts: The two de¬

grees of persons which chiefly practise Witchcraft, are such, as are in great miserie and pouertie,
for such the Deuill allures to follow him, by promising great riches, and wordly commodotie;
Others, tough rich, yet burne in adesperate desire of Reuenge; Hee allures them by promises, to
get their turne satisfied to their hearts contentment, as in the whole proceedings against old
Chattox; theexaminations of old Dembdike; and her children, there was not one of them,but have
declared the like, when the Deuill first assaulted them,Potts 2012 1845), Position 1542 Sektion
The Arraignement and Triall of Alice Nutter).

48 Ainsworth o. J., 321.
49 Ainsworth o. J., 95.
50 Ainsworth o. J., 492.
51 Ainsworth o. J., 492.
52 Cobban 2011, 122.
53 Jakob I. war erst als Jakob VI. König von Schottland, bis er 1603 nach dem Tod von Elisabeth I.

auch König von Englandwurde. Er lebte zeitweise in grosser Furcht vor Magie und Hexereiund
war überzeugt, 1590 selbst Opfer einerHexenattacke gewesen zu sein. So schrieber inden 1590er
Jahren sein Buch Daemonologie 1597), worin er seine Überzeugung der Allgegenwart der
Hexerei und der Notwendigkeit der Verfolgung von Hexen darlegte. Er ist es auch im Roman, der
die Verfolgung der Hexen vorantreibt und von der Schuld Alizons überzeugt ist, weil sie die
Tochter einer bekannten Hexe ist. Siehe Larner 1984, 3-23, Maxwell-Stuart, Peter G.: Hexerei in
Schottland. In: Lexikon zur Geschichte der Hexenverfolgung, hrsg. v. Gudrun Gersmann, Katrin
Moeller und Jürgen-Michael Schmidt, in: historicum.net, URL: http://www.historicum.net/no_
cache/persistent/artikel/9972/ 8. Oktober 2013).

54 Ainsworth o. J., 434. Den Ausspruch des Königs gibtAinsworth ineinemeher schwer zu lesenden
undzu verstehenden schottisch eingefärbten Englischwieder wie auchdie Dialoge derLeuteaus
Lancaster County in ihrem Dialekt lautmalerisch wiedergegeben werden.

55 Moseley 2002, 403f. Moseley bezieht sich in ihrem Aufsatz zwar explizit auf Filme und Fernseh-serien

der 1990er Jahre, ein Teil der Befunde lässt sich aber ohne grössere Probleme auf andere
Hexenmedien mit vielälterem Erscheinungsdatum übertragen.



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

56 Ainsworth o. J., 409.
57 Neill2011 1951), 94.
58 Über Neill ist wenig bekannt, siehe Crookall, 2012, http://mbc1955.wordpress.com/2012/10/02/

26

recognising-robert-neill-introduction/ 9. Oktober 2013).
59 Neill2011 1951), 61.
* Puritaner und Mühlenbesitzer, seine jüngere Tochter Margaret soll zwei Jahre früher durch

Hexerei gestorben sein.
60 Neill2011 1951), 93f.
61 Neill2011 1951), 131. Es hat hier scheinbar einen Fehler in der Satzkonstruktion.
62 Neill2011 1951), 140.
63 Neill2011 1951), 141.
64 Siehe Michelet, 2006 1862), 110.
65 Siehe Neill 2011 1951), 174.
66 Neill 2011 1951), 370; Crookall, 2012, http:// mbc1955.wordpress.com/2012/ 10/ 05/recognising-robert-

neill-mist-over-pendle/ 9. Oktober 2013).
67 Sharratt, 2011, 55.
68 Pearson2002, 198f.;Cobban 2011, 138.
69 Sharratt 2011, 284.
70 Sharratt, 2011, 55.
71 Wobei die Überzeugung, dass die Hexerei im Blut liege und somit quasi erblich sei, bereits ein

altes Element der Hexenvorstellung ist.
72 Anonym in Morgan 1970, 539f.
73 Bovenschen 1977, 265; Eller 1993,52–55.
74 Siehe Sharratt 2011, 19.
75 Siehe Sharratt 2011, 50f.
76 In Potts Bericht taucht dieser Vorwurf ebenfalls auf. Chattox berichtet, dass ihre Tochter von

einem Robert Nutter belästigt wurde. Zum Schutz ihrer Tochter habe sie ihren Familiar Fancy
beauftragt, diesen zu töten: This Examinate further sayth, that Robert Nutter did desire her
Daughter oneRedfearne wife, to haue hispleasure ofher [...]:but the sayd Redfearns wifedenyed
thesayd Robert [...]. SiehePotts 2012 1845), Position 766 Sektion The voluntary Confession and
Examination of Anne Whittle, alias Chattox [...]).

77 Sharratt 2011, 108
78 Für die Traditionslinie der Herstellung sozialer Gerechtigkeit ist insbesondere Charles Godfrey

Lelands Aradia 1899) eine wichtige Quelle: «Denn ihr ganzes Leben lang widerfuhr der überwiegenden

Mehrheit nichts als Unverschämtheiten, handgreifliche Niederträchtigkeitenund Ungerechtigkeiten,

ohne jedes Gesetz fürdie Schwachen, denen kein Schutzherr beistand. Diese Erkenntnis
trieb zahllose Unzufriedene in die Rebellion, und da sie sich nicht im offenen Kampf behaupten
konnten, lebten sie ihren Hass in geheimer Anarchie aus, was natürlich eng verbunden war mit
Aberglauben und Teilen der alten Überlieferung. » Siehe Leland 1979 1899), 102. Leland schrieb,
dass der Hexenkult nichtTrost versprach, sondern die Aufforderung enthielt, korrupte Angehörige
derherrschenden Klasse mit Flüchen und Gifttränkenzu verfolgen,Leland 1979 1899), 13–17.

79 Sharratt 2011, 13
80 Sharratt 2011, 141.
81 Sharratt 2011, 288.
82 Davies 2009, 60;http://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Queen_of_Elphame&oldid=576246410

9. Oktober 2013).
83 Sharrat 2011, 288.
84 Dass eine direkte Übertragung ins Deutsche nicht möglich ist, mag auch daran liegen, dass die

deutschsprachige Leserschaft zum Pendle Hill und den ihn umgebenden Überlieferungen und
Sagen keine Verbindung hat. Ein ähnliches Schicksal hatte ja auch Robert Neills Mist over
Pendle, das fürdie amerikanischen Ausgaben inThe Elegant Witch umbenannt wurde, weil eben
keine Vertrautheit mitder Geschichte der PendleWitches vorausgesetzt werden konnte.

85 Ainsworth, o. J., 220.
86 Almond 2012, 140.
87 http://www. marysharratt.com/books_dwh_about.html 13. Oktober 2013).
88 Sharratt 2011, 270.
89 Sharratt 2011, 327.
90 Neill2011 1951), 27.



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

91 Neill 2011 1951), 204.
92 Ainsworth o. J., 220.
93 Siehe Mitchell 2000, 88.
94 http://www.squidoo.com/the-pendle-witches-of-1612 13. Oktober 2013).
95 Tauschek 2013, 28, hier 163..
96 Das Buch ist einsehbar unter: http://books.google.ch/books?id=XIS0ERmJcjEC& printsec=

frontcover&dq= lancashire+witches+walks&hl=de& sa=X&ei=MqJZUorJGuK64ATYv4CIAg
&ved=0CDAQ6AEwAA#v= onepage& q= lancashire%20witches%20walks&f=false 12. Oktober

27

2013), erstmals erschienen ist der Wanderführer 1995, diese Ausgabe ist von 2008.
97 Keighley, 2008, 5: http://books.google.ch/books?id=XIS0ERmJcjEC&printsec=frontcover&dq

lancashire+witches+walks&hl=de&sa=X&ei=MqJZUorJGuK64ATYv4CIAg&ved=0CDA
Q6AEwAA#v=onepage&q= lancashire%20witches%20walks&f=false 12.Oktober 2013).

98 Lawrence 2012, http://www.dailymail.co.uk/travel/article-2179419/Pendle-witches-Walking-witches-

centuries-Lancashires-landscape-lost-souls.html 12. Oktober 2013).
99 http://www.bbc.co.uk/news/uk- england-lancashire-16066680 13. Oktober 2013).
100 Siehebspw. http://www.talktalk.co.uk/travel/ uk_breaks/features/top-10-most- haunted.html?page=1

3. November 2013).
101 http://www.hauntedrooms.co.uk/about 3. November 2013).
102 http://www.hauntedrooms.co.uk/pendle-hill-witches-ghost-hunt-lancashire-friday-8th-novem-ber-

2013 3. November 2013).
103 Cobban 2011, 142f., dank der ersten Vision von George Fox auf dem Pendle Hill kann dieser

Hügel auch indieser Richtung instrumentalisiertunderinnert werden. Soheisstein Tagungs- und
Schulungszentrum der Quäker in Pennsylvania Pendle Hill Quaker Centre for Study and
Contemplation, siehe http:// www.pendlehill.org/ 3. November 2013)

104 Kinsella 2011, 9-11; La Fontaine 1992, 13.
105 http://lancashirewitches400.org/#/witches-walk/4564158618 12. Oktober 2013).
106 http://lancashirewitches400.org/#/activities-for-you/ 4564197674 12. Oktober 2013).
107 http://lancashirewitches400.org/#/historical-facts/4571361595 13. Oktober 2013).
108 http://lancashirewitches400.org/#/the-poem/4569415654 13.Oktober 2013).
109 http://www.moorhouses.co.uk/site/our-beers/permanent-cask-beers/ 18. Oktober 2013).
110 http://www.theguardian.com/uk/the-northerner/2012/aug/21/lancashire-witches-pendle-hill-art-

carol-ann-duffy 15. Oktober 2013).

Abbildungsverzeichnis

Abbildung 1: Wegweiser mit Hexe mit Spitzhut auf Besen. Foto der Verfasserin,Juli 2013.
Abbildung2:TitelblattvonPotts TheWonderfull Discoverie of Witches in theCountie of Lancaster.

http://commons.wikimedia.org/wiki/File:Potts.png?uselang= de, Zugriff22. Oktober 2013.
Abbildung 3: Die beiden Hexentypen – jung und attraktiv oder alt und hässlich – bei Ainsworth.

http://commons.wikimedia.org/wiki/File:The_Lancashire_Witches_04.jpg?uselang=de, Zugriff
22. Oktober 2013.

Abbildung 4: Pendle Hillvon Clitheroe aus. Foto A.-A. von Holzen, Juli 2013.

Quellen

Ainsworth, William Harrison: The Lancashire Witches. London: Routledge, o. J. 1890er Jahre).
Anonym: Witch. In: Morgan, Robin Hg.): Sisterhood is Powerful. An Anthology of Writings from

the Women’s LiberationMovement. New York: Vintage, 1970, 539-540.
Keighley, Jack: Walks in Lancashire Witch Country. Reprint. Milnthorpe: Cicerone Press, 2008.

http://books.google.ch/books?id=XIS0ERmJcjEC& printsec= frontcover&dq=lancashire+witc
hes+walks&hl=de&sa=X&ei=MqJZUorJGuK64ATYv4CIAg&ved=0CDAQ6AEwAA#v=o
nepage&q=lancashire%20witches%20walks&f=false Zugriff 12. Oktober 2013).

Leland, Charles Godfrey: Aradia. Die Lehre der Hexen. München: Trikont, 1979 Amerikanisches
Original: Aradia or the Gospel of the Witches, 1899).

Michelet, Jules: La sorcière. Chronologie et préface par Paul Viallaneix. Paris: Flammarion, 2006
Nachdruck von Ausgabe 1966) GF Flammarion, 83).

Neill, Robert:Mist Over Pendle. London: Arrow, 2011 1951).



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

Potts,Thomas: The Wonderfull Discoverie of Witches in the Countieof Lancashire. Hrsg. von James

28

Crossley 1845). O. O.: Library of Alexandria, 2012. ASIN: B007W6Q7CU.
Sharratt,Mary:Daughters of the Witching Hill. Boston: Mariner Books, 2011 2010).

Internetquellen

Crookall, Robert: Recognising Robert Neill – Introduction: http://mbc1955.wordpress.com/2012/10/
02/recognising-robert-neill-introduction/ Zugriff 9. Oktober 2013).

Ders.: Recognising Robert Neill – Mist over Pendle: http://mbc1955.wordpress.com/2012/10/ 05/re-cognising-

robert-neill-mist-over-pendle/ Zugriff 9. Oktober 2013).
Haunted Rooms – About: http://www.hauntedrooms.co.uk/about Zugriff 3.November2013).
Haunted Rooms – Ghost Hunt: http:// www.hauntedrooms.co.uk/pendle-hill-witches-ghost-hunt-lancashire-

friday- 8th-november-2013 Zugriff 3. November 2013).
Justice of the Peace– Wikipedia, the free Encyclopedia: http://en.wikipedia.org/w/index.php?title=

Justice_of_the_Peace&oldid=576350601 Zugriff 9. Oktober 2013).
Lancashire Witches – Activities for you: http:// lancashirewitches400.org/#/activities-for-you/

4564197674 Zugriff 12. Oktober 2013).
LancashireWitches–Historical Facts:http:// lancashirewitches400.org/#/historical-facts/4571361595

Zugriff 13. Oktober 2013).
Lancashire Witches – The Poem: http:// lancashirewitches400.org/#/ the-poem/4569415654 Zugriff

13. Oktober 2013).
Lancashire Witches – Witches Walk: http://lancashirewitches400.org/#/witches-walk/4564158618

Zugriff 12. Oktober 2013).
Lawrence, Christ: Walking with Witches FourCenturieson in Lancashire’sLandscape of LostSouls.

In: The Northerner Blog, 21. August 2012. http://www.dailymail.co.uk/travel/article-2179419/
Pendle-witches-Walking-witches-centuries-Lancashires-landscape-lost- souls.html Zugriff 12.
Oktober 2013).

Moorhouse Brewery: http://www.moorhouses.co.uk/ site/our-beers/permanent-cask-beers/ Zugriff
18. Oktober 2013).

Most Haunted Places: http://www.talktalk.co.uk/travel/uk_breaks/features/top-10-most-haunted.
html?page=1 Zugriff 3. November 2013).

Pendle Hill http://www.pendlehill.org/ Zugriff, 3. November 2013).
Pendle Witches of 1612: http://www.squidoo.com/the-pendle-witches-of-1612 Zugriff 13. Oktober

2013).
Queen of Elfhame – Wikipedia, the free Encyclopedia: http://en.wikipedia.org/w/index.php?title=

Queen_of_Elphame&oldid=576246410 Zugriff 9. Oktober 2013).
Sharratt,Mary:http://www.marysharratt.com/books_dwh_about.html Zugriff 9. Oktober 2013).
Wainright, Martin: Surprise Artwork Pops up for Witches on Pendle Hill, 12. August 2012: http://

www.guardian.co.uk/uk/ the-northerner/2012/aug/21/ lancashire-witches-pendle-hill-art- carol-ann-

duffy Zugriff 15.Oktober 2013).
Ravenscroft, Nick: «Witch’s Cottage» Unearthed Near Pendle Hill, Lancashire. BBC News.

Lancashire, 11. November 2011: http://www.bbc.co.uk/news/uk-england-lancashire-16066680
Zugriff 13. Oktober 2013).

Sekundärliteratur

Almond, Philip C.: The Lancashire Witches. A Chronicle of Sorcery and Death on Pendle Hill.
London: Tauris, 2012.

Baker, James W.: White Witches. Historic Fact and Romantic Fantasy. In: Lewis, James R. Hg.):
Magical Religion and Modern Witchcraft. NewYork: State University, 1996, 171–192.

Blécourt, Willemde: WitchDoctors, Soothsayers andPriests. On Cunning Folk inEuropean Histo¬
riography and Tradition. In: Social History 19/ 3 1994), 285–303.

Bovenschen, Silvia: Die aktuellen Hexe,die historische Hexe und derHexenmythos.Die Hexe: Subjekt

der Naturaneignung und Objekt der Naturbeherrschung. In: Becker, Gabriele/Bovenschen,
Silvia/Brackert, Helmut u. a.: Aus der Zeit der Verzweiflung. Zur Genese und Aktualität des

Hexenbildes. Frankfurt aM: Suhrkamp, 1977 Edition Suhrkamp 840), 259–312.



Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten– die Pendle Witches in England SAVk 110 2014)

Cobban, Jennie Lee:The Lure of the Lancashire Witches. Lancaster: Palantine Books, 2011.

Cornish,Helen: Cunning Histories. Privileging Narratives in thePresent. In:History andAnthropo¬
logy

29

16/3 2005), 363–374.

Dies.: The Life of the Death of «The Fighting Fairy Woman of Bodmin» Storytelling around the
Museum of Witchcraft. In: Anthropological Journal of European Cultures 22/1 2013), 79–97

http://www.ingentaconnect.com/content/ berghahn/ajec/2013/00000022/00000001/art00006,
Zugriff 10. Juli 2013).

Davies, Owen: Cunning Folk in England and Wales During the Eighteenth and Nineteenth
Centuries. In: Rural History, 8 1997), 91–107 http://journals.cambridge.org/abstract_
S095679330000114X, Zugriff 24. Juli 2013).

Ders.: Cunning-Folk. Popular Magic inEnglish History. London: Hambledon, 2003.
Ders.: Grimoires. A History of Magic Books. Oxford: Oxford University Press, 2009.
Eller, Cynthia: Living in the Lap of the Goddess. The Feminist Spirituality Movement in America.

New York: Crossroads, 1993.
Gersmann, Gudrun: Die Hexe als Heimatheldin.Die Hexenverfolgung der Frühen Neuzeit im Visier

der Heimathistoriker. In: Westfälische Forschungen 45/1995,102-133.
Holmes, Clive: Popular Culture? Witches, Magistrates, and Divines in Early Modern England. In:

Kaplan, Steven L. Hg.): Understanding Popular Culture. Europe from the Middle Ages to the
Nineteenth Century.Berlin: Mouton, 1984, 85–111.

Hutton,Ronald: TheTriumphof the Moon. AHistoryof Modern Pagan Witchcraft. Oxford: Oxford
University Press, 1999.

La Fontaine, Jean S.: Concepts of Evil, Witchcraft and the Sexual Abuse of Children in Modern
England. In: Etnofoor Heft 1/2, 5 1992), 6–20.

Larner, Christina: Witchcraft and Religion. The Politics of Popular Belief. New York: Blackwell,
1984.

Levack, Brian: Themes of Recent Witchcraft Research. In: ARV. Nordic Yearbook of Folklore 62
2006), 7–31.

Kinsella, Michael: Legend-Tripping Online. Supernatural Folklore and the Search for Ong’s Hat.
Jackson: University Press of Mississippi, 2011.

Maxwell-Stuart, Peter G.: Hexerei in Schottland. In: Lexikon zur Geschichte der Hexenverfolgung,
hrsg. v. Gudrun Gersmann, Katrin Moeller und Jürgen-Michael Schmidt, in: historicum.net,
URL: http://www.historicum.net/no_cache/persistent/artikel/9972/, Zugriff 8. Oktober 2013).

Mitchell, Rosemary: Picturing the Past. English History in Text and Image 1830–1870. Oxford:
Oxford University Press, 2000.

Moseley, Rachel: Glamorous Witchcraft. Gender and Magic in Teen Film and Television. In: Screen,
43: 4), 2002 Winter, 403–22.

Mullet,Michael:The Reformation in the Parish ofWhalley. In: Poole, Robert Hg.):The Lancashire
Witches. Histories and Stories. Manchester: Manchester University, 2002, 88–104.

O’Giollain, Diarmuid: Ireland. In: Bendix, Regina F. undGalit Hasan-Rokem Hg.):A Companion
to Folklore. Malden: Wiley-Blackwell, 2012, 409–425.

Pearson, Joanne: Wicca, Paganism and History. Contemporary Witchcraft and the Lancashire Wit¬
ches. In: Poole, Robert Hg.): The Lancashire Witches. Histories and Stories. Manchester:
Manchester University, 2002,188–203.

Purkiss, Diane: The Witch in History. Early Modern and Twentieth-Century Representations. Lon¬
don: Routledge,2010 1996).

Richards, Jeffrey: The ‚Lancashire Novelist’ and the Lancashire Witches. In: Poole, Robert Hg.):
The Lancashire Witches. Histories and Stories. Manchester: Manchester University, 2002, 166–
187.

Sharpe, James: Witchcraft and Women in Seventeenth Century England. Some Northern Evidence.
In: Continuity and Change 6/2 1991), 179–199 http://journals.cambridge.org/abstract_
S0268416000001326, Zugriff 31. Mai 2013).

Ders.: Introduction: The Lancashire Witches in Historical Context. In: Poole, Robert Hg.): The
Lancashire Witches. Histories and Stories. Manchester: Manchester University, 2002, 1–18.

Simpson, Jacqueline: Witches and Witchbusters. In: Folklore 107 1996), 5-18 http://www.tandfon¬
line.com/doi/ abs/10.1080/0015587X.1996.9715910?journalCode= rfol20#.UmEZ-xA4T2Q,
Zugriff31. Juli 2011).

Swain, John: The Lancashire Witch Trials of 1612 and 1634 and the Economics of Witchcraft. In:
Northern History 30 1994),64– 85.



Meret Fehlmann SAVk 110 2014)

Ders.: Witchcraft, Economy and Society in the Forest of Pendle. In: Poole, Robert Hg.): The
Lancashire

30

Witches. Histories and Stories. Manchester: ManchesterUniversity, 2002, 73–87.
Tauschek, Markus: Kulturerbe. Eine Einführung. Berlin: Reimer, 2013 Reimer Kulturwissenschaften)
Thomas, Keith: Religion and the Decline of Magic.London: Penguin, 2012 1971).


	Von Teufelsanbeterinnen zu Lichtgestalten : die pendle witches in England

