
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 109 (2013)

Heft: 2

Artikel: Bourdieu und der Raum der Geschichte : zur Historizität der Gegenwart
in der kulturanthropologischen Forschung

Autor: Wietschorke, Jens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-358011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-358011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


149

SchweizerischesArchiv fürVolkskunde 109 2013), 149–166

Bourdieu und der Raum der Geschichte

Zur Historizität der Gegenwart in der kulturanthropologischen Forschung1

Jens Wietschorke

Abstract
Der Beitragsetzt sich mit kulturtheoretischenPositionen auseinander, die zur Reflexion des
Verhältnisses zwischen Geschichte und Gegenwart in volkskundlich-kulturanthropologischen
Forschungszusammenhängen beitragen.Dabeiwirdzunächstdie Fragediskutiert, was wir eigentlich
tun, wennwirein Gegenwartsphänomen «historisch kontextualisieren» In einem zweiten Schritt
werden Grundbegriffe von Pierre BourdieusKultursoziologie – «Habitus» und «Feld» – als
Konzepte vorgestellt, die historische Prägungen gegenwärtigen sozialen Handelns sichtbar machen
können. Gleichzeitig wird deutlich, dass gerade das Fach Volkskunde eine starke Affinität zu
solchen Denkfiguren aufweist: Geschichte und Gegenwart zusammenzudenken und in diesem
Sinne historisch zu argumentieren, gehört mit zu den Stärken einer Disziplin, die ihre Spezifik
nicht zuletzt als «Agentur des Ungleichzeitigen» Hermann Bausinger) entwickelt hat.

In seinem Schlussreferat auf der dgv-Hochschultagung in Wien 1998 hat Walter
Leimgruber als eine Stärke des Faches Volkskunde/Kulturanthropologie betont,
dass hier «historische und gegenwartsbezogene Ansätze gleichberechtigt
nebeneinanderstehen».2 Warum aber, so Leimgruber, «gibt es so wenige Projekte, die
beide Ansätze vereinen?»3 Was – so wäre weiter zu fragen – könnte es überhaupt
bedeuten, historische und gegenwartsorientierte Forschung nicht als methodologisch

und epistemologisch getrennte Felder zu denken, sondern vielmehr miteinander

zu verschränken? Und wie könnte von hier aus die viel zitierte Formel von
der «historisch argumentierende[n] Gegenwartswissenschaft»4 verstanden
werden, die Wolfgang Kaschuba in seinem Einführungsband benutzt, um die neuen

Tübinger Perspektivender 1960er-Jahre zu charakterisieren? DervorliegendeBeitrag

setzt sich auf einer theoretischen und epistemologischen Ebene mit dem Status

von Historizität in der kulturanthropologischen Forschung auseinander. Dabei
geht es nicht um historische Fallstudien und historisch orientierte Arbeiten im
engeren Sinne, sondern vielmehr darum, welchen Stellenwert die «historische
Dimension» in der Kulturanalyse der Gegenwart einnimmt. Welche Möglichkeiten

gibt es, Geschichte argumentativ in gegenwartszentrierte Untersuchungen
hereinzuholen? Inwiefern ist Geschichte – als Geschichte der Gegenwart – immer
schon in unseren Forschungsfeldern präsent? Kurz: Wie können wir damit umgehen,

dass die Modi unseres Zusammenlebens, die Materialitäten unserer Umwelt,
die Dispositionen unserer Körper immer auch aus einer anderen Zeit stammen als

der unmittelbaren Gegenwart? Im Sinne dieser Fragen soll ausgeleuchtet werden,
was wir eigentlich tun, wenn wir «historisch» argumentieren. Dabei wird vor allem
die Praxistheorie Pierre Bourdieus eine Rolle spielen. Sie kann wesentlich dazu
beitragen, vergangenes und gegenwärtiges Handeln zueinander in Beziehung zu
setzen und miteinander zu vermitteln. Möglicherweise kann eine solche Perspektive

auf die Historizität der Gegenwart die eingangs angesprochene doppelte
Blickrichtung des Fachs stark machen, um das blosse Nebeneinander historischer und



Jens Wietschorke SAVk 109 2013)

gegenwartsbezogener Forschungsperspektiven stärker zu einem Ineinander werden

150

zu lassen.

Von der Vergangenheit zur Geschichte: Historisierung als Gegenwartspraxis

Am Beginn der folgenden Überlegungen steht eine scheinbar simple Erkenntnis,

mit der die Grenzen zwischen Geschichte und Gegenwart experimentell
aufgehoben werden können. Lässt man nämlich einmal die methodischen Fragen der
Materialerhebung undderForscherInnenpositionbeiseite,dann könnteGeschichte
ganz allgemein als vergangene Gegenwart bestimmt werden – und Gegenwart vice
versa als noch nicht vergangene Geschichte.5 «Gegenwart und Vergangenheit
begegnen sich typologisch auf der zeitlosen Ebene vergleichbarer Kulturentwicklungen

» wie Jörn Rüsen in einem Beitrag über den Pionier der Kulturgeschichte
Jacob Burckhardt schreibt.6 Im Hinblick auf die wissenschaftliche Gegenstandskonstitution

wäre es von hier aus unerheblich, ob die zur Diskussion stehenden
Texte, Aussagen, Praktiken und Interaktionen aus dem Jahr 1913 oder aus dem
Jahr 2013 stammen; hier wie dort ginge es um die punktuelle Erschliessung sozialer

Welten in ihrer ganzen Komplexität und gelebten Vielfalt. Schliesslich lag eben
hier ein wichtiger Ausgangspunkt der ethnologisch inspirierten Geschichtsschreibung

der 1980er-Jahre, die erkannt hatte, dass die gesellschaftlichen und kulturellen

Felder der Vergangenheit in ganz ähnlicher Weise «fremd» waren oder methodisch

«befremdet» werden können wie die Forschungsfelder in Übersee oder
inmitten der eigenen Gegenwartsgesellschaft, dass man sich ihnen also mit der
gleichen epistemologischen Grundeinstellung annähern kann.7

Allerdings – ganz so einfach ist es auch wieder nicht. Denn nicht alle «Vergangenheit

» ist schon «Geschichte» die der Gegenwart trennscharf gegenübergestellt
werden könnte. Vielmehr werden bestimmte, empirisch greifbare Ausschnitte von
Vergangenheit erst in einem komplexen Prozess der Konstruktion, Interpretation
und Repräsentation zur Geschichte gemacht. So wie ein überlieferter Materialkomplex

– ein Schriftstück, ein Gegenstand, eine Landschaftsformation – erst
dannzur historischen Quelle im strengenSinn wird, wenn man Fragen an es richtet
und es damit als Quelle benutzt,8 so wird Vergangenheit überhaupt erst dann zur
Geschichte, wenn sie nach bestimmten diskursiven Regeln thematisiert, erforscht,
beschrieben, verhandelt wird. Von diesem historischen Konstruktions- und
Aushandlungsprozess hängt demnach ab, welche Vergangenheit wir als Geschichte
verstehen; Geschichte ist also «nicht die Rekonstruktion der res gestae, sondern
das Spiel der Sichtweisen der historia rerum gestarum» 9 Oder, in den Worten des

Historikers Edgar Hallett Carr: «Geschichte ist ein fortwährender Prozess der
Wechselwirkung zwischen dem Historiker und seinen Fakten, ein unendlicher
Dialog zwischen Gegenwart und Vergangenheit.»10 Damit ist Geschichte der
Definition nach eine «gegenwärtige Aussage über Vergangenes»11 oder ein «gegenwärtiges,

für die Gegenwart relevantes Wissen von der Vergangenheit».12



Bourdieu und der Raum der Geschichte SAVk 109 2013)

Was bedeuten diesegeschichtstheoretischen Vorüberlegungen im Hinblick auf
die historische Dimension der Gegenwartsforschung in der Kulturanthropologie/
Europäischen Ethnologie? Zunächst macht der Hinweis auf die Konstruktionsprozesse

von Geschichte deutlich, dass Geschichte nicht nur mit Vergangenheit,
sondern mindestens ebenso viel mit der Gegenwart zu tun hat, die sich in Praktiken

der Historisierung «ihre» Geschichte schreibt. Wie Vergangenheit in die
Form von Wissen gebracht wird, ist eine Frage der Gegenwartsgesellschaft und
ihrer Problemwahrnehmungen – und selbstverständlich betrifft das nicht nur das

Expertenwissen der Historiographen, sondern auch alle Formen von Alltags- und
Orientierungswissen. Lioba Keller-Drescher hat in mehreren aufschlussreichen
Beiträgen über die Wissenspraktiken nachgedacht, mittels derer im Laufe von
Forschungsprozessen und im Austausch mit dem «Material als Gegenüber der
Forschung» historisches Wissen entsteht.13 Dabei geht sie sogar – Mieke Bals Idee
des Pre-Posterous folgend – davon aus, «dass wir nicht einfach durch einen Filter,
den unser Interesse und unsere Situiertheit herstellt, blicken, sondern dass sich
die Geschichte ständigdurch die Geschichte, also dasNachfolgende, verändert».14

Bezogen auf die kulturanthropologische Untersuchung der Gegenwart können
wir also einen ersten Befund festhalten: Die «Gegenwart» ist schon deshalb
eminent «historisch» weil Geschichte in derGegenwart hergestellt, konstruiert,
kommuniziert und verhandelt wird. Spätestens seit der Folklorismus-Debatte der
1960er-Jahre ist ein solches reflexives Verständnis von Geschichte im Fach
Volkskunde/Kulturanthropologie ein zentrales Thema und genuiner Forschungsgegenstand:

Wie Traditionen gemacht oder sogar neu «erfunden» werden, wie sie durch
diskursive Aufladung und performative Wiederholung stabilisiert werden – nicht
zuletzt über solche Fragestellungen konnte sich eine Disziplin neu formieren, die
allzu lange der ahistorischen Vorstellung von der Kontinuität traditioneller
Kulturmuster gefolgt war. Von dieser kritischen Perspektive auf den gegenwärtigen
Umgang mit Geschichte sind auch die Beiträge der Münsteraner Hochschultagung

der dgv 2006 geprägt, als man unter dem Titel «Historizität» der «Präsenz
des Historischen in aktuellen wie auch vergangenen Gegenwarten» nachging,
wobei «Präsenz […] hier weniger nur die Gegenwart der Vergangenheit als
vielmehr die Formen ihrer Wiedervergegenwärtigung, ihrer Repräsentation im
eigentlichen Wortsinne» meinte.15 Auch Studien zur regionalen und nationalen
Identität, zur Geschichtspolitik und Erinnerungskultur folgen in ihren Grundzügen

dieser Perspektive, Geschichte als ein situatives und funktionales Produkt
sowie Moment gegenwärtigen Handelns zu denken. Sie begreifen «Geschichte»
als ein Argument, dessen sich Akteure in unterschiedlichen Handlungszusammenhängen

bedienen, um sich über sich selbst und ihre sozialen Zugehörigkeiten
zu verständigen, umBesitzansprüche zu legitimieren oder um sich anderen gegenüber

symbolisch zu positionieren und zu inszenieren. Nehmen wir also die etwas
sperrige Formulierung von den «aktuellen wie auch vergangenen Gegenwarten»
ernst, so löst sich die klare Grenzscheide zwischen Vergangenheit und Gegenwart
tendenziell auf und gibt den Blick frei auf die Komplexität unterschiedlicher

151



Jens Wietschorke SAVk 109 2013)

Schichtungen, Wechselbeziehungen und Funktionalisierungen von Geschichte
und Historizität. Hermann Bausinger hat diese Perspektive schon in den 1980er-
Jahren in seinen Überlegungen zur Volkskunde als «Agentur des Ungleichzeitigen

152

» stark gemacht.16 Ungleichzeitigkeit – das sollte im Anschluss an Ernst Bloch
die «Gleichzeitigkeit ungleicher, durch verschiedene historische Valenzen
bestimmter Elemente» bedeuten» –17 ganz im Sinne der Bloch’schen Beobachtung:

«Nicht alle sind im selben Jetzt da. Sie sind es nur äusserlich, dadurch, dass

sie heute zu sehen sind. Damit aber leben sie noch nicht mit den anderen zugleich.
Sie tragen vielmehr Früheres mit, das mischt sich ein.»18 Bei Bausinger wurde aus
dieser Beobachtung ein Statement zur Problematik, aber auch den besonderen
Kompetenzen und Stärken der Volkskunde im Umgang mit der Geschichtlichkeit
der sozialen Welt: Eine Wissenschaft, die Vergangenheit vielfach als «uneingelöste

Vergangenheit» funktionalisierte, «deren Potenzen in die Gegenwart und
die Zukunft verpflanzt werden sollten»,19 konnte kaum anders, als eine starke
Sensibilität für historische Argumentationen zu entwickeln und, wie Thomas
Hengartner resümiert, «die Koexistenz und den Zugriff auf unterschiedliche,
auch zeitlich unterschiedlich fundierte Lebensformenund -praxen– nichtnur
einzelner Bevölkerungsgruppen, sondern auch in individuellen Identitätskonzepten
– zu reflektieren».20

Affirmative und kritische Historie – oder: Was ist ein historischer Kontext?

Gehen wir an dieser Stelle noch einmal einen Schritt zurück und fragen ganz
allgemein nach derEntwicklung und Praxis «historischen Argumentierens» in den
empirisch orientierten Kulturwissenschaften. In lockerer Anlehnung an Friedrich
Nietzsche, der in seinen Überlegungen zum «Nutzen und Nachtheil der Historie
für das Leben» von einer «monumentalischen» einer «antiquarischen» und einer
«kritischen» Historie gesprochen hat,21 könnte man – Nietzsches Modell reduzierend

und modifizierend – zwei grundsätzlich verschiedene Strategien historischen
Argumentierensunterscheiden: eine affirmative sowie eine kritischeStrategie. Ein
naheliegendes Modell für die affirmative Argumentationsweise finden wir im
volkskundlichen Kontinuitätsgedanken, wie er weite Teile der älteren
Fachgeschichte geprägt hat. Die Gegenwart kam hier in erster Linie als ein Speicher von
Traditionen in den Blick, die – so die Denkfigur – « noch heute» lebendig geblieben
waren.22 Geschichte diente dabei vornehmlich der Betonung von – als lebendig,
bedroht oder verschüttet bezeichneten – Wurzeln popularer Kultur sowie regionaler

und nationaler Identität; nicht selten diente diese Geschichte auch zur
Legitimation konservativer Ideologien oder bevölkerungs- und geopolitischer Besitzansprüche

wie in der kulturellen Konstruktion eines «deutschen Volks- und
Kulturbodens» in den 1920er- und 1930er-Jahren.23«Historisch zu argumentieren»

bedeutete hier, bestimmte Ausschnitte gegenwärtiger «Volkskultur» mit
Kontinuitätslinien, Ursprungserzählungen und Echtheitszertifikaten auszustatten und



Bourdieu und der Raum der Geschichte SAVk 109 2013)

damit symbolisch zu bestärken, wie das schon Nietzsche sehr treffend vorgeführt
und gleichzeitig karikiert hat.24

In dieser Bezugnahme auf Geschichte bliebdas von Eduard Hoffmann-Krayer
benannte «Generell-Stagnierende»25 der hauptsächliche Fluchtpunkt der historischen

wie der Gegenwartsforschung. «Mit dieser Fokussierung auf Kontinuität
hat die Volkskunde» so Thomas Hengartner, für lange Zeit «die Beschäftigung
mit dem sozialen Wandel verdrängt».26 Sozialer Wandel aber ist die zentrale
Denkfigur der zweiten Variante einer Historisierung der Gegenwart, die ich –
obwohl in einem ganz anderen Sinne als bei Nietzsche –27 als kritische Historisierung

bezeichnen möchte. «Kritisch» soll hier bedeuten, dass die historische
Referenzkonstruktion, mit der die untersuchten Gegenwartsphänomene verschaltet
werden, nicht wie bei der affirmativen Historisierung legitimatorisch und
stabilisierend wirkt, sondern auf die Variabilität und Prozessualität von Geschichte
verweist. Historizität meint hier also nicht Kontinuität bis in die Bereiche des «Uralten

» hinein, sondern im Gegenteil Wandel, Veränderbarkeit und offene
Möglichkeitsräume. Kaspar Maase hat in seiner rückblickenden Würdigung der
Tübinger «Grundzüge der Volkskunde» aus dem Jahr 1978 diese kritische
Historisierungspraxis als den «hervorstechendsten Zug»28 dieser Programmschrift der
Empirischen Kulturwissenschaft hervorgehoben: Hier regiere eben «kein
antiquarisches Interesse am Gewesenen» sondern «das Heute wird untersucht als

vorläufiger Endpunkt historischer Entwicklungen. Es wird beleuchtet in seiner
Gewordenheit und, zumindest andeutungsweise, erschlossen als Produkt von
Sinngebungen, die auf weit zurückliegenden, unbewusst tradierten und zu einer
polyvalenten Gemengelage von Deutungen verschmolzenen Erfahrungen und
Prägungen beruhen. Und umgekehrt: Das Interesse am Vergangenen speist sich
aus dem Interesse, die Gegenwart besser zu verstehen und in Entwicklungslinien
einordnen zu können.»29

Wenn die Tübinger Empirische Kulturwissenschaft programmatisch antrat,
um das Heute in seiner «Gewordenheit» zu betrachten, dann ging es wesentlich
darum, durch den Hinweis auf die Entstehungsbedingungen und die Prozessualität

aller kulturellen Erscheinungen aufzuzeigen, dass Entwicklungen nie eingleisig

und alternativlos sind, wie es die essenzialistischen und naturalisierenden Kon-tinuitätsgeschichten

der «Volkskultur» glauben machen wollten. Vielmehr werden
Essenzialisierungen und Festschreibungen ethnischer, regionaler und nationaler
Verhältnisse wie auch Zuschreibungen von race, class und gender dadurch gebrochen,

dass Geschichte auf deren grundlegende Situiertheit und Konstruiertheit
verweist; Geschichte relativiert all diese Konstruktionen und lässt auch den eigenen

Standort als einen historisch bedingten und damit relativen erscheinen. Franziska

Metzger fasst die Eckpunkte dieser«kulturgeschichtlichen Perspektivenverschiebung

» von der auch die Volkskunde seit den späten 1970er-Jahren ausgeht,

153

zusammen:



Jens Wietschorke SAVk 109 2013)

«Geschichte wird erstens als Möglichkeit – und nicht als Notwendigkeit – verstanden, und die
Kontingenz historischer Ereignisse wird betont. Vor dem Hintergrund der Reflexion einer
Perspektivenabhängigkeit

154

allen Wissens werden zweitens transzendente Wirklichkeitsvorstellungen
verneintundwirduniversalen Theorien historischer Wirklichkeitsdeutung –wie der
Modernisierungstheorie – mit einem Zugang der Dekonstruktion begegnet. Der Fokus wird drittens von
Struktur und Handeln als Grundkategorien auf Diskurse, auf Erfahrung, auf die sprachliche
Vermitteltheit von Wirklichkeiten verschoben und Thesen einer strukturellen Bestimmtheit dieser

Dimensionen entgegengestellt. Vor dem Hintergrund der Grundannahme der Komplexität
und Diversität von Geschichte, die nur über einen mehrdimensionalen Blick auf Faktoren der
Gesellschaftskonstruktion gefasst werden kann, wird viertens die Möglichkeit einer histoire
totale verneint und demgegenüber eine Pluralität von Geschichten postuliert.»30

Während also mit der affirmativen Historisierungsstrategie die Kontinuitätslinien

betont werden, um bestimmte Ausschnitte der Gegenwart gleichsam in der
Geschichtezu «verankern» und als selbstverständlich, weil «historisch gewachsen»

auszuzeichnen, werden mit der kritischen Historisierungsstrategie die Brüche und
Alternativen betont; dass etwas «historisch» ist, bedeutet aus dieser Perspektive
nicht mehr essenzialistische Fixierung, sondern Verflüssigung der gegenwärtigen
Verhältnisse. Hatte etwa Wilhelm Heinrich Riehl in seinem Hausbuch über «Die
Familie» affirmativ auf die Geschichte verwiesen, um die Institutionen von Ehe
und Familie samt den in ihnen festgeschriebenen Geschlechterbeziehungen als
gleichsam natürliche, gewachsene Ordnungen zu legitimieren,31 so dient der Verweis

auf die Geschichte der Geschlechterordnung in der kritischen Historisierung
dazu, den Verhältnissen diesen Schein des Natürlichen zu nehmen; die
Geschlechterverhältnisse und die Geschlechtercharakteristik werden als das zeit- und
interessengebundene Produkt einer bestimmten Epoche und bestimmter Akteure
sichtbar, so wie es Karin Hausen in ihrem bahnbrechenden Aufsatz zur «Dissoziation

von Erwerbs- und Familienleben» in der bürgerlichen Gesellschaft des
19.Jahrhunderts gezeigthat.32 Diesersehr unterschiedlicheEinsatzvonGeschichte
und Historizität als Argument – hier an zwei Extrembeispielen vorgeführt –
verweist auf ein epistemologisches und heuristisches Problem aller Kulturwissenschaften:

das Problem der Kontextualisierung.
Was meinen wir eigentlich, wenn wirein kulturellesPhänomen «kontextualisieren

» oder gar «in seinem historischen Kontext betrachten» Sobald wir einen
beliebigen empirischen Gegenstand in einen Kontext oder gar – mit einer starken
Behauptung – in seinen Kontext setzen, konstruieren wir ein Netz von Beziehungen,

das diesem Gegenstand im Hinblick auf die wissenschaftliche Analyse seine
spezifische Bedeutung verleiht, um daraus Interpretationen generieren zu können.

33 Diese Beziehungen können zwischen Strukturund Praxis, zwischen Makro-und

Mikroebene, zwischen System und Akteur hergestellt werden, sie können
aber auch den «historischen Zusammenhang» sehr entlegener Dinge wie der
Kubakrise, der Beatles, des screwdriver-Cocktails, des Zweiten Vatikanischen
Konzils und des «aktuellen Sportstudios» behaupten. Hayden White hat darauf
hingewiesen, dass sich das kontextualistische Verfahren in der Geschichtsschreibung

einer bestimmten Technik der Verknüpfung colligation nach W.H. Walsh



Bourdieu und der Raum der Geschichte SAVk 109 2013)

und Isaiah Berlin) sowie stillschweigend vorausgesetzter «Kombinationsregeln»
bedient. 34 Der Kontextualist geht dabei so vor,

«dass er ein inWirklichkeit: ein beliebiges) Element des historischen Feldes als Gegenstand der
Untersuchung isoliert, sei dies nun so umfassend wie ‹die Französische Revolution› oder so
begrenzt wie ein Tag im Leben einer Person. Sodann sucht er die ‹Fäden› zu ermitteln, die das
Ereignis, das er erklären will, mit verschiedenen Bezirken des Kontexts verbinden. Diese Fäden
werden identifiziert und im umgebenden natürlichen und gesellschaftlichen Raum, in dem das
Ereignis sich zugetragen hat, weiter verfolgt, und zwar sowohl rückwärts in der Zeit, um seine
‹Ursprünge›, wie auch vorwärts, um seine ‹Auswirkung› und seinen ‹Einfluss› aufzudecken. Die
Spurensuche endet an der Stelle, an der die ‹Fäden› entweder im‹Kontext› eines anderen ‹
Ereignisses› verschwinden oder zur Ursache für den Auftritt eines neuen ‹Ereignisses› zusammenschiessen.

Es geht nicht darum, alle denkbaren Ereignisse und bestimmbaren Trends im historischen

Feld zu integrieren, sondern darum, sie mit einer Kette von vorläufigen und beschränkten
Kennzeichnungen begrenzter, offensichtlich‹bedeutsamer› Bezirke miteinander zu verbinden.»35

Dadurch, dass White die Konstruktionsarbeit offenlegt, die unter anderem mit
dem «Kontextualisieren» unweigerlich verbunden ist, weist er nicht nur jeder
historischen Darstellung der Wirklichkeit eine « irreduzibel ideologische Komponente»
nach,36 sondern zeigt auch, dass die Argumentationsweisen der Historiographie –

wie im Grunde aller hermeneutisch arbeitenden Kulturwissenschaften – durch
bestimmte Poetiken strukturiert sind und die poetische Fiktion auch die
geschichtswissenschaftliche Arbeit prägt.37 Und gerade die von gesellschaftlichen Mikroausschnitten

und «kleinen» Lebenswelten ausgehende historische Alltagskulturforschung,

wie sie in der Volkskunde/Kulturanthropologie praktiziert wird, muss sich
von Whites Kritik angesprochen fühlen, insofern sie letztlich beliebige Elemente
des historischenFeldes isoliert, um dann ihre Fäden der «Wechselwirkung»undder
«historischen Relevanz» auszuspannen. Ganz besonders betrifft das die Art und
Weise, wie Geschichte auf die Gegenwart bezogen wird. «Ursprünge» «Auswirkungen

» und «Einflüsse» sind nicht selten die spekulativsten Momente der historischen

Erzählung, die weniger nachgewiesen als vielmehrbehauptet werden. Welche

historischen Ereignisse und Strukturen unsere gegenwärtige Wirklichkeit
beeinflussen, kurz: welche Geschichte unsere Gegenwart prägt – das wird uns weder von
der Geschichte noch der Gegenwart zuverlässig mitgeteilt; es bleibt eine Frage der

wissenschaftlichen Kontextkonstruktion und ihrer ganz spezifischen «poetischen»
Kombinationsregeln. Und es bleibt eine Frage des politisch-ideologischen
Programms: So kann der Kontext in affirmativer oder aber in kritischer Absicht in
Stellung gebracht werden; Geschichte kann die Gegenwart legitimieren, fundieren
und bestätigen, aber auch infrage stellen, relativieren und pluralisieren.

Bourdieu und der Raum der Geschichte: Zugängezur Historizität der Gegenwart

Wie also lassen sich Geschichte und Gegenwart so aufeinander beziehen, dass

das von Hayden White nachgewiesene ideologische Moment der Kontextkonstruktion

möglichst kontrolliert werden kann? Wie lassen sich die «historischen

155



Jens Wietschorke SAVk 109 2013)

Kontexte» plausibel in die Forschungsfelder hereinholen, mit denen wir es in der
Volkskunde/Kulturanthropologie zu tun haben? Und wie lässt sich die Historizität
der Gegenwart möglicherweise auch ganz abseits des klassischen Kontextualismus
denken? Der französische Wissenschafts- und Techniksoziologe Bruno Latour –

an sich denkbar unverdächtig, ein Geschichtstheoretiker zu sein – hat dieses
heuristische

156

Problem einmal auf seine ganz eigene Weise formuliert:

«Jeder Sozialwissenschaftler weiss recht gut, dass lokale Interaktionen […] kein guter
Aufenthaltsort sind.Wenn manaus dem einen oder anderen Grund auf demSchauplatz einer beliebigen
Interaktion eintrifft, wird einem bald klar, dass man nicht selbst der Autor des Stückes ist,
sondern in eine Grossproduktion hineingeraten ist,die einen vollkommen übersteigt. Ein Kind, das
sprechen lernt, findet seine Sprache bereits im kompetenten Sprachgebrauch derMutter vor. Ein
Kläger, der vor den Richter gerufenwird, entdeckt,wie solidedas Bauwerk der Justiz ist und dass
das Old Bailey Building genauso alt ist wie London. […] So kann man durchaus sagen, dass jede
gegebene Interaktion von Bestandteilen überzufliessen scheint, die bereits in der Situation
vorhandensind und aus einer anderen Zeit, von einemanderenOrtstammen und von anderen
Existenzformen hervorgebracht worden sind. Diese starke Intuition ist so alt wie die Sozialwissenschaften.

Wenn also eine Beobachterin der Richtung folgt, in die dieses Überfliessenweist, wird
sie weg von der gegebenen Interaktion und hin zu anderen Orten, anderen Zeiten und anderen
Existenzformen gelenkt, die der Interaktion Gestalt gegeben zu haben scheinen. Als würde ein
starker Wind es jedem verwehren, an Ort und Stelle zu bleiben, und die Anwesenden wegdrücken;

als würde eine starke Strömung uns zwingen, den lokalen Schauplatz zu verlassen.»38

Latour legt es in dieser Passage sichtlich darauf an, dass die geforderte Bewegung

weg von den lokalen Interaktionen hin zum Kontext führt – allerdings nur,
um diese Erwartung im Folgenden wirkungsvoll zu brechen. Denn die Autobahnen

in Richtung Kontext lösen sich «nach einer kurzen schnellen Fahrt […] plötzlich

in nichts auf. Im Kontext gibt es keinen Parkplatz.»39 Stattdessen plädiert
Latour für die – wenn auch «lauwarme» – Lösung, durch die es möglich wird,
«gleichzeitig den Akteur und das Netzwerk zu betrachten».40 Was aber könnte das
bedeuten, wenn es um die Geschichtlichkeit der Netzwerke geht, in die ein Akteur
eingebettet ist? Wenn es also um dieBestandteile geht, von denen eine Interaktion
überzufliessen scheint und die aus einer anderen Zeit stammen, wie Latour sagt?

Eine konsequente Theorie, welche die Historizität der sozialen Welt an deren
Materialität aufzeigt, steht noch aus. Dennoch könnte ein plausibler Weg darin
bestehen, die ungeheure Stabilität historischer sozialer Strukturen dadurch zu
erklären, dass unsere materielle Umwelt, die aus einer anderen Zeit stammt, das
Handeln im Sinne von Akteur-Netzwerken wesentlich mitbestimmt. Inwiefern
sind in Dingen und ihren Handlungsprogrammen vergangene Verhältnisse gespeichert,

die in gegenwärtigen Praktiken aktualisiert und weiter bearbeitet werden?
Kurz: Die Frage, inwiefern Geschichte im Modus der materiellen Grundlagen
sozialer Interaktionen – in Form von Techniken, Artefakten, Architekturen –

handlungswirksam wird, wird sicherlich in der kulturtheoretischen Diskussion der
kommenden Jahre eine nicht unwesentliche Rolle spielen.

Ich möchte an dieser Stelle auf einen anderen – etwas älteren – theoretischen
Versuch eingehen, die Stabilität historischer sozialer Strukturen und Handlungs-



Bourdieu und der Raum der Geschichte SAVk 109 2013)

muster zu erklären – nämlich die Kultursoziologie Pierre Bourdieus. Wie auch
Latour ist Bourdieu durchaus nicht als ein Sozialwissenschaftler bekannt geworden,

der sich explizit mit historischen Fragen beschäftigt hat. Dennoch bietet
gerade sein theoretisches Werk überaus wichtige Anknüpfungspunkte für eine
Reflexionder historischen Dimensionsozial-undkulturwissenschaftlicher
Gegenwartsforschung. Mehr noch: Ich möchte Bourdieu hier als einen Autor vorstellen,
der in allen seinen Arbeiten von einer grundlegenden Historizität der Gegenwart
ausgeht und der beispielhaft vorführt, was es bedeuten kann, in der Soziologie und
Ethnographie der Gegenwart immer auch historisch zu denken und zu argumentieren.

Daher beziehe ich mich im Folgenden weniger auf die konkreten Adaptionen

seiner Theorie vonseiten der Geschichtswissenschaften,41 sondern vielmehr
auf einige seiner theoretischen Aussagen vor allem zu den Konzepten Feld und
Habitus, die eine historisch dimensionierte volkskundlich-kulturanthropologische
Gegenwartsforschung wesentlich inspirieren können.

In seinem überaus nützlichen kleinen Buch Raisons pratiques hat Bourdieu
eine Leseanleitung zu seinem Hauptwerk La distinction geliefert und über seinen
kultursoziologischen Ansatz festgehalten:

«Meine ganze wissenschaftlicheArbeit lebt nämlich von der Überzeugung, dass sich die innerste
Logik der sozialen Weltnur erfassen lässt, wenn man ganz in die Besonderheit einer empirischen,
in der Geschichte räumlich und zeitlich bestimmbaren Realität eindringt, aber nur um sie als
‹besonderen Fall des Möglichen› zu konstruieren, wie Gaston Bachelard das nannte, also als
Einzelfall in einem endlichen Universum von möglichen Konfigurationen. Konkret bedeutet
dies, dass eine Analyse des sozialen Raums, wie ich sie am Beispiel Frankreich in den 1970er
Jahren entwickelt habe, eine auf die Gegenwart angewandte vergleichende Geschichtswissenschaft

ist oder eine miteinem besonderenkulturellenRaum befasstevergleichende Anthropologie,

die den Zweck verfolgt, das Invariante, die Struktur, in der beobachteten Variante zu erfassen.

» 42

Meines Erachtens steckt in diesen wenigen Sätzen eine starke Anleitung dafür,
wieder Status der Empirie in dersozial- und kulturwissenschaftlichenArbeit sinnvoll

konzipiert werden kann: Der konkrete Materialausschnitt ist demnach als

«besonderer Fall des Möglichen» sowohl in seiner Besonderheit, als auch in seiner

Verweisfunktion auf das «endliche Universum von möglichen Konfigurationen»
zu sehen. Für den hier behandelten Zusammenhang ist aber besonders interessant,
dass Bourdieu von einer «vergleichenden Geschichtswissenschaft» der Gegenwart
sprichtunddamitdie Historizität so prominentsetzt.Warum also istdieGeschichte
für Bourdieus Kultursoziologie so zentral? Zunächst einmal geht es Bourdieu in
weitenTeilen seines Werks um eine imKern historische Fragestellung, nämlich die
nach der kulturellenReproduktion sozialer Ungleichheit: Anhand der kabylischen
Gesellschaft, des französischen Bildungssystems, der symbolischen Ordnungen
des Geschmacks zeigt er, «inwiefern die Aufrechterhaltung der Ordnung, die
Stabilität der modernen Gesellschaft, von ihrer ständigen – und ständig sich wandelnden

– Wiederhervorbringung abhängig ist».43 Darüber hinaus ist in Bourdieus
Grundbegriffe ein genuinhistorisches Moment eingebaut,das dafür sorgt, dass die

157



Jens Wietschorke SAVk 109 2013)

von ihm behandelten Strukturen und Dispositionen immer in der longue durée
ihrer Entstehungsgeschichte betrachtet werden. Nicht nur im engeren Sinne zeitlich

158

ausgerichtete Kategorien wie Hysteresis oder soziale Laufbahn trajectoire),
sondern gerade auch die Kernkonzepte von Habitus, Feld und Kapital sind
Vermittlungskategorien zwischen Geschichte und Gegenwart, die deutlich machen,
dass der Ursprung kultureller Unterschiede «nicht in den Einmaligkeiten der
Naturen – oder ‹Seelen› – zu suchen ist, sondern in den Besonderheiten
unterschiedlicher Kollektivgeschichten» 44

Habitus und Feld als historisierende Konzepte

Als die vielleicht grundlegende Vermittlungskategorie zwischen Geschichte
und Gegenwart möchte ich zunächst den Habitusbegriff beleuchten. Habitusformen

sind nach Bourdieu «Systeme dauerhafter und übertragbarer Dispositionen,
als strukturierte Strukturen, die wie geschaffen sind, als strukturierende Strukturen

zu fungieren, d.h. als Erzeugungs- und Ordnungsgrundlagen für Praktiken und
Vorstellungen […]».45 Damit bezeichnet der Habitus ein praktisches soziales Prinzip,

über das nicht nur Strukturen in Praktiken übersetzt werden, sondern damit
auch vergangene Verhältnisse gegenwärtig wirksam werden. Der Habitusbegriff
lebt geradezu von einer heuristischen Pendelbewegung zwischen Geschichte und
Gegenwart, denn: Praktiken «lassen sich […] nur erklären, wenn man die
gesellschaftlichen Bedingungen, unterdenen der Habitus, der sie erzeugt hat, geschaffen

wurde, und die gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen er angewandt wird,
zueinander ins Verhältnis setzt, d.h. wenn man durch die wissenschaftliche Arbeit
jenes Inbeziehungsetzen dieser beiden Zustände der Sozialwelt vornimmt, das der
Habitus, indem er es verschleiert, in der Praxis und durch die Praxis bewerkstelligt

».46 Oder anders formuliert:

«Als Produkt der Geschichte produziert der Habitus individuelle und kollektive Praktiken, also
Geschichte,nach denvon der Geschichte erzeugten Schemata; ergewährleistetdieaktive Präsenz
früherer Erfahrungen, die sich in jedem Organismus in Gestalt von Wahrnehmungs-, Denk- und
Handlungsschemata niederschlagen und die Übereinstimmung und Konstantheit der Praktiken
im Zeitverlauf viel sicherer als alle formalen Regeln und expliziten Normen zu gewährleisten
suchen.»47

Dabei sind individuelle wie kollektive) Geschichte und historisches Wissen
eben nicht nur – wie in Praktiken der Geschichtspolitik und Traditionspflege – als
Diskursgegenstand präsent, der strategisch eingesetzt und situativ aktualisiert
werden kann, sondern sie sind tief in die Körper und köperlichen Praktiken eingelassen

und manifestieren sich bis in das hinein, was Bourdieu als «Hexis» bezeichnet.

Schon nach Nietzsche wird die verarbeitende «Gewöhnung»an das historische
Wissen als «ein solches unordentliches, stürmisches und kämpfendes Hauswesen
[…] allmählich zu einer zweiten Natur» 48 – ein Begriff, den später auch Georg



Bourdieu und der Raum der Geschichte SAVk 109 2013)

Lukács und Theodor W.Adorno aufgegriffen haben, um zu zeigen, wie die
Konventionen der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft als «erstarrte Geschichte»
zur routinisierten und inkorporierten – eben zweiten – «Natur» werden.49 Und
auch der Habitus ist – Bourdieu zufolge – eine solche «zu Natur gewordene

Geschichte, die als solche negiert, weil als zweite Natur realisiert wird».50

Doch nicht nur der Habitus ist – als opus operatum und modus operandi
zugleich – eine Vermittlungskategorie zwischen Geschichte und Gegenwart,
sondern diese Denkfigur liegt auch den anderen Grundbegriffen der Bourdieu’schen
Sozial- und Kulturtheorie zugrunde. So ist der Feldbegriff nur dann richtig zu
verstehen und einzusetzen, wenn die Historizität der einzelnen gesellschaftlichen
Felder berücksichtigt wird. Unter Rückgriff auf die Spielmetapher heisst es dazu:
«In jedem Spielakt ist in Gestaltderpraktischen Kenntnis der Prinzipien desSpiels
[…] die ganze Geschichte, die ganze Vergangenheit des Spiels präsent.»51 Zudem
sorgt allein schon der Selbsterhaltungsmechanismus eines Feldes dafür, dass die
am Spiel beteiligten Akteure ständig auf die Geschichte des Feldes verweisen und
sich selbst als die Sprecher und Sachwalter dieser Geschichte in Szene setzen –
besonders ausgeprägt im künstlerischen Feld:

«Nicht zufällig ist eines der sichersten Indizien für das Bestehen eines Feldes – neben den im
Werk selbst vorhandenen Spuren eines objektiven und manchmal sogar bewussten) Bezugs auf
andereWerke der Vergangenheit oder Gegenwart im Werk selbst [sic] – dasAuftreten einer ganzen

Zunft von Konservatoren: Lebenskonservatoren – die Biographen – und Werkskonservatoren
– die Philologen –, Kunst- und Literaturhistoriker, diesich daranmachen, Skizzen, Entwürfe,

Manuskripte zu archivieren, zu ‹korrigieren› das Recht auf ‹Korrektur› ist die legitime Gewalt
der Philologen), zu entziffern usw.»52

Hinzu kommt ein weiterer Punkt. Die Reflexion der Geschichte beziehungsweise

Historizität der Felder ist nicht nur die unabdingbare Voraussetzung dafür,
dass die Funktionsweise und Realität der sozialen Beziehungen erkannt werden
kann, sondern auch für die wissenschaftliche Selbstreflexion. Denn zur «Objektivierung

des objektivierenden Subjekts»53 gehört es, die Bedingungen der eigenen

Tätigkeit und die daraus erwachsenden Dispositionen zu historisieren. Die «mit
der Geschichte befassten Wissenschaften» etwa

«könnensich auchdie Aufgabe stellen, ihreeigene Genese und allgemeiner dieder scholastischen
Felder zuverstehen und zu erklären, dasheisst die Prozesse derEntstehung oder der Autonomisierung),

aus denen sie hervorgingen, sowie die Genese der Dispositionen, die mit der Konstituierung

der Felder erfunden wurden und die sich im Verlauf des Lernprozesses nach und nach in
den Körpern verankern. Es ist Sache dieser Wissenschaften, die Notwendigkeit oder die streng
historische Berechtigung separater und privilegierter) Mikrokosmen, in denen Aussagen über
die Welt erarbeitetwerden, die auf Allgemeingültigkeit Anspruch erheben, nicht in der Vernunft,
sondern, wenn man so sagen darf, historisch zu fundieren: in historischer Vernunft. Die auf
solchem Wege gewonnene Erkenntnis schliesst die Möglichkeit ein, diese doppelte, nämlich individuelle

und kollektive Geschichte und die unerwünschten Auswirkungen, die sie auf das Denken

159

ausüben kann, durch Selbstreflexionzumeistern.»54



Jens Wietschorke SAVk 109 2013)

Auch der Blick auf die Selbstreflexion von Wissenschaft zeigt: Nicht nur sind
die gesellschaftlichen Felder mit den ihnen eingeschriebenen Spiel-)Regeln historisch

160

entstanden und verlangen von allen Beteiligten die unbewusst-praktische
Kenntnis ihrer Geschichte, sondern auch die Akkumulation von Kapital, die soziale

Laufbahn und die Herausbildung eines oder mehrerer Habitus sind nur als
Prozesse kollektiver wie individueller Biographien zu verstehen, deren historische
Schichten und Dimensionen in der Analyse freizulegen sind. Demnach müssen bei
jeder Gegenwartsanalyse, um einen oben zitierten Satz aus Le sens pratique
wiederaufzunehmen, die gesellschaftlichen Bedingungen einer – ferneren oder näheren

– Vergangenheit und die gesellschaftlichen Bedingungen der Gegenwart
zueinander insVerhältnisgesetztwerden.MitseinemFeld- und seinemHabituskonzept
gibt uns Bourdieu also die praxistheoretischen Mittel an die Hand, um die Gegenwart

als Produkt von Geschichte kenntlich zu machen und dieses historische opus
operatum gleichzeitig als einen modus operandi aller weiteren Entwicklung zu
verstehen. Wie kaum ein anderer Sozial- und Kulturtheoretiker zeigt er damit,
dass ein Verständnis der Gegenwartsgesellschaft ohne historische Perspektivierung

schlicht und einfach unmöglich ist. Von hier aus genügt es nicht mehr,
Geschichte einfach im Sinne eines «historischen Kontextes» zur Erklärung
heranzuziehen, sondern es geht um die Frage, wie die soziologisch untersuchte Gegenwart

als genuines Moment historischer Prozesse zwischen Vergangenheit und
Zukunft nachgezeichnet werdenkann. Dreh-und Angelpunkt sind bei alledemdie
konkreten Praktiken, die die Zeitebenen überbrücken und verbinden, wie Hans
Ulrich Gumbrecht in seinem virtuosen Versuch über das Jahr 1926 betont hat:
«Wenn sich das ‹Handeln› zumindest im Rahmen der von Max Weber begründeten

soziologischen Überlieferung als gegenwärtiges Verhalten definieren lässt, das

durch die Vorstellung von einer künftigen Situation gelenkt wird, zu deren
Verwirklichung das Subjekt auf der Grundlage von Vergangenheitserfahrungen
beitragen will, dann ist es tatsächlich das Handeln des Subjekts,durch das Vergangenheit,

Gegenwart und Zukunft zu einer zeitlichen Aufeinanderfolge verbunden
werden».55 Über Körper, Praktiken, Strukturen und materielle Lebensbedingungen

sind also vergangene Verhältnisse präsent und wirken in die Zukunft hinein;
Geschichte ist damit nicht nur vergangen, sondern immer auch als ein Set bewusster

und unbewusster Handlungsprogramme in der sozialen Welt gespeichert. Die
Gegenwartskultur «verweist» also nicht auf Geschichte,sondernsie ist Geschichte:
Im Hinblick auf diesen Zusammenhang scheint es kaum übertrieben zu behaupten,

dass sich wesentliche kultursoziologische Grundbegriffe Bourdieus einer
historischen Forschungsperspektive verdanken – respektive einem Denken, das ganz
wesentlich an dem interessiert ist, was hier eingangs als «Historizität der Gegenwart

» beschrieben wurde.
Offen bleibt an dieser Stelle die Frage, inwiefern sich mittels des Habitusbegriffs,

aber auch einer historisch dimensionierten Feldtheorie vor allem Kontinuitätslinien

nachzeichnen lassen, inwiefern man mit diesem theoretischen Modell
also den stabilen Strukturen und Trägheitsmomenten in der Geschichte den Vor-



Bourdieu und der Raum der Geschichte SAVk 109 2013)

zug gibt vor Prozessen der Veränderung und des Umbruchs. 56 Schliesslich hatte
Bourdieu seine Konzeption des Habitus im Zusammenhang seiner Studien zur
kabylischen Gesellschaft benutzt, um «das Fortbestehen alter Handlungsmuster in
neuen sozialen Verhältnissen» zu erklären.57 Ist vielleicht das Habituskonzept in
der Volkskunde/Kulturanthropologie deshalb so beliebt, weil es der klassischen
volkskundlichen Kontinuitätsperspektive so sehr entgegenkommt?58 Bourdieu
und Loïc Wacquant haben zu diesem Theorieproblem einmal notiert:

«Der Habitus istnicht das Schicksal,als das er manchmal hingestellt wurde. Als einProdukt der
Geschichte ist er ein offenes Dispositionensystem, das ständig mit neuen Erfahrungen konfrontiert

und damit unentwegt von ihnen beeinflusst wird.Er ist dauerhaft,abernichtunveränderlich.
Dem ist allerdings sofort hinzuzufügen, dass es schon rein statistisch den meisten Menschen
bestimmt ist, aufUmstände zu treffen, die in Einklang mit denjenigen Umständen stehen, die ihren
Habitus ursprünglich geformt haben, also Erfahrungen zu machen, die dann wieder ihre
Dispositionen

161

verstärken. »59

Bei aller Betonung der Offenheit habitueller Prägungen stehen also klar die
Mechanismen, über die sich die Strukturen sozialer Ungleichheit reproduzieren,
im Fokus des Interesses. Dabeihat Bourdieus Idee von der Historizität der Gegenwart

trotz seiner Präferenz für die Stabilitäten und Kontinuitäten keinen affirmativen,

sondern einen durch und durch kritischen Impetus: Einmal mehr wird deutlich,

dass es die wissenschaftliche Kontextkonstruktion ist, über die aus Momenten
historischer Kontinuität und historischen Wandels spezifische und immer auch
politischeArgumentewerden.Auchwenn inBourdieussoziologischemGeschichtsentwurf

die Trägheitsmomente sowie die strukturelle longue durée dominieren,
zeigt er Geschichte eben doch als Spielraum unterschiedlicher Möglichkeiten –
und damit den zu untersuchenden empirischen Fall als «Einzelfall in einem endlichen

Universum von möglichen Konfigurationen» Endlich ist dieses Universum,
weil in der sozialen Welt eben nicht alles beliebig möglich ist; von Möglichkeiten
aber ist die Rede, weil wir auch in Bourdieus relativ stark deterministischen Modell
eben nur « in Dreiviertel unserer Handlungen Automaten sind»60 und immer noch
ein Viertel Eigen-Sinn übrig bleibt. Vor allem aber verweisen diese Möglichkeiten
darauf, dass Geschichte in ihrem «kritisch» verstandenen Sinn die Kontingenz und
Kontextabhängigkeit allen sozialen Handelns offenlegt. Eine «auf die Gegenwart
angewandteGeschichtswissenschaft» zielt genau auf dieses im Kern konstruktivistische

Verständnis des Sozialen, das gleichwohl die Kraft mittel- und langfristiger
Prägungen anerkennt.

Schlussbemerkungen

Im Fach Volkskunde ist stets betont worden, dass die Gegenwart immer
«geschichtlich geprägt » sei – und zwar meist in dem Sinne, der hier als affirmative
Geschichte vorgestellt wurde. Zum einen war das die notorische Perspektive der



Jens Wietschorke SAVk 109 2013)

Volkskunde bis in die 1950er-Jahre hinein: Die Gegenwart interessierte in erster
Linie deshalb, weil sich hier mit ethnographischen und kartographischen Methoden

162

die Prägekraft und Kontinuität historischer kultureller Formen nachweisen
liess. Sie wurde methodologisch zu einem Biotop für historische Überreste
gemacht, zuweilen sogar nur zu einem blossen Lackmustest für Geschichte, an
dem man abzulesen versuchte, welche der alten Bräuche, Arbeitsweisen oder
Kommunikationsformen «noch» lebendig geblieben waren. In diesem Sinne richtete

sich der Blick der älteren Volkskunde dezidiert auf die Geschichtlichkeit der
Gegenwart – auf alles das, was in der Gegenwart auf weit zurückreichende
Traditionen verwies. In der seit den späten 1960er-Jahren erneuertenund als empirische
Kulturanalyse konturierten Volkskunde blieb diese Perspektive im Grunde erhalten

– allerdings mit umgekehrten Vorzeichen. Hier interessierte dann die
Erfahrungsdimension der Geschichte sowie eine exakte Geschichtsschreibung der
«Volkskultur» die dazu geeignet war, die alten Vorstellungen von Kontinuität zu
brechen und eine kritische Sicht auf die Gegenwartsgesellschaft zu entwickeln.
Hermann Bausinger und Wolfgang Brückner verabschiedeten in einer gemeinsamen

Publikation zum Konzept «Kontinuität» aus dem Jahr 1969 die Idee des
«Überdauerns» alter Formen,61 und 1978 veröffentlichte Martin Scharfe schliesslich

seinen Beitrag in den Grundzügen der Volkskunde zum Thema «Geschichtlichkeit

» und verwies dort auf die «Historizität aller Kultur»,62 auf deren konkrete
Genese im Zusammenhang materiell-ökonomischer Prozesse. Über den
Gegenwartsbezug historischer Forschungsthemen, so wie er in der Tübinger Empirischen
Kulturwissenschaft gedacht wurde, schreibt Kaspar Maase:

«Ob Erntebrauch oder Erbfolgeregelung, Supplinger Pflug oder Fischerkommüne – stets gehen
uns derartige Kulturphänomene an. Sie verweisen auf Erfahrungen, die ihre Spur hinterlassen
haben in den Wahrnehmungsmustern, denGefühlsstrukturenund dem Handlungsrepertoire,mit
denen Menschen das Heute zu bewältigen suchen. Sie verkörpern historische Sinnhorizonte und
Lebensformen, dieuns fremdsindund gerade dadurch in Frage stellenkönnen, was inder Gegenwart

selbstverständlich und alternativlos gilt.»63

Wo es aber um historische – kollektive wie individuelle – Erfahrungen geht, die
ihre Spuren hinterlassen haben, da findet sich kaum ein besserer theoretischer
WegbegleiteralsPierreBourdieu.So isteskaumerstaunlich, dass «dieBourdieu’sche
Habitus- und Distinktionstheorie zahlreiche Korrespondenzen zum volkskundlichen

style of reasoning aufweist»,64 wie Bernd Jürgen Warneken konstatiert hat.
Nehmen wir als Beispiel eine These Utz Jeggles, der in seiner historisch-ethnografischen

Studie über das württembergische Dorf Kiebingen aus dem Jahr 1977 den
historischen Verhaltensprägungen im Leben der Dorfbewohner nachgegangen

und dabei einem impliziten Habituskonzept gefolgt ist. Einen seiner Kerngedanken

formuliert er folgendermassen: «Wir gingen von einer kryptischen Gegenwärtigkeit

der Vergangenheit aus, die sich durch Sozialisation unmerklich, unterhalb
des Bewusst-Seins im Bewusstsein einnistet, sodass es durchaus und nicht nur
metaphorisch möglich ist,dass die Menschen heute noch und ohne es zuwissenam



Bourdieu und der Raum der Geschichte SAVk 109 2013)

Hunger ihrerVorfahren leiden».65 Dieser Satz wurdegeschrieben, lange bevoreine
nennenswerte Bourdieu-Rezeption in Deutschland begann, und doch fasst Jeggle

den generationsübergreifenden Hysteresis-Effekt des «Hungers der Vorfahren»
ganz im Sinne von Bourdieu auf. Exempel dieser Art liessen sich viele finden – bis
hin zurvon Rolf Lindner entwickelten Idee des «Habitus der Stadt» die ein genuin
historisches Erklärungsmodell darstellt und die ihren Ort nicht ohne Grund
gerade im Rahmen der Volkskunde/Kulturanthropologie hat.66 Festzuhalten
bleibt, dass sowohl der «historisch argumentierenden Gegenwartswissenschaft»
Volkskunde als auch der Bourdieu’schen Kultursoziologie ein eminenter Sinn für
die historische Genese und die historischen Bezüge der Gegenwartsgesellschaft
eigen ist. Um die im Fach noch immer vorhandene oder vielleicht auch nur
«gefühlte» Trennung in eine «historische» und eine «gegenwartsorientierte»
Kulturanalyse zu überwinden,67 kann eine Stärkung praxistheoretischer Ansätze, die
Geschichte und Gegenwart zusammendenken, ein wichtiger Schritt sein – und sei

es nur, um bewusst zu machen, dass wir – von unseren eigenen Grundbegriffen aus
– gar nicht anders können, als uns mit Geschichte zu befassen.

163

Anmerkungen
1 Der vorliegende Text stellt die leicht überarbeitete Fassung eines Diskussionsbeitragsdar, den ich

im Januar 2013 auf einer Doktorandentagung in Basel vorgestellt habe. Für die Einladung und
die Organisation des anregenden Workshops danke ich sehr herzlich Mario Cavallaro, Brigitte
Frizzoni, Thomas Hengartner, Walter Leimgruber und Jaques Picard.

2 Walter Leimgruber: Zwischen Utopie und Empirie. Plädoyer für eine gezieltere Nutzung der
volkskundlichen Stärken. Impulsreferat für die Schlussdiskussion. In: Klara Löffler Hg.):
Dazwischen. Zur Spezifik der Empirien in der Volkskunde. Wien 2001,S. 131–138, hier S. 132.

3 Leimgruber: Zwischen Utopie und Empirie, S. 133.
4 Wolfgang Kaschuba: Einführung in die Europäische Ethnologie. München 1999, S. 85.
5 Vgl. dazu auch meine Überlegungen in: Jens Wietschorke: Geschichte der Gegenwart, Gegen¬

wart der Geschichte: Historische Anthropologie und Europäische Ethnologie. In: Historische
Anthropologie 20 2012), Heft 2, S. 249–252; ders.: Historische Anthropologie und Europäische
Ethnologie: Zur epistemologischen Verklammerung von Geschichte und Gegenwart in einem
Forschungsprogramm. In: Beate Binder/Michaela Fenske Hg.): Historische Anthropologie.
Standortbestimmungen im Feld historischer und europäisch ethnologischer Forschungs- und
Wissenspraktiken,Historisches Forum14 2012),S.23–35,onlineunter:http://edoc.hu-berlin.de/
histfor/14/.

6 Jörn Rüsen: Der ästhetische Glanz der historischen Erinnerung – Jacob Burckhardt. In: ders.:
Konfigurationen des Historismus. Studien zur deutschen Wissenschaftskultur. Frankfurt am
Main 1993, S. 276–328, hier S.319.

7 Überlegungen zur «Befremdung» historischer wie ethnologischer Forschungsfelder finden sich
u. a. in: Carlo Ginzburg: Spurensicherungen. Über verborgene Geschichte, Kunst und soziales
Gedächtnis. 2. Aufl. München 1988, S. 26; Clifford Geertz: History and Anthropology. In: New
Literary History 21 1989/90), S. 321–335; Hans Medick: «Missionare im Ruderboot » Ethnologische

Erkenntnisweisen als Herausforderung an die Sozialgeschichte. In: Geschichte und
Gesellschaft 10 1984), S. 295–319, insbes. S. 302–304;ders.: Quo Vadis Historische Anthropologie?
Geschichtsforschung zwischen Historischer Kulturwissenschaft und Mikro-Historie. In: Historische

Anthropologie 9 2001), S. 78–92, hier S. 90; Volker Gottowik: Fremde Kon-)Texte. Zum
Binnenverhältnis zwischen Ethnographie und Historiographie. In: Yvonne Kleinmann Hg.):
Kommunikation durch symbolische Akte. Religiöse Heterogenität und politische Herrschaft in



Jens Wietschorke SAVk 109 2013)

Polen-Litauen. Stuttgart 2010, S. 23–36.
8 Vgl. z.B. Barbara Wolbring: Neuere Geschichte studieren. Konstanz 2006, S. 80.
9 Hans-Jürgen Goertz:Konstruktion der Geschichte. In:ders.: UnsichereGeschichte. Zur Theorie

historischer Referentialität. Ditzingen 2001, S. 83–102, hier S. 85.
10 Carr 1961, zit. nach: Rudolf Vierhaus: Was ist Geschichte? In: ders., Vergangenheit als

Geschichte.

164

Studien zum 19. und 20. Jahrhundert. Göttingen 2003, S. 17–29, hier S. 17.
11 Ebd.
12 Ebd., S. 24.
13 Vgl. zuletzt Lioba Keller-Drescher: Fragment und Ereignis – zu Bedingungen der Möglichkeit

historischer Anthropologie. In: Beate Binder/Michaela Fenske Hg.): Historische Anthropologie.
Standortbestimmungen im Feld historischer und europäisch ethnologischer Forschungs-und

Wissenspraktiken. HistorischesForum14 2012), S. 65–76, online unter: http://edoc.hu-berlin.de/
histfor/14/., das Zitat S. 71. Vgl. weiter dies.: Die Fragen der Gegenwart und das Material der
Vergangenheit – zur Re-)konstruktion von Wissensordnungen. In: Andreas Hartmann/Silke
Meyer/Ruth-E. Mohrmann Hg.): Historizität. Vom Umgang mit Geschichte. Münster 2007, S.
57–68; Gesa Ingendahl/LiobaKeller-Drescher: Historische Ethnografie. DasBeispiel Archiv. In:
Schweizerisches Archiv für Volkskunde 106 2010), S. 241–263.

14 Keller-Drescher: Die Fragen der Gegenwart und das Material der Vergangenheit, S. 59.
15 Andreas Hartmann/Silke Meyer/Ruth-E.Mohrmann: Vorwort, in:dies. Hg.): Historizität. Vom

Umgang mit Geschichte.Münster2007, S. 7–11, hier S. 7.
16 Hermann Bausinger: Ungleichzeitigkeiten. Von der Volkskunde zur empirischen Kulturwissen¬

schaft. In: Helmuth Berking/Richard Faber Hg.): Kultursoziologie – Symptom des Zeitgeistes?
Würzburg 1989, S. 267–285, hier S.270–275.

17 Ebd., S. 268.
18 Ernst Bloch: Erbschaft dieser Zeit. Erweiterte Neuausgabe Frankfurt am Main 1962, S. 104.
19 Bausinger: Ungleichzeitigkeiten, S. 270.
20 Thomas Hengartner: Das Historische in und an der Volkskunde – ein Grusswort. In: Andreas

Hartmann/Silke Meyer/ Ruth-E. Mohrmann: Vorwort. In:dies. Hg.), Historizität. Vom Umgang
mitGeschichte. Münster 2007, S. 13–17, hier S. 16.

21 Friedrich Nietzsche: Unzeitgemässe Betrachtungen. In: ders.: Kritische Studienausgabe Band 1:
Die Geburt der Tragödie, Unzeitgemässe Betrachtungen I– IV, Nachgelassene Schriften 1870–
1873. Herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Berlin und New York 1988, S.
157–510, hier S. 258.

22 Zur Perspektive des «Noch heute» vgl. Rudolf Schenda: Einheitlich – Urtümlich – Noch heute.
Probleme der volkskundlichen Befragung. In:Abschied vom Volksleben,Tübingen 1970, S. 124–
154. Schenda wendet sich hier mit überaus scharfer Polemik gegen eine Vorgehensweise der
volkskundlichen Befragung, wie er sie u. a. an einer damals aktuellen Arbeit Günther Kapfhammers

exemplifizierte. Diese Methode suche «nach einem ‹erstaunlichen Altbestand›, nach ‹alten
Arbeitstechniken›, die ‹heute noch in Übung› sind, nach dem Nochmitderhanddreschen,
Nochselbstdiekörbeflechten und anderen Nochs, mit denen der Volkskundler die vielen aktuellen
Immernochnicht-Fragen Schulraum, Turnhalle, ärztliche Hilfe, Kläranlage, Verkehrsverbindungen;

aber auch Toleranz, geistige Bildung, politisches Interesse, Informationsfreiheit oder
sexuelle Aufklärung) geflissentlich als volkskundlich irrelevant bezeichnet, eben weil ‹das
Überlieferungsgut [!] noch [!] in reichem Masse vorhanden ist.› Hier von einem ‹Gesamtzusammenhang›

[…] zu reden heisst, seine Scheuklappen als Weitwinkelobjektive anzupreisen – eine ‹
Methode›, die nicht einmal auf dem niederbayerischen Wochenmarkt gilt.» Ebd., S. 152.

23 Vgl. zu diesem Komplex u.a. Michael Fahlbusch: Wo der deutsche … ist, ist Deutschland! Die
Stiftung für Deutsche Volks- und Kulturbodenforschung in Leipzig 1920–1933. Bochum 1994;
Peter Schöttler Hg.): Geschichtsschreibung als Legitimationswissenschaft 1918–1945. Frankfurt
amMain1997; für dieVolkskunde Friedemann Schmoll:Die VermessungderKultur. Der «Atlas
der deutschen Volkskunde» und die Deutsche Forschungsgemeinschaft 1928–1980. Stuttgart
2009.

24 Vgl. die berühmte Passage in: Nietzsche: Unzeitgemässe Betrachtungen, S. 265–266.
25 Eduard Hoffmann-Krayer: Die Volkskunde als Wissenschaft. Zürich 1902, S. 10.
26 Thomas Hengartner: Das Historische in und an der Volkskunde – ein Grusswort. In: Andreas

Hartmann/Silke Meyer/ Ruth-E. Mohrmann Hg.): Historizität. Vom Umgang mit Geschichte.
Münster 2007, S. 13–17, hier S. 15.



Bourdieu und der Raum der Geschichte SAVk 109 2013)

27 Bei Nietzsche bezeichnet die «kritische Historie» eine Art und Weise, «eine Vergangenheit zu
zerbrechen und aufzulösen, um leben zu können: dies erreicht er dadurch, dass er sie vor Gericht
zieht, peinlich inquiriert, und endlich verurtheilt» Nietzsche: Unzeitgemässe Betrachtungen, S.

269.
28 Kaspar Maase: Vorwortzur vierten Auflage. In:HermannBausinger/Utz Jeggle/Gottfried Korff/

Martin Scharfe: Grundzüge der Volkskunde. 4.Auflage Darmstadt 1999, S. VII–XXI, hier S.

XVI.
29 Ebd., S. XVII–XVIII.
30 Franziska Metzger: Geschichtsschreibung und Geschichtsdenken im 19. und 20. Jahrhundert.

165

Bern 2011, S. 256.
31 Wilhelm Heinrich Riehl: Die Familie Naturgeschichte des deutschen Volkes, Band 3). Stutt¬

gart 1855.
32 Karin Hausen: Die Polarisierung der «Geschlechtscharaktere» – Eine Spiegelung der Dissozia¬

tion von Erwerbs- und Familienleben. In: Werner Conze Hg.):, Sozialgeschichte der Familie in
der Neuzeit Europas. Neue Forschungen. Stuttgart 1976, S. 367–393.

33 Zu Kontextbegriff und Kontextualisierung in der Volkskunde/Kulturanthropologie vgl. Jens
Wietschorke: Beziehungswissenschaft. Ein Versuch zur volkskundlich-kulturwissenschaftlichen
Epistemologie. In: Österreichische Zeitschrift für Volkskunde LXVI 2012), S. 325–359,
insbesondere 337–348, und ders.: Die kulturelle Oberfläche und die Tiefen des Sozialen? Ein
Sondierungsversuch. In: Timo Heimerdinger/Silke Meyer Hg.): Äusserungen. Die Oberfläche als
Gegenstand und Perspektive der Europäischen Ethnologie. Wien 2013, S. 21–35.

34 Hayden White: Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in Europa.
Frankfurt am Main 2008, S. 33–34.

35 Ebd., S. 34.
36 Ebd., S. 38.
37 Vgl. ebd., S. 20.
38 Bruno Latour: Eine neue Soziologie füreine neueGesellschaft. Einführung in die Akteur-Netz-werk-

Theorie. Frankfurtam Main 2007, S. 287–288.
39 Ebd., S. 289.
40 Ebd., S. 293.
41 Vgl. dazu u.a. Dieter Groh: Pierre Bourdieus «allgemeine Wissenschaft der Ökonomie prakti¬

scher Handlungen» In: ders.: Anthropologische Dimensionen der Geschichte, Frankfurt am
Main 1992, S. 15–26; Sven Reichardt: Bourdieu für Historiker? Ein kultursoziologisches Angebot

an die Sozialgeschichte. In: Thomas Mergel/Thomas Welskopp Hg.): Geschichte zwischen
Kultur und Gesellschaft. Beiträge zur Theoriedebatte. München 1997, S. 71–93; Hans-Ulrich
Wehler: Pierre Bourdieu. Das Zentrum seines Werks. In: ders.: Die Herausforderung der
Kulturgeschichte, München 1998, S. 15–44, sowie die aufschlussreichen Gesprächsdokumentationen
Pierre Bourdieu/Lutz Raphael: Über die Beziehungen zwischen Geschichte und Soziologie in
Frankreich und Deutschland. Pierre Bourdieu im Gespräch mit Lutz Raphael. In: Geschichte
undGesellschaft22 1996), S. 62– 89, und Pierre Bourdieu/Roger Chartier:Der Soziologeund der
Historiker.Wien und Berlin 2011.

42 Pierre Bourdieu: Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns. Frankfurt am Main 1998, S.

14.
43 Stephan Trinkaus/Susanne Völker:Reproduktion réproduction)undWandel. In: Gerhard Fröh¬

lich/Boike Rehbein Hg.): Bourdieu-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart 2009, S.

210–215, hier S. 210.
44 Bourdieu:Praktische Vernunft, S. 15.
45 Pierre Bourdieu: Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt am Main 1987, S.

98.
46 Ebd., S. 105.
47 Ebd., S. 101.
48 Nietzsche: Unzeitgemässe Betrachtungen, S. 272.
49 Vgl. Georg Lukács: Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über die For¬

men der grossen Epik. Neuwied 1963; Theodor W. Adorno: Die Idee der Naturgeschichte., in:
ders.: Gesammelte Schriften Band 1. Frankfurt am Main 1997, S. 345–365.

50 Pierre Bourdieu: Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen Grundlage der kaby¬
lischen Gesellschaft. Frankfurt am Main 1978, S. 171.



Jens Wietschorke SAVk 109 2013)

51 Pierre Bourdieu: Über einige Eigenschaften von Feldern. In: ders.: Soziologische Fragen. Frank¬
furt

166

am Main 1993, S. 107–114, hierS. 110.
52 Ebd., S. 110.
53 Pierre Bourdieu: Homo academicus. Frankfurt am Main 1988, S. 10.
54 Pierre Bourdieu: Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft. Frankfurt am Main

2001, S. 135.
55 Hans Ulrich Gumbrecht: 1926. Ein Jahr am Rand der Zeit. Frankfurt am Main 2001, S. 469.
56 Zu dieser Beobachtung vgl. u.a. Hans-Ulrich Wehler: Pierre Bourdieu. Das Zentrum seines

Werks. In:ders.: DieHerausforderung der Kulturgeschichte. München 1998, S. 15–44, hier S. 44.
57 BoikeRehbein/Gernot Saalmann: Habitus habitus). In:Gerhard Fröhlich/BoikeRehbein Hg.):

Bourdieu-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart 2009, S. 110–118, hier S.112.
58 Vgl. zu dieser Frage auch Jochen Bonz/Jens Wietschorke: Habitus und Kultur: Das Habituskon¬

zept in den Empirischen Kulturwissenschaften. Ethnologie – Volkskunde – CulturalStudies. In:
Alexander Lenger/Christian Schneickert/Florian Schumacher Hg.): Pierre Bourdieus Konzeption

des Habitus. Grundlagen, Zugänge, Forschungsperspektiven. Wiesbaden2013, S. 285–306.
59 Pierre Bourdieu/Loïc J.D. Wacquant: Die Ziele der reflexiven Soziologie. Chicago-Seminar,

Winter 1987. In: dies.: Reflexive Anthropologie. Frankfurt am Main 1996, S. 95–249, hier S.
167–168.

60 So die Formulierung vonLeibniz, die Bourdieu in La distinction aufgreift. Vgl. Pierre Bourdieu:
Die feinen Unterschiede.ZurKritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Frankfurt am Main 1987,
S. 740.

61 Hermann Bausinger/Wolfgang Brückner Hg.): Kontinuität? Geschichtlichkeit und Dauer als
volkskundliches Problem. Berlin 1969.

62 Martin Scharfe: Geschichtlichkeit. In: Hermann Bausinger u.a.: Grundzüge der Volkskunde. 4.
Aufl. 1999, S. 127–203, hier S. 128.

63 Maase: Vorwort zur vierten Auflage, S. XVIII.
64 Bernd Jürgen Warneken: Zum Kulturbegriff der Europäischen Ethnologie. In: ders.: Populare

Kultur. Gehen – Protestieren – Erzählen – Imaginieren. Köln, Weimar und Wien, S. 9–15,hier S.
11. Ausführlich dazu: Bonz/Wietschorke: Habitus und Kultur, S. 292–296.

65 Utz Jeggle: Kiebingen – Eine Heimatgeschichte. Zum Prozess der Zivilisation in einem schwäbi¬
schen Dorf. Tübingen 1977, S. 280.

66 Vgl. Rolf Lindner: Der Habitus der Stadt – ein kulturgeographischer Versuch. In: Petermanns
Geographische Mitteilungen 147 2003), S. 46–53; für eine Fallstudie siehe Rolf Lindner/Johannes

Moser Hg.): Dresden. Ethnografische Erkundungen einer Residenzstadt. Leipzig 2006.
67 Vgl. dazu u.a.FriedemannSchmoll: Unentschiedene Disziplinarität. Geschichte und Gegenwart

– Überlegungen zur Logik eines wissenschaftstheoretischen Dauerthemas in der Volkskunde. In:
Andreas Hartmann/Silke Meyer/Ruth-E.Mohrmann Hg.), Historizität. Vom Umgang mit
Geschichte. Münster 2007, S. 183–197.


	Bourdieu und der Raum der Geschichte : zur Historizität der Gegenwart in der kulturanthropologischen Forschung

