
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 108 (2012)

Heft: 2: Under Construction : Räume im kulturwissenschaftlichen Fokus

Artikel: Sich einrichten im Unverständlichen : die Literatur als polyphoner dritter
Raum in der Erzählung Etwas verändert sich von Alois Hotschnig

Autor: Lötscher, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-348939

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-348939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


227

SchweizerischesArchiv fürVolkskunde 108 2012), 227–233

Sich einrichten im Unverständlichen

Die Literatur als polyphoner dritter Raum in der Erzählung
Etwas verändert sich von Alois Hotschnig

Christine Lötscher

Abstract
Die Figuren in Alois Hotschnigs Erzählung Etwas verändert sich 2009) stehen ganz am Ende des
Lebens. Sie haben keine Perspektive, keinen Handlungsraum mehr; die Institution, die sie am
äussersten Rand des Lebens und der Gesellschaft aufnimmt, beschränkt ihre Bewegungsfreiheit
aufwenige Schritte. Wie in allen seinenTexten erforscht der 1959 geborene österreichischeAutor
auch hier die Randzonen der menschlichen Existenz. Er sucht nach einer Sprache, um die Stimmen

jenseits der gesellschaftlichenDiskurse zu Gehör zu bringen. InEtwas verändert sich verzichtet

er auf eine Erzählerinstanz und beschränkt sich darauf, die Stimmen der Figuren in höchster
Verdichtung zu arrangieren. Was aus dem Reden der Figuren und durch ihre Stimmen hindurch
entsteht, lässt sich mit Homi K. BhabhasBegriff des «Dritten Raumes» fassen, wenn man ihn aus
dem postkolonial-kulturellen Zusammenhang auf eine soziale und existentielle Vielstimmigkeit
überträgt: Durchden poetischen Zwischenraum erlangen dieFigureneinStück Freiheit unddamit
ihre Menschenwürde zurück.

Stimmen. Eine zunächst, dann zwei – oder sind es viele? Vielleicht ein Ehepaar,
und dann plötzlich einer, oder eine, der oder die sich selbst abhanden kommt:
«Bitte entschuldigen Sie, aber hätten sie vielleicht irgendwo einen Zahn gesehen?

Er hat sich selbstständig gemacht und ist auf und davon.»1 Eine andere Figur erinnert

an eine Zeitstruktur, die am Ort des Sprechens bedeutungslos geworden ist:
«Ich wünsche einen schönen Siebzehnten. Es ist sechzehn Uhr sechsunddreissig.» 2

Frau Harter ist immer unterwegs zu ihrem Mann, und Herr Orter trägt seinen Ort
nur noch im Namen mit. Immer, wenn er glaubt, sein Zimmer gefunden zu haben,
steht er vor einem leeren Raum: «Mich scheint es hier nicht mehr zu geben. Sie
sehen ja, die Sachen sind aus dem Haus. Als hätte es mich nie gegeben.»3

Wie in allen seinen Texten erforscht Alois Hotschnig, 1959 in Kärnten geboren,
auch in seinem jüngsten Erzählband Im Sitzen läuft es sich besser davon von 2009

die Randzonen der menschlichen Existenz und die Stimmen in den Zwischen­räumen

des gesellschaftlichen Diskurses. Unter den Texten aus dem Erzählband
gibt es gleich mehrere, die von alten Menschen erzählen, deren Bewegungsradius
stark eingeschränkt ist. Umso dramatischer tritt für diese Figuren die Frage des

Raums in den Vordergrund. In Die kleineren Reisen rekapituliert ein Ehepaar, das

mehr oder weniger an die eigene Wohnung gebunden ist, die Reisen, die
Freundschaften, die Mahlzeiten aus der Vergangenheit. Hotschnig lässt sie dies im Dialog
tun, lässt sie über Erinnerung und Wahrnehmung, über Lesarten des gelebten
Lebens debattieren. Damit inszeniert er Erinnerung und Identität nicht als feste
Grössen, sondern als Prozess bestehend aus endlos vielen kleinen Möglichkeiten
der Entscheidung in einem Lebensalter, in dem gemeinhin alles als abgeschlossen

gilt.



Christine Lötscher SAVk 108 2012)

Tragfähige Sprachräume

Am radikalsten operiert die Erzählung Etwas verändert sich. Die Erzählerinstanz

zieht sich soweit wiemöglich zurück, um eine Vielzahl von Stimmen reden zu
lassen. Für den Leser, die Leserin hört und fühlt sich das zunächst an wie eine
Fahrt mit der Geisterbahn. Nur,dasskein Erzähler, keine Erzählerin da ist,der/die
einen vertrauten Weg durch das Stimmengewirr vorgäbe oder auch nur anböte.
Dennoch gibt es Muster, nach denen die Erzählinstanz die Stimmen organisiert,
doch sind diese nicht narrativer Art. Wenn also weiterhin von einem Erzähler die
Rede sein wird, ist damit der Choreograf der Stimmen gemeint.

Als Hauptfiguren kristallisieren sich mit der Zeit Klaus und Anna heraus,
zusammen mit Paul und Thea, die zwar abwesend sind, doch in den Gesprächen
der beiden anderen lebendig werden. An- und Abwesenheit wird so zu einer
sprachlichen, zu einer performativen Kategorie. Es fallen Namen von Orten, von
Frauen und Männern, es fallen Hinweise auf Beziehungen und Lebensgeschichten,

228

die sich im Kopf der Lesenden, und ausschliesslich dort, allmählich zu einem
Bild zusammensetzen: Schauplatz muss ein Pflegeheim sein, Protagonisten sind
die Bewohnerinnen oder Insassen oder Patientinnen – die Suche nach den richtigen

Begriffen und Kategorien katapultiert die Leserinnen und Leser in ein
vermintes Gelände zwischen Euphemismen, politischer Korrektheit und sozialkritischer

Anklage. Ein Gelände, von dem sie der Erzähler gleich wieder vertreiben
wird. Er löst seine Stimmen aus den Kategorien von Identität heraus und zwingt
uns anzuerkennen, dass ein ordnungsgemäss ausgefüllter Steckbrief – Name,
Geschlecht, Alter, Beruf, Familie – weder etwas über diese Menschen aussagen

noch uns helfen würde, dem Reden der Figuren eine stringente Geschichte
abzuringen. Der Text, scheinbar so gar nicht invasiv, wirft durch seine Strategien der
Vermeidung von stereotypen Zuschreibungen ein erhellendes Licht auf solche
Kategorien der Wahrnehmung. In den Zwischenräumen der mit grossem Bedacht
gesetzten Sätze lesenwir die Welt, wie sie uns in den Identitätsdiskursen entgegentritt,

die sich in unseren Köpfen eingenistet haben. Mit der Zeit wird deutlich, dass

dieser Effekt der Desorientierung gerade durch das Gegenteil von Chaos und
Verwirrung, nämlich durch eine äusserstgeschickteKompositionder Stimmen, hergestellt

wird. Das Reden der alten Menschen wird zu Musik, und so findet sich über
das Formale doch ein Hinweis auf eine Lesart, die es möglich macht, sich im
Unverständlichen einzurichten.

Die musikalische Energie des Stimmengeflechts entsteht durch die Kombination

von formalästhetischer Radikalität und höchster Verdichtung. So gewinnt der
Text eine räumliche Dimension, zirkulär durch Wiederholung und Variation und
auf der vertikalen Ebene durch Motivcluster. Anna und Klaus zum Beispiel sitzen
gern zusammen am Fenster und schauen in die Welt hinaus. Von ihrem Lieblingsplatz

aus sieht Anna nichts, aber es ist ihr ohnehin lieber, wenn Klaus erzählt, was

um sie herum vorgeht – «Solange ich deine guten Augen habe» sagt sie, «entgeht

mirnichts.»4 Annascheint schwerkrank zusein, sie verliert Gewicht; offenbar wird



Sich einrichten im Unverständlichen SAVk 108 2012)

sie nicht über ihren Zustand aufgeklärt, auch der Arzt nimmt sie nicht ernst. Eines
Tages, und das ist das einzige Handlungselement in der Erzählung, erzählt Klaus
von einem Boot mit zwei Kindern und davon, dass eins von beiden verschwindet.
Die beiden alten Leute überlegen sich, ob sie handeln sollten, was sie natürlich
nicht können. Doch die Idee, ein Boot zu mieten und damit hinauszurudern auf
den See, macht sich selbstständig; in einem Satzostinato entsteht wie aus dem
Nichts ein innerer Raum: «Wir könnten ein Boot mieten und hinausrudern und
uns vom Wind treiben lassen. – Das könnten wir. Ja. – Wir könnten ein Boot mieten

und hinausrudern und uns vom Wind treiben lassen.»5

Die Suche nach dem richtigen Ort, das Reisen, das Rudern im Boot, von dem
Klaus und Anna träumen, das Erzählen sind lauter heterotopische6 Motive,
Metaphern für Gegenräume, Gegenentwürfe zur Alltagsrealität. Sie verbinden sich
in Klaus und Annas Sätzen zu einem symbolischen Raum, der sich im Lauf der
Erzählung als tragfähig erweist und am Ende bestehen bleibt, im letzten Satz:«Wir
lassen uns vom Wind treiben, du schliesst die Augen, und ich erzähle dir, was

rundum geschieht.» 7

229

Liminale Erzählzonen

Wenn sich die Welt auf die Grösse eines Bootes zusammenzieht, geht ein anderer

Raum erst richtig auf: der Raum des Erzählens und Erzählenlassens. Hotschnig

baut in seinemText einen Gegensatzauf zwischen dem Ort alsParameter einer
normierten Identität und dem liminalen Seinszustand in einer Zone des
Übergangs. Das lässtsich als Gesellschaftsanalyse lesen.Wobei es nicht darum geht, die
Dichotomie von drinnen und draussen – im Heim und im selbstbestimmten Alltag
– anzugreifen und zu kritisieren, sondern denen, die aus dem Diskurs herausgefallen

sind, eine Stimme zu geben. Die Figuren hören auch gar nicht auf zu reden und
sich gegenseitig beim Namen zu nennen. Sie insistieren auf ihrem Recht, die Welt
weiter lesen und an den Verhandlungen um Spielarten der Wahrnehmung teilhaben

zu dürfen, auch wenn sie nicht mehr handelnd eingreifen können, wie die
Geschichte mit den Kindern und dem Boot zeigt. Der Raum, der aus ihremReden
und Erzählen entsteht, lässt sich als Gegenentwurf zur Polarität zwischen sozialer
Verortung und transitorischer Warteposition interpretieren. Er ist die Repräsentation

eines Dritten – ein Dritter Raum. Der Erzähler lässt die Stimmenvielfalt im
transitorischen Wartezimmer am Ende des Lebens erklingen und überwindet die
ultimative Schwelle sogardadurch, dass er die Toten mit denen, die auf der anderen
Seitewarten, ins Gespräch kommen lässt. Hotschnig brichtzwarmit Erzählkonventionen

und schreibt mit einer gewissen formalen Radikalität, was aber nicht heisst,
dass ein emotionaler Zugang zu seinen Texten dadurch verhindert würde. Vor
diesem Hintergrund lässt sich sagen, dass der Text durch die Konstruktion eines
poetischenDrittenRaums der liminalen Polyphoniedasvorherrschende Konzept einer
Existenz dekonstruiert, die über soziale Verortung und Identität definiert ist.



Christine Lötscher SAVk 108 2012)

Der Begriff des Dritten Raumes wurde von Homi K. Bhabha, Literaturwissenschafter

230

und Theoretiker des Postkolonialen, geprägt, der, ausgehend von Psychoanalyse

und Dekonstruktion, «die Verflechtungen, Veränderungen und
Bedingungen von Kultur im Rahmen postkolonialer Machtverhältnisse genauer in den
Blick» nimmt.8Tatsächlich realisiert sich eineLesart von Bhabhas Denkfigur geradezu

idealtypisch in Alois Hotschnigs Erzählung. Das bedarf einiger Erklärung,
denn mit kultureller Differenz und kultureller Hybridität – den beiden Kategorien,
die bei Bhabha eng mit dem Dritten Raum zusammenhängen – haben Hotschnigs
Geisterstimmen auf den ersten Blick nichts zu tun. Noch schwerer wiegt der
Einwand, dass Bhabha gerade den Dritten Raum nicht als literarische Kategorie sieht,
sondern als Grundgegebenheit, aus der jede Repräsentation hervorgeht. Das Konzept

des Dritten Raumes gewinnt aber an Relevanz, wenn man es erstens aus dem
postkolonial-kulturellen Zusammenhang ins Allgemeine einer sozialen und
existenziellen Vielstimmigkeit überträgt und zweitens als literarische Strategie
betrachtet. Die Schwierigkeit von Bhabhas Begriffsdefinition erweist sich so als
ein Vorteil: Um dem polaren Denken zu entgehen, drückt er sich so aus, dass sich
nicht eindeutig festlegen lässt, was er meint. Während seine Verwendung des

Begriffs Hybridität nachvollziehbar und klar ist, lässt sich der Dritte Raum nur
schwer fassen und lädt deshalb zuneuen Definitionsversuchenein. Wenn man zum
Ursprung des Konzepts zurückgeht, erledigt sich die Frage, ob man Bhabhas
Begriff aus dem postkolonialen Kontext lösen könne, bereits. Der Dritte Raum als
Grundidee geht auf Jacques Derrida und seine Philosophie der Differenz zurück;
und Bhabha liest Dekonstruktion als ein Verfahren der Dekolonisation. In der
Einleitung zur Verortung der Kultur erwähnt er selbst, dass die epistemologischen
Grenzen des eurozentrischen Ideenarsenals der Moderne und der Postmoderne
die artikulatorischen Grenzen einer Reihe von Minderheitengruppen seien, zu
denen die Migrantinnen und die Kolonisierten als zwei von mehreren gehörten.9

Er erwähnt Frauen und Homosexuelle, doch diese Liste lässt sich ergänzen durch
jene Gruppen, die ausder zunehmend rigider werdenden ökonomischenNorm von
Gesellschaften, die glauben, den Sozialstaat überwunden zu haben, herausfallen
– dazu zählen arbeitslose Jugendliche und Langzeitarbeitslose überhaupt,
psychisch Kranke und Behinderte, aber auch Alte, die in eigens für sie konzipierten
Räumen untergebracht werden.

«Ich soll mich umgebracht haben?» –

Das Bachtin’sche Spiel mit Herrschaftsdiskursen

Zu den Vätern von Bhabhas Denken gehören nicht nur Sigmund Freud und
Derrida, sondern auch Michail Bachtin mit seiner Theorie der Stimmenvielfalt im
Roman.10 Auchdiese Spur lässt sich nutzen, um den Dritten Raum als
literaturwissenschaftliche Kategorie zu formulieren. Denn interessant und auch ausserhalb
des postkolonialen Zusammenhangsrelevant wird der Dritte Raum dort, woes um



Sich einrichten im Unverständlichen SAVk 108 2012)

das Verhältnis von Macht und Subversion im Diskurs geht. Das ausgeschlossene
andere, argumentiert Bhabha in Anlehnung an Derridas Dekonstruktion des
Systems von Wissen und Repräsentation, kommt im hegemonialen Diskurs selbst zur
Sprache: «Der interpretatorische Pakt besteht nie einfach in einem Akt der
Kommunikation zwischen dem in der Aussage festgelegten Ich und Du. Um Bedeutung
zu produzieren, ist es erforderlich, dass diese beiden Orte in eine Bewegung
versetzt werden, bei der sie einen Dritten Raum durchlaufen.»11 Deshalb können die
anderen, also zum Beispiel Hotschnigs Pflegeheim-Bewohnerinnen und -Bewohner,

nur im Rahmen der ständigen Verhandlung mit dem hegemonialen Diskurs,
in diesem Fall dem Identitätsdiskurs rund um einen sozialen Ort, zur Sprache
kommen. Dasselbe gilt für die Lesenden – auch sie können sich nur auf die subversiven

Strategien der Stimmen einlassen, weil sie verstehen, dass der Erzähler das

Verhältnis vom hegemonialen einen zum marginalen anderen umgedreht hat, aber
das eine im Text als Abwesendes immer noch gespenstisch gegenwärtig ist.12 In
Hotschnigs Erzählung sind es vor allem die Ärzte als Repräsentanten des
Herrschaftswissens, die in der Figurenrede herumgeistern und deren Verdikte von den

Pflegeheim-Bewohnern durch die Art ihres Redens unterlaufen werden. Paradoxie

und absurder Humor sind Mittel, die dabei zum Einsatz kommen – am
deutlichsten bei einer Figur namens Ludwig, die sich weigert, den eigenen Tod
anzuerkennen: «Ich soll mich umgebracht haben? Das hätte mir meine Ärztin gesagt.»13

Oder im Fall von Paul, von dem Klaus folgende Geschichte zu erzählen weiss: «Sie
haben ihn aufgemacht und gleich wieder zugemacht. Herr Hauser, bei uns Ärzten
sind Sie am falschen Ort, soll der Arzt zu ihm gesagt haben, Sie sind vollkommen
gesund. Das hat ihn doch ziemlich gekränkt. Seitdem ist er auf der Suche nach dem
richtigen Ort, wie er sagt.»14 Die Subversion liegt in der Art, wie der Erzähler
Klaus die Geschichte von Paul und den Ärzten als Witz formulieren lässt, bei dem
die Diskurse der Ärzte und der Patienten mitschwingen.

Begriffliche Klarheit bringt auch Elisabeth Bronfens Vorwort zur deutschen

Ausgabe vonDie Verortung der Kultur.Ein Postulat, dass sich gemässBronfen mit
besonderer Insistenz durch Bhabhas Aufsätze zieht, sei die Dringlichkeit,

«inunserer zeitgenössischen Welt Meistererzählungen von Heimat und Verwandtschaftsverhältnissen

als Schutzdichtungen zu begreifen, diedazu dienen, uns mit dem traumatischen Wissen zu
verschonen, dass wir allekeinen festen Bodenunter den Füssen haben. Zu erkennen, dass unsere
Identität sich an einem dritten Ort, einem Zwischenraum, konstituiert, kann natürlich für
diejenigen, die nicht gewohnt sind, mit Ambivalenzen, Kontingenzen undunlösbaren Widersprüchen
spielerisch umzugehen, zerstörerische Folgen haben; löst es doch einen Wunsch nach Einfachheit,

Transparenz und Kohärenz aus, für den einige bereit sind, bis zum bitteren Ende zu gehen.
Auf diese Gewalt, die einem auf transparente Stimmigkeitausgerichteten, Differenzen tilgenden
Identitätsbegriff innewohnt, lenkt Bhabha dezidiert unserenBlick.Aber auch auf dieproduktive
Kraft,die darausentstehen kann, dass man festgeschriebene, tradierte Identitätsbegriffe in Frage
stellt, sie auf die ihnen zugrunde liegenden Antagonismen hin untersucht, um sie neu auszuhandeln.

231

»15

Das Zitat liest sich wie ein Kommentar zu Alois Hotschnigs Erzählung und
dem, was die Analyse ergeben hat; Bhabhas Zugang macht die Verfahren des lite-



Christine Lötscher SAVk 108 2012)

rarischen Umgangs mit dem fehlenden Boden unter den Füssen und dem Spiel mit
Ambivalenzen und Widersprüchen angeht, sichtbar – wie etwa das Beispiel mit
dem hochgradig ambivalenten Ärzte-Witz zeigt. Indem der Erzähler das Reden
seiner Figuren nicht kontextualisiert, befreit er sie von den grossen Erzählungen16

und ihrem Diktat. Indem er eine Geschichte erzählt, die wir als Leserinnen und
Leser nur ahnungsweise verstehen können, unterläuft er die gängigen Erzählstrategien,

232

indem er sie nachahmt – auch das eine Strategie, die Bhabha unter dem
Begriff Mimikry17 als postkoloniale Subversion beschreibt.

Anna und Klaus, das subversive alte Paar in Alois Hotschnigs Erzählung,
erkunden den Dritten Raum für sich; und wir als Lesende sind aufgefordert, an
den Verhandlungen teilzunehmen. So entpuppt sich ein auf den ersten Blick ganz

dem Ästhetischen verpflichteter Text als äusserst politisch. Literarische Strategien
mit ihrem Potenzial, Widersprüche zu denken und dem gespaltenen Ich eine
Stimme geben zu können, leisten genau das, was Homi Bhabha so wichtig ist:
«Nur so» meint er, «können wir der Politik der Polarität entkommen und zu den
anderen unserer selbst werden.»18

Die Erzählungen von Alois Hotschnig sind radikal, was die Dekonstruktion
von Kategorien wie Realität und Identität angeht. Es fängt damit an, dass an der
Oberfläche keinerlei Programmatik zu erkennen ist; bei Hotschnig ist es nicht die
Gesellschaft oder ein Individuum, sondern die Literatur selbst – der literarisch
gestaltete Text mit seinen Strategien, Knotenpunkten und Leerstellen –, welche
die impliziten Leserinnen und Leser zum Dialog herausfordert. In seinen
Erzählungen projizieren die Figuren ihre Fantasien aufeinander, oder sie reden aneinander

vorbei. Durch das beschwörende vielstimmige Reden entsteht nicht notwendigerweise

ein Dialog unter den Figuren, sondern ein entgrenzter, durchlässiger
literarischer und philosophischer Raum, der Kategorien wie Wahrnehmung und
Kommunikation aufsprengt.



Sich einrichten im Unverständlichen SAVk 108 2012)

Anmerkungen
1 Hotschnig, Alois: Etwas verändert sich. In: Ders.: Im Sitzen läuft es sich besser davon. Köln:

233

Kiepenheuer &Witsch 2009, 41–63, hier 43.
2 Hotschnig 2009, 44.
3 Hotschnig 2009, 49.
4 Hotschnig 2009, 51f.
5 Hotschnig 2009, 58.
6 Foucault, Michel: Die Heterotopien.Derutopische Körper. Zwei Radiovorträge. Zweispr.Ausg.,

übers. v. Michael Bischoff. Mit einem Nachwort von Daniel Defert. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2005.

7 Hotschnig 2009, 63.
8 Rath, Gudrun: Hybridität und Dritter Raum. Displacements postkolonialer Modelle. In: Eva

Esslinger, Tobias Schlechtriemen, Doris Schweitzer u.a. Hg.):Die Figur des Dritten. Ein
kulturwissenschaftliches Paradigma. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2010, 137–149, hier 138.

9 Bhabha, Homi K.: Die Verortung derKultur. Mit einem Vorwort von Elisabeth Bronfen. Übers.
v. Michael Schiffmann und Jürgen Freudl. Tübigen: Stauffenburg 2000, 6.

10 Vgl. Bachtin,Michail M.: Die Ästhetik desWortes. Hg. v. Werner Grübel. Frankfurt a. M.: Suhr¬
kamp 1979.

11 Bhabha 2000, 55.
12 Dieses Verfahren beschreibt Bhabha wie folgt: «Das Dazwischentreten des Dritten Raumes der

Äusserung, das dieStruktur von Bedeutung und Referenzzueinem ambivalenten Prozess macht,
zerstört diesen Spiegel der Repräsentation, der kulturelles Wissen gemeinhin als integrierten,
offenen, sich ausdehnenden Code zeigt.» Bhabha 2000, 56.

13 Hotschnig 2009, 46.
14 Hotschnig 2009, 47.
15 Bronfen, Elisabeth: Vorwort zu Bhabha 2000, XIIf.
16 Jean-François Lyotard charakterisiert die Postmoderne durch das Ende der «grossen Erzählun¬

gen» der Moderne, an deren Stelle eine Vielfalt von Diskursen tritt.Vgl. Lyotard, Jean-François:
La Condition Postmoderne. Paris: Les éditions de minuit 1979.

17 Bhabha 2000, 127.
18 Bhabha 2000, 58.


	Sich einrichten im Unverständlichen : die Literatur als polyphoner dritter Raum in der Erzählung Etwas verändert sich von Alois Hotschnig

