Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 108 (2012)

Heft: 1

Artikel: Judische Berliner und ihre mentalen Stadtraum-Konstruktionen
Autor: Gromova, Alina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-323536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-323536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 108 (2012), 081-095

Judische Berliner und ihre mentalen Stadtraum-Konstruktionen

Alina Gromova

Abstract

Vor dem Hintergrund der Kultur- und Stadtanthropologie beschiftigt sich der Artikel mit dem
Zusammenhang zwischen der ethnischen Identitit und dem urbanen Raum. Die Protagonisten
der Studie gehoren zur jungen Generation russischsprachiger jiidischer Einwanderer aus der ehe-
maligen Sowjetunion, die heute in Berlin leben. Aufden so genannten Wahrnehmungsspaziergin-
gen durch ihre Viertel sowie mit Hilfe von Interviews und Zeichnungen von Berliner Stadtkarten
werden Strategien junger Migranten rekonstruiert, die thnen den Umgang mit vielfiltigen ethni-
schen Identifizierungen ermoglichen. Dabei wird deutlich, dass die Aushandlung ethnischer Zu-
gehdrigkeiten eng mit der Konstruktion eigener Stadtriume vor dem Hintergrund des Berliner
historischen, sozio-politischen und topografischen Kontextes verbunden ist.

«At every instant, there is more than the eye can see, more than the ear can hear, a setting or a
view waiting to be explored. Nothing is experienced by itself, but always in relation to its surroun-
dings, the sequences of events leading up to it, the memory of past experiences.»!

Jiidische Erfahrung oder warum sich mit dem Raum beschiftigen?

Anfang der 1980er-Jahre fand die sogenannte topologische Wende ihren Ein-
tritt in die Kultur- und Sozialwissenschaften. Dieses innovative Paradigma ersetzte
das Verstindnis vom geografischen Raum als lediglich einem Behilter fiir Men-
schen, Dinge und Ideen, die fortdauernd unveréindert bleiben, durch das Konzept
eines fluiden, sich stindig in Verdnderung befindenden Raumes.? Durch den spa-
tial turn wurde der geografische Raum zum eigentlichen Schwerpunkt der For-
schung und somit auch zu einer analytischen Kategorie an sich erklirt. Innerhalb
der jiidischen Studien blieb ein solcher rdumlicher Denkansatz lange Zeit vernach-
lassigt. Erst 2008 erschien der Sammelband mit dem Titel «Jewish Topographies»,
in dem der jidische Raum erstmalig als kulturelle Kategorie betrachtet wurde.?
Vor dem Hintergrund der jiidischen Erfahrung war jahrzehntelang die Zeit und
nicht der Raum das Thema der wissenschaftlichen Analyse gewesen: Die meta-
phorische ewige Wanderung des vertriebenen und daher ortlosen Volkes, dessen
Zuhause, wenn {iberhaupt, in seiner Spiritualitit und Religiositit und nicht in
einem Land verortet wurde.

Nihert man sich aber der jiidischen Erfahrung vom anthropologischen Blick-
winkel, offenbart sie sich als ein Priifstein fiir die verinderte Bedeutung des Loka-
len in der postmodernen globalisierten Welt, in der wir heute leben. Im Zeitalter
der Migration und Mobilitit, das durch transnational culture flows* und global
ethnoscapes® charakterisiert wird, erhalten die Orte und die Riume, in denen
Menschen leben, erhilt ihr Zuhause und das Lokale eine neue Bedeutung. Heute
steht die jidische Diasporaerfahrung, die jahrtausendelang das Leben des jiidi-
schen Volkes prigte, prototypisch fiir die Deterritorialisierung der Welt und die
Relokalisierung der Kultur.

81



Alina Gromova SAVE 108 (2012)

Bemerkenswerterweise lédsst sich die sprichwortliche «Heimatlosigkeit» der
Juden grundsitzlich im Kontext spezifischer territorialer Einheiten verorten. Das
jiingste Beispiel der jiidischen Migration veranschaulicht diesen Tatbestand beson-
ders gut. Der «Massenexodus» der Juden aus der ehemaligen Sowjetunion, der in
den spiteren 1980er- und den frithen 1990er-Jahren begann, war in den territoria-
len Fragen tief verwurzelt. Seit der Griindung des Staates Israel beschuldigte die
sowjetische Regierung ihre jiidischen Biirger, zwei anstatt nur einer Heimat zu
haben — die Sowjetunion und den Staat Israel. Im Lichte der sowjetischen Ideolo-
gie wurde eine solche Lage als verriterische Illoyalitit dimonisiert und Juden auf-
grund dessen als Feinde des sowjetischen Volkes abgestempelt.® Nachdem der
Eiserne Vorhang gefallen war, wurde die Entscheidung vieler sowjetischer Juden,
auszuwandern oder zu bleiben, stark von dem Vorwurf dieser territorialen Dicho-
tomie geprigt.

Junge russischsprachige Juden in Berlin: Hintergrund und Methodologie

Die oben beschriebenen territorialen Fragen legten somit das Fundament fiir
das Schicksal der sowjetischen Juden, die nach dem Zusammenbruch der Sowjet-
union, wie schon wiederholt zuvor, zu einem Beispiel der prototypischen ethno-
religidsen Massenmigration wurden. Von iiber 1,6 Millionen Juden aus Russland,
der Ukraine, den baltischen und kaukasischen sowie anderen sowjetischen Nach-
folgestaaten, die ihr Heimatland wiithrend der vergangenen zwanzig Jahren verlies-
sen, wihlten iiber zweihunderttausend Angehorige jiidischer Familien inklusive
ihrer nichtjiidischen Verwandten Deutschland als ihr Zielland.” Zahlenmiissig
ldsst sich ihr Zuzug in die deutsche Hauptstadt dabei als einzigartig bezeichnen.
Wihrend vor dem Fall des Eisernen Vorhangs in Berlin nur etwa sechstausend
Juden lebten und die jiidischen Aktivitdten sich durch ihre Stagnation kennzeich-
nen liessen, hat sich mit der Ankunft der Neuveinwanderer die Zahl der jiidischen
Berliner auf flinfundzwanzigtausend vervierfacht.® Dank der postsowjetischen
Migration stieg Berlin somit auf Platz eins auf der Skala der am schnellsten wach-
senden jiidischen Gemeinschaften nicht nur europa-, sondern sogar weltweit.

In meiner ethnologischen Forschung analysiere ich die «1,5-Generation» der
russischsprachigen Juden, die in Berlin leben und heute zwischen 18 und 35 Jahre
alt sind. Dabei bezieht sich der Begriff der «1,5-Generation» auf diejenigen jungen
Juden, die in der Sowjetunion oder ihren Nachfolgestaaten geboren wurden und
zwischen 1990 und 2010 im Schulkindalter oder friither nach Deutschland auswan-
derten. Diese Heranwachsenden brachten mit sich verschiedene Identititen, die
sie als Russen oder Ukrainer, als Juden oder post-sowjetische Individuen im Kon-
text der deutschen und deutsch-jiidischen Geschichte und Kultur neu aushandeln
miissen. In Anlehnung an die Forschung von Gupta und Ferguson, die erkléren,
dass die Prozesse des people-making und des place-making miteinander Hand in
Hand gehen,” méchte ich in Bezug auf die jungen jiidischen Einwanderer behaup-

82



Jiidische Berliner und ihre mentalen Stadtraum-Konstruktionen SAVEk 108 2012)

ten, dass die Aushandlung ihrer Identitéit eng mit der Konstruktion des Stadtrau-
mes einhergeht, in dem sie ithren Lebensschwerpunkt verankert sehen. Dabei wer-
den diese Prozesse entscheidend von Berlins Grossstadtnatur sowie seiner
spezifischen Geschichte, Soziopolitik und Topografie geprigt.

Wiihrend mittlerweile eine erhebliche Menge an Studien iliber den Prozess der
Integration und der Identitédtsbildung sowie die Lebensstile der russischsprachigen
Juden in Deutschland existieren, beschéftigen sich diese nahezu ausschliesslich
mit der ersten Generation der Einwanderer.!” Es liegen heute kaum Frkenntnisse
iiber die junge Generation vor, genauso wenig wie iiber die Interaktion zwischen
Identitit und urbaner Umgebung im Kontext der Migration russischsprachiger
Juden nach Deutschland. Es scheint mir, dass diese Forschungsliicke auf zwei Tat-
sachen zuriickzufiihren ist. Erstens stellt die dltere Generation der Einwanderer
den Grossteil der russischsprachigen jiidischen Migranten dar und riickt somit in
den meist quantitativen Forschungen in das Zentrum der Analysen. Und zweitens
weisen die meisten Studien iiber die betreffende Migrantengruppe eine soziologi-
sche Natur auf und beziehen ihre Informationen aus den offiziellen Quellen der
jiidischen Organisationen, aus deren Reihen auch in der Regel die Interviewpart-
ner rekrutiert werden. Verschiedene statistische Erhebungen beweisen aber, dass
die Mehrheit der jungen russischsprachigen Juden in Deutschland keinen offiziel-
len jiidischen Organisationen angehort, sondern informelle Netzwerke nutzt, um
mit ihrer ethnischen Peergroup in Kontakt zu bleiben.!

Um mehr {iber die Wechselbeziehung zwischen den migrantischen Praxen und
der urbanen Umgebung herauszufinden, habe ich die Methodologie des Mental
Mapping herangezogen, wie diese von Kevin Lynch vertreten wird. Mochte man
das Bild der Stadt wachrufen, so Lynch in seiner Arbeit «The Image of the City»,
s0 sel es unabdingbar, die eigentlichen Stadtbewohner nach deren personlichen
Wahrnehmungen ihrer Stadt zu fragen. Dabei nimmt Lynch an, dass «[e]ach indi-
vidual creates and bears his own image, but there seems to be substantial agree-
ment among members of the same group».!? Lynch zufolge sind solche kognitiven
Bilder oder Karten auf der symbolischen Ebene verortet und entstehen als Ergeb-
nisse der Interaktion zwischen den individuellen Akteuren und ihrer physischen
Umgebung. Bezogen auf das Thema meiner Untersuchung spiegeln solche Stadt-
bilder kulturelle Reprisentationen und metaphorische Zugehorigkeiten und
Zuordnungen junger russischsprachiger Juden wider. Dabei werden solche kogni-
tiven Stadtimages ihrerseits von dem urbanen Charakter der Metropole, in der
meine Akteure leben, beeinflusst und mitdefiniert. Um den Zugang zu solchen
Mental Maps zu gewinnen, benutzte ich eine erhebungsmethodische Kombination
aus dem eigentlichen Zeichnen von Berlin-Karten, teilnehmender Beobachtung,
qualitativen Interviews sowie den sogenannten Wahrnehmungsspaziergingen.

Im Folgenden werden einige auf die spezifischen urbanen Erscheinungen bezo-
genen Strategien vorgestellt, die sich im Laufe meiner Forschung als charakteris-
tisch fiir die identitétsstiftenden Wahrnehmungs- und Handlungsmuster der jun-
gen russischsprachigen Juden in Berlin erwiesen haben.



Alina Gromova SAVE 108 (2012)

«Kn’damm ist die beste rusovka»

Lynch spricht von Bildelementen, in die wir praktischerweise das Hauptbild
unserer Stadt unterteilen. Um solche Elemente herum werden verschiedene Defi-
nitionssysteme und Raster geschaffen, die es uns erméglichen, unsere Welt zu ord-
nen und zu organisieren. Eins dieser zentralen Elemente ist laut Lynch ein Viertel,
a district. Viertel beschreibt er dabei als «relatively large city areas which the
observer can mentally go inside of, and which have some common character. They
can be recognized internally, and occasionally can be used as external reference as
a person goes by or towards them.»'* In einer Mental-Mapping-Sitzung bitte ich
Ljonia, einen 18-jdhrigen Einwanderer aus der Ukraine, auf einem weissen Blatt
Papier Orte in Berlin zu zeichnen, die in seinem alltdglichen Leben eine Rolle
spielen. Er beginnt seine Zeichnung mit dem Westberliner Stadtteil Charlotten-
burg und benutzt den Begriff «mein Viertel», um diese Gegend zu beschreiben.
(Vgl. Abb. 1) Wenn Ljonia seinen Lebensschwerpunkt in Berlin-Charlottenburg
verortet, ist er dabei keine Ausnahme, denn laut statistischer Daten der Berliner
Jiidischen Gemeinde st Charlottenburg das Viertel, in dem die meisten russisch-
sprachigen Juden in der Hauptstadt leben.'* In einigen Studien wird Charlotten-
burg nostalgisch auch «Charlottengrad» genannt — in Anspielung darauf, dass
diese Gegend in den 1920er-Jahren das kulturelle Zentrum der osteuropéischen
Juden in Berlin gewesen war.!” Seine Zeichnung setzt Ljonia fort, indem er Kur-
fiirstendamm oder Ku’damm, den zentralen Charlottenburger Boulevard, als den
fiir ihn in der Stadt wichtigsten Ort markiert:

Abb. 1: Mental Map des 18-jihrigen Ljonia, eines Einwanderers aus der Ukraine

84



Jiidische Berliner und ihre mentalen Stadtraum-Konstruktionen SAVEk 108 2012)

«Einfach mal, weil das fiir mich Berlin ist. Ich liebe diese Stadt und Kuw'damm zeigt einfach, wie
schon sie ist, und da treffe ich mich gerne mit Freunden. Und ja, da halte ich mich gerne auf. So.
Also, da ist einfach viel los immer und das zeigt perfekt: Berlin ist Grossstadt, ein Zentrum, eine
Metropole. Das macht es fiir mich aus. Es ist schon dort und man trifft die verschiedensten Leute.
Ist einfach perfekt, dort irgendjemandem die Stadt zu zeigen. Weil ich finde einfach, das ist der
schonste und der wie sagt man, lauteste tusovka (benutzt das russische Wort fiir Jugendszene).»'®

Am Ku'damm konzentriert sich fiir Ljonia die Vielfalt der Reize und Impulse,
die eine Metropole ithm zu bieten hat und die Georg Simmel als das «Tempo» der
Grossstadt bezeichnet. Die Tatsache, dass er diese Reize sucht, anstatt sich von
ihnen beunruhigen zu lassen oder sich davon zu distanzieren, zeichnet ihn als
einen Grossstadtbewohner aus. Wenn Ljonia mit seiner Zeichnung der Berlin-
Karte fortfihrt, wird deutlich, dass Ku'damm in seinem Kopf nicht exakt mit dem
«realen» Ku’damm {ibereinstimmt. Als ich ihn bitte, Orte zu zeichnen, die er am
Ku’damm besucht, bringt er die Tauentzienstrasse auf das Papier — eine lange Stras-
se, die parallel zum Ku'damm verlduft. Auch wird seine Zeichnung nach und nach
mit verschiedenen Seitenstrassen gefiillt. Dass er sich an deren Namen nicht erin-
nern kann, stort 1thn nicht, denn auch alle diese kleinen Strassen werden in seiner
Beschreibung mir gegeniiber als Ku'damm benannt. Es ist offensichtlich, dass in
Ljonias Vorstellung Kuw’damm den Charakter einer Strasse verliert. Wihrend er
zeichnet, dehnt sich der beriihmte Berliner Boulevard vor meinen Augen praktisch
grenzenlos aus und absorbiert dabei, eine nach der anderen, die benachbarten
Strassen, Alleen und Plitze. Somit entwickelt sich die Strasse zum Viertel, zum
district — einem relativ grossen Stadtbereich, den man mental betreten kann und
dessen Elemente gemeinsame Charakterziige besitzen. So wird Ku'damm zum
Synonym fiir Charlottenburg selbst; er wird zu Ljonias eigenem Kurfiirstengrado.

Aber was verrit uns Ljonias Wahrnehmung vom Ku'damm iiber seine Identifi-
kationen? Fiir Ljonia ist Ku'damm auch der Ort, an dem sich das Jugendzentrum
der Judischen Gemeinde (JuZe) befindet, dessen Réume er gelegentlich besucht,
um sich dort mit seinen Freunden zu treffen. Als ich ithn bitte, mir den Weg zum
JuZe zu beschreiben, antwortet er, ohne zu zdgern: «Das ist einfach. Es 1st am
Kuvdamm.» Unmittelbar darauf liefert er eine komplizierte Wegbeschreibung des-
sen, wo man abbiegen und welche Strasse man kreuzen soll, um das JuZe zu errei-
chen, weil das Jugendzentrum eigentlich nicht am Ku'damm, sondern in der Joa-
chimstaler Strasse haust. Das JuZe, sagt Ljonia, befindet sich «in der Synagoge, wo
fast jeder Russisch spricht», und ist fiir ihn einer der wenigen Orte in Berlin, an
denen er neben seinem Zuhause seine Muttersprache pflegen und seine russisch-
sprachigen Freunde treffen kann:

«Wir hatten da so eine Gruppe, so eine Gemeinschaft von, was weiss ich, zehn Juden, manchmal
auch mehr. Und haben iiber irgendwelche Themen gequatscht, manchmal gespielt, manchmal
wichtige politische Themen bequatscht, oder so was wie jetzt auch, ehm, einfach ... einfach ein
bisschen gequatscht halt.»™

85



Alina Gromova SAVE 108 (2012)

Ljonias mentale Stadtkarte iefert Hinweise darauf, dass er im Umgang mit der
Komplexitit der Identifizierungen eine gewisse Bewiltigungsstrategie benutzt, die
sich als die «Strategie der Ausdehnung» bezeichnen ldsst. Dabei weitet er eine
einzelne Strasse auf die Grosse eines ganzen Viertels aus, wobei er nicht nur ihre
Topografie, sondern auch ihre Bedeutung darauf projiziert. In Bezug auf Identi-
titskonstruktionen erlaubt ihm diese Strategie, sein Selbstbild zu ordnen, das aus
mehreren Teilen wie jiidisch, russisch und deutsch gleichzeitig besteht. In seiner
Wahrnehmung verortet er die Tauentzienstrasse, die er mit seinen in Deutschland
geborenen Freunden hoch und runter liuft, die Joachimstaler Strasse, in der sich
das Jiidische Jugendzentrum befindet, und die Synagoge, in der «jeder Russisch
spricht», auf dem Ku'damm. Dabei benutzt er unbewusst die Strategie der topogra-
fischen Konglomeration bzw. Erweiterung, um in die chaotische Vielfalt der
Identifizierungsmoglichkeiten, die Berlin ithm bietet, eine gewisse Ordnung zu
bringen.

«Wir leben im jiidischen Viertel und ihr im russlanddeutschen»

Wenn Ljonia Berlin-Charlottenburg als «sein Viertel» beschreibt, féllt in sei-
ner Schilderung dfters das Wort «Grenze». Bevor er seine Schule auf dem weis-
sen Blatt Papier aufzeichnet, bemerkt er: «Ich bin mir nicht sicher, ob meine
Schule in Charlottenburg liegt oder ob das schon Spandau ist. Sie ist an der
Grenze.» Was Ljonia als «Grenze» wahrnimmt, beschreibt Lynch als «Rand»,
edge. Neben dem «Viertel» begreift er den «Rand» als ein weiteres Bildelement,
das uns bei der Aneignung unserer Stadt als strukturierend dient. Lynch definiert
edges als «linear elements not considered as paths: they are usually, but not quite
always, the boundaries between two kinds of areas».!” Auch fiir Diana, eine
29-jdhrige Einwanderin aus der Ukraine, spielt die Grenzlinie zwischen den bei-
den Stadtteilen, Charlottenburg und Spandau, in ihrer Berlin-Wahrnehmung
eine zentrale Rolle. Auf einem Wahrnehmungsspaziergang, auf dem Diana mich
durch «ihre» Stadt fiihrt, steigen wir auf dem Weg zu ihrer Wohnung in die U-7
Richtung Spandau, als Diana bemerkt:

«Eigentlich wohne ich in Charlottenburg, nicht in Spandau. Direkt an der Grenze zwischen den
beiden Stadtteilen. Mein Haus ist das letzte Haus in Charlottenburg, Danach fingt schon Spandau
an. Auch in meinem Pass steht: Berlin-Charlottenburg. Als ich zum Bezirksamt-Charlottenburg
ging, um mich dort polizeilich anzumelden, fragte mich der Beamte nach meiner Strasse. Ich
sagte: Gobelstrasse. Und da meinte er zu mir: <Und was machen Sie dann hier? Sie miissen zum
zustandigen Bezirksamt in Spandau gehen.» Und dann guckte er in seinem Computer nach und
sagte: <Oh, tatsiichlich, Thr Haus gehért noch zu Charlottenburg.> Mein Mann hat eine grosse
Familie und sie alle wohnen in Spandau. Und manchmal sage ich zu ihnen: Wir wohnen im jiidi-
schen Bezirk und ihr in dem russlanddeutschen. Und dann sind sie beleidigt.»*’

Die Tatsache, dass Dianas Haus «noch zu Charlottenburg» gehort, hat fiir sie
eine symbolische Bedeutung. Im Vergleich zu Spandau und seinen Bewohnern

86



Jiidische Berliner und ihre mentalen Stadtraum-Konstruktionen SAVEk 108 2012)

erhalten Charlottenburg und somit auch Diana selbst, weil sie dort wohnt, in ithren
Augen einen hdheren sozialen Status. Deutlich wird diese Symbolik in ithrem letz-
ten Satz: Die Familie ihres Mannes ist beleidigt, wenn Diana zu thnen sagt, dass sie
in einem russlanddeutschen Viertel wohnen, wihrend ihr eigenes Haus in einem
jidischen Viertel steht. In diesem Moment erscheint Dianas Bild der Berliner
Topografie mit der in den Stadtraum eingeschriebenen Ethnizitét eng verflochten.
Die Grenzlinie, die die beiden Stadtteile voneinander trennt, erweist sich als
Grenzlinie zwischen zwei ethnischen Gruppen: den Juden und den russischspra-
chigen Spitaussiedlern.

Um die Dynamik einer solchen Grenzzichung zu verstehen, sind an dieser
Stelle einige Worte iiber Dianas Biografie sowie iiber die Zusammensetzung der
russischsprachigen Minderheit innerhalb der deutschen Gesellschaft unabdingbar.
Wie Diana selbst ist auch ithr Mann ein Einwanderer aus der ehemaligen Sowjet-
union. Wihrend Dianaim Rahmen des Gesetzes fiir die jiidischen Fliichtlinge aus
der ehemaligen Sowjetunion, dem sogenannten «Kontingentfliichtlingsgesetz»,
nach Deutschland einwanderte, gehort ihr Mann zu den sogenannten deutsch-
stimmigen Spitaussiedlern, deren als Riickkehr apostrophierte Einwanderung
nach Deutschland ebenfalls unmittelbar nach dem Zusammenbruch der Sowjet-
union einsetzte. Obwohl Angehérige beider Gruppen meistens Russisch als ihre
Muttersprache haben und aus den gleichen Herkunftslindern stammen, verfiigen
russischsprachige Juden und Deutsche in vielerlei Hinsicht iiber verschiedene kul-
turelle und religiose Werte. Die Tatsache, dass sie durch verschiedene Migra-
tionstore nach Deutschland einwanderten und dadurch unterschiedliche legale
Stellungen innerhalb der deutschen Gesellschaft verliechen bekamen,?! triigt dazu
bei, dass ihre gegenseitige Wahrnehmung emotional geladen ist und Vorurteile
sowie nicht selten offene Feindseligkeit aufweist.??

Auch wenn Diana mit einem ethnischen Deutschen verheiratet ist, nimmt sie
die Familie thres Mannes immer noch als «anders» wahr: Eine Familie, deren
Werte sich stark von den Werten ihrer eigenen ethnischen Gruppe unterscheiden.
Laut Bourdieus <Distinktionstheorie> haben vor allem junge Erwachsene einen
starken Bedarf, identifikationsstiftende Grenzziechungen zu kreieren bzw. die
bestehenden Grenzziehungen zwischen ihrer eigenen und den anderen Gruppen
zu nutzen, um sich ihrer eigenen Zugehéorigkeit zu versichern.”® Wenn Dina sich
ihre Stadt aneignet, benutzt sie dabei die Strategie der Abgrenzung. Diese Abgren-
zungspraxis nimmt sogar eine physische Form an, wenn wir uns auf dem Weg zu
ihrer Wohnung befinden. Um den Hauseingang zu erreichen, miissen wir durch
eine Hausunterfithrung hindurch gehen, wie sie mir erklért:

«Siehst du diesen Tunnel? Er trennt das Haus in zwei Teile. Rechts ist Charlottenburg, links ist
Spandau. Siehst du, hier steht es sogar drauf gespriiht SD» fiir <Siemensstadt, es steht fiir die
Siemensfabrik in Spandau. Die andere Seite ist schon Charlottenburg.»**

87



Alina Gromova SAVE 108 (2012)

Jedes Mal, wenn Diana den Weg zu ihrer Wohnung durchschreitet, kann sie sich
thres Jiidischseins riickversichern, indem sie buchstiblich in die Architektur ihres
eigenen Hauses eintaucht. Eine physische Erfahrung eigener Identitéit wird hier
durch die materielle Stadtstruktur moglich. (Vgl. Abb. 2)

|
l_

Abb. 2: Eingang zum Haus von Diana, einer 29-jahrigen Einwanderin aus der Ukraine

Wie wird man ein «echter» Berliner?

Die Geschichte iiber Charlottenburg setzt sich fort, wenn ich Fabian anrufe und
ihn um einen Interviewtermin bitte. Fabian, ein 29-jdhriger Einwanderer aus Russ-
land, willigt sofort ein, gibt mir seine Adresse und schlégt mir vor, ihn am néchsten
Abend bei ihm zuhause zu besuchen. Wenn ich am néchsten Tag zur vereinbarten
Zeit aus der U-Bahn aussteige und Richtung Fabians Wohnung laufe, finde ich
mich im Herzen des alten Berliner Stadtteils Charlottenburg wieder. In Fabians
Wohnung fiihle ich mich wie in einem Palais: vier Meter hohe Stuckdecken, riesige
luftige Zimmer, in die durch breite Fenster das Abendlicht hineinstromt. In der
Mitte des Biicherregals blicken mir eine Israelfahne und ein silberner Chanukka-
leuchter entgegen, die den Ort als unverkennbar jiidisch markieren. (Vgl. Abb. 3)
Ich breite ein weisses Blatt Papier vor Fabian aus und bitte ithn, mir darauf Orte in
Berlin zu zeichnen, die zu seinem Alltagsleben gehdren. Er zdgert keine einzige
Sekunde, greift zum Stift und wirft als allererstes in den Raum: «OKk, hier in der

88



Jiidische Berliner und ihre mentalen Stadtraum-Konstruktionen SAVEk 108 2012)

i

[T emnTTsT

Abb. 3: Biichergestell mit Chanukkaleuchter und Israelfahne des 29-jiihrigen Fabian, Einwanderer

aus Russland

Mitte war die Mauer. Sie trennt Berlin in zwei Teile, Ost und West.» Dabei zeich-
net er die Trennlinie, die einst den Verlauf der Berliner Mauer markierte, um diese
spiter als Raster fiir seine Berlin-Karte zu nutzten.

Der Gedanke, dass viele Deutsche die frithere Trennlinie der Berliner Mauer
heute immer noch als einen Stadtraumteiler wahrnehmen, ist nicht neu. Fiir dieje-
nigen, die in der getrennten Stadt aufwuchsen, st die Teilung Berlins in ithrem
Gedichtnis fest verankert. Interessant 1st aber die Tatsache, dass auch im Falle der
jungen Einwanderer, die, wie Fabian, erst nach dem Mauerfall nach Deutschland
gekommen waren, die Wahrnehmung des Stadtraums stark durch die Ost-West-
Dichotomie geprigt ist. Auch Marta, eine 30-jihrige Einwanderin aus Litauen,
beginnt ihre Geschichte mit dem Satz:

«Wenn ich in Diisseldorf lebte und 6fters nach Berlin kam, um meine Freunde zu besuchen, war
mein Berlin West. Ich mochte diesen Teil der Stadt sehr. Als ich zum ersten Mal nach Berlin ging,
kam ich am Bahnhof Zoo an. Den Bereich um Zoo rum kannte ich bald sehr gut, ich kenne
Kwdamm und so weiter. Aber heute, nachdem ich nach Berlin gezogen war [....], mag ich den
Osten mehr als den Westen. Alles, was am Hackeschen Markt beginnt und Richtung Alexander
Platz geht. Fiir mich ist das das echte Berlin.»>*

89



Alina Gromova SAVE 108 (2012)

Die Erkenntnis, dass die jungen Einwanderer die heute nicht-existente Mauer
als Raster in ihrer Wahrnehmung der Stadt benutzen, 1st bemerkenswert. Sie zeigt
deutlich, dass ein Ort nicht per se existiert, sondern von Menschen in kultureller
und sozialer Interaktion konstruiert und, wie Bernd Hamm richtig bemerkt, als
allererstes durch unsere Interpretation kreiert wird.?® In diesem Zusammenhang
spricht Michael Mayerfeld Bell von «Geistern des Ortes»*’ — eine Begrifflichkeit,
mit der er deutlich macht, dass Menschen und Artefakte, die physisch nicht mehr
prisent sind, einen zentralen Aspekt der Phinomenologie des Ortes darstellen,
der sich in der Erfahrung dieses Ortes widerspiegelt.

Fiir die meisten meiner Interviewpartner bleibt ihre Wahrnehmung des Stadt-
raums nicht bloss durch West und Ost als zwei geo-kulturelle Himmelsrichtungen
gekennzeichnet, sondern wird auf einzelne kleinere Stadtteile projiziert. Es fillt
auf, dass viele russischsprachige Juden im westlichen Berliner Ortsteil Charlotten-
burg wohnen, so wie auch Fabian. Wiihrend es statistische Daten gibt, die zeigen,
dass die Mehrheit der édlteren Mitglieder der Jidischen Gemeinde Berlins in die-
sem Stadtteil leben,’® gibt es keine Informationen zu der weiterfithrenden Frage:
Wo gehen ithre Kinder hin, wenn sie aus dem Haus ihrer Eltern ausziehen? Die in
meiner Studie gesammelten Erfahrungen zeigen, dass viele junge russischspra-
chige Juden im gleichen Viertel bleiben, nachdem sie von zuhause ausgezogen sind.
Esscheint, dass einer der Griinde, warum sie Charlottenburg als Wohnort fiir sich
weiterhin bevorzugen, neben der Nihe zu ihren Familien ausserdem in der starken
Identifizierung mit dem <echten> Berlin und seinen Bewohnern liegt. In der Tat
wird Charlottenburg oft als ein alter Berliner Ortsteil beschrieben. So liefert einer
meiner Akteure, Alex, folgende Darstellung iiber Charlottenburg:

«Der Menschenschlag hier ist halt so richtig noch klassisch West-Berlin. [...] Also es ist wirklich
noch so ja ... ja, relativ gewachsener Kiez, auch wenn er unspektakular ist. Er hat 'ne Menge
Bomben abgekriegt, also gibt es heute viel Zweck- und Langweilbauten aus den 60er-, 70er-Jah-
ren, daraus resultierend auch relativ giinstige Wohnungen und entsprechend auch die Leute, die
einziehen, ne. Sonst, es gibt hier nichts, es gibt hier kaum was, was heraussticht. Aber du hast hier
alles, was du brauchst: gute Infrastruktur und gutes &ffentliches Verkehrsnetz.»

Ahnlich spricht iiber Charlottenburg auch Fabian:

«Hier ist es ganz gut zu wohnen, aber hier gibt es gar nichts. Nichts. Das ist eine biedere langwei-
lige Gegend. Es ist wirklich so, wenn du hier aufgewachsen bist, tut’s mir leid. Es ist wirklich super
zum Wohnen, es ist ‘ne gesunde Infrastruktur, du hast halt keine Gangs von Jugendlichen, die
Stress machen oder so. Du hast es auch nicht so laut, du hast bestimmte andere Konflikte auch
nicht, aber natiirlich, wenn man zum Beispiel essen gehen will, dann muss man schon nach Prenz-
lauer Berg oder nach Mitte.»™°

Es ist also eine solide Infrastruktur, gute Verkehrsanbindung sowie ruhige
Atmosphire, die die jungen russischsprachigen Juden an Charlottenburg schétzen.
Liest man die oberen Beschreibungen, hallen darin die Worte von Gerhard Schulze
nach, der die milieuspezifischen Relevanzkriterien und Nutzungsstrukturen des

90



Jiidische Berliner und ihre mentalen Stadtraum-Konstruktionen SAVEk 108 2012)

Stadtraumes untersucht und in diesem Zusammenhang vom «Niveaumilieu»
spricht.*! Im Unterschied zum «Harmoniemilieu», dessen Mitglieder es bevorzu-
gen, die meiste Zeit in der von thnen bewohnten Gegend zu verbringen und die
dort angesiedelten Angebote zu nutzen, schitzt das «Niveaumilieu» die Moglich-
keit, durch gute Verkehrsanbindungen die im gesamten Stadtraum zerstreuten kul-
turellen und kulinarischen Angebote durch schnelle Erreichbarkeit in Anspruch
zu nehmen.*?

Allerdings ist die oben beschriebene Milieu-These nur ein Teil der Geschichte,
denn in den Milieustudien wird der kulturelle, ethnische und religidse Hinter-
grund der betreffenden Menschengruppen in der Regel nicht thematisiert. Auf
der Suche nach dem spezifischen kulturellen und ethnischen Kontext wende ich
mich deswegen dem jiidischen religidsen Leben in Charlottenburg zu. Die meis-
ten meiner Interviewpartner, die in Charlottenburg wohnen, haben bei unseren
Mental-Mapping-Sitzungen auf ithren Berlinkarten das Bet- und Bildungszent-
rum von Chabad Lubawitsch, einer ultra-orthodoxen Stromung innerhalb des
Judentums, aufgezeichnet. Nachdem die Chabad-Bewegung im Jahr 2007 eine
Synagoge und ein Gemeindezentrum im Bezirk Charlottenburg-Wilmersdorf
erdffnet hatte, wurden diese Einrichtungen fiir viele russischsprachigen Juden
auf deren Suche nach der religiésen und sozialen Anbindung in Berlin bald zu
einer der beliebtesten Adressen.>® Wihrend die Chabad-Rabbiner ihren Nieder-
lassungsort in der Miinsterschen Strasse nicht zuletzt aufgrund der hohen Zahl
der dort anséssigen russischsprachigen Juden auswihlte, liesse sich eine umge-
kehrte Schlussfolgerung nicht behaupten. Nichtsdestotrotz spielt das Chabad-
Zentrum, dessen Gottesdienste und religionsphilosophischen Vortriige fiir eine
Vielzahl junger Leute mittlerweile attraktiv geworden sind, in der Konstruktion
des jlidischen Raums im Berliner Bezirk Charlottenburg-Wilmersdorf eine zent-
rale Rolle.

Fiir die meisten Chabad-Besucher 1st das Bet- und Bildungszentrum nicht nur
ein Ort der religidsen Inspiration, sondern vor allem eine soziale Begegnungs-
biihne, auf der sie Kontakte zu anderen jidischen Berlinern pflegen kénnen. Eine
grosse Zahl der russischsprachigen Chabad-Besucher sorgt ausserdem dafiir, dass
man das Haus in der Miinsterschen Strasse nutzt, um sich mit anderen Mitgliedern
seiner eigenen Herkunftsgruppe zu treffen und sich mit ihnen auf Russisch zu
unterhalten. Wie man bei den dortigen Veranstaltungen héren kann, dominiert die
russische Sprache den Chabad-Raum. Auch unterhilt die Lubawitscher-Bewegung
eine umfassende Internetprisenz in Russisch und wirbt auf ithrer Webseite 1n der
Muttersprache der meisten ihrer Mitglieder fiir den Jugendklub, Kindergarten und
das religidse Lernzentrum.

Als ich Fabian im Laufe unserer Mental-Mapping-Sitzung frage, wo er andere
Juden in Berlin trifft, antwortet er:

«Bei Chabad natiirlich. Fiir Leute wie mich, die nicht besonders religits sind, ist 'ne Kabbalat-
Schabbat-Feier eine kulturelle Veranstaltung, denn es geht um Tradition, es geht um einen be-
stimmten Ritus, es ist so, als wiirdest du hoflichkeitshalber mit deinen deutschen Freunden zur

91



Alina Gromova SAVE 108 (2012)

Matthius-Passion mitkommen oder so. Nur fiir dich hat es 'ne andere Bedeutung. Chabad gibt
mir die jlidische Tradition, die ich in der Zukunft an meine Kinder weitergeben will.»™

Chabad ist aber nur eine der vielen jiidischen religidsen Bewegungen, die in
Berlin aktiv sind. Viele Kommentatoren der jidischen religidsen Landschaft in
Deutschland betonen, dass in Berlin eine deutschlandweit einzigartige Vielfalt an
orthodoxen, ultra-orthodoxen und progressiven jiidischen Bewegungen zu beob-
achten ist, die dem spezifischen metropolitanen Charakter der deutschen Haupt-
stadt zu verdanken ist. Wie Hartmut Bomhoff, einer der Mitarbeiter des liberalen
Abraham-Geiger-Kollegs fiir die Rabbinerausbildung, bemerkt, wird die Aktivitéit
der jiidischen religiésen Organisationen in Berlin stark durch den Wettkampf um
die neuen Mitglieder strukturiert. «In Berlin», behauptet Bomhoff, «<haben wir
eine Konfliktsituation, die man in einer solchen ausgeprigten Form in anderen
deutschen Stiddten nicht finden wird.» Im Zusammenhang mit Chabad fihrt er
fort: «Chabad gibt Menschen eine warme Willkommensatmosphire, Chabad trifft
Menschen persénlich, gibt thnen eine Familie, die viele russischsprachigen Juden
in Berlin nicht haben. Auch gehen Russen zum Chabad, weil sie nach direkten
Antworten suchen. Nicht nach leichten Antworten, aber nach direkten und sofor-
tigen.»¥

Fine der Ursachen dafiir, dass viele junge Juden aus der ehemaligen Sowjet-
union die Gottesdienste und Begegnungsriumlichkeiten der Chabad-Bewegung
den anderen jiidischen Strémungen vorziehen, liegt darin, dass die ultra-ortho-
doxen Lubawitscher hiufig die einzige jiidische Religionsbewegung sind, die sie
noch aus ihrer Kinder- und Jugendzeit in der ehemaligen Sowjetunion kennen. Als
der Eiserne Vorhang fiel, waren es die Chabadniks, die im riesengrossen Land zu
den Pionieren unter den jlidischen Akteuren gehorten. Eine andere jlidische Orga-
nisation, die auf ihrer Suche nach den neuen Mitschreitern sehr schnell die Repu-
bliken der Sowjetunion erreichte, war Sochnut, The Jewish Agency for Israel,
deren Ausrichtung allerdings zionistisch und ausdriicklich sdkular ist. Daher
wurde Chabad fiir diejenigen jungen Juden, die die Sowjetunion erst in ithren Teen-
agerjahren verliessen, oft schon in ihrer sowjetischen oder post-sowjetischen Hei-
mat zum bekannten und vertrauten Ort. Wihrend sie nicht selten in einer Atmo-
sphire der finanziellen Not aufwuchsen, obwohl die beiden Eltern Vollzeit
arbeiteten, wurde Chabad fiir die jiidischen Kinder und Heranwachsenden in der
Sowjetunion héufig zu einem Ort, an dem sie extra Essen und einen warmen Emp-
fang bekamen sowie eine familifire Geborgenheit geniessen konnten — eine warme
Willkommenspraxis, die von den anderen jiidischen Religionsbewegungen hiufig
als Strategie der innerjiidischen Missionierung kritisiert wird. In ihrer Konstruk-
tion vom jiidischen Charlottenburg nutzen junge ex-sowjetische Juden daher ihre
Erfahrungen und Erinnerungen als Kinder und Teenager, die sie vor der Migration
gesammelt haben.

a2



Jiidische Berliner und ihre mentalen Stadtraum-Konstruktionen SAVEk 108 2012)

Fazit

Junge russischsprachige jiidische Einwanderer in Berlin greifen auf ihre physi-
sche Umgebung zuriick, um ihre Identitdt zu gestalten und zu strukturieren. So
wird Ku'damm fiir Ljonia zum Symbol fiir die Hybridisierung seiner jiidischen,
russischen und deutschen Zuordnungen. Indem er einer einzelnen Strasse den Sta-
tus des gesamten Viertels verleiht, gelingt es ihm, Teile seiner Identitdt mit einer
gemeinsamen Klammer zu erfassen und miteinander in Einklang zu bringen. Fiir
Diana steht die Grenze zwischen Charlottenburg und Spandau symbolisch fiir die
Grenze zwischen zwei ethnischen Gruppen, Juden und Russlanddeutschen. Indem
sie zwischen diesen beiden Stadtteilen eine Trennlinie setzt und ihr Wohnviertel
von dem der Familie ihres Mannes abgrenzt, ordnet sie sich immer wieder ihrer
eigenen Gruppe zu. Beide, Leonia und Diana, schaffen «ihre eigenen» Riume,
indem sie die topografischen Grundziige des Stadtraums benutzen, um mit der
Diversitit, Flexibilitdt und dem Chaos zurechtzukommen, die Berlin ihnen bietet.

Dabei wird der Prozess der Raumkonstruktion entscheidend durch die person-
liche und kollektive Erinnerung und Wahrnehmung der Akteure strukturiert. Bei-
spielhaft kann dafiir die Wahrnehmung der den Berliner Stadtraum strukturieren-
den Ost-West-Dichotomie betrachtet werden, die auf einer Erinnerungsform
basiert, welche durch die soziale Kommunikation und Interpretation bestimmt
wird. Eine solche durch die Teilung strukturierte Wahrnehmung des Stadtraums
geht Hand in Hand mit dem starken Wunsch junger russischsprachiger Juden, sich
selbst als «echte» Berliner zu fiithlen — ein Wunsch, der weitgehend durch die Mig-
rationserfahrung und den spezifischen deutsch-jiidischen Kontext geformt wird.
Auch bei der Raumkonstruktion vom jiidischen Charlottenburg erweisen sich per-
sonliche Erinnerungen meiner Akteure aus der Zeit vor der Immigration als pré-
gend. Das in der Miinsterschen Strasse ansissige Chabad-Zentrum wird mit der
Familienatmosphére in Verbindung gebracht und trigt in dieser Funktion wesent-
lich zur Konstruktion vom jiidischen Charlottenburg als das Zuhause und den
Familienstadtteil bei. Meine Vermutung ist, dass bei der weiterfithrenden Analyse
der Raumkonstruktionsprozesse den anderen Berliner Stadtteilen weitere Funk-
tionen wie zum Beispiel das Partyvleben oder die Freizeit zugeordnet werden kann.
Aber das ist bereits eine andere Geschichte.



Alina Gromova SAVE 108 (2012)

Anmerkungen

Kevin Lynch: The Image of the City, Cambridge et al. 1960, 1.

Vgl. Jorg Doring/TristanThielmann (Hg.): Spatial Turn. Das Raumparadigma in den Kultur- und
Sozialwissenschaften, Bielefeld 2008.

Anna Lipphardt/JTulia Brauch/Alexandra Nocke (eds): Jewish Topographies. Visions of Space.
Traditions of Place. Aldershot et al. 2008.

Ulf Hannerz: <Kultur> in einer vernetzten Welt. Zur Revision eines ethnologischen Begriffs. In:
Wolfgang Kaschuba (Hg.}: Kulturen — Identititen — Diskurse: Perspektiven europiischer Ethno-
logie. Berlin 1995, 64-84.

Arjun Appadurai: Global Ethnoscapes. Notes and Queries for a Transnational Anthropology. In:
Richard G. Fox (ed.): Recapturing Anthropology: Working in the Present. Santa Fe 1995, 191-210.
Benjamin Pinkus: The Jews of the Soviet Union: The History of a National Minority. Cambridge
etal. 1988.

Sonja Haug: Soziodemographische Merkmale, Berufsstruktur und Verwandschaftsnetzwerke
jidischer Zuwanderer. Herausgegeben vom Bundesamt fir Migration und Flichtlinge, 2007, 8.
Zitiert online: http//www.bamf.de/cln_101/SharedDocs/Anlagen/DE/Migration/Publikationen/
Forschung/WorkingPapers/wp8-merkmale-juedische-zuwanderer templateld=raw,property=pub
licationFile.pdf/wp8-merkmale-juedische-zuwanderer.pdf (letzter Zugriff am 21.4.2011).
Victoria Hegner: Gelebte Selbstbilder. Gemeinden russisch-jlidischer Migranten in Chicago und
Berlin. Frankfurt am Main/New York 2008, 124.

Akhil Gupta/James Ferguson: Culture, Power, Place: Ethnography at the End of an Era. In: idem
(eds), Culture, Power, Place. Explorations in Critical Anthropology, Durham/London 1997, 1-29.
" Vgl. Y. Michal Bodemann (ed.): The New German Jewry and the European Context. The Return
of the European Jewish Diaspora, Hampshire/New York 2008; Larissa Remennick: Russian Jews
on three continents: identity, integration, and conflict, New Brunswick 2007; Julius H. Schoeps/
Willi Jasper/Bernhard Vogt (Hg.): Fremd- und Eigenbilder der russisch-jiidischen Einwanderer,
Potsdam 1999,

Y. Michal Bodemann/Olena Bagno: In the Ethnic Twilight: the Paths of Russian Jews in Germany.
In: Y. Michal Bodemann (ed.): The New German Jewry and the European Context. The Return
of the European Jewish Diaspora, Hampshire/New York 2008, 158-176; Judith Kessler: Homo
Sovieticus in Disneyland: the Jewish Communities in Germany Today. In: Y. Michal Bodemann
(ed.): The New German Jewry and the European Context. The Return of the European Jewish
Diaspora, Hampshire/New York 2008, 131-143.

'? Kevin Lynch: The Image of the City, Cambridge et al. 1960, 7.

" Ebd., 66.

Judith Kessler: Charlottengrad oder Scheunenviertel — Zum (ridumlichen) Lebensumfeld dlterer
jiidischer Migranten in Berlin, 2004, Zitiert online: www.berlin-judentum.de/news/2004/12/altern.
html {letzter Zugriff am 14.3.2011).

'* Ebd.

Interview und Mental Mapping-Sitzung, 8.1.2010.

Georg Simmel: Die GroBstidie und das Geistesleben, Frankfurt am Main 2006, 9. [zuerst verdf-
fentlicht in: Die Grofistadt. Vortrige und Aufsitze zur Stidteausstellung. Jahrbuch der Gehe-
Stiftung zu Dresden, Band IX, Dresden 1903, 185-206].

Interview und Mental Mapping-Sitzung, 8.1.2010.

¥ Kevin Lynch: The Image of the City, Cambridge et al. 1960, 62.

Wahrnehmungsspaziergang, 11.11.2009.

Wihrend die deutschstimmigen Spitaussiedler unmittelbar nach ihrer Einreise eingebiirgert
werden, miissen jiidische Einwanderer aus der ehemaligen Sowjetunion mehrere Jahre auf die
Erlaubnis warten, ihre Einbiirgerung zu beantragen.

Astrid Baerwolf: Identitétsstrategien von jungen <Russen> in Berlin. Ein Vergleich zwischen rus-
sischen Deutschen und russischen Juden. In: Sabine Ipsen-Peitzmeier/Markus Kaiser (Hg.): Zu-
hause fremd. Russlanddeutsche zwischen Russland und Deutschland, Bielefeld 2006, 173-196.
Pierre Bourdieu: Die Feinen Unterschiede: Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft, Bielefeld
2007.

Wahrnehmungsspaziergang, 11.11.2009.

** Interview, 19.3.2010.

22

23

24

94



Jiidische Berliner und ihre mentalen Stadtraum-Konstruktionen SAVEk 108 2012)

26
27
23

29
30
31

32

33

34
35

Bernd Hamm: Einfiihrung in die Siedlungssoziologie, Miinchen 1982,

Michael Mayerfeld Bell: The Ghosts of Place. In: Theory and Society, Nr. 26, 1997, 813-836.
Judith Kessler: Charlottengrad oder Scheunenviertel — Zum {rdumlichen} Lebensumfeld dlterer
jidischer Migranten in Berlin, 2004, Zitiert online: www.berlin-judentum.de/news/2004/12/al-
tern.html (Letzter Zugriff am 14.3.2011).

Interview, 31.7.2010.

Interview, 28.6.2010.

Gerhard Schulze: Milieu und Raum. In: Peter Noller (Hg.), Stadt-Welt: iiber die Globalisierung
stadtischer Milieus, Frankfurt am Main et al. 1994.

Martina Léw: Ramsoziologie, Frankfurt am Main 2001, 258-261.

Micha Brumlik: Der christliche Gedanke. Chabad Lubawitsch: Hilfe, Bedrohung oder beides?
In: Y. Michal Bodemann/Micha Brumlik {(Hg.): Juden in Deutschland — Deutschland in den Ju-
den. Neue Perspektiven, Gottingen 2010, 112-119

Interview, 28.6.2010.

Vortrag zum Thema «The Progressive Jewish Movement in Germany», Berlin, Centrum Judai-
cum, Germany-Close-Up Program, 14.7.2010.

98



	Jüdische Berliner und ihre mentalen Stadtraum-Konstruktionen

