
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 108 (2012)

Heft: 1

Artikel: Jüdische Berliner und ihre mentalen Stadtraum-Konstruktionen

Autor: Gromova, Alina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-323536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-323536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SchweizerischesArchiv fürVolkskunde 108 2012), 081–095

Jüdische Berliner und ihre mentalen Stadtraum-Konstruktionen

81

Alina Gromova

Abstract
Vor dem Hintergrund der Kultur- und Stadtanthropologie beschäftigt sich der Artikel mit dem
Zusammenhang zwischen der ethnischen Identität und dem urbanen Raum. Die Protagonisten
der Studie gehören zur jungen Generation russischsprachiger jüdischer Einwanderer aus der
ehemaligen Sowjetunion, die heute inBerlin leben. Auf den so genanntenWahrnehmungsspaziergängen

durch ihre Viertel sowie mit Hilfe von Interviews und Zeichnungen von Berliner Stadtkarten
werden Strategien junger Migranten rekonstruiert, die ihnen den Umgang mit vielfältigen ethnischen

Identifizierungen ermöglichen. Dabei wird deutlich, dass die Aushandlung ethnischer
Zugehörigkeiten eng mit der Konstruktion eigener Stadträume vor dem Hintergrund des Berliner
historischen, sozio-politischenund topografischen Kontextes verbunden ist.

«At every instant, there is more than the eye can see, more than the ear can hear, a setting or a
viewwaiting to be explored. Nothing is experienced by itself, but always in relation to its surroundings,

the sequences of events leading up to it, the memory of past experiences.»1

Jüdische Erfahrung oder warum sich mit dem Raum beschäftigen?

Anfang der 1980er-Jahre fand die sogenannte topologische Wende ihren Eintritt

in die Kultur- und Sozialwissenschaften. Dieses innovative Paradigma ersetzte
das Verständnis vom geografischen Raum als lediglich einem Behälter für
Menschen, Dinge und Ideen, die fortdauernd unverändert bleiben, durch das Konzept
eines fluiden, sich ständig in Veränderung befindenden Raumes.2 Durch den spatial

turn wurde der geografische Raum zum eigentlichen Schwerpunkt der
Forschung und somit auch zu einer analytischen Kategorie an sich erklärt. Innerhalb
der jüdischen Studien blieb ein solcher räumlicher Denkansatz lange Zeit vernachlässigt.

Erst 2008 erschien der Sammelband mit dem Titel «Jewish Topographies»

in dem der jüdische Raum erstmalig als kulturelle Kategorie betrachtet wurde.3

Vor dem Hintergrund der jüdischen Erfahrung war jahrzehntelang die Zeit und
nicht der Raum das Thema der wissenschaftlichen Analyse gewesen: Die
metaphorische ewige Wanderung des vertriebenen und daher ortlosen Volkes, dessen

Zuhause, wenn überhaupt, in seiner Spiritualität und Religiosität und nicht in
einem Land verortet wurde.

Nähert man sich aber der jüdischen Erfahrung vom anthropologischen
Blickwinkel, offenbart sie sich als ein Prüfstein für die veränderte Bedeutung des Lokalen

in der postmodernen globalisierten Welt, in der wir heute leben. Im Zeitalter
der Migration und Mobilität, das durch transnational culture flows4 und global
ethnoscapes5 charakterisiert wird, erhalten die Orte und die Räume, in denen
Menschen leben, erhält ihr Zuhause und das Lokale eine neue Bedeutung. Heute
steht die jüdische Diasporaerfahrung, die jahrtausendelang das Leben des
jüdischen Volkes prägte, prototypisch für die Deterritorialisierung der Welt und die
Relokalisierung der Kultur.



Alina Gromova SAVk 108 2012)

82

Bemerkenswerterweise lässt sich die sprichwörtliche «Heimatlosigkeit» der
Juden grundsätzlich im Kontext spezifischer territorialer Einheiten verorten. Das
jüngsteBeispiel der jüdischen Migration veranschaulicht diesen Tatbestand besonders

gut. Der «Massenexodus» der Juden aus der ehemaligen Sowjetunion, der in
den späteren 1980er- und den frühen 1990er-Jahren begann, war in den territorialen

Fragen tief verwurzelt. Seit der Gründung des Staates Israel beschuldigte die
sowjetische Regierung ihre jüdischen Bürger, zwei anstatt nur einer Heimat zu
haben – die Sowjetunion und den Staat Israel. Im Lichte der sowjetischen Ideologie

wurde eine solche Lage als verräterische Illoyalität dämonisiert und Juden
aufgrund dessen als Feinde des sowjetischen Volkes abgestempelt.6 Nachdem der
Eiserne Vorhang gefallen war, wurde die Entscheidung vieler sowjetischer Juden,
auszuwandern oder zu bleiben, stark von dem Vorwurf dieser territorialen Dichotomie

geprägt.

Junge russischsprachige Juden in Berlin: Hintergrund und Methodologie

Die oben beschriebenen territorialen Fragen legten somit das Fundament für
das Schicksal der sowjetischen Juden, die nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion,

wie schon wiederholt zuvor, zu einem Beispiel der prototypischen
ethnoreligiösen Massenmigration wurden. Von über 1,6 Millionen Juden aus Russland,
der Ukraine, den baltischen und kaukasischen sowie anderen sowjetischen
Nachfolgestaaten, die ihr Heimatland während der vergangenen zwanzig Jahren verlies­sen,

wählten über zweihunderttausend Angehörige jüdischer Familien inklusive
ihrer nichtjü­dischen Verwandten Deutschland als ihr Zielland.7 Zahlenmässig
lässt sich ihr Zuzug in die deutsche Hauptstadt dabei als einzigartig bezeichnen.
Während vor dem Fall des Eisernen Vorhangs in Berlin nur etwa sechstausend

Juden lebten und die jüdischen Aktivitäten sich durch ihre Stagnation kennzeichnen

liessen, hat sich mit der Ankunft der Neueinwanderer die Zahl der jüdischen
Berliner auf fünfundzwanzigtausend vervierfacht.8 Dank der postsowjetischen
Migration stieg Berlin somit auf Platz eins auf der Skala der am schnellsten
wachsenden jüdischen Gemeinschaften nicht nur europa-, sondern sogar weltweit.

In meiner ethnologischen Forschung analysiere ich die «1,5-Generation» der
russischsprachigen Juden, die in Berlin leben und heute zwischen 18 und 35 Jahre
alt sind. Dabei bezieht sich der Begriff der «1,5-Generation» auf diejenigen jungen
Juden, die in der Sowjetunion oder ihren Nachfolgestaaten geboren wurden und
zwischen 1990 und 2010 im Schulkindalter oder früher nach Deutschland auswanderten.

Diese Heranwachsenden brachten mit sich verschiedene Identitäten, die
sie als Russen oder Ukrainer, als Juden oder post-sowjetische Individuen im Kontext

der deutschen und deutsch-jüdischen Geschichte und Kultur neu aushandeln
müssen. In Anlehnung an die Forschung von Gupta und Ferguson, die erklären,
dass die Prozesse des people-making und des place-making miteinander Hand in
Hand gehen,9 möchte ich in Bezug auf die jungen jüdischen Einwanderer behaup-



Jüdische Berliner und ihrementalen Stadtraum-Konstruktionen SAVk 108 2012)

ten, dass die Aushandlung ihrer Identität eng mit der Konstruktion des Stadtraumes

einhergeht, in dem sie ihren Lebensschwerpunkt verankert sehen. Dabei werden

diese Prozesse entscheidend von Berlins Grossstadtnatur sowie seiner

83

spezifischen Geschichte, Soziopolitik und Topografie geprägt.
Während mittlerweile eine erhebliche Menge an Studien über den Prozess der

Integrationund der Identitätsbildung sowie die Lebensstile der russischsprachigen
Juden in Deutschland existieren, beschäftigen sich diese nahezu ausschliesslich

mit der ersten Generation der Einwanderer.10 Es liegen heute kaum Erkenntnisse
über die junge Generation vor, genauso wenig wie über die Interaktion zwischen
Identität und urbaner Umgebung im Kontext der Migration russischsprachiger
Juden nach Deutschland. Es scheint mir, dass diese Forschungslücke auf zwei
Tatsachen zurückzuführen ist. Erstens stellt die ältere Generation der Einwanderer
den Grossteil der russischsprachigen jüdischen Migranten dar und rückt somit in
den meist quantitativen Forschungen in das Zentrum der Analysen. Und zweitens
weisen die meisten Studien über die betreffende Migrantengruppe eine soziologische

Natur auf und beziehen ihre Informationen aus den offiziellen Quellen der
jüdischen Organisationen, aus deren Reihen auch in der Regel die Interviewpartner

rekrutiert werden. Verschiedene statistische Erhebungen beweisen aber, dass

die Mehrheit der jungen russischsprachigen Juden in Deutschland keinen offiziellen

jüdischen Organisationen angehört, sondern informelle Netzwerke nutzt, um
mit ihrer ethnischen Peergroup in Kontakt zu bleiben.11

Um mehr über die Wechselbeziehung zwischen den migrantischen Praxen und
der urbanen Umgebung herauszufinden, habe ich die Methodologie des Mental
Mapping herangezogen, wie diese von Kevin Lynch vertreten wird. Möchte man
das Bild der Stadt wachrufen, so Lynch in seiner Arbeit «The Image of the City»
so sei es unabdingbar, die eigentlichen Stadtbewohner nach deren persönlichen
Wahrnehmungen ihrer Stadt zu fragen. Dabei nimmt Lynch an, dass «[e]ach
individual creates and bears his own image, but there seems to be substantial agreement

among members of the same group».12 Lynch zufolge sind solche kognitiven
Bilder oder Karten auf der symbolischen Ebene verortet und entstehen als Ergebnisse

der Interaktion zwischen den individuellen Akteuren und ihrer physischen
Umgebung. Bezogen auf das Thema meiner Untersuchung spiegeln solche
Stadtbilder kulturelle Repräsentationen und metaphorische Zugehörigkeiten und
Zuordnungen junger russischsprachiger Juden wider. Dabei werden solche kognitiven

Stadtimages ihrerseits von dem urbanen Charakter der Metropole, in der
meine Akteure leben, beeinflusst und mitdefiniert. Um den Zugang zu solchen
Mental Maps zu gewinnen, benutzte ich eine erhebungsmethodische Kombination
aus dem eigentlichen Zeichnen von Berlin-Karten, teilnehmender Beobachtung,
qualitativen Interviews sowie den sogenannten Wahrnehmungsspaziergängen.

Im Folgenden werden einige auf die spezifischen urbanen Erscheinungen
bezogenen Strategien vorgestellt, die sich im Laufe meiner Forschung als charakteristisch

für die identitätsstiftenden Wahrnehmungs- und Handlungsmuster der jungen

russischsprachigen Juden in Berlin erwiesen haben.



Alina Gromova SAVk 108 2012)

«Ku’damm ist die beste tusovka»

84

Lynch spricht von Bildelementen, in die wir praktischerweise das Hauptbild
unserer Stadt unterteilen. Um solche Elemente herum werden verschiedene
Definitionssysteme und Raster geschaffen, die es unsermöglichen, unsere Welt zu ordnen

und zu organisieren. Eins dieser zentralen Elemente ist laut Lynch ein Viertel,
a district. Viertel beschreibt er dabei als «relatively large city areas which the
observer can mentally go inside of, and which have some common character. They
can be recognized internally, and occasionally can be used as external reference as

a person goes by or towards them.»13 In einer Mental-Mapping-Sitzung bitte ich
Ljonia, einen 18-jährigen Einwanderer aus der Ukraine, auf einem weissen Blatt
Papier Orte in Berlin zu zeichnen, die in seinem alltäglichen Leben eine Rolle
spielen. Er beginnt seine Zeichnung mit dem Westberliner Stadtteil Charlottenburg

und benutzt den Begriff «mein Viertel» um diese Gegend zu beschreiben.
Vgl. Abb. 1) Wenn Ljonia seinen Lebensschwerpunkt in Berlin-Charlottenburg

verortet, ist er dabei keine Ausnahme, denn laut statistischer Daten der Berliner
Jüdischen Gemeinde ist Charlottenburg das Viertel, in dem die meisten
russischsprachigen Juden in der Hauptstadt leben.14 In einigen Studien wird Charlottenburg

nostalgisch auch «Charlottengrad» genannt – in Anspielung darauf, dass
diese Gegend in den 1920er-Jahren das kulturelle Zentrum der osteuropäischen
Juden in Berlin gewesen war.15 Seine Zeichnung setzt Ljonia fort, indem er
Kurfürstendamm oder Ku’damm, den zentralen Charlottenburger Boulevard, als den
für ihn in der Stadt wichtigsten Ort markiert:

Abb. 1: Mental Map des 18-jährigen Ljonia, eines Einwanderers aus der Ukraine



Jüdische Berliner und ihrementalen Stadtraum-Konstruktionen SAVk 108 2012)

«Einfach mal, weil das für mich Berlin ist. Ich liebe diese Stadt und Ku’damm zeigt einfach, wie
schön sie ist, und da treffe ich mich gerne mit Freunden. Und ja, da halte ich mich gerne auf. So.
Also, da ist einfach viel los immer und das zeigt perfekt: Berlin ist Grossstadt, einZentrum, eine
Metropole. Dasmacht es fürmich aus. Es istschön dort und man trifft die verschiedensten Leute.
Ist einfach perfekt, dort irgendjemandem die Stadt zu zeigen. Weil ich finde einfach, das ist der
schönste und der wie sagt man, lauteste tusovka benutztdas russische Wort für ‹ Jugendszene›).»16

Am Ku’damm konzentriert sich für Ljonia die Vielfalt der Reize und Impulse,
die eine Metropole ihm zu bieten hat und die Georg Simmel als das «Tempo» der
Grossstadt bezeichnet. Die Tatsache, dass er diese Reize sucht, anstatt sich von
ihnen beunruhigen zu lassen oder sich davon zu distanzieren, zeichnet ihn als

einen Grossstadtbewohner aus. Wenn Ljonia mit seiner Zeichnung der Berlin-
Karte fortfährt, wird deutlich, dass Ku’damm in seinem Kopf nicht exakt mit dem
«realen» Ku’damm übereinstimmt. Als ich ihn bitte, Orte zu zeichnen, die er am
Ku’damm besucht, bringt er die Tauentzienstrasse auf das Papier – eine lange Stras­se,

die parallel zum Ku’damm verläuft. Auch wird seine Zeichnung nach und nach
mit verschiedenen Seitenstrassen gefüllt. Dass er sich an deren Namen nicht
erinnern kann, stört ihn nicht, denn auch alle diese kleinen Strassen werden in seiner
Beschreibung mir gegenüber als Ku’damm benannt. Es ist offensichtlich, dass in
Ljonias Vorstellung Ku’damm den Charakter einer Strasse verliert. Während er
zeichnet,dehnt sich derberühmte Berliner Boulevard vormeinen Augen praktisch
grenzenlos aus und absorbiert dabei, eine nach der anderen, die benachbarten
Strassen, Alleen und Plätze. Somit entwickelt sich die Strasse zum Viertel, zum
district – einem relativ grossen Stadtbereich, den man mental betreten kann und
dessen Elemente gemeinsame Charakterzüge besitzen. So wird Ku’damm zum
Synonym für Charlottenburg selbst; er wird zu Ljonias eigenem ‹Kurfürstengrad›.

Aber was verrät uns Ljonias Wahrnehmung vom Ku’damm über seine
Identifikationen? Für Ljonia ist Ku’damm auch der Ort, an dem sich das Jugendzentrum
der Jüdischen Gemeinde JuZe) befindet, dessen Räume er gelegentlich besucht,
um sich dort mit seinen Freunden zu treffen. Als ich ihn bitte, mir den Weg zum
JuZe zu beschreiben, antwortet er, ohne zu zögern: «Das ist einfach. Es ist am
Ku’damm.» Unmittelbar darauf liefert er eine komplizierte Wegbeschreibung
dessen, wo man abbiegen und welche Strasse man kreuzen soll, um das JuZe zu erreichen,

weil das Jugendzentrum eigentlich nicht am Ku’damm, sondern in der
Joachimstaler Strasse haust. Das JuZe, sagt Ljonia, befindet sich «in derSynagoge, wo
fast jeder Russisch spricht» und ist für ihn einer der wenigen Orte in Berlin, an
denen er neben seinem Zuhause seine Muttersprache pflegen und seine
russischsprachigen

85

Freunde treffen kann:

«Wir hatten da so eine Gruppe, so eine Gemeinschaft von, was weiss ich, zehn Juden, manchmal
auch mehr. Und haben über irgendwelche Themen gequatscht, manchmal gespielt, manchmal
wichtige politische Themen bequatscht, oder so was wie jetzt auch, ehm, einfach … einfach ein
bisschen gequatscht halt.»18



Alina Gromova SAVk 108 2012)

86

Ljonias mentale Stadtkarte liefert Hinweise darauf, dass er im Umgang mit der
Komplexität der Identifizierungen eine gewisse Bewältigungsstrategie benutzt,die
sich als die «Strategie der Ausdehnung» bezeichnen lässt. Dabei weitet er eine
einzelne Strasse auf die Grösse eines ganzen Viertels aus, wobei er nicht nur ihre
Topografie, sondern auch ihre Bedeutung darauf projiziert. In Bezug auf
Identitätskonstruktionen erlaubt ihm diese Strategie, sein Selbstbild zu ordnen, das aus
mehreren Teilen wie jüdisch, russisch und deutsch gleichzeitig besteht. In seiner
Wahrnehmung verortet er die Tauentzienstrasse, die er mit seinen in Deutschland
geborenen Freunden hoch und runter läuft, die Joachimstaler Strasse, in der sich
das Jüdische Jugendzentrum befindet, und die Synagoge, in der «jeder Russisch
spricht» auf demKu’damm.Dabei benutzt erunbewusst die Strategieder topografischen

Konglomeration bzw. Erweiterung, um in die chaotische Vielfalt der
­Identifizierungsmöglichkeiten, die Berlin ihm bietet, eine gewisse Ordnung zu
bringen.

«Wir leben im jüdischen Viertel und ihr im russlanddeutschen»

Wenn Ljonia Berlin-Charlottenburg als «sein Viertel» beschreibt, fällt in seiner

Schilderung öfters das Wort «Grenze» Bevor er seine Schule auf dem weis­sen

Blatt Papier aufzeichnet, bemerkt er: «Ich bin mir nicht sicher, ob meine
Schule in Charlottenburg liegt oder ob das schon Spandau ist. Sie ist an der
Grenze.» Was Ljonia als «Grenze» wahrnimmt, beschreibt Lynch als «Rand»
edge. Neben dem «Viertel» begreift er den «Rand» als ein weiteres Bildelement,
das uns bei der Aneignung unserer Stadt als strukturierend dient.Lynch definiert
edges als «linear elements not considered as paths: they are usually, but not quite
always, the boundaries between two kinds of areas».19 Auch für Diana, eine
29-jährige Einwanderin aus der Ukraine, spielt die Grenzlinie zwischen den beiden

Stadtteilen, Charlottenburg und Spandau, in ihrer Berlin-Wahrnehmung
eine zentrale Rolle. Auf einem Wahrnehmungsspaziergang, auf dem Diana mich
durch «ihre» Stadt führt, steigen wir auf dem Weg zu ihrer Wohnung in die U-7

Richtung Spandau, als Diana bemerkt:

«Eigentlich wohne ich in Charlottenburg, nicht in Spandau. Direkt an der Grenze zwischen den
beiden Stadtteilen. MeinHaus istdas letzte Haus inCharlottenburg, Danach fängt schonSpandau
an. Auch in meinem Pass steht: Berlin-Charlottenburg. Als ich zum Bezirksamt-Charlottenburg
ging, um mich dort polizeilich anzumelden, fragte mich der Beamte nach meiner Strasse. Ich
sagte: Göbelstrasse. Und da meinte er zu mir: ‹Und was machen Sie dann hier? Sie müssen zum
zuständigen Bezirksamt in Spandau gehen.› Und dann guckte er in seinem Computer nach und
sagte: ‹Oh, tatsächlich, Ihr Haus gehört noch zu Charlottenburg.› Mein Mann hat eine grosse
Familie und sie alle wohnen in Spandau. Und manchmal sage ich zu ihnen: Wir wohnen im
jüdischen Bezirkund ihr in dem russlanddeutschen. Unddann sind sie beleidigt.»20

Die Tatsache, dass Dianas Haus «noch zu Charlottenburg» gehört, hat für sie
eine symbolische Bedeutung. Im Vergleich zu Spandau und seinen Bewohnern



Jüdische Berliner und ihrementalen Stadtraum-Konstruktionen SAVk 108 2012)

erhalten Charlottenburg und somit auch Diana selbst, weil sie dort wohnt, in ihren
Augen einen höheren sozialen Status. Deutlich wird diese Symbolik in ihrem letzten

Satz:Die Familie ihres Mannes ist beleidigt, wenn Diana zu ihnen sagt, dass sie

in einem russlanddeutschen Viertel wohnen, während ihr eigenes Haus in einem
jüdischen Viertel steht. In diesem Moment erscheint Dianas Bild der Berliner
Topografie mit der in den Stadtraum eingeschriebenen Ethnizität eng verflochten.
Die Grenzlinie, die die beiden Stadtteile voneinander trennt, erweist sich als

Grenzlinie zwischen zwei ethnischen Gruppen: den Juden und den russischsprachigen

87

Spätaussiedlern.
Um die Dynamik einer solchen Grenzziehung zu verstehen, sind an dieser

Stelle einige Worte über Dianas Biografie sowie über die Zusammensetzung der
russischsprachigen Minderheit innerhalb der deutschen Gesellschaft unabdingbar.
Wie Diana selbst ist auch ihr Mann ein Einwanderer aus der ehemaligen Sowjetunion.

Während Diana im Rahmen des Gesetzes für die jüdischen Flüchtlinge aus

der ehemaligen Sowjetunion, dem sogenannten «Kontingentflüchtlingsgesetz»
nach Deutschland einwanderte, gehört ihr Mann zu den sogenannten
deutschstämmigen Spätaussiedlern, deren als Rückkehr apostrophierte Einwanderung
nach Deutschland ebenfalls unmittelbar nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion

einsetzte. Obwohl Angehörige beider Gruppen meistens Russisch als ihre
Muttersprache haben und aus den gleichen Herkunftsländern stammen, verfügen
russischsprachige Juden und Deutsche in vielerlei Hinsicht über verschiedene
kulturelle und religiöse Werte. Die Tatsache, dass sie durch verschiedene Migra­tionstore

nach Deutschland einwanderten und dadurch unterschiedliche legale
Stellungen innerhalb der deutschen Gesellschaft verliehen bekamen,21 trägt dazu
bei, dass ihre gegenseitige Wahrnehmung emotional geladen ist und Vorurteile
sowie nicht selten offene Feindseligkeit aufweist. 22

Auch wenn Diana mit einem ethnischen Deutschen verheiratet ist, nimmt sie

die Familie ihres Mannes immer noch als «anders» wahr: Eine Familie, deren
Werte sich stark von den Werten ihrer eigenen ethnischen Gruppe unterscheiden.
Laut Bourdieus ‹Distinktionstheorie› haben vor allem junge Erwachsene einen
starken Bedarf, identifikationsstiftende Grenzziehungen zu kreieren bzw. die
bestehenden Grenzziehungen zwischen ihrer eigenen und den anderen Gruppen
zu nutzen, um sich ihrer eigenen Zugehörigkeit zu versichern.23 Wenn Dina sich
ihre Stadt aneignet, benutzt sie dabei die Strategieder Abgrenzung. Diese
Abgrenzungspraxis nimmt sogar eine physische Form an, wenn wir uns auf dem Weg zu
ihrer Wohnung befinden. Um den Hauseingang zu erreichen, müssen wir durch
eine Hausunterführung hindurch gehen, wie sie mir erklärt:

«Siehst du diesen Tunnel? Er trennt das Haus in zwei Teile. Rechts ist Charlottenburg, links ist
Spandau. Siehst du, hier steht es sogar drauf gesprüht ‹SD› für ‹Siemensstadt›, es steht für die
Siemensfabrik in Spandau. Die andere Seite ist schon Charlottenburg.»24



Alina Gromova SAVk 108 2012)

88

Jedes Mal,wenn Diana den Weg zu ihrer Wohnung durchschreitet, kann siesich
ihres Jüdischseins rückversichern, indem sie buchstäblich in die Architektur ihres
eigenen Hauses eintaucht. Eine physische Erfahrung eigener Identität wird hier
durch die materielle Stadtstruktur möglich. Vgl. Abb. 2)

Abb. 2: Eingang zum Haus von Diana, einer 29-jährigen Einwanderin aus der Ukraine

Wie wird man ein «echter» Berliner?

Die Geschichte über Charlottenburg setzt sich fort, wenn ich Fabian anrufe und
ihn umeinen Interviewtermin bitte.Fabian, ein 29-jähriger Einwanderer aus Russland,

willigt sofort ein, gibt mir seine Adresse und schlägt mir vor, ihn am nächsten
Abend bei ihm zuhause zu besuchen. Wenn ich am nächsten Tag zur vereinbarten
Zeit aus der U-Bahn aussteige und Richtung Fabians Wohnung laufe, finde ich
mich im Herzen des alten Berliner Stadtteils Charlottenburg wieder. In Fabians
Wohnung fühle ich mich wie in einem Palais: vier Meter hohe Stuckdecken, riesige
luftige Zimmer, in die durch breite Fenster das Abendlicht hineinströmt. In der
Mitte des Bücherregals blicken mir eine Israelfahne und ein silberner Chanukkaleuchter

entgegen, die den Ort als unverkennbar jüdisch markieren. Vgl. Abb. 3)
Ich breite ein weisses Blatt Papier vor Fabian aus und bitte ihn, mir darauf Orte in
Berlin zu zeichnen, die zu seinem Alltagsleben gehören. Er zögert keine einzige
Sekunde, greift zum Stift und wirft als allererstes in den Raum: «Ok, hier in der



Jüdische Berliner und ihrementalen Stadtraum-Konstruktionen SAVk 108 2012)

Abb. 3: Büchergestell mit Chanukkaleuchter und Israelfahne des 29-jährigen Fabian, Einwanderer

aus Russland

Mitte war die Mauer. Sie trennt Berlin in zwei Teile, Ost und West.» Dabei zeichnet

er die Trennlinie, die einst den Verlauf der Berliner Mauer markierte, umdiese

89

später als Raster für seine Berlin-Karte zu nutzten.
Der Gedanke, dass viele Deutsche die frühere Trennlinie der Berliner Mauer

heute immer noch als einen Stadtraumteiler wahrnehmen, ist nicht neu. Für
diejenigen, die in der getrennten Stadt aufwuchsen, ist die Teilung Berlins in ihrem
Gedächtnis fest verankert. Interessant ist aber die Tatsache, dass auch im Falle der
jungen Einwanderer, die, wie Fabian, erst nach dem Mauerfall nach Deutschland
gekommen waren, die Wahrnehmung des Stadtraums stark durch die Ost-West-
Dichotomie geprägt ist. Auch Marta, eine 30-jährige Einwanderin aus Litauen,
beginnt ihre Geschichte mit dem Satz:

«Wenn ich in Düsseldorf lebte und öfters nach Berlinkam, um meine Freunde zu besuchen, war
mein Berlin West. Ich mochte diesen Teil der Stadt sehr. Als ichzum ersten Mal nach Berlin ging,
kam ich am Bahnhof Zoo an. Den Bereich um Zoo rum kannte ich bald sehr gut, ich kenne
Ku’damm und so weiter. Aber heute, nachdem ich nach Berlin gezogen war [….], mag ich den
Osten mehr als den Westen. Alles, was am Hackeschen Markt beginnt und Richtung Alexander
Platz geht. Für mich ist das das echte Berlin.»25



Alina Gromova SAVk 108 2012)

90

Die Erkenntnis, dass die jungen Einwanderer die heute nicht-existente Mauer
als Raster in ihrer Wahrnehmung der Stadt benutzen, ist bemerkenswert. Sie zeigt
deutlich, dass ein Ort nicht per se existiert, sondern von Menschen in kultureller
und sozialer Interaktion konstruiert und, wie Bernd Hamm richtig bemerkt, als
allererstes durch unsere Interpretation kreiert wird.26 In diesem Zusammenhang
spricht Michael Mayerfeld Bell von «Geistern des Ortes»27 – eine Begrifflichkeit,
mit der er deutlich macht, dass Menschen und Artefakte, die physisch nicht mehr
präsent sind, einen zentralen Aspekt der Phänomenologie des Ortes darstellen,
der sich in der Erfahrung dieses Ortes widerspiegelt.

Für die meisten meiner Interviewpartner bleibt ihre Wahrnehmung des
Stadtraums nicht bloss durch West und Ost als zwei geo-kulturelle Himmelsrichtungen
gekennzeichnet, sondern wird auf einzelne kleinere Stadtteile projiziert. Es fällt
auf, dass viele russischsprachige Juden im westlichen Berliner Ortsteil Charlottenburg

wohnen, so wie auch Fabian. Während es statistische Daten gibt, die zeigen,
dass die Mehrheit der älteren Mitglieder der Jüdischen Gemeinde Berlins in
diesem Stadtteil leben,28 gibt es keine Informationen zu der weiterführenden Frage:
Wo gehen ihre Kinder hin, wenn sie aus dem Haus ihrer Eltern ausziehen? Die in
meiner Studie gesammelten Erfahrungen zeigen, dass viele junge russischsprachige

Juden im gleichen Viertelbleiben, nachdem sie von zuhauseausgezogen sind.
Es scheint, dass einer der Gründe, warum sie Charlottenburg als Wohnort für sich
weiterhin bevorzugen, neben der Nähe zu ihren Familien ausserdem in der starken
Identifizierung mit dem ‹echten› Berlin und seinen Bewohnern liegt. In der Tat
wird Charlottenburg oft als ein alter Berliner Ortsteil beschrieben. So liefert einer
meiner Akteure, Alex, folgende Darstellung über Charlottenburg:

«Der Menschenschlag hier ist halt so richtig noch klassisch West-Berlin. […] Also es ist wirklich
noch so ja … ja, relativ gewachsener Kiez, auch wenn er unspektakulär ist. Er hat ’ne Menge
Bomben abgekriegt, also gibt es heute viel Zweck- und Langweilbauten aus den 60er-, 70er-Jahren,

daraus resultierend auch relativ günstige Wohnungen und entsprechend auch die Leute, die
einziehen, ne. Sonst, es gibt hier nichts,es gibt hierkaum was, was heraussticht. Aber du hast hier
alles, wasdu brauchst: gute Infrastruktur und gutes öffentliches Verkehrsnetz.»29

Ähnlich spricht über Charlottenburg auch Fabian:

«Hier ist es ganz gut zu wohnen,aber hier gibt es gar nichts. Nichts. Das ist eine biedere langweilige

Gegend. Es ist wirklich so, wenndu hier aufgewachsen bist, tut’s mir leid. Es ist wirklich super
zum Wohnen, es ist ’ne gesunde Infrastruktur, du hast halt keine Gangs von Jugendlichen, die
Stress machen oder so. Du hast es auch nicht so laut, du hast bestimmte andere Konflikte auch
nicht, aber natürlich, wenn man zum Beispiel essen gehen will, dann muss manschon nach Prenzlauer

Berg oder nach Mitte.»30

Es ist also eine solide Infrastruktur, gute Verkehrsanbindung sowie ruhige
Atmosphäre, die die jungen russischsprachigen Juden anCharlottenburg schätzen.

Liest mandie oberenBeschreibungen,hallendarin dieWorte von Gerhard Schulze
nach, der die milieuspezifischen Relevanzkriterien und Nutzungsstrukturen des



Jüdische Berliner und ihrementalen Stadtraum-Konstruktionen SAVk 108 2012)

Stadtraumes untersucht und in diesem Zusammenhang vom «Niveaumilieu»
spricht.31 Im Unterschied zum «Harmoniemilieu» dessen Mitglieder es bevorzugen,

die meiste Zeit in der von ihnen bewohnten Gegend zu verbringen und die
dort angesiedelten Angebote zu nutzen, schätzt das «Niveaumilieu» die Möglichkeit,

durchgute Verkehrsanbindungen die im gesamten Stadtraum zerstreuten
kulturellen und kulinarischen Angebote durch schnelle Erreichbarkeit in Anspruch

91

zu nehmen.32

Allerdings ist die oben beschriebene Milieu-These nur ein Teil der Geschichte,
denn in den Milieustudien wird der kulturelle, ethnische und religiöse Hintergrund

der betreffenden Menschengruppen in der Regel nicht thematisiert. Auf
der Suche nach dem spezifischen kulturellen und ethnischen Kontext wende ich
mich deswegen dem jüdischen religiösen Leben in Charlottenburg zu. Die meisten

meiner Interviewpartner, die in Charlottenburg wohnen, haben bei unseren
Mental-Mapping-Sitzungen auf ihren Berlinkarten das Bet- und Bildungszentrum

von Chabad Lubawitsch, einer ultra-orthodoxen Strömung innerhalb des
Judentums, aufgezeichnet. Nachdem die Chabad-Bewegung im Jahr 2007 eine
Synagoge und ein Gemeindezentrum im Bezirk Charlottenburg-Wilmersdorf
eröffnet hatte, wurden diese Einrichtungen für viele russischsprachigen Juden

auf deren Suche nach der religiösen und sozialen Anbindung in Berlin bald zu
einer der beliebtesten Adressen.33 Während die Chabad-Rabbiner ihren
Niederlassungsort in der Münsterschen Strasse nicht zuletzt aufgrund der hohen Zahl
der dort ansässigen russischsprachigen Juden auswählte, liesse sich eine
umgekehrte Schlussfolgerung nicht behaupten. Nichtsdestotrotz spielt das Chabad-
Zentrum, dessen Gottesdienste und religionsphilosophischen Vorträge für eine
Vielzahl junger Leute mittlerweile attraktiv geworden sind, in der Konstruktion
des jüdischen Raums im Berliner Bezirk Charlottenburg-Wilmersdorf eine zentrale

Rolle.
Für die meisten Chabad-Besucher ist das Bet- und Bildungszentrum nicht nur

ein Ort der religiösen Inspiration, sondern vor allem eine soziale Begegnungsbühne,

auf der sie Kontakte zu anderen jüdischen Berlinern pflegen können. Eine
grosse Zahl der russischsprachigen Chabad-Besucher sorgt ausserdem dafür, dass

man das Haus in der Münsterschen Strasse nutzt, um sich mit anderen Mitgliedern
seiner eigenen Herkunftsgruppe zu treffen und sich mit ihnen auf Russisch zu
unterhalten. Wieman bei den dortigen Veranstaltungen hören kann, dominiert die
russische Sprache den Chabad-Raum. Auch unterhältdie Lubawitscher-Bewegung
eine umfassende Internetpräsenz in Russisch und wirbt auf ihrer Webseite in der
Muttersprache der meisten ihrer Mitglieder für den Jugendklub, Kindergarten und
das religiöse Lernzentrum.

Als ich Fabian im Laufe unserer Mental-Mapping-Sitzung frage, wo er andere
Juden in Berlin trifft, antwortet er:

«Bei Chabad natürlich. Für Leute wie mich, die nicht besonders religiös sind, ist ’ne Kabbalat-
Schabbat-Feier eine kulturelle Veranstaltung, denn es geht um Tradition, es geht um einen
bestimmten Ritus, es ist so, als würdest du höflichkeitshalber mit deinen deutschen Freunden zur



Alina Gromova SAVk 108 2012)

92

Matthäus-Passion mitkommen oder so. Nur für dich hat es ’ne andere Bedeutung. Chabad gibt
mir die jüdische Tradition, die ich in der Zukunft an meine Kinder weitergebenwill.»34

Chabad ist aber nur eine der vielen jüdischen religiösen Bewegungen, die in
Berlin aktiv sind. Viele Kommentatoren der jüdischen religiösen Landschaft in
Deutschland betonen, dass in Berlin eine deutschlandweit einzigartige Vielfalt an
orthodoxen, ultra-orthodoxen und progressiven jüdischen Bewegungen zu
beobachten ist, die dem spezifischen metropolitanen Charakter der deutschen Hauptstadt

zu verdanken ist. Wie Hartmut Bomhoff, einer der Mitarbeiter des liberalen
Abraham-Geiger-Kollegs für die Rabbinerausbildung, bemerkt, wird die Aktivität
der jüdischen religiösen Organisationen in Berlin stark durch den Wettkampf um
die neuen Mitglieder strukturiert. «In Berlin» behauptet Bomhoff, «haben wir
eine Konfliktsituation, die man in einer solchen ausgeprägten Form in anderen
deutschen Städten nicht finden wird.» Im Zusammenhang mit Chabad fährt er
fort: «Chabad gibt Menschen eine warme Willkommensatmosphäre, Chabad trifft
Menschen persönlich, gibt ihnen eine Familie, die viele russischsprachigen Juden
in Berlin nicht haben. Auch gehen Russen zum Chabad, weil sie nach direkten
Antworten suchen. Nicht nach leichten Antworten, aber nach direkten und sofortigen.

»35

Eine der Ursachen dafür, dass viele junge Juden aus der ehemaligen Sowjetunion

die Gottesdienste und Begegnungsräumlichkeiten der Chabad-Bewegung
den anderen jüdischen Strömungen vorziehen, liegt darin, dass die ultra- ortho­doxen

Lubawitscher häufig die einzige jüdische Religionsbewegung sind, die sie
noch aus ihrerKinder- und Jugendzeit in der ehemaligen Sowjetunion kennen. Als
der Eiserne Vorhang fiel, waren es die Chabadniks, die im riesengrossen Land zu
den Pionieren unter den jüdischen Akteuren gehörten. Eine andere jüdische
Organisation, die auf ihrer Suche nach den neuen Mitschreitern sehr schnell die
Republiken der Sowjetunion erreichte, war Sochnut, The Jewish Agency for Israel,
deren Ausrichtung allerdings zionistisch und ausdrücklich säkular ist. Daher
wurde Chabad fürdiejenigen jungen Juden, die dieSowjetunion erst in ihren
Teenagerjahren verliessen, oft schon in ihrer sowjetischen oder post-sowjetischen Heimat

zum bekannten und vertrauten Ort. Während sie nicht selten in einer Atmosphäre

der finanziellen Not aufwuchsen, obwohl die beiden Eltern Vollzeit
arbeiteten, wurde Chabad für die jüdischen Kinder und Heranwachsenden in der
Sowjetunion häufig zu einem Ort, an dem sie extra Essen und einen warmenEmpfang

bekamen sowie eine familiäre Geborgenheit geniessen konnten – eine warme
Willkommenspraxis, die von den anderen jüdischen Religionsbewegungen häufig
als Strategie der innerjüdischen Missionierung kritisiert wird. In ihrer Konstruktion

vom jüdischen Charlottenburg nutzen junge ex-sowjetische Juden daher ihre
Erfahrungen und Erinnerungenals Kinder und Teenager, die sie vorder Migration
gesammelt haben.



Jüdische Berliner und ihrementalen Stadtraum-Konstruktionen SAVk 108 2012)

93

Fazit

Junge russischsprachige jüdische Einwanderer in Berlin greifen auf ihre physische

Umgebung zurück, um ihre Identität zu gestalten und zu strukturieren. So

wird Ku’damm für Ljonia zum Symbol für die Hybridisierung seiner jüdischen,
russischen und deutschen Zuordnungen. Indem ereiner einzelnen Strasse den Status

des gesamten Viertels verleiht, gelingt es ihm, Teile seiner Identität mit einer
gemeinsamen Klammer zu erfassen und miteinander in Einklang zu bringen. Für
Diana steht die Grenze zwischen Charlottenburg und Spandau symbolisch für die
Grenzezwischen zweiethnischen Gruppen, Juden undRusslanddeutschen. Indem
sie zwischen diesen beiden Stadtteilen eine Trennlinie setzt und ihr Wohnviertel
von dem der Familie ihres Mannes abgrenzt, ordnet sie sich immer wieder ihrer
eigenen Gruppe zu. Beide, Leonia und Diana, schaffen «ihre eigenen» Räume,
indem sie die topografischen Grundzüge des Stadtraums benutzen, um mit der
Diversität, Flexibilität und dem Chaos zurechtzukommen, die Berlin ihnen bietet.

Dabei wird der Prozess der Raumkonstruktion entscheidend durch die persönliche

und kollektive Erinnerung undWahrnehmung derAkteure strukturiert.
Beispielhaft kann dafür die Wahrnehmung der den Berliner Stadtraum strukturierenden

Ost-West-Dichotomie betrachtet werden, die auf einer Erinnerungsform
basiert, welche durch die soziale Kommunikation und Interpretation bestimmt
wird. Eine solche durch die Teilung strukturierte Wahrnehmung des Stadtraums
geht Hand in Hand mit dem starken Wunsch junger russischsprachiger Juden, sich
selbst als «echte» Berliner zu fühlen – ein Wunsch, der weitgehend durch die
Migrationserfahrung und den spezifischen deutsch-jüdischen Kontext geformt wird.
Auch bei der Raumkonstruktion vom jüdischen Charlottenburg erweisen sich
persönliche Erinnerungen meiner Akteure aus der Zeit vor der Immigration als
prägend. Das in der Münsterschen Strasse ansässige Chabad-Zentrum wird mit der
Familienatmosphäre in Verbindung gebracht und trägt in dieser Funktion wesentlich

zur Konstruktion vom jüdischen Charlottenburg als das Zuhause und den

Familienstadtteil bei. Meine Vermutung ist, dass bei der weiterführenden Analyse
der Raumkonstruktionsprozesse den anderen Berliner Stadtteilen weitere Funk­tionen

wie zum Beispiel das Partyleben oder die Freizeit zugeordnet werden kann.
Aber das ist bereits eine andere Geschichte.



Alina Gromova SAVk 108 2012)

Anmerkungen

1 Kevin Lynch: The Image of the City, Cambridge et al. 1960, 1.
2 Vgl. Jörg Döring/TristanThielmann Hg.):Spatial Turn. Das Raumparadigma in den Kultur-und

94

Sozialwissenschaften, Bielefeld 2008.
3 Anna Lipphardt/Julia Brauch/Alexandra Nocke eds): Jewish Topographies. Visions of Space.

Traditions of Place. Aldershot et al. 2008.
4 Ulf Hannerz: ‹Kultur› in einer vernetzten Welt. Zur Revision eines ethnologischen Begriffs. In:

Wolfgang Kaschuba Hg.): Kulturen – Identitäten – Diskurse: Perspektiven europäischer Ethnologie.

Berlin1995, 64–84.
5 Arjun Appadurai: GlobalEthnoscapes. Notesand Queries fora TransnationalAnthropology. In:

Richard G. Fox ed.): Recapturing Anthropology: Working in thePresent. Santa Fe 1995, 191–210.
6 Benjamin Pinkus:The Jews of the Soviet Union: The History of aNationalMinority. Cambridge

et al. 1988.
7 Sonja Haug: Soziodemographische Merkmale, Berufsstruktur und Verwandschaftsnetzwerke

­jüdischer Zuwanderer. Herausgegeben vom Bundesamt für Migration und Flüchtlinge, 2007, 8.
Zitiert online: http://www.bamf.de/cln_101/SharedDocs/Anlagen/DE/Migration/ Publikationen/
Forschung/ WorkingPapers/wp8-merkmale-juedische-zuwanderer,templateId=raw,property= pub
licationFile.pdf/wp8- merkmale-juedische-zuwanderer.pdf letzterZugriffam 21.4.2011).

8 Victoria Hegner: Gelebte Selbstbilder. Gemeinden russisch-jüdischer Migranten in Chicago und
Berlin. Frankfurt am Main/New York 2008, 124.

9 Akhil Gupta/James Ferguson: Culture, Power, Place: Ethnography at the End of anEra. In: idem
eds), Culture, Power, Place. Explorations in Critical Anthropology, Durham/London1997, 1–29.

10 Vgl. Y. Michal Bodemann ed.): The New German Jewry and the European Context. The Return
of the European Jewish Diaspora, Hampshire/New York2008; Larissa Remennick:Russian Jews

on three continents: identity, integration, and conflict, New Brunswick 2007; Julius H. Schoeps/
Willi Jasper/Bernhard Vogt Hg.): Fremd- und Eigenbilder der russisch-jüdischen Einwanderer,
Potsdam 1999.

11 Y. Michal Bodemann/OlenaBagno: In the Ethnic Twilight: the Paths of Russian Jews inGermany.
In: Y. Michal Bodemann ed.): The New German Jewry and the European Context. The Return
of the European Jewish Diaspora, Hampshire/ New York 2008, 158–176; Judith Kessler: Homo
Sovieticus in Disneyland: the Jewish Communities in Germany Today. In: Y. Michal Bodemann
ed.): The New German Jewry and the European Context. The Return of the European Jewish

Diaspora, Hampshire/ New York 2008, 131–143.
12 KevinLynch: The Image of theCity, Cambridge et al. 1960, 7.
13 Ebd., 66.
14 Judith Kessler: Charlottengrad oder Scheunenviertel – Zum räumlichen) Lebensumfeld älterer

jüdischer Migranten inBerlin, 2004. Zitiert online: www.berlin-judentum.de/news/2004/12/altern.
html letzter Zugriff am 14.3.2011).

15 Ebd.
16 Interview und MentalMapping-Sitzung, 8.1.2010.
17 Georg Simmel: Die Großstädte und das Geistesleben, Frankfurt am Main 2006, 9. [zuerst veröf¬

fentlicht in: Die Großstadt. Vorträge und Aufsätze zur Städteausstellung. Jahrbuch der Gehe-
Stiftung zu Dresden, Band IX, Dresden 1903, 185–206].

18 Interview undMental Mapping-Sitzung, 8.1.2010.
19 Kevin Lynch: The Image of the City, Cambridge et al. 1960, 62.
20 Wahrnehmungsspaziergang, 11.11.2009.
21 Während die deutschstämmigen Spätaussiedler unmittelbar nach ihrer Einreise eingebürgert

werden, müssen jüdische Einwanderer aus der ehemaligen Sowjetunion mehrere Jahre auf die
Erlaubniswarten, ihre Einbürgerung zu beantragen.

22 Astrid Baerwolf: Identitätsstrategien von jungen ‹Russen› in Berlin.Ein Vergleich zwischen rus¬

sischen Deutschen und russischen Juden. In: Sabine Ipsen-Peitzmeier/Markus Kaiser Hg.):
Zuhause fremd. Russlanddeutsche zwischenRussland und Deutschland, Bielefeld 2006, 173–196.

23 Pierre Bourdieu: Die Feinen Unterschiede: Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft, Bielefeld
2007.

24 Wahrnehmungsspaziergang, 11.11.2009.
25 Interview, 19.3.2010.



Jüdische Berliner und ihrementalen Stadtraum-Konstruktionen SAVk 108 2012)

26 Bernd Hamm: Einführung in die Siedlungssoziologie, München 1982.
27 Michael Mayerfeld Bell: The Ghosts of Place. In: Theory and Society, Nr.26, 1997, 813–836.
28 Judith Kessler: Charlottengrad oder Scheunenviertel – Zum räumlichen) Lebensumfeld älterer

jüdischer Migranten in Berlin, 2004. Zitiert online: www.berlin-judentum.de/news/2004/12/
altern.

95

html Letzter Zugriff am 14.3.2011).
29 Interview, 31.7.2010.
30 Interview, 28.6.2010.
31 Gerhard Schulze: Milieu und Raum. In: Peter Noller Hg.), Stadt-Welt: über die Globalisierung

städtischer Milieus, Frankfurt am Mainet al. 1994.
32 Martina Löw: Ramsoziologie, Frankfurt am Main 2001, 258– 261.
33 Micha Brumlik: Der christliche Gedanke. Chabad Lubawitsch: Hilfe, Bedrohung oder beides?

In: Y. Michal Bodemann/Micha Brumlik Hg.): Juden in Deutschland – Deutschland in den
Juden. Neue Perspektiven, Göttingen 2010, 112–119

34 Interview, 28.6.2010.
35 Vortrag zum Thema «The Progressive Jewish Movement in Germany» Berlin, Centrum Judai¬

cum, Germany-Close-Up Program, 14.7.2010.


	Jüdische Berliner und ihre mentalen Stadtraum-Konstruktionen

